Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

MATTHIEU HENRY.-— INTERPRETATION DU LIVRE DE JoB 1.

« Cet ouvrage, dit M. Fargues dans son avant-propos, est un
fragment du magnifique commentlaire biblique de Matthieu Henry,
dont on vient de publier une nouvelle édition enrichie de nom-
breuses notes exégétiques et critiques. »

Nous regrettons que le traducteur de ce volume n’ait pas jugé
opportun de donner a ses lecteurs quelques détails sur la per-
sonnalité du théologien anglais dont il nous fait connaitre I’ceuvre,
Ces renseignements biographiques auraient été les bienvenus au-
prés de ceux qui tiennent a savoir ou, quand et comment a vécu
Pauteur dont ils lisent ’ouvrage. Nous espérons rendre service a
quelques-uns en reproduisant ici brievement les principales indi-
cations que nous avons puisées dans une biographie composée par
le rév. Samuel Palmer et placée en téte de I'édition de 1811 des
ceuvres completes de Matthieu Henry, en sept volumes.

Henry naquit le 28 octobre 1662. Son pére, un homme distin-
gué, était pasteur non-conformiste et son fils le fut apres lui. Le
jeune Henry étudia d’abord le droit, mais se sentit irrésistible-
ment poussé vers la carriére pastorale et fut consacré & Londres
par des ministres presbytériens, en mai 1687. Il devint ensuite

¢ Interprétation du livre de Job suivie de quelques observations pratiques
par Matthiew Henry, tres librement traduit de I'anglais par H. Fargues.
Paris, Bonhoure et Ce, 1882. — 412 pag. in-12.



THEOLOGIE 79

pasteur de Ja communauté dissidente de Chester et conserva ce
poste jusqu'en 1712, quoique son mérite et ses falents lui eussent
a plusieurs reprises valu des appels flatteurs dans d’autres pa-
roisses. Enfin il se décida, non sans regrets, & accepler les fone-
tions de pasteur & Hackney (prés Londres), en 1712. Mais la mort
ne tarda pas a ’arracher a son ceuvre : il expira le 22 juin 1714,
pendant une tournée de prédication qu’il faisait dans le voisinage
de son ancienne église de Chester.

Il parait qu’il avait coutume, en préchant, de traiter successi-
vement tous les livres de la Bible. Il parcourut ainsi dans ses ser-
mons, pendant son ministére & Chester, la Bible entiére deux
fois, et le psautier, en particulier, cinq fois. Ce sont ces prédica-
tions suivies qui sont devenues le noyau et la substance de son
grand ouvrage, intitulé : An exposition of the Old and New Tes-
tament. 11 commenca & le rédiger en 1704 et poursuivit sa tache
avec persévérance, mais la mort 'empécha d’arriver au terme et
il laissa son travail interrompu ; il avait pourtant achevé ’Ancien
Testament et était arrivé dans le Nouveau jusqu’a I’épitre aux
Romains.

(’est un fragment de ce grand ouvrage que -M. Fargues a tra-
duit et qu’il présente ainsi aux lecteurs francgais. Pourquoi I’ho-
norable traducteur a-t-il choisi de préférence le commentaire sur
Job ? 1] ne s’explique pas a ce sujet et nous ignorons ses motifs.
Nous n’avons lu nulle part que cette partie de 'ouvrage de Mat-
thieu Henry fat plus estimée en Angleterre que le reste. La tra-
duction est d’ailleurs faite avec gout et aisance, « trés librement »
comme le dit M. Fargues lui-méme, quia « condensé, élagué sans
rien omettre d’essentiel et en respectant toujours la pensée de
Pauteur. »

Nous regrettons que le terme anglais d’exposition ait été rendu
par celui dinterprétation. Il nous semble que le mot d’explica-
tion aurait donné une idée plus juste de I'ouvrage et de son titre
anglais, et encore explication n’aurait-il pas été tout a fait adéquat.
Le commentaire de Henry n’est pas ce qu’on appelle un travail
excgétique et scientifique ; il ne discute pas les diverses interpré-
tations possibles, les minuties de la construction, les hapax lego-
mena, etc. (est plutdt une paraphrase pratique et édifiante,



80 BULLETIN

entremélée d'une foule d’applications et de réflexions ingénieuses,
souvent frappantes et dont la valeur est toujours grande malgré
I'ancienneté relative de ce commentaire., Nous ne classons done
pas ce volume dans la catégorie des ouvrages d’exégese et de
théologie ; c’est plutot un ouvrage d’édificalion, mais dans lequel
les exégetes et les théologiens trouveront beaucoup a glaner.

Ne demandons pas & ce volume une discussion des origines du
livre de Job, une étude de son caractére littéraire, des recherches
sur la personne de 'auteur et I’époque ot il a vécu. Tout cela est
traité en quelques lignes, d’une facon sommaire et en contradic-
tion avec les idées courantes de nos jours. Mais ce n’est pas la
qu’est la valeur de ce livre. Ne lui demandons pas non plus une
distinction rigoureuse entre le domaine de I’ancienne et celui de
la nouvelle alliance. Nous y lisons (pag. 228-230) que Job parle
de Christ, qu’il sait que Christ est son rédempteur, etc. Mais en-
core une fois demandons a ce volume ce qu’il se propose de nous
donner et nous ne serons pas dégus. Il nous fournit un nombre
tres grand d’apercus originaux a propos de Job et de ses infor-
tunes; les discours des trois amig, d’Elihu, de ’Eternel, aussi bien
que ceux de Job lui-méme, sont le théme sur lequel 'auteur pré-
sente ses réflexions, fruit d’'une expérience chrétienne approfondie
et éclairée. Nous pensons donc que pour les prédicateurs en par-
ticulier, la publication de M. Fargues ne sera pas sans utilité ; ils
y trouveront une source intarissable de développemenls; ils y
trouveront surtout beaucoup d’idées, et la richesse d’idées est un
trésor qu’on ne rencontre pas partout.

Si ’on nous demandait de dire, en terminant ce compte-rendu,
si nous approuvons le traducteur d’avoir fait passer d’anglais en
francais I'explication du livre de Job par Matthieu Ilenry, nous
répondrions qu'a nos yeux beaucoup d’autres livres anglais au-
raient mérité autant et plus d’étre rendus accessibles au public
religieux de nos pays; mais une fois le choix admis, nous ne pou-
vons (u’approuver la manicre dont le traducteur a accompli sa
tache, et recommander ce volume a I'attention de nos lecteurs.

Luciex GAUTIER.



THEOLOGIE 81

E. ABBoT. — [JAUTHENTICITE DU QUATRIEME EVANGILE.
PREUVES EXTERNES .

La critique du Nouveau Testament a parfois accordé une trop
grande importance a cet ensemble de cilations, d’allusions aux
écrits évangéliques que renferment les auteurs des premiers sié-
cles et qu’on appelle les preuves externes de leur authenticité. Cet
abus est particuliérement frappant & propos des synoptiques. Ici,
en effet, les citations et allusions des Péres ne prouvent rien ou
presque rien, lorsqu’il §’agit de fixer la date de nos évangiles. Car
telle parole du Christ, tel fait de sa vie signalé peut avoir été
puisé aussi bien dans la tradition orale dont dépendent a un trés
haut degré Matthieu, Marc et Luc que dans ces écrits eux-mémes.

La question change de face lorsqu’il s’agit dé ’évangile de Jean.
Ici la preuve externe est d’une haute valeur, car celivre est si ori-
ginal, sl unique en son genre, si personnel en un mot, que les ci-
tations qu’on en rencontre chez les Péres ne sauraient provenir
d’ailleurs que du livre lui-méme. On sait du reste tout le soin que
la science critique a apporté a cetobjet. Sans parler des nombreux
ouvrages qui étudient 'authenticité ou linauthenticité de cet
évangile défendu et assiégé, je rappelle que notre Revue a publié
il v a quelques années des articles fort bien faits sur la valeur des
témoignages externes 2 concernant le quatrieme évangile. En
1866 encore, M. le prof. Riggenbach3, de Béle, nous donnait sous
le titre modeste d’un programme académique une étude sur ces
mémes témoignages. Elle constitue peut-étre ce qui a été dit de
plus complet et de plus solide en la matiére.

Le livre de M. E. Abbot appartient a la méme famille. Il est, lui
aussi, d’un esprit ouvert, scrupuleux et érudit, et il comptera dé-

¢ The Authorship of the fourth Gospel : External Evidences, by Ezra
Abbot DD., LL. D., Bussey Prefessor of New Testament Criticism and In-
terpretation in the Divinity School of Harward University. — Boston,
G. Ellis, 1880. 1 vol, in-8. 104 pag.

* Revue de théologie, années 1877, 1878 et 1879.

3 Die Zeugnisse fiir das Evangelium Johannis new untersucht von Ch.
Joh. Riggenbach. (Acad. Programm.) Basel 1865.

THEOL. ET PHIL. 1382, 6



82 BULLETIN

sormais parmi les défenseurs de plus en plus nombreux du qua-

triéme évangile.
Sans donner peut-étre a tous les témoignages une place en

harmonie avec leur importance, — les Péres apostoliques, par
exemple, mériteraient une attention plus prolongée — M. Abbot
développe et prouve les quatre théses suivantes :

10 Dans le dernier quart du second siécle les quatre évangiles
canoniques élaient généralement recus comme authentiques dans

I'Eglise.
2 L’admission de l'évangile de Jean dans les mémoires apos-
toliques est prouvée par Justin Martyr. — A ce sujet, M. Abbot

nous donne d’intéressants détails sur le nom et la valeur de ce
terme de mémoires, choisi sans doute parce que, mieux que celui
d’évangile, il était compréhensible au monde paien qui connaissait
les ceuvres d’un Xénophon.

3o L’usage qu’ont fait du quatriéme évangile les diverses sectes
gnostiques.

4o Le témoignage donné a I’épitre elle-méme par son appendice.
(Jean XXI, 23-25.)

Ces theéses sont trés inégalement développées, la troisieme &
elle seule remplit presque le livre entier.

On sait, en effet, que les rapports entre I’évangile de Jean et les
ceuvres de Justin Martyr ont beaucoup occupé les historiens de-
puis prés d’un siécle. Longtemps on s’est refusé a reconnaitre
chez Justin les influences johanniques qui sont pourtant si évi-
dentes. Aujourd’hui le fait est en général admis. Hilgenfeld sou-
tient cette thése dans son Introduction au Nouveau Testament,
Keim la pose comme certaine dans sa Vie de Jésus. Or la Grande
apologie qui est ici le document essentiel, a été composée en 146
et 147. M. Abbot serange a cette date proposée, sinous ne faisons
erreur, par Volkmar de Zurich et, autant (ue nous pouvons juger
de la question, elle nous parait préférable a celle de 138 qu’avait
indiquée Semisch et cui était devenue presque classique jusqu’a
ces derniéres années.

Parmi les pages les plus intéressantes de M. Abbot, nous ran-
geons celles ot il discute la fameuse citation que fait Justin de
Jean II1, 3-5.



THEOLOGIE 83

On lit, en effet, Apol. Maj., 61 : Kai y2p 6 Xpiardg dimey - Av un -
yevnite, ov pn elgéidinte els Thv Bucidetuy TEY oUpuvGv. Ote 8¢ xab &divarow
€65 TOG WATPRS TEW TErouGe ToY; anad yevvwpivous éufivar, puvepdy maoly égte.

La premiére partie de la citation (Si vous ne naissez de nou-
veau) se trouve aussi dans les Homélies clémentines (Hom. XI,
c. 26) sous une forme analogue. On a prétendu que Justin V'avait
empruntée 4 cet ouvrage et qu’il a tiré la seconde d’un ouvrage
apocryphe : on cite ’Evangile de Pierre ou celui des Hébreuw.
(Il ne se peut faire, etc.) Sauf Volkmar, qui ne veut pas se rendre,
celte explicalion est abandonnée et il faut bien avouer que 'au-
teur des Homélies a connu le quatrieme évangile.

Mais Justin, ot a-t-il choisi son texte, dans les Homélies ou
dans le livre de Jean? M. Abbot se déclare, avec raison selonnous,
pour la seconde alternative, et il cherche & donner les motifs des
différences entre la citation de Justin et le texte original, que nos
lecteurs verront d’eux-mémes. Qu’on nous permette d’entrer ici
dans quelques détails avec M. Abbot. Ce sera donner une idée de
la maniére exacte et consciencieuse avec laquelle il traite le pro-
bléme.

1o Justin, en premier lieu, retranche Pintroduction solennelle
des paroles de Jésus, le Ap#y, dpiv. Cette omission est naturelle,
car ces mots n’ont ici aucune importance pour I'idée elle-méme;
Ap#y est ensuite un mot hébreu transcrit en grec et un mot peu
intelligible pour ’empereur romain, auquel le Martyr destinait
son ceuvre, Cette omission se retrouve d’ailleurs chez de nombreux
écrivains, chez Irénée, Origéne, Eusebe, etc.

20 Justin a remplacé 'indéflini o pn 7eg yevunf7... par la seconde
personne pluriel : Av uh avayewnfice. Cette divergence moins que
secondaire s’explique aisément : d’abord elle est employée par
Jésus au verset 7 (il faut que vous naissiez), ensuite dans une ci-
tation faite sans doute de mémoire, Jean III, 5 se confond aisément
avec Math. XVIII, 3 (Si vous ne changez et 1ie devenez comme cet
enfant, vous ne pouvez entrer dans le royaume des cieux). Re-
marquons aussi que, selon toute probabilité, ce passage était sou-
vent employé dans la prédication, dans I’exhortation, ou il dut
prendre tout naturellement cette forme communicative. On la re-
trouve du reste a propos du méme texte, non seulement dans les



84 BULLETIN

Homaélies clémentines, mais chez Clément d’Alexandrie, qui lui
aussi semble réunir et confondre Jean III, 5 avec Math. XVIII, 3.

30 L’évangile de Jean dit yzwwnfifvar svwbey, que Justin remplace
par gvayswisfz. Le changement de Paoriste en présent est sans
valeur. On se demande seulement pourquoi le verbe composé a
pris la place de la formule johannique. M. Abbot voit dans ce
changement comme une explication de cette derniére qui peut se
traduire comme on sait par naitre d’en haut ou naitre de nowu-
veaw. Depuis les premiers siécles jusqu’a aujourd’hui, les exégétes
sont ici partagés en deux camps. Origéne, comme Meyer, préféere la
premiére interprétation ; la plupart des modernes, comme plusieurs
Péres et de nombreuses versions (vuigate, copte, syriaque), se pro-
noncent pour la seconde. Justin est aussi de ce dernier avis, et,
avec plusieurs écrivains ecclésiastiques, sa forme de citation dit
en méme temps le sens qu’il donne & notre passage. Remarquons
du reste que dvayswishu parait avoir été le terme ordinaire par
lequel la plupart des Péres ont rendu ce verset, ceux-la mémes
qui, comme Irénée ou Eusébe, connaissaient certainement le qua-
trieme évangile.

Citons enfin, en laissant de coté des points tout secondaires, une
derniére différence :

Justin dit royaume des cieux 1a o Jean (III, 3) écrit royaume
de Dieu. Au premier abord, M. Abbot I'oublie peut-étre, ce chan-
gement parait plus important que tous les autres. Car pour un
empereur romain, auquel, on s’en souvient, Justin destinait son
Apologie, la seconde expression était bien plus compréhensible
que la premiére. Celle-ci, royaume des cieux, parfaitement syno-
nyme de royaume de Dieu, est probablement le terme dont Jésus
s’est ordinairement servi, etsi Matthieu ’a accréditée, c’est que les
Logia hébreux étaient destinés aux Palestiniens. On remarque, au
contraire, que Marc et Luc écrivant pour des lecteurs étrangers a
lalangue et aux usages hébraiques, ont traduit royaume des cieux
par royaume de Dieu. Pourquoi Justin, qui se trouvait dans des
circonstances analogues, n’a-t-il pas conservé 'expression johan-
nique?

On peut d’abord observer que d’aprés la lecon du Sinaiticus,
adoptée par Tischendorf, il faudrait lire royaume des cieux dans



THEOLOGIE 85

Jean III, 5. Dés lors la forme adoptée par Justin serail justifiée.
Toutefois cette correction est douteuse et M. Abbot la rejelte avec
raison, comme le fait aussi la magistrale édition de Tregelles. En
effet, elle repose sur un trop petit nombre d’autorités, si 'on en
excepte les écrivains ecclésiastiques. Ces derniers lisent dans notre
verset, comme au verset 5, royaume des cieux (Origéne, Constit.
apost., Eusébe, Ephrem, elc., etc.) et Justin n’a fait que suivre
Pusage général.

D’ailleurs c’est une grave erreur que de mesurer les procédés
de citation de I’antiquité a notre exactitude et a nos scrupules lit-
téraires modernes. Méme en citant les Ecritures, les Péres, comme
le Nouveau Testament du reste, se donnent une liberté que nous
n’osons plus nous accorder. Ils combinent, ils transforment les
passages en des cas singulierement nombreux. Jean III, 5 en est
un exemple frappant, non seulement chez Justin, mais chez d’au-
tres encore. Tertullien dira : Nisi natus ex aqua quis erit, non
habet vitam. Clément d’Alexandrie, Eusébe, etc. font de méme.
Justin n’a donc pas méme besoin de la longue justification que lui
fournit M. Abbot. Le fait seul qu’il nous rappelle dans le texte
cité la question de Nicodéme dont I’étrangeté embarrasse si fort
quelques exégetes, cui peut-étre n’auraient pas eu plus d’intelli-
gence que le docteur d’Israél dans les circonstances données, cette
question, par son originalité méme, nous prouve que le Martyr
a tiré ses renseignements du quatriérne évangile. Ge n’est la du
resle qu’une preuve entre cent autres.

Quoi qu’il en soit, M. Abbol a fait une ceuvre utile et intéressante,
qui contribuera elle aussi a établir plus fortement I'authenticité de
Iévangile contesté. Ce livre semble du reste sortir des assauts qu’il
subit depuis prés d'un siécle plus fort, plus authentique que jamais.
Ou sont aujourd’hui, sauf quelques enfants perdus, ceux qui ont
encore le courage de placer la composition du quatriéme évangile
en 160 ou170, comme le firent jadis Baur et Schwegler. Un Schol-
ten lui-méme se contente de 150. Justin Martyr oblige Hilgenfeld
a remonter jusqu’en 140 ou 130 ; M. Renan ira a 125 ou 130, date
admise par Keim dans son édition populaire de la vie de Jésus
(1875, seconde édition) ; Schenkel arrive a 115 ou 120. (Charakter-
bild Jesu, quatriéme édition, 1873.) Nous avons fait du chemin et



36 BULLETIN

nous ne serions pas étonné que les dates de 90 &4 110 deviennent
bientot les plus probables aux yeux de la critique la plus scienti-
fique. Jean, le dernier survivant du collége apostolique, aurait re-
conquis alors son chef-d’ccuvre, pour lequel on cherche en vain
hors de lui un auteur dans les premiers ages de I'Eglise.

PaurL Cuaruls.

ETIENNE CHASTEL. — LE CHRISTIANISME AVANT CONSTANTIN 1,

Le livre que nous annong¢ons ici vient combler une grande
lacune dans la littérature protestante de langue francaise. Nous
possédions a la vérité d’érudites et solides monographies, d’impor-
tants et substantiels travaux sur telle ou telle partie des annales
du christianisme, mais nous n’avions dans notre langue aucun
tableau complet de la vie et du développement de I’Eglise. Nous
manquions en un mot d’une histeire ecclésiastique générale, Il y
avait donc 1a un vide & remplir, des desiderata & satisfaire.
M. Chastel I’a senti et, aprés avoir enseigné durant de longues
années avec autant de succés que de distinction la théologie his-
torique & Puniversité de Geneéve, il vient, au soir de son utile et
laborieuse existence, faire participer le public aux fruits de ses
patientes et sagaces investigations.

Dans son premier volume, le seul dont nous ayons & nous occu-
per aujourd’hui, M. Chastel nous conduisant jusqu’a I'époque de
Constantin, nous retrace d’un style élégant et net les destinées
du christianisme aux trois premiers siécles de son existence.

Le christianisme est, on le sait, un produit du judaisme. Pour
comprendre le premier, il faut examiner I’état religieux, politique
et moral du peuple d’lsraél au premier siécle de notre ére.

L’originalité du peuple hébreu, la source de son influence sur
le monde antique, la cause de ses congnétes religieuses au milieu
de la société paienne, c’est son monothéisme. Cependant ce

* Histoire du christianisme depuis son origine jusqu’c nos jours, par
Etienne Chastel, professeur de théologie historique & l'université de
Geneve. Tome I°r. Premier dge. — Paris, G. Fischbacher, 1881, xu1 et
464 pages grand in-8.



THEOLOGIE 87

dogme capital de I'unité de Dieu n’est pas congu de la méme
facon a toutes les époques de I'histoire du peuple qui le professa.
Au début, Jéhovah n’est que le Dieu particulier des Hébreux, leur
protecteur spécial. Les autres nations possédent aussi leurs divi-
nités nationales auxquelles Israél accorde I'existence et rend par-
fois un culte malgré les menaces et les exhortations des prophétes,
fideles représentants des traditions nalionales et religieuses de
leur race. Puis viennent les jours de malheur : le schisme des dix
tribus, la prise de Jérusalem, la ruine du sanctuaire de Jéhovah.
Sous influence de ces calamités, les notions religieuses d’Israél
s’épurent, s’affinent, se transforment. Se détachant pour toujours
des idoles, auxquelles il cesse d’attribuer une réalité, 'hébreun
s’éleve alors & I'idée du théisme pur et absolu dont on trouvait
déja le germe dans les écrits de Moise et des prophétes. La nation
fidele, opprimée par I’étranger, met désormais toute son espérance
dans le prochain avénement d’'un Messie libérateur qui la fera
triompher de ses ennemis. La restauration du culte apreés le
retour de Babylone amena peu & peu une transformation compléte
des habitudes religieuses. La voix des prophétes étant muette,
I'observation minutieuse d’un rituel compliqué, les arguties
d’une casuistique savante et déliée remplacérent la libre inspira-
tion et la vie. Le joug des Romains pesait sur la Palestine, mais
les vainqueurs se bornant & maintenir 'ordre matériel, interve-
naient rarement dans les querelles religieuses qui divisaient leurs
administrés.

Dans ces circonstances, trois factions principales s’étaient for-
mées au sein du peuple juif. La plus nombreuse, ou le parti na-
tional, vivant a la fois dans le regret du passé et D'attente de
Tavenir, soupirait aprés la venue du Messie qui devait briser le
joug étranger et rendre au peuple élu les beaux jours de David.
Bien différents étaient les Sadducéens. Sortis surtout des classes
¢levées et voyant clairement I'inutilité de la résistance, ceux-ci
préconisaient la soumission au fait accompli et se contentaient de
jouir des biens que Rome consentait & leur laisser. Enfin un
troisieme parti, beaucoup plus faible que les précédents, les Essé-
niens, attendait la délivrance promise dans les pratiques d’un
rigourcux acétisme. C’est alors qu’au désert s’éleve la voix de



88 BULLETIN

Jean-Baptiste qui, dans le style des anciens prophétes, préche la
réforme morale et annonce la prochaine venue du libérateur.

Celui en qui Jean voyait le Messie ne parait pas au premier
abord s’étre distingué en rien de ceux qui I'entouraient. Né au
sein d’une famille obscure, étranger & la culture rabbinique de
I'époque, Jésus se faisait cependant remarquer par la profondeur
et 'élévation de son sentiment religieux. Aussi, lorsqu’arrivé a
I’dge viril, il se met & parcourir les campagnes, préchant la régé-
nération du cceur, le culte en esprit et en vérité, un royaume de
Dieu purement spirituel, la foule se presse sur ses pas. On lui
améne Je nombreux malades auxquels il impose les mains et qui
se retirent sinon guéris, du moins soulagés.

Mais autant la prédication de Christ trouve d’écho chez les sim-
ples et douces populations de la Galilée, autant en revanche elle
excite d’ardentes coléres parmi les hautes classes de Jérusalem.
Pharisiens austéres, mais dévots étroits et formalistes, prétres
gardiens jaloux d’une stricte orthodoxie, Sadducéens scepliques,
patriotes exaltés : tous se réunissent pour perdre l'audacieux
novateur. Jésus qui, informé de la trahison de Judas, n’a rien
fait pour la déjouer, est trainé au tribunal. La, appelé & confesser
sa doctrine, il se donne pour le Christ et meurt avec la pleine
conscience de la mission divine qu’il était appelé & remplir.

Les apotres, d’abord attérés du sanglant dénouement de la vie
de leur maitre, se reprennent cependant a espérer. Ils se rappel-
lent que Christ leur a souvent parlé de son prochain et glorieux
retour. Ils D'attendent, et afin d’étre tous réunis 4 ce moment
supréme, ne s’éloignent point de Jérusalem, pratiquant a la
fois les rites mosaiques et les cérémonies du repas eucharistique
que Jésus a institué. Au jour de la Pentecote, rassemblés dans une
chambre haute et se livrant & d’ardentes priéres, ils croient voir
le Saint-Esprit descendre sur eux. Aussitot ils se répandent dans
la foule des pélerins altirés dans la ville sainte par la solennité du
jour. Ils annoncent par la bouche de Pierre que ce Jésus quia
été crucifié est le Messie promis par les prophétes. Plusieurs
crolent et se convertissent. L’Eglise était fondée; mais dés sa
naissance commencent pour elle les tribulations. Les mémes
haines qu’avait suscité Christ poursuivent ses disciples. Déja le



THEOLOGIE 89

diacre Etienne a ouvert la longue et glorieuse série des martyrs;
d’autres le suivent; cependant la communauté ne cesse de faire
des prosélytes.

Contraints par la persécution de quitter Jérusalem, plusieurs
disciples portérent la nouvelle doctrine en Judée, en Samarie
et dans les contrées voisines d’ou elle se répandit parmi les
Israelites d’Asie et d’Afrique. La aussi, cependant, les apotres
voyaient trop souvent leurs efforts se briser devant le fanatisme
et l'intolérance de leurs compatriotes. Les Juifs de la dispersion
partageaient en effet toutes les passions politiques et religieuses
de leurs congénéres de Palestine ; comme ceux-ci ils attendaient
un Messie glorieux et repoussaient un Sauveur crucifié. Ces senti-
ments les entrainérent a susciter I’hostilité des masses populaires
contre les disciples de Jésus, et 'on trouve leur main dans la
plupart des émeutes occasionnées par la prédication apostolique.
Toutefois la destruction de Jérusalem par Titus, réduisant a néant
I'espoir d’une restauration politique du peuple élu, amena de
nombreux Israélites & embrasser la foi au Christ souffrant et
couronné d’épines.

Si I'Eglise, 4 ses débuts, fit de grands efforts pour convertir les
Juifs, elle parait en revanche s’étre préoccupée assez peu des
paiens. Ce ne fut en effet qu’aprés de longues hésitations et des
visions réitérées que Pierre se décida a bapliser le centenier Cor-
neille. Il était réservé & un homme élevé a I’école du pharisaisme
le plus strict, de comprendre que le christianisme devait étre une
religion universelle, s’adressant aux paiens comme aux Juifs.
Nous avons nommé saint Paul.

Le futur apotre des Gentils se rendait & Damas dans des inten-
tions hostiles aux chrétiens. Peu de jours auparavant, il avait
assisté au supplice d’Etienne. Le souvenir du martyr expirant le
hante durant la solitude de la route. Peu & peu sa conscience
s'éveille et lui reproche sa conduite passée, le remords le poursuit
de ses trails acérés ; une lumiére nouvelle se fait dans son esprit,
une révolution soudaine mais compléte bouleverse tout son étre,
et il arrive & sa destination résolu a confesser ce Jésus dont peu
d’heures auparavant il voulait exterminer les sectateurs. A partir
de ce jour, Paul se dévoua sans relache a la cause de I’Evangile



90 BULLETIN

pour laquelle, selon la tradition, il donne sa vie a Rome, lors de la
persécution de Néron.

Le christianisme a désormais pris pied dans ’empire, mais il y
rencontre une vive opposition inspirée par des motifs trés divers.

Tandis que les gens leltrés le taxent de honteuse superstition,
bonne tout au plus pour des femmes ou des esclaves, mais indigne
d’hommes bien nés, de citoyens romains; la classe populaire met
au compte de la nouvelle secte les accusations les plus absurdes
ou les plus infamantes. Aux yeux des masses ignorantes ou préve-
nues, le repas eucharistique devient un festin de chair humaine
dans lequel les fideles se disputent les membres palpitants d’un
enfant égorgé et se repaissent de son sang. Les chrétiens adorent
un dieu crucifié qu’ils se représentlent sous les traits d’'un homme
a téte d'ane ; leurs assemblées nocturnes servent de prétexles aux
plus hideuses scénes de luxure et d’inceste. L’autorité romaine,
animée en général de lesprit le plus tolérant en matiére reli-
gieuse, était exempte du fanatisme populaire; mais elle comprit
bientot que la nouvelle secte était un adversaire redoutable de la
sociélé civile que Pempire avait constituée. Il ne s’agissait plus
d’un de ces cultes nationaux que Rome pouvait, sans se compro-
mettre, recevoir dans son Panthéon. La nouvelle religion se don-
nant comme la seule vraie, étail naturellement exclusive ; visant
a devenir universelle, elle cherchait & supplanter ses rivales. En
outre, le chrétien était conduit a occuper une place a part dans la
société. Il ne pouvait, sans renier sa foi, participer aux solen-
nités publiques, aux jeux du cirque, aux réjouissances domesti-
ques, toutes ces cérémonies étant accompagnées de sacrifices aux
dieux protecteurs de I'état ou de la famille. Partout, & la cour, i
I'armée, dans la vie de tous les jours, il se heurtait a des usages
qui, blessant ses convictions, le forcaient a se tenir & I’écart de ses
compatriotes restés idolatres, et & rechercher la société exclusive
de ses coreligionnaires. L’Eglise formait ainsi une sorte de coterie
au milieu de ce monde romain dans lequel les institutions civiles
et religieuses étaient unies par les liens les plus étroits. On com-
prend donc que la nouvelle secte ait de bonne heure porté ombrage
a Pautorité. Toutefois les premiers Césars paraissent avoir perseé-
cuté les chrétiens pour des motifs plus politiques que religieux.



THEOLOGIE 91

Néron leur imputa I'incendie de Rome dont la voix publique I'ac-
cusait lui-méme. Domitien les traqua parce qu’ils se refusaient &
payer une taxe imposée aux Juifs avec lesquels le pouvoir d’alors
semble avoir confondu les disciples de Jésus.

Trajan imprime le premier aux persécutions un caractere légal.
Cet empereur soupconneux, mais point cruel, fit revivre, en 'ap-
pliquant aux chrétiens, un ancien édit contre les associalions non
autorisées et poursuivit juridiquement les fideles qui refusaient
P’encens aux images des dieux. Sous Antonin, des calamités publi-
ques désolent plusieurs contrées de 'empire. La clameur populaire
accuse les chrétiens d’avoir par leurs impiétés allumé le courroux
de I'Olympe. Dans mainte cité le cri : « les chrétiens aux lions »
devient le signal d’une recrudescence de persécution.

Marc-Aurele, un des plus sages souverains que connaisse I’his-
toire, suivit & cet égard la voie tracée par ses prédécesseurs. Le
disciple couronné des stoiciens était un homme doux, d'une
patience inaltérable, d’'une bonté confinant a la faiblesse, preuve
en soit sa coupable indulgence pour son indigne fils. Comment
un tel homme a-t-il pu persécuter ses sujets pour motifs religieux ?
Cette ciconstance parait étrange au premier abord, bien qu’au
fond elle soit fort explicable.

Marc-Aurele, ne I'oublions pas, était en politique un conserva-
teur zélé. Elevé dans le respect de la tradition de Rome, il regar-
dait la religion des dieux du Capitole comme une des causes de la
haute fortune de la cité de Romulus, comme une partie d'un
glorieux héritage qu’il y avait & la fois péril et ingratitude a répu-
dier. Il n’avait donc au fond que répugnance et dédain pour le
christianisme. Ces sectaires enthousiastes aspirant avec passion a
la gloire du martyre, et cherchant avec non moins d’ardeur a
détruire les cultes établis, paraiszaient au bon empereur des
illuminés sans culture et sans lettres, des enthousiastes dan-
gereux qu’il était de son devoir de poursuivre. Aussi porta-t-il
deux édits principaux: l'un pronongait 'exil ou la mort contre
ceux qui troublaient les esprits par des terreurs superstitieuses,
Pautre frappait des mémes peines les fauteurs de religions nouvel-
les. Ces deux décrets devinrent le signal de sanglantes rigueurs dont
le souvenir pése encore sur la mémoire du meilleur des Césars.



92 BULLETIN

Au sage Marc-Auréle succéde un jeune homme vicieux, cor-
rompu, livré a des passions sans frein. Commode, qui prit en tout
le contre-pied de son illustre pere, laisse en paix les chrétiens a
I'instigation de sa favorite Marcia qui passe pour avoir été affiliée
a la nouvelle secte. Aprés lui, le trone est occupé par une suite de
souverains éirangers aux meeurs romaines et pratiquant en matiére
religieuse un large syncrétisme. Durant une période de quarante
ans, ’Eglise respire, se consolide, son influence grandit. Elle est
en état de résister aux coups de Décius qui cherche & déraciner
le christianisme par une persécution dont les rigueurs s’étendent
en méme temps sur toutes les parties de I'empire. Décius meurt
sans avoir pu accomplir son ceuvre de destruction. Plusieurs de
ses successeurs l'imitent & diverses reprises, mais sans plus de
succes. Les anciens cultes tombent en discrédit, ils se meurent
de décrépitude, tandis que I’Eglise recrute sans cesse de nouveaux
adhérents. Enfin, en 312 la force des choses arrache & Constantin
et a Licinius I’édit de Milan qui proclame la tolérance religieuse
et donne au christianisme une existence légale.

A cette époque importante de son histoire, le christianisme
avait pénétré au dela des limites du monde romain et comptait
des communautés jusqu’'en Perse et en Norique. Ses principaux
foyers étaient I’Asie mineure, la Basse-Egypte, la province d’Afri-
que et I'ltalie; les fidéles se recrutaient surtout parmi la classe
moyenne et les artisans.

L’Eglise était déja bien éloignée de ses modestes débuts. Ce
n’était plus un ensemble d’humbles et petites congrégations se
rassemblant en secret dans des chambres hautes ou des locaux
provisoires. Elle possédait de vastes salles spécialement affectées
au culte, des nécropoles destinées aux seuls fidéles. Les diverses
Eglises ne formaient plus de. petits groupes de croyants isolés et
rattachés les uns aux autres par les seuls liens de "amour frater-
nel et de la foi en un méme Sauveur.

La société religieuse, en devenant plus nombreuse, s’est consti-
tuée sur des bases solides. En élargissant ses cadres, elle a du
meéme coup resserré les nceuds qui rattachaient les uns aux autres
ses membres dispersés. La centralisation, si I’on nous passe cette
expression moderne, a pris pied dans son sein. L’ordre, la régu-



THEOLOGIE 93

larité y ont gagné sans contredit ; mais en revanche la vie, la spon-
tanéité individuelle v ont perdu quelque chose.

L’existence de nombreuses sectes interprétant 1'Evangile cha-
cune a leur facon amena peu a peu la formation d’'une Eglise une
et indivisible, se considérant comme P'unique dépositaire des tra-
ditions apostoliques, et rejetant hors de son sein les tendances
opposées a son idéal dogmatique et moral, Dés le IIIe siécle, la
société chrétienne est un corps fortement organisé, ayant son
rituel, sa hiérarchie, son dogme, sa discipline. Gouvernée par le
corps épiscopal, elle porte en elle tous les germes dont le déve-
loppement logique et continu aboutira plus tard a la grande unité
ecclésiastique du moyen dge. Pour nous en convaincre, jetons un
regard rapide sur I’ensemble de la vie de I'Eglise durant les trois
sieeles qui se sont écoulés depuis la mort de Jésus-Christ.

L’Eglise apostolique enseignait le sacerdoce universel et I’égalité
des croyants devant Dieu. Peu & peu cependant, une distinction
g’établit entre le clergé et les simples fideles. Au III® siécle, la
séparation est déja complete, les membres de la congrégation sont
scindés en clercs et laiques. Les premiers sont seuls chargés des
cérémonies du culte ; au service divin ils siégent dans le cheeur
de l'église, groupés autour du fauteuil de I'évéque, tandis que le
peuple est relégué dans la nef. L’évéque, de son coté, s’affranchit
de plus en plus de la tutelle du conseil preshytéral qu’il présidait
a I’origine. La communauté, il est vrai, n’a pas encore abdiqué
tout droit en faveur de ses chefs. On la consulte dans toutes les
occasions importantes, lorsqu’il s’agit par exemple de relever un
excommunié des peines encourues ou de consacrer un nouveau
prétre. Cependant Cyprien, en faisant du corps épiscopal le fidele
dépositaire de la tradition apostolique, a déja posé les assises
du systéeme d’aristocratie ecclésiastique qui se développera plus
tard.

Le baptéme avait été de tout temps le symbole de la régénéra-
tion par le sang de Christ et de ’admission au nombre des rache-
tés. Au début, on P'obtenait trés facilement. Il suffisait pour cela
de reconnaitre Jésus comme le Messie ou le Fils de Dieu, et de
s’engager 4 mener désormais une vie sainte et pure; mais en
grandissant, I’Eglise devint prudente. Les dangers qui 'entouraient



94 BULLETIN

lui faisaient une nécessité de se mettre en garde conlre le péril
des faux fréres et des conversions précipitées. On s’explique donc
aisément comment elle fut conduite a entourer "administration
du sacrement baptismal de cérémonies compliquées, afin de s’as-
surer de la sincérité et de la constance des néophytes qui se pré-
sentaient a elle. L’admission au bain régénérateur fut donc pré-
cédée d’une instruction religieuse et d’un noviciat qui, au temps
de Tertullien, comptait trois degrés successifs. Le baptéme admi-
nistré par immersion, sauf pour les malades, était précédé d’exor-
cismes, d’onctions d’huile consacrée, et suivi de I'imposition des
mains sur la téte du néophyte. Cette derniére cérémonie, origine
de la confirmation, devint au IVe siécle 'apanage exclusif des
évéques. Dés le I1¢ siécle apparait la tendance a renvoyer le bap-
téme jusqu’a Particle de la mort, et pour parer a4 ce danger on en
vient a4 baptiser les enfants, tandis qu'un parrain prend les enga-
gements au nom du nouveau-né,

Le culle était, & l'origine, d’'une extréme simplicité. L’oraison
dominicale y était, semble-t-il, 1a seule priére usitée. En revanche,
on y lisait non seulement ’Ancien Testament et les écrits attri-
bués aux apotres, mais encore d’autres ouvrages réputés édifiants.
Ce n’est qua partir du IVe siecle que 1'Eglise prescrit, dans ses
assemblées, 'usage exclusif des livres canoniques.

Le second des sacrements, la céne, devint de bonne heure le
principal acte, le centre du culte public. Donnée & 'origine aux
adultes seuls, =lle le fut plus tard aux enfants baptisés. Déja cer-
tains auteurs du 1II® siécle considérent le repas eucharistique
comme une sorte de sacrifice, et le grand champion de 1'unité de
IEglise a cette époque, Cyprien, va jusqu’a dire du célébrant :
Sacerdos vice Christi fungitur. On ne trouve en revanche aucune
trace de cette maniére de voir chez les docteurs d’Alexandrie. On
communie aussi a la célébration des mariages et aux anniversaires
de la mort des martyrs. Les sacrements sont administrés en secret,
en présence des seuls initiés. Au temps de Tertullien, avant de
baptiser ou de distribuer la céne on fait sortir les catéchuménes
et les gens étrangers a I’Eglise.

A la méme époque, les fétes ecclésiastiques font leur appari-
tion. Pdques, Pentecote, Noél sont en usage dans la chrétienté



THEOLOGIE 95

entiére ; en outre, chaque Eglise locale consacre un jour dans
Iannée a la mémoire des martyrs dont elle s’enorgueillit.

L’institution d’une police ecclésiaslique, empruntée a la syna-
gogue, remontait aux premiers jours de I'Eglise. Toutefois les
mesures prescrites par le code disciplinaire ne furent pas appli-
quées avec la méme rigueur en tout temps et en tout lieu. Sévére
dans les moments d’épreuve, 'Eglise était moins exigeante aux
époques de calme et de sécurité. Les années qui séparent la mort
de Marc-Aurele de 'avénement de Décius furent pour la commu-
nauté chrétienne un temps de prospérité, mais aussi de relache-
ment moral. Beaucoup de fidéles désertaient les saintes assemblées
ou y apportaient des habitudes mondaines. Plusieurs mancquaient
de convictions solides. Aussi, au jour de la persécution, les abju-
rations furent-elles nombreuses, puis les apostats, le péril passé,
demandeérent & renirer dans I'Eglise sans passer par I'épreuve de
la pénitence. Plusieurs évéques, débordés par la multitude des
demandes, cessérent d’appliquer la discipline dans toute sa rigi-
dité ; de 1a, protestation du parti austére et formation de sectes
ascétiques, cherchant & échapper aux suites d’'une funeste indul-
gence. D’un coté, les donatistes refusent absolument de réintégrer
dans la communion des saints ceux qui ont apostasié ; de 'autre,
les montanistes se donnent pour fiche de restaurer 1'Eglise
déchue et souillée dans sa pureté primitive, et d’inaugurer sur la
terre le régne des saints.

Montanus et ses disciples se séparent, en effet, de la masse des
fidéles pour constituer une communauté de choix, livrée & I’extase
et aux macérations. La nouvelle secte peut recruter de nombreux
adhérents en Asie Mineure, compter méme dans ses rangs un
homme comme Tertullien, 'avenir ne lui appartient cependant
pas.

L’Eglise catholique sut habilement éviter tout excés, se préser-
ver a la fols d’un relichement moral qui I'etit détruite et d’un
rigorisme par trop sfrict, tout en faisant la part des ames affTamées
de renoncement. Tandis qu’elle imposait & la masse des fideles
des devoirs dont la pratique pouvait se concilier avec la vie de
tous les jours, clle tint, 'un autre coté, la vie ascétique dans une
estime qui alla toujours croissant. Les jetines, le célibat, la pau-



96 BULLETIN

vreté volontaire seront désormais considérés comme des ceuvres
méritoires, bien qu’elles ne soient point nécessaires au salut.
Ainsi apparait dés le IVe siecle cette distinction entre la morale
des préceptes et celle des conseils, qui devait exercer une si grande
influence sur la vie ecclésiastique des Ages postérieurs. Sans
doute, & ’époque dont nous parlons, les principes sur lesquels on
batira plus tard la casuistique, sont encore, pour ainsi dire, a I’état
de germe. Il importait cependant d’en signaler 'origine ; M. Chas-
tel n'y a point manqué.

La seconde partie du volume de M. Chasiel est consacrée &
Phistoire des dogmes aux trois premiers siécles de notre ére.
Notre intention n’est point de le suivre sur ce terrain quelque
peu aride, de 'accompagner dans tous les détails de sa savante
étude. Disons cependant deux mols en terminant sur la formation
du dogme de la trinité.

D’apres notre savanl auteur, la formule du baptéme avait a 1’ori
gine une valeur toute pratique. On consacrait le néophyte & Dieu
comme source originelle du christianisme, au Fils qui I'a fondé,
au Saint-Esprit qui le maintient. Jésus s’annonce lui-méme soit
comme Fils de Dieu, soit comme Messie. Il s’envisage, il est vrai,
comme revétu de pouvoirs supérieurs a ceux des prophetes ; mais
en revanche, il ne parle point de la naissance miraculeuse que
saint Matthieu et saint Luc lui attribuérent plus tard. Bien loin de
s’égaler a Dieu, il prie son Pére céleste comme un simple homme,
rejeite pour lui-méme le titre de bon et attribue & Dieu seul la
bonté absolue. En somme, Jésus ne s’est jamais attribué la divi-
nité. L’Eglise primitive ne la lui donne pas non plus.

Le point de vue messianique que nous venons d’indiquer est
celui de la plupart des écrits du Nouveau Testament, des synop-
tiques en particulier. Les péres apostoliques n’en connaissent pas
d’autre.

Ce nom de Messie parlait au cceur et a I'intelligence des Juifs,
mais, par contre, il était peua compris des paiens. Lors donc que
I’Evangile se répandit parmi ces derniers, on sentit la nécessité
de revétir le nom de Jésus d’une nouvelle auréole. Sous I'in-
fluence des idées alors régnantes dans les classes lettrées, on iden-
tifia le Christ avec la Sagesse de la théologie hébraique ou avec le



THEOLOGIE 97

ayo; de Philon et des Alexandrins. Les docteurs chrétiens en
vinrent peu a peu a attribuer au verbe la préexistence, la divinité
et un role dans la création. Jésus fut considéré comme le dsyos
incarné, participant de la nature divine, bien que subordonné au
Pére.

Quant au Saint-Esprit, envisagé a I'origine comme une simple
influence sanctifiante, il ne tarda pas a étre élevé au rang d’hy-
postase divine et de troisieme personne de la trinité. Ainsi se
forma ce dogme du Dieu en trois personnes, qui suscita de vives
oppositions avant de recevoir, dans la période suivante, son plein
développement et sa forme définitive.

Nous n’insisterons pas plus longtemps sur I’ceuvre de M. Chas-
tel, ces quelques pages suffisant, nous ’espérons du moins, a faire
comprendre la valeur et 'importance de ce beau travail.

H.-M.

Hexnr1 DE MAY. — L’UNIVERS VISIBLE ET INVISIBLE,
OU LE PLAN DE LA CREATION 1.

Un philosophe bernois! Ce n’est pas une apparition ordinaire.
Depuis l'auteur des Lettres sur les Anglais et les Francais que
I’abbé Desfontaines appelait « un philosophe sur la cime des Alpes, »
il 0’y en a plus eu, que nous sachions. Mais la philosophie qui
nous est proposée ici doit étre plutot qualifiée de philosophie
de la religion que de philosophie de la nature. La nature n’est
traitée, dans la premiere partie de 'ouvrage, que comme marche-
pied de la seconde qui s’occupe du monde spirituel ou de la religion.
Mais la religion est devenue pour I'auteur une affaire de pur gnos-
ticisme ou d’intellectualisme théosophique, puisqu’il veut rem-
placer la foi par la connaissance ou par la vue acquise par 'ana-
logie du monde sensible. Ainsi la révélation n’a pas plus, ou plu-
tot, a moins d’autorité pour lui que le livre de la nature qu’il lit &
sa maniére.

Le point essentiel de sonsystéme de la nature c’est que le régne

* L'univers visible et invisible, ou le plan de la création, par Henry de
May. Essai de philosophie. Seconde édition, avec nne introduction par
Ch. Byse. — Neuchitel, Jules Sandoz, 1831.

THEOL., ET PHIL. 1882, 7



98 BULLETIN

des impondérables ou éthérien, ainsi que le régne minéral, est
composé de molécules, animées de forces dites vies, tout comme les
deux régnes végétal et animal se composent de cellules, animées de
vies dites dmes, et que ces quatres sortes de vies se trouvent
réunies dans ’animal et par conséquent aussi dans I'’homme. Ce-
lui-ci est done composé d'une quantité de cellules, animées d’au-
tant d’dmes. (’est un point de vue purement mécanique ou quan-
titatif et quin’explique nullement I'unité de la conscience humaine.
Car on ne saurait la nier avec 'auteur par la raison que des fous
se sont.imaginé étre légion. Ce serait juger la raison par la folie.
Si donc ’ame se sent comme une, il faut admettre que les forces
ou vies végétale, minérale et éthérique sont fondues ou réunies
organiquement avec ’dme animale, de méme que celle-ci le devient
avec I’ame spirituelle. Celle-ci est une dme a la cinquiéme puis-
sance et non une cinquiéme dme ajoutée aux quatre ou plutot a
la légion des dmes inférieures, supposée par notre philosophe.

Dans le domaine de la philosophie de ’histoire, il assigne le role
inférieur ou de ’ame psychique aux japhétites et celui de 'esprit
aux sémites, ce qui reviendrait a I'idée de Renan que les sémites,
comme race, ont eu le privilege du monothéisme ; mais il est re-
connu u’ils ne I'ont pas eu comme race, puisque ni les Phéni-
ciens, ni les Babyloniens, ni les Arabes, ni les Juifs eux-mémes
n’y sont arrivés sans révélation, et que ces derniers, avec Mai-
monides, Spinoza, Heine, Auerbach et bien d’autres de leurs au-
teurs, ont été plutot les adversaires que les propagateurs de la ré-
vélation, tandis que ce sont les japhétites qui en sont devenus les
dépositaires et les missionnaires.

D’apres le principe de Locke : Nihil est in intellectu quod non
fuerit in sensu, 'auteur prétend soutenir que toutes nosidées sont
tirées de ce monde, que ’homme est aussi impuissant & créer une
pensée qu'a créer de la matiére, qu’il juge de tout d’aprés sa
propre mesure et rapporte tout a soi, et que toute vérité spirituelle
doit reposer sur une vérité terrestre. La pensée, selon lui, éfant
liée a4 des organes terrestres, ne peut sortir du domaine de ce
monde ; la liberté est encore restreinte par la culpabilité de
’homme. Il pose les trois alternatives suivantes:

Ou le monde matériel n’est pas a 'image de I'univers invisible ;



THEOLOGIE 99

Ou le monde matériel n’est qu’une image imparfaite de 'univers
invisible;

Ou le monde matériel est I'image parfaite de 'univers invisible.

Il conclut en faveur du troisiéme cas et suppose qu’il n’y a pas
de passage d'un rnonde a Vautre, qu’il y a répétition, non conti-
nuité. D’autres seraient tentés de conclure en faveur de la seconde
alternative justement par la raison que des mondes si différents
ne peuvent étre une répétition, mais plutot un développement, une
évolution (d’aprés le terme en faveur) de 'un & l'autre.

Il est question apres cela de la construction du monde invisible,
de la substance spirituelle et du partage du monde spirituel en
deux empires, des forces inorganiques dansle monde spirituel, de
la vie organique ou de I’ame spirituelle, de I’ime de 'homme dé-
sespérément mauvaise, de la nécessité de sa mort et d’'un don
d’une nouvelle ame : paradoxes dont il faut lire les raisons chez
lauteur; leur réfutation nous ménerait trop loin ; il suffit de dire
ici que I’Ecriture sainte non seulement ne les favorise pas, mais
les contredit en soutenant 'unité de I’ame dans ce monde et dans
I'autre, ne fiit-ce qu’a cause de sa responsabilité.

Ensuile il est dit que Dieu observe lui-méme les lois qu’il a
imposées a ses créatures, qu’il a par conséquent (?) une substance
et une ame. Il est encore question de la Trinité et des sacrements,
de nos rapports avec Dieu, de sa paternité, des enfants de Dieu et
de la priére, du gouvernement de Dieu dans le monde et du ser-
vice que le mal doit rendre, de la construction de I'Eglise et de
son fravail, des deux alliances de Dieu, de ’Ecriture sainte et de la
nature, de la Bible et de la création d’Adam et d’Eve. L’eschato-
logie est fort développée, mais pour conclusion revient a ’origine
terrestre de I’humanité, comme type de I’Eglise invisible, consé-
quence naturelle d’un systéme qui calque 'univers invisible sur le
monde visible. Mais laissons parler I'auteur lui-méme pour voir
comment il explique quelques-uns de ses paradoxes.

Page 303. « La foi matérielle exprime toujours un non-voir des
yeux du corps, et la foiintellectuelle un non-voir des yeux de I'in-
telligence. Ainsi la foi désigne toujours un état de ténebres. Or
celui qui est dans les ténébres ne peut jouir de la présence de
Christ, car Christ estla lumiére. Celui qui préche la foi en Christ



100 BULLETIN

ne le voit pas, celui qui préche la foi aux vérités chrétiennes ne
les comprend pas, il enseigne ce qu’il ne sait pas. Or enseigner une
chose qu’on ne connait pas, est un acte coupable. — Nous prions
instamment de ne pas croire que ce que nous disons contre la
foi s’applique aux convictions chrétiennes acquises par Iexpé-
rience et que le cceur a réalisées. Ce n’est plus de la foi, c’est de
Pexpérience. La foi que nous voulons bannir est celle qui enseigne
les dogmes incompréhensibles et mystérieux dont ’expérience ne
démontre pas la vérité. » (Mais ¢’ily a Pexpérience du cceur?)

Page 305. « La nature nous enseigne que loute dme a la faculté
de périr et que plus elle est élevée plus elle est fragile. Nous ne
sommes dont mortels ou ¢émmortels que conditionnellement, c’est-
a-dire selon notre conduite. Israél n’a pas transgressé les lois de
la vie des peuples en usant de violence pour s’étendre, — aussi
est-il immortel comme peuple. »

Page 306. « L’innocence d’un enfant ne le fera jamais entrer
dans le royaume de Dieu ou devenir enfant de Diew. »

Page 307. « Saint est celui qui a accompli au deld de ce que
Diew lut avait imposé. »

Page 308. « On n’a préché jusqu’ici que la foi, et la foi se com-
munique avec peine. Quand les chrétiens enseigneront la connais-
sance ou la science, alors seulement ils conquerront le monde. »
(Par la philosophie positiviste ?)

Page 311. « L’homme est incapable de comprendre aucune autre
pensée que les pensées terrestres. »

Page 312. « Si Dieu agissait autrement qu’'un homme, il ne
pourrait jamais et sous aucune condition étre compris par les
hommes. » (Ce qui veutdire que Dieu est fait a1’image del’homme
et non ’homme a 'image de Dieu.)

Page 314. « L’analogie entre la terre et le ciel est la base de
toutes nos connaissances célestes comme elle est le fondement de
toutes les connaissances de la Bible. » (Ainsi point de révélation
surnaturelle, mais seulement une philosophie de la nature.)

Page 315. « Le développement de la pensée dépend de I’entente
avec laquelle les cellules pensantes travaillent, » et a la page sui-
vante : « La liberté de pensée dépend dans chaque individu de son
ige, de ses passions, de son éducation, de son état moral et intel-



THEOLOGIE 11

lectuel, enfin de 1’état social et moral du peuple dont il fait
partie. » (Comment allier entre elles ces deux assertions?)

Page 316. « L’homme ne peut saisir, voir el comprendre le
monde spirituel que par les reflets que lui en présente le monde
matériel. »

Page 318. « La parole de Dieu elle-méme fait reposer tous ses
enseignements sur la nature et s’en référe sans cesse a son té-
moignage. »

Page 320. « Admeltre que les choses terrestres ne sont pas /’i-
mage exacte et parfaite des célestes, c’est supposer que ’homme
a été privé de toute instruction sur le monde & venir et que le
Pére céleste nous laisse dans une ignorance absolue sur ce qu'’il
nous importe le plus de connaitre. Un tel Dieu serait déclaré cou-
pable par la justice humaine. »

Page 321. « La nature devient la source de toute notre instruc-
tion, car elle renferme toutes les sciences terrestres et divines.
Les ceuvres de Dieu deviennent ainsila seule autorité spirituelle. »

Page 322. « Aucun esprit, aucun ange ne saurait expliquer aux
hommes autre chose que ce qu’ils peuvent étudier avec la plus
grande facilité dans la nature. » (Quelle nécessité y avait-il alors
de leur donner une révélation, et pourquoi tous les hommes ne
connaissent-ils pas Dieu ?)

Page 325. « Il existe une différence de substance entre les
mondes matériel et spirituel. Une substance matérielle ne saurait
étre animée par une vie spirituelle. » (Pas méme ici-bas?)

Page 326. « La substance spirituelle occupe un espace dans
le monde spirituel ; elle est corporelle, visible et palpable pour
les sens spirituels. »

Page 327. « La molécule spirituelle est indivisible. »

Page 330. « Toutes les forces du monde invisibleappartiendront
a 'empire inorganique. La répulsion et I'attraction y existeront,
mais spirituelles, et résulteront du /ibre choix de chaque indi-
vidu. » (Les dmes des méchants sont qualifiées d’inorganiques.)

Page 333. « La migration de I’dme d’un corps matériel dans un
corps spirituel est impossible. — Notre dme terrestre est attachée
a des lois dont la transgression améne premiérement la souffrance,
puis la mort. Or la mort est un des plus grands bienfaits que Dieu



102 BULLETIN

ait conférés a ’humanité pécheresse. L’esprit qui péche mourra,
aussi certainement que I’homme qui péche meurt. »

Page 334. « Silame spirituelle n’était pas mortelle, I'dme ter-
restre ne le serait pas non plus, et toute I’organisation dela nature
aurait été construite d’aprés un principe différent. Il est maté-
riellement impossible qu’il puisse exister aucune sainteté sans la
faculté de mourir. »

Page 335. « Il est absurde de supposer que nous puissions faire
quelque chose pour nous procurer ’entrée dans le monde divin.
Ce n’est que la naissance qui donne ce droit. » (Juste comme
Nicodeme parlait.) « L’ame spirituelle est produite sous I'influence
de Dieu et n’est pas une création de ses mains. »

Page 337. « Les plus élevés en rang seront ceux qui formeront
les cellules du cerveau, » etc.

Mais il faudrait transcrire tout le livre pour signaler toutes les
nouveautés qui s’y trouvent. Quelques figures servent & montrer
les gradations du monde matériel, spirituel et divin et, dans le
premier de ces mondes, celles des régnes éthérique, minéral,
végétal et animal. E. pE M.

REVUES

ZEITSCHRIFT FUR KIRCHLICHE WISSENSCHAFT
Directeur : M. Luthardt.
Onzieme cahier.

0.-L. Munchmeyer : Rom. XI, 25, 26 en rapport avec Rom. IX-XI.
— K.-M. Ittameier : Augustin en face de la question de la proximité
de la fin du monde. — H.-J. Bestmann : La christologie (& 'occasion
de I'onvrage de Herm. Schultz sur la doctrine de la divinité de Christ).
— E.-F. Moldehnke : [’Eglise luthérienne en Amérique et sa littéra-
ture, I. — L. Weis : Sus, Cath. de Klettenberg et Swedenborg.

Douziéme cahier.

C.-E. Luthardt: La théologie de M. Ritschl. Réplique (a la bro-
chure de M. Ritschl : « Theologie und Metaphysik. Zur Verstindi-
gung und Abwehr, » Bonn, 1881). — V. Schullize : [’état actuel de
I'exploration des catacombes. — G. P.: La représentation de Dieu et
de la Trinité dans les beaux-arts, — E.-F. Moldehnke : L’Eglise
luthérienne en Amérique et sa littérature, II.



	Théologie

