
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Matthieu Henry.— Interprétation du livre de Job1.

« Cet ouvrage, dit M. Fargues dans son avant-propos, est un
fragment du magnifique commenlaire biblique de Matthieu Henry,
dont on vient de publier une nouvelle édition enrichie de
nombreuses notes exégétiques et critiques. »

Nous regrettons que le traducteur de ce volume n'ait pas jugé
opportun de donner à ses lecteurs quelques détails sur la
personnalité du théologien anglais dont il nous fait connaître l'œuvre.
Ces renseignements biographiques auraient été les bienvenus
auprès de ceux qui tiennent à savoir où, quand et comment a vécu

l'auteur dont ils lisent l'ouvrage. Nous espérons rendre service à

quelques-uns en reproduisant ici brièvement les principales
indications que nous avons puisées dans une biographie composée par
le rév. Samuel Palmer et placée en tète de l'édition de 1811 des

œuvres complètes de Matthieu Henry, en sept volumes.

Henry nacpiit le 28 octobre 1662. Son père, un homme distingué,

était pasteur non-conformiste et son fils le fut après lui. Le

jeune Henry étudia d'abord le droit, mais se sentit irrésistiblement

poussé vers la carrière pastorale et fut consacré à Londres

par des ministres presbytériens, en mai 1687. Il devint ensuite

* Interprétation du livre de Job suivie de quelques observations pratiques
par Matthieu Henry, très librement traduit de l'anglais par H. Fargues.
Paris, Bonhoure et C, 1882. - 412 pag. in-12.



THÉOLOGIE 79

pasteur de la communauté dissidente de Chester et conserva ce

poste jusqu'en 1712, quoique son mérite et ses talents lui eussent
à plusieurs reprises valu des appels flatteurs dans d'autres
paroisses. Enfin il se décida, non sans regrets, à accepter les fonctions

de pasteur à Hackney (près Londres), en 1712. Mais la mort
ne tarda pas à l'arracher à son œuvre : il expira le 22 juin 1714,

pendant une tournée de prédication qu'il faisait dans le voisinage
de son ancienne église de Chester.

Il paraît qu'il avait coutume, en prêchant, de traiter successivement

tous les livres de la Bible. Il parcourut ainsi dans ses

sermons, pendant son ministère à Chester, la Bible entière deux

fois, et le psautier, en particulier, cinq fois. Ce sont ces prédications

suivies qui sont devenues le noyau et la substance de son

grand ouvrage, intitulé : An expositioii of the Old and New
Testament. Il commença à le rédiger en 1704 et poursuivit sa tâche

avec persévérance, mais la mort l'empêcha d'arriver au terme et

il laissa son travail interrompu ; il avait pourtant achevé l'Ancien
Testament et était arrivé dans le Nouveau jusqu'à l'épître aux
Romains.

C'est un fragment de ce grand ouvrage que M. Fargues a

traduit et qu'il présente ainsi aux lecteurs français. Pourquoi
l'honorable traducteur a-t-il choisi de préférence le commentaire sur
Job? il ne s'explique pas à ce sujet et nous ignorons ses motifs.
Nous n'avons lu nulle part que cette partie de l'ouvrage de

Matthieu Henry fût plus estimée en Angleterre que le reste. La
traduction est d'ailleurs faite avec goût et aisance, « très librement »

comme le dit M. Fargues lui-même, qui a « condensé, élagué sans

rien omettre d'essentiel et en respectant toujours la pensée de

l'auteur. »

Nous regrettons que le terme anglais d'exposition ait été rendu

par celui d'interprétation. Il nous semble que le mot d'explication

aurait donné une idée plus juste de l'ouvrage et de son titre
anglais, et encore explication n'aurait-il pas été tout à fait adéquat.
Le commentaire de Henry n'est pas ce qu'on appelle un ti avail

exégétique et scientifique ; il ne discute pas les diverses interprétations

possibles, les minuties de la construction, les hapax lego-

mena, etc. C'est plutôt une paraphrase pratique et édifiante.



80 BULLETIN

entremêlée d'une foule d'applications et de réflexions ingénieuses,
souvent frappantes et dont la valeur est toujours grande malgré
l'ancienneté relative de ce commentaire. Nous ne classons donc

pas ce volume dans la catégorie des ouvrages d'exégèse et de

théologie; c'est plutôt un ouvrage d'édification, mais dans lequel
les exégètes et les théologiens trouveront beaucoup à glaner.

Ne demandons pas à ce volume une discussion des origines du

livre de Job, une étude de son caractère littéraire, des recherches

sur la personne de l'auteur et l'époque où il a vécu. Tout cela est

traité en quelques lignes, d'une façon sommaire et en contradiction

avec les idées courantes de nos jours. Mais ce n'est pas là

qu'est la valeur de ce livre. Ne lui demandons pas non plus une
distinction rigoureuse entre le domaine de l'ancienne et celui de

la nouvelle alliance. Nous y lisons (pag. 228-230) que Job parle
de Christ, qu'il sait que Christ est son rédempteur, etc. Mais

encore une fois demandons à ce volume ce qu'il se propose de nous
donner et nous ne serons pas déçus. Il nous fournit un nombre
très grand d'aperçus originaux à propos de Job et de ses infortunes

; les discours des trois amis, d'Elihu, de l'Eternel, aussi bien

que ceux de Job lui-même, sont le thème sur lequel l'auteur
présente ses réflexions, fruit d'une expérience chrétienne approfondie
et éclairée. Nous pensons donc que pour les prédicateurs en

particulier, la publication de M. Fargues ne sera pas sans utilité ; ils

y trouveront une source intarissable de développements ; ils y
trouveront surtout beaucoup d'idées, et la richesse d'idées est un
trésor qu'on ne rencontre pas partout.

Si l'on nous demandait de dire, en terminant ce compte-rendu,
si nous approuvons le traducteur d'avoir fait passer d'anglais en

français l'explication du livre de Job par Matthieu Henry, nous

répondrions qu'à nos yeux beaucoup d'autres livres anglais
auraient mérité autant et plus d'être rendus accessibles au public
religieux de nos pays ; mais une fois le choix admis, nous ne
pouvons qu'approuver la manière dont le traducteur a accompli sa

tâche, et recommander ce volume à l'attention de nos lecteurs.

Lucien Gautier.



THÉOLOGIE 81

E. Abbot. — L'authenticité du quatrième évangile.
Preuves externes '.

La critique du Nouveau Testament a parfois accordé une trop
grande importance à cet ensemble de citations, d'allusions aux
écrits évangéliques que renferment les auteurs des premiers
siècles et qu'on appelle les preuves externes de leur authenticité. Cet

abus est particulièrement frappant à propos des synoptiques. Ici,
en effet, les citations et allusions des Pères ne prouvent rien ou

presque rien, lorsqu'il s'agit de fixer la date de nos évangiles. Car

telle parole du Christ, tel fait de sa vie signalé peut avoir été

puisé aussi bien dans la tradition orale dont dépendent à un très

haut degré Matthieu, Marc et Luc que clans ces écrits eux-mêmes.
La question change de face lorsqu'il s'agit dé l'évangile de Jean.

Ici la preuve externe est d'une haute valeur, car ce livre est si

original, si unique en son genre, si personnel en un mot, que les

citations qu'on en rencontre chez les Pères ne sauraient provenir
d'ailleurs que du livre lui-même. On sait du reste tout le soin que
la science critique a apporté à cet objet. Sans parler des nombreux

ouvrages qui étudient l'authenticité ou l'inauthenticité de cet

évangile défendu et assiégé, je rappelle que notre Revue a publié
il y a quelques années des articles fort bien faits sur la valeur des

témoignages externes - concernant le quatrième évangile. En
1866 encore, M. le prof. Riggenbach3, de Bâle, nous donnait sous
le titre modeste d'un programme académique une étude sur ces

mêmes témoignages. Elle constitue peut-être ce qui a été dit de

plus complet et de plus solide en la matière.
Le livre de M. E. Abbot appartient à la même famille. Il est, lui

aussi, d'un esprit ouvert, scrupuleux et érudit, et il comptera dé-

1 TJte Authorship of the fourth Gospel : External Evidences, by Ezra
Abbot DD., LL. D., Bussey Professor of Xe-n- Testament Criticism and

Interpretation in the Divinity School of Harward University. — Boston,
G. Ellis, 18S0. 1 vol, in-8. 104 pag.

ä Revue de théologie, années 1877, 1878 et 1879.
3 Die Zeugnisse für das Evangelium Johannis neu untersucht von Ch.

¦Toh. Riggenbach. (Acad. Programm.) Basel I860.

THÉOL. ET PHIL. 1882. 6



82 bulletin

sormais parmi les défenseurs de plus en plus nombreux du

quatrième évangile.
Sans donner peut-être à tous les témoignages une place en

harmonie avec leur importance, — les Pères apostoliques, par
exemple, mériteraient une attention plus prolongée — M. Abbot

développe et prouve les quatre thèses suivantes :

1° Dans le dernier quart du second siècle les quatre évangiles

canoniques étaient généralement reçus comme authentiques dans

l'Eglise.
2° L'admission de l'évangile de Jean dans les mémoires

apostoliques est prouvée par Justin Martyr. — A ce sujet, M. Abbot

nous donne d'intéressants détails sur le nom et la valeur de ce

terme de mémoires, choisi sans doute parce que, mieux que celui

d'évangile, il était compréhensible au monde païen qui connaissait
les œuvres d'un Xénophon.

3° L'usage qu'ont fait du quatrième évangile les diverses sectes

gnostiques.
4° Le témoignage donné à l'épître elle-même par son appendice.

(Jean XXI, 23-25.)
Ces thèses sont très inégalement développées la troisième à

elle seule remplit presque le livre entier.
On sait, en effet, que les rapports entre l'évangile de Jean et les

œuvres de Justin Martyr ont beaucoup occupé les historiens
depuis près d'un siècle. Longtemps on s'est refusé à reconnaître
chez Justin les influences johanniques qui sont pourtant si

évidentes. Aujourd'hui le fait est en général admis. Hilgenfeld
soutient cette thèse dans son Introduction au Nouveau Testament,
Keim la pose comme certaine dans sa Vie de Jésus. Or la Grande
apologie qui est ici le document essentiel, a été composée en 146

et 147. M. Abbot se range à cette date proposée, si nous ne faisons

erreur, par Volkmar de Zurich et, autant que nous pouvons juger
de la question, elle nous parait préférable à celle de 138 qu'avait
indiquée Semisch et qui était devenue presque classique jusqu'à
ces dernières années.

Parmi les pages les plus intéressantes de M. Abbot, nous
rangeons celles où il discute la fameuse citation que fait Justin de

Jean III, 3-5.



THEOLOGIE 83

On lit, en effet, Apol. Maj., 61 : Kai yzp ó XptaToç imev ¦ Av ji»! àva-

yswyjtere, o\> yM itaùS)-rnz ùç, tàv ßxaiietccj twv oùsccvûv. O-rt Sa xai àSûvarov

sic Taç iihrpctç twv Tî/ouawv toù; aTraÇ yswupsvou; éfi|3ï)va(, <pav£|OÒv 7ràat'v Ètti.
La première partie de la citation (Si doms ?ie naisses de

nouveau) se trouve aussi dans les Homélies clémentines (Horn. XI,
c. 26/ sous une forme analogue. On a prétendu que Justin l'avait
empruntée à cet ouvrage et qu'il a tiré la seconde d'un ouvrage
apocryphe : on cite l'Evangile de Pierre ou celui des Hébreux.

(Il ne sepeut faire, etc.) Sauf Volkmar, qui ne veut pas se rendre,
celte explication est abandonnée et il faut bien avouer que l'auteur

des Homélies a connu le quatrième évangile.
Mais Justin, où a-t-il choisi son texte, dans les Homélies ou

dans le livre de Jean? M. Abbot se déclare, avec raison selonnous,

pour la seconde alternative, et il cherche à donner les motifs des

différences entre la citation de Justin et le texte original, que nos

lecteurs verront d'eux-mêmes. Qu'on nous permette d'entrer ici
dans quelques détails avec M. Abbot. Ce sera donner une idée de

la manière exacte et consciencieuse avec laquelle il traite le

problème.

1° Justin, en premier lieu, retranche l'introduction solennelle
des paroles de Jésus, le \p.hv, àpm. Cette omission est naturelle,
car ces mots n'ont ici aucune importance pour l'idée elle-même ;

\p.r,-j est ensuite un mot hébreu transcrit en grec et un mot peu
intelligible pour l'empereur romain, auquel le Martyr destinait

son œuvre. Cette omission se retrouve d'ailleurs chez de nombreux

écrivains, chez Irénée, Origene, Eusèbe, etc.
2° Justin a remplacé l'indéfini làv pi nç ywvriBy... par la seconde

personne pluriel : Àv ,avj à-myin-rfio-z. Cette divergence moins que
secondaire s'explique aisément : d'abord elle est employée par
Jésus au verset 7 (il faut que vous naissiez), ensuite dans une
citation faite sans doute de mémoire, Jean III, 5 se confond aisément

avec Math. XVIII, 3 (Si vous ne changez et ne devenez comme cet

enfant, vous ne pouvez entrer dans le royaume des deux).
Remarquons aussi que, selon toute probabilité, ce passage était souvent

employé dans la prédication, dans l'exhortation, où il dut

prendre tout naturellement cette forme communicative. On la

retrouve du reste à propos du même texte, non seulement dans les



84 BULLETIN

Homélies clémentines, mais chez Clément d'Alexandrie, qui lui
aussi semble réunir et confondre Jean III, 5 avec Math. XVIII, 3.

3° L'évangile de Jean dit yemriBmou ônufcj, que Justin remplace

par x-iy.yfdìi^rj.i. Le changement de l'aoriste en présent est sans

valeur. On se demande seulement pourquoi le verbe composé a

pris la place de la formule johannique. M. Abbot voit dans ce

changement comme une explication de cette dernière qui peut se

»raduire comme on sait par naître d'en haut ou naître de

nouveau. Depuis les premiers siècles jusqu'à aujourd'hui, les exégètes

sont ici partagés en deux camps. Origene, comme Meyer, préfère la

première interprétation ; la plupart des modernes, comme plusieurs
Pères et de nombreuses versions (vulgate, copte, syriaque), se

prononcent pour la seconde. Justin est aussi de ce dernier avis, et,

avec plusieurs écrivains ecclésiastiques, sa forme de citation dit

en même temps le sens qu'il donne à notre passage. Remarquons
du reste que avxyz-jviaBM paraît avoir été le terme ordinaire par
lequel la plupart des Pères ont rendu ce verset, ceux-là mêmes

qui, comme Irénée ou Eusèbe, connaissaient certainement le

quatrième évangile.
Citons enfin, en laissant de côté des points tout secondaires, une

dernière différence :

Justin dit royaume des deux là où Jean (III, 3) écrit royaume
de Dieu. Au premier abord, M. Abbot l'oublie peut-être, ce

changement paraît plus important que tous les autres. Car pour un

empereur romain, auquel, on s'en souvient, Justin destinait son

Apologie, la seconde expression était bien plus compréhensible
que la première. Celle-ci, royaume des cieux, parfaitement
synonyme de royaume de Dieu, est probablement le terme dont Jésus

s'est ordinairement servi, et si Matthieu l'a accréditée, c'est que les

Logia hébreux étaient destinés aux Palestiniens. On remarque, au

contraire, que Marc et Luc écrivant pour des lecteurs étrangers à

la langue et aux usages hébraïques, ont traduit royaume des cieux

par royaume de Dieu. Pourquoi Justin, qui se trouvait dans des

circonstances analogues, n'a-t-il pas conservé l'expression
johannique?

On peut d'abord observer que d'après la leçon du Sinaïticus,
adoptée par Tischendorf, il faudrait lire royaume des cieux dans



THÉOLOGIE 85

Jean III, 5. Dès lors la forme adoptée par Justin serait justifiée.
Toutefois cette correction est douteuse et M. Abbot la rejette avec

raison, comme le fait aussi la magistrale édition de Tregelles. En

effet, elle repose sur un trop petit nombre d'autorités, si l'on en

excepte les écrivains ecclésiastiques. Ces derniers lisent dans notre

verset, comme au verset 5, royaume des cieux (Origene, Constit.

apost., Eusèbe, Ephrern, etc., etc.) et Justin n'a fait que suivre

l'usage général.
D'ailleurs c'est une grave erreur que de mesurer les procédés

de citation de l'antiquité à notre exactitude et à nos scrupules
littéraires modernes. Même en citant les Ecritures, les Pères, comme
le Nouveau Testament du reste, se donnent une liberté que nous
n'osons plus nous accorder. Ils combinent, ils transforment les

passages en des cas singulièrement nombreux. Jean III, 5 en est

un exemple frappant, non seulement chez Justin, mais chez d'autres

encore. Tertuilien dira : Nisi natus ex aqua quis erit, non
habet vitam. Clément d'Alexandrie, Eusèbe, etc. font de même.
Justin n'a donc pas même besoin de la longue justification que lui
fournit M. Abbot. Le fait seul qu'il nous rappelle dans le texte
cité la question de Nicodème dont l'étrangeté embarrasse si fort
quelques exégètes, qui peut-être n'auraient pas eu plus d'intelligence

que le docteur d'Israël dans les circonstances données, cette

question, par son originalité même, nous prouve que le Martyr
a tiré ses renseignements du quatrième évangile. Ce n'est là du

reste qu'une preuve entre cent autres.

Quoi qu'il en soit, M. Abbot a fait une œuvre utile et intéressante,

qui contribuera elle aussi à établir plus fortement l'authenticité de

l'évangile contesté. Ce livre semble du reste sortir des assauts qu'il
subit depuis près d'un siècle plus fort, plus authentique que jamais.
Où sont aujourd'hui, sauf quelques enfants perdus, ceux qui ont

encore le courage de placer la composition du quatrième évangile
en 160 ou 170, comme le firent jadis Baur et Schwegler. Un Schölten

lui-même se contente de 150. Justin Martyr oblige Hilgenfeld
à remonter jusqu'en 140 ou 130 ; M. Renan ira à 125 ou 130, date

admise par Keim dans son édition populaire de la vie de Jésus

(1875, seconde édition); Schenkel arrive à 115 ou 120. (Charakterbild

Jesu, quatrième édition, 1873.) Nous avons fait du chemin et



86 BULLETIN

nous ne serions pas étonné que les dates de 90 à 110 deviennent
bientôt les plus probables aux yeux de la critique la plus scientifique.

Jean, le dernier survivant du collège apostolique, aurait
reconquis alors son chef-d'œuvre, pour lequel on cherche en vain
hors de lui un auteur dans les premiers âges de l'Eglise.

Paul Chapuis.

Etienne Chastel. — Le christianisme avant Constantin L

Le livre que nous annonçons ici vient combler une grande
lacune dans la littérature protestante de langue française. Nous

possédions à la vérité d'érudites et solides monographies, d'importants

et substantiels travaux sur telle ou telle partie des annales

du christianisme, mais nous n'avions dans notre langue aucun
tableau complet de la vie et du développement de l'Eglise. Nous

manquions en un mot d'une histoire ecclésiastique générale. Il y

avait donc là un vide à remplir, des desiderata à satisfaire.
M. Chastel l'a senti et, après avoir enseigné durant de longues
années avec autant de succès que de distinction la théologie
historique à l'université de Genève, il vient, au soir de son utile et

laborieuse existence, faire participer le public aux fruits de ses

patientes et sagaces investigations.
Dans son premier volume, le seul dont nous ayons à nous occuper

aujourd'hui, M. Chastel nous conduisant jusqu'à l'époque de

Constantin, nous retrace d'un style élégant et net. les destinées

du christianisme aux trois premiers siècles de son existence.

Le christianisme est, on le sait, un produit du judaïsme. Pour

comprendre le premier, il faut examiner l'état religieux, politique
et moral du peuple d'Israël au premier siècle de notre ère.

L'originalité du peuple hébreu, la source de son influence sur
le monde antique, la cause de ses conquêtes religieuses au milieu
de la société païenne, c'est son monothéisme. Cependant ce

1 Histoire du christianisme depuis son origine jusqu'à nos jours, par
Etienne Chastel, professeur de the'ologie historique a l'université de

Genève. Tome 1er. Premier âge. — Paris, G. Pischbacher, 1881, xm et

464 pages grand in-8.



THÉOLOGIE 87

dogme capital de l'unité de Dieu n'est pas conçu de la même

façon à toutes les époques de l'histoire du peuple qui le professa.

Au début, Jéhovah n'est que le Dieu particulier des Hébreux, leur

protecteur spécial. Les autres nations possèdent aussi leurs
divinités nationales auxquelles Israël accorde l'existence et rend parfois

un culte malgré les menaces et les exhortations des prophètes,
fidèles représentants des traditions nationales et religieuses de

leur race. Puis viennent les jours de malheur : le schisme des dix-

tribus, la prise de Jérusalem, la ruine du sanctuaire de Jéhovah.

Sous l'influence de ces calamités, les notions religieuses d'Israël

s'épurent, s'affinent, se transforment. Se détachant pour toujours
des idoles, auxquelles il cesse d'attribuer une réalité, l'hébreu
s'élève alors à l'idée du théisme pur et absolu dont on trouvait

déjà le germe dans les écrits de Moïse et des prophètes. La nation

fidèle, opprimée par l'étranger, met désormais toute son espérance
dans le prochain avènement d'un Messie libérateur qui la fera

triompher de ses ennemis. La restauration du culte après le

retour de Babylone amena peu à peu une transformation complète
des habitudes religieuses. La voix des prophètes étant muette,
l'observation minutieuse d'un rituel compliqué, les arguties
d'une casuistique savante et déliée remplacèrent la libre inspiration

et la vie. Le joug des Romains pesait sur la Palestine, mais

les vainqueurs se bornant à maintenir l'ordre matériel, intervenaient

rarement dans les querelles religieuses qui divisaient leurs
administrés.

Dans ces circonstances, trois factions principales s'étaient
formées au sein du peuple juif. La plus nombreuse, ou le parti
national, vivant à la fois dans le regret du passé et l'attente de

l'avenir, soupirait après la venue du Messie qui devait briser le

joug étranger et rendre au peuple élu les beaux jours de David.
Bien différents étaient les Sadducéens. Sortis surtout des classes

élevées et voyant clairement l'inutilité de la résistance, ceux-ci

préconisaient la soumission au fait accompli et se contentaient de

jouir des biens que Rome consentait à leur laisser. Enfin un
troisième parti, beaucoup plus faible que les précédents, les Essé-

niens, attendait la délivrance promise dans les pratiques d'un
rigoureux acétisme. C'est alors qu'au désert s'élève la voix de



8» BULLETIN

Jean-Baptiste qui, dans le style des anciens prophètes, prêche la

réforme morale et annonce la prochaine venue du libérateur.
Celui en qui Jean voyait le Messie ne paraît pas au premier

abord s'être distingué en rien de ceux qui l'entouraient. Né au
sein d'une famille obscure, étranger à la culture rabbinique de

l'époque, Jésus se faisait cependant remarquer par la profondeur
et l'élévation de son sentiment religieux. Aussi, lorsqu'arrivé à

l'âge viril, il se met à parcourir les campagnes, prêchant la
régénération du cœur, le culte en esprit et en vérité, un royaume de

Dieu purement spirituel, la foule se presse sur ses pas. On lui
amène de nombreux malades auxquels il impose les mains et qui
se retirent sinon guéris, du moins soulagés.

Mais autant la prédication de Christ trouve d'écho chez les simples

et douces populations de la Galilée, autant en revanche elle

excite d'ardentes colères parmi les hautes classes de Jérusalem.

Pharisiens austères, mais dévots étroits et formalistes, prêtres
gardiens jaloux d'une stricte orthodoxie, Sadducéens sceptiques,

patriotes exaltés : tous se réunissent pour perdre l'audacieux

novateur. Jésus qui, informé de la trahison de Judas, n'a rien
fait pour la déjouer, est traîné au tribunal. Là, appelé à confesser

sa doctrine, il se donne pour le Christ et meurt avec la pleine
conscience de la mission divine qu'il était appelé à remplir.

Les apôtres, d'abord attérés du sanglant dénouement de la vie
de leur maître, se reprennent cependant à espérer. Ils se rappellent

que Christ leur a souvent parlé de son prochain et glorieux
retour. Ils l'attendent, et afin d'être tous réunis à ce moment

suprême, ne s'éloignent point de Jérusalem, pratiquant à la
fois les rites mosaïques et les cérémonies du repas eucharistique

que Jésus à institué. Au jour de la Pentecôte, rassemblés dans une
chambre haute et se livrant à d'ardentes prières, ils croient voir
le Saint-Esprit descendre sur eux. Aussitôt ils se répandent dans

la foule des pèlerins attirés dans la ville sainte par la solennité du

jour. Ils annoncent par la bouche de Pierre que ce Jésus qui a

été crucifié est le Messie promis par les prophètes. Plusieurs
croient et se convertissent. L'Eglise était fondée; mais dès sa

naissance commencent pour elle les tribulations. Les mêmes
haines qu'avait suscité Christ poursuivent ses disciples. Déjà le



THÉOLOGIE 89

diacre Etienne a ouvert la longue et glorieuse série des martyrs;
d'autres le suivent; cependant la communauté ne cesse de faire
des prosélytes.

Contraints par la persécution de quitter Jérusalem, plusieurs
disciples portèrent la nouvelle doctrine en Judée, en Samarie

et dans les contrées voisines d'où elle se répandit parmi les

Israélites d'Asie et d'Afrique. Là aussi, cependant, les apôtres

voyaient trop souvent leurs efforts se briser devant le fanatisme

et l'intolérance de leurs compatriotes. Les Juifs de la dispersion
partageaient en effet toutes les passions politiques et religieuses
de leurs congénères de Palestine ; comme ceux-ci ils attendaient

un Messie glorieux et repoussaient un Sauveur crucifié. Ces

sentiments les entraînèrent à susciter l'hostilité des masses populaires
contre les disciples de Jésus, et l'on trouve leur main dans la

plupart des émeutes occasionnées par la prédication apostolique.
Toutefois la destruction de Jérusalem par Titus, réduisant à néant

l'espoir d'une restauration politique du peuple élu, amena de

nombreux Israélites à embrasser la foi au Christ souffrant et

couronné d'épines.
Si l'Eglise, à ses débuts, fit de grands efforts pour convertir les

Juifs, elle paraît en revanche s'être préoccupée assez peu des

païens. Ce ne fut en effet qu'après de longues hésitations et des

visions réitérées que Pierre se décida à baptiser le centenier
Corneille. Il était réservé à un homme élevé à l'école du pharisaïsme
le plus strict, de comprendre que le christianisme devait être une

religion universelle, s'adressant aux païens comme aux Juifs.
Nous avons nommé saint Paul.

Le futur apôtre des Gentils se rendait à Damas dans des intentions

hostiles aux chrétiens. Peu de jours auparavant, il avait
assisté au supplice d'Etienne. Le souvenir du martyr expirant le
hante durant la solitude de la route. Peu à peu sa conscience
s'éveille et lui reproche sa conduite passée, le remords le poursuit
de ses traits acérés ; une lumière nouvelle se fait dans son esprit,
une révolution soudaine mais complète bouleverse tout son être,
et il arrive à sa destination résolu à confesser ce Jésus dont peu
d'heures auparavant il voulait exterminer les sectateurs. A partir
de ce jour, Paul se dévoua sans relâche à la cause de l'Evangile



90 BULLETIN

pour laquelle, selon la tradition, il donne sa vie à Rome, lors de la

persécution de Néron.
Le christianisme a désormais pris pied dans l'empire, mais il y

rencontre une vive opposition inspirée par des motifs très divers.
Tandis que les gens lettres le taxent de honteuse superstition,

bonne tout au plus pour des femmes ou des esclaves, mais indigne
d'hommes bien nés, de citoyens romains ; la classe populaire met

au compte de la nouvelle secte les accusations les plus absurdes

ou les plus infamantes. Aux yeux des masses ignorantes ou prévenues,

le repas eucharistique devient un festin de chair humaine
dans lequel les fidèles se disputent les membres palpitants d'un
enfant égorgé et se repaissent de son sang. Les chrétiens adorent

un dieu crucifié qu'ils se représentent sous les traits d'un homme
à tête d'âne ; leurs assemblées nocturnes servent de prétextes aux

plus hideuses scènes de luxure et d'inceste. L'autorité romaine,
animée en général de l'esprit le plus tolérant en matière
religieuse, était exempte du fanatisme populaire ; mais elle comprit
bientôt que la nouvelle secte était un adversaire redoutable de la

société civile que l'empire avait constituée. Il ne s'agissait plus
d'un de ces cultes nationaux que Rome pouvait, sans se compromettre,

recevoir dans son Panthéon. La nouvelle religion se donnant

comme la seule vraie, était naturellement exclusive ; visant
à devenir universelle, elle cherchait à supplanter ses rivales. En

outre, le chrétien était conduit à occuper une place à part dans la

société. Il ne pouvait, sans renier sa foi, participer aux solennités

publiques, aux jeux du cirque, aux réjouissances domestiques,

toutes ces cérémonies étant accompagnées de sacrifices aux

dieux protecteurs de l'état ou de la famille. Partout, à la cour, à

l'armée, dans la vie de tous les jours, il se heurtait à des usages

qui, blessant ses convictions, le forçaient à se tenir à l'écart de ses

compatriotes restés idolâtres, et à rechercher la société exclusive
de ses coreligionnaires. L'Eglise formait ainsi une sorte de coterie

au milieu de ce monde romain dans lequel les institutions civiles

et religieuses étaient unies par les liens les plus étroits. On

comprend donc que la nouvelle secte ait de bonne heure porté ombrage
à l'autorité. Toutefois les premiers Césars paraissent avoir persécuté

les chrétiens pour des motifs plus politiques que religieux.



THÉOLOGIE 91

Néron leur imputa l'incendie de Rome dont la voix publique
l'accusait lui-même. Domitien les traqua parce qu'ils se refusaient à

payer une taxe imposée aux Juifs avec lesquels le pouvoir d'alors
semble avoir confondu les disciples de Jésus.

Trajan imprime le premier aux persécutions un caractère légal.
Cet empereur soupçonneux, mais point cruel, fit revivre, en

l'appliquant aux chrétiens, un ancien édit contre les associations non
autorisées et poursuivit juridiquement les fidèles qui refusaient
l'encens aux images des dieux. Sous Antonin, des calamités publiques

désolent plusieurs contrées de l'empire. La clameur populaire
accuse les chrétiens d'avoir par leurs impiétés allumé le courroux
de l'Olympe. Dans mainte cité le cri : « les chrétiens aux lions »

devient le signal d'une recrudescence de persécution.
Marc-Aurèle, un des plus sages souverains que connaisse

l'histoire, suivit à cet égard la voie tracée par ses prédécesseurs. Le

disciple couronné des stoïciens était un homme doux, d'une

patience inaltérable, d'une bonté confinant à la faiblesse, preuve
en soit sa coupable indulgence pour son indigne fils. Comment

un tel homme a-t-il pu persécuter ses sujets pour motifs religieux?
Cette ciconstance paraît étrange au premier abord, bien qu'au
fond elle soit fort explicable.

Marc-Aurèle, ne l'oublions pas, était en politique un conservateur

zélé. Elevé dans le respect de la tradition de Rome, il regardait

la religion des dieux du Capitole comme une des causes de la
haute fortune de la cité de Romulus, comme une partie d'un

glorieux héritage qu'il y avait à la fois péril et ingratitude à répudier.

Il n'avait donc au fond que répugnance et dédain pour le

christianisme. Ces sectaires enthousiastes aspirant avec passion à

la gloire du martyre, et cherchant avec non moins d'ardeur à

détruire les cultes établis, paraissaient au bon empereur des

illuminés sans culture et sans lettres, des enthousiastes

dangereux qu'il était de son devoir de poursuivre. Aussi porta-t-il
deux édits principaux: l'un prononçait l'exil ou la mort contre

ceux qui troublaient les esprits par des terreurs superstitieuses,
l'autre frappait des mêmes peines les fauteurs de religions nouvelles.

Ces deux décrets devinrent le signal de sanglantes rigueurs dont

le souvenir pèse encore sur la mémoire du meilleur des Césars.



92 BULLETIN

Au sage Marc-Aurèle succède un jeune homme vicieux,

corrompu, livré à des passions sans frein. Commode, qui prit en tout
le contre-pied de son illustre père, laisse en paix les chrétiens à

l'instigation de sa favorite Marcia qui passe pour avoir été affiliée
à la nouvelle secte. Après lui, le trône est occupé par une suite de

souverains étrangers aux mœurs romaines et pratiquant en matière

religieuse un large syncrétisme. Durant une période de quarante

ans, l'Eglise respire, se consolide, son influence grandit. Elle est

en état de résister aux coups de Décius qui cherche à déraciner
le christianisme par une persécution dont les rigueurs s'étendent

en même temps sur toutes les parties de l'empire. Décius meurt
sans avoir pu accomplir son œuvre de destruction. Plusieurs de

ses successeurs l'imitent à diverses reprises, mais sans plus de

succès. Les anciens cultes tombent en discrédit, ils se meurent
de décrépitude, tandis que l'Eglise recrute sans cesse de nouveaux
adhérents. Enfin, en 312 la force des choses arrache à Constantin

et à Licinius l'édit de Milan qui proclame la tolérance religieuse
et donne au christianisme une existence légale.

A cette époque importante de son histoire, le christianisme
avait pénétré au delà des limites du monde romain et comptait
des communautés jusqu'en Perse et en Norique. Ses principaux
foyers étaient l'Asie mineure, la Basse-Egypte, la province d'Afrique

et l'Italie; les fidèles se recrutaient surtout parmi la classe

moyenne et les artisans.

L'Eglise était déjà bien éloignée de ses modestes débuts. Ce

n'était plus un ensemble d'humbles et petites congrégations se

rassemblant en secret dans des chambres hautes ou des locaux

provisoires. Elle possédait de vastes salles spécialement affectées

au culte, des nécropoles destinées aux seuls fidèles. Les diverses

Eglises ne formaient plus de petits groupes de croyants isolés et
rattachés les uns aux autres par les seuls liens de l'amour fraternel

et de la foi en un même Sauveur.
La société religieuse, en devenant plus nombreuse, s'est constituée

sur des bases solides. En élargissant ses cadres, elle a du

même coup resserré les nœuds qui rattachaient les uns aux autres
ses membres dispersés. La centralisation, si l'on nous passe cette

expression moderne, a pris pied dans son sein. L'ordre, la régu-



THÉOLOGIE 93

larité y ont gagné sans contredit ; mais en revanche la vie, la

spontanéité individuelle y ont perdu quelque chose.

L'existence de nombreuses sectes interprétant l'Evangile
chacune à leur façon amena peu à peu la formation d'une Eglise une

et indivisible, se considérant comme l'unique dépositaire des

traditions apostoliques, et rejetant hors de son sein les tendances

opposées à son idéal dogmatique et moral. Dès le IIIe siècle, la

société chrétienne est un corps fortement organisé, ayant son

rituel, sa hiérarchie, son dogme, sa discipline. Gouvernée par le

corps episcopal, elle porte en elle tous les germes dont le

développement logique et continu aboutira plus tard à la grande unité

ecclésiastique du moyen âge. Pour nous en convaincre, jetons un

regard rapide sur l'ensemble de la vie de l'Eglise durant les trois
siècles qui se sont écoulés depuis la mort de Jésus-Christ.

L'Eglise apostolique enseignait le sacerdoce universel et l'égalité
des croyants devant Dieu. Peu à peu cependant, une distinction
s'établit entre le clergé et les simples fidèles. Au IIIe siècle, la

séparation est déjà complète, les membres de la congrégation sont

scindés en clercs et laïques. Les premiers sont seuls chargés des

cérémonies du culte ; au service divin ils siègent dans le chœur
de l'église, groupés autour du fauteuil de l'évêque, tandis que le

peuple est relégué clans la nef. L'évêque, de son côté, s'affranchit
de plus en plus de la tutelle du conseil presbytéral qu'il présidait
à l'origine. La communauté, il est vrai, n'a pas encore abdiqué
tout droit en faveur de ses chefs. On la consulte dans toutes les

occasions importantes, lorsqu'il s'agit par exemple de relever un
excommunié des peines encourues ou de consacrer un nouveau

prêtre. Cependant Cyprien, en faisant du corps episcopal le fidèle

dépositaire de la tradition apostolique, a déjà posé les assises

du système d'aristocratie ecclésiastique qui se développera plus
tard.

Le baptême avait été de tout temps le symbole de la régénération

par le sang de Christ et de l'admission au nombre des rachetés.

Au début, on l'obtenait très facilement. Il suffisait pour cela
de reconnaître Jésus comme le Messie ou le Fils de Dieu, et de

s'engager à mener désormais une vie sainte et pure ; mais en
grandissant, l'Eglise devint prudente. Les dangers qui l'entouraient



94 BULLETIN

lui faisaient une nécessité de se mettre en garde contre le péril
des faux frères et des conversions précipitées. On s'explique donc

aisément comment elle fut conduite à entourer l'administration
du sacrement baptismal de cérémonies compliquées, afin de

s'assurer de la sincérité et de la constance des néophytes qui se

présentaient à elle. L'admission au bain régénérateur fut donc
précédée d'une instruction religieuse et d'un noviciat qui, au temps
de Tertullien, comptait trois degrés successifs. Le baptême administré

par immersion, sauf pour les malades, était précédé d'exor-
cismes, d'onctions d'huile consacrée, et suivi de l'imposition des

mains sur la tète du néophyte. Cette dernière cérémonie, origine
de la confirmation, devint au IVe siècle l'apanage exclusif des

évoques. Dès le IIe siècle apparaît la tendance à renvoyer le
baptême jusqu'à l'article de la mort, et pour parer à ce danger on en
vient à baptiser les enfants, tandis qu'un parrain prend les

engagements au nom du nouveau-né.
Le culte était, à l'origine, d'une extrême simplicité. L'oraison

dominicale y était, semble-t-il, la seule prière usitée. En revanche,
on y lisait non seulement l'Ancien Testament et les écrits attribués

aux apôtres, mais encore d'autres ouvrages réputés édifiants.
Ce n'est qu'à partir du IVe siècle que l'Eglise prescrit, dans ses

assemblées, l'usage exclusif des livres canoniques.
Le second des sacrements, la cène, devint de bonne heure le

principal acte, le centre du culte public. Donnée à l'origine aux
adultes seuls, -die le fut plus tard aux enfants baptisés. Déjà
certains auteurs du IIIe siècle considèrent le repas eucharistique
comme une sorte de sacrifice, et le grand champion de l'unité de

l'Eglise à cette époque, Cyprien, va jusqu'à dire du célébrant :

Sacerdos vice Christi fungitur. On ne trouve en revanche aucune
trace de cette manière de voir chez les docteurs d'Alexandrie. On

communie aussi à la célébration des mariages et aux anniversaires
de la mort des martyrs. Les sacrements sont administrés en secret,

en présence des seuls initiés. Au temps de Tertullien, avant de

baptiser ou de distribuer la cène on fait sortir les catéchumènes

et les gens étrangers à l'Eglise.
A la même époque, les fêtes ecclésiastiques font leur apparition.

Pâques, Pentecôte, Noël sont en usage dans la chrétienté



THÉOLOGIE 95

entière; en outre, chaque Eglise locale consacre un jour dans

l'année à la mémoire des martyrs dont elle s'enorgueillit.
L'institution d'une police ecclésiastique, empruntée à la

synagogue, remontait aux premiers jours de l'Eglise. Toutefois les

mesures prescrites par le code disciplinaire ne furent pas appliquées

avec la même rigueur en tout temps et en tout lieu. Sévère

dans les moments d'épreuve, l'Eglise était moins exigeante aux
époques de calme et de sécurité. Les années qui séparent la mort
de Marc-Aurèle de l'avènement de Décius furent pour la communauté

chrétienne un temps de prospérité, mais aussi de relâchement

moral. Beaucoup de fidèles désertaient les saintes assemblées

ou y apportaient des habitudes mondaines. Plusieurs manquaient
de convictions solides. Aussi, au jour de la persécution, les
abjurations furent-elles nombreuses, puis les apostats, le péril passé,
demandèrent à rentrer dans l'Eglise sans passer par l'épreuve de

la pénitence. Plusieurs évêques, débordés par la multitude des

demandes, cessèrent d'appliquer la discipline dans toute sa rigidité

; de là, protestation du parti austère et formation de sectes

ascétiques, cherchant à échapper aux suites d'une funeste

indulgence. D'un côté, les donatistes refusent absolument de réintégrer
dans la communion des saints ceux qui ont apostasie ; de l'autre,
les montanistes se donnent pour lâche de restaurer l'Eglise
déchue et souillée dans sa pureté primitive, et d'inaugurer sur la
terre le règne des saints.

Montanus et ses disciples se séparent, en effet, de la masse des

fidèles pour constituer une communauté de choix, livrée à l'extase

et aux macérations. La nouvelle secte peut recruter de nombreux
adhérents en Asie Mineure, compter même dans ses rangs un
homme comme Tertullien, l'avenir ne lui appartient cependant

pas.

L'Eglise catholique sut habilement éviter tout excès, se préserver

à la fois d'un relâchement moral qui l'eût délruite et d'un
rigorisme par trop strict, tout en faisant la part des âmes affamées

de renoncement. Tandis qu'elle imposait à la masse des fidèles
des devoirs dont la pratique pouvait se concilier avec la vie de

tous les jours, elle tint, d'un autre côté, la vie ascétique clans une
estime qui alla toujours croissant. Les jeûnes, le célibat, la pau-



96 BULLETIN

vreté volontaire seront désormais considérés comme des œuvres

méritoires, bien qu'elles ne soient point nécessaires au salut.

Ainsi apparaît dès le IVe siècle cette distinction entre la morale
des préceptes et celle des conseils, qui devait exercer une si grande
influence sur la vie ecclésiastique des âges postérieurs. Sans

doute, à l'époque dont nous parlons, les principes sur lesquels on

bâtira plus tard la casuistique, sont encore, pour ainsi dire, à l'état
de germe. Il importait cependant d'en signaler l'origine; M. Chastel

n'y a point manqué.
La seconde partie du volume de M. Chastel est consacrée à

l'histoire des dogmes aux trois premiers siècles de notre ère.

Notre intention n'est point de le suivre sur ce terrain quelque

peu aride, de l'accompagner dans tous les détails de sa savante

étude. Disons cependant deux mots en terminant sur la formation
du dogme de la trinité.

D'après notre savant auteur, la formule du baptême avait à l'ori
gine une valeur toute pratique. On consacrait le néophyte à Dieu

comme source originelle du christianisme, au Fils qui l'a fondé,
au Saint-Esprit qui le maintient. Jésus s'annonce lui-même soit

comme Fils de Dieu, soit comme Messie. Il s'envisage, il est vrai,
comme revêtu de pouvoirs supérieurs à ceux des prophètes; mais

en revanche, il ne parle point de la naissance miraculeuse que
saint Matthieu et saint Luc lui attribuèrent plus tard. Bien loin de

s'égaler à Dieu, il prie son Père céleste comme un simple homme,
rejette pour lui-même le titre de bon et attribue à Dieu seul la

bonté absolue. En somme, Jésus ne s'est jamais attribué la divinité.

L'Eglise primitive ne la lui donne pas non plus.
Le point de vue messianique que nous venons d'indiquer est

celui de la plupart des écrits du Nouveau Testament, des synoptiques

en particulier. Les pères apostoliques n'en connaissent pas
d'autre.

Ce nom de Messie parlait au cœur et à l'intelligence des Juifs,

mais, par contre, il était peu compris des païens. Lors donc que
l'Evangile se répandit parmi ces derniers, on sentit la nécessité

de revêtir le nom de Jésus d'une nouvelle auréole. Sous

l'influence des idées alors régnantes dans les classes lettrées, on identifia

le Christ avec la Sagesse de la théologie hébraïque ou avec le



THÉOLOGIE 97

/070c de Philon et des Alexandrins. Les docteurs chrétiens en

vinrent peu à peu à attribuer au verbe la préexistence, la divinité
et un rôle dans la création. Jésus fut considéré comme le lóyo;

incarné, participant de la nature divine, bien que subordonné au
Père.

Quant au Saint-Esprit, envisagé à l'origine comme une simple
influence sanctifiante, il ne tarda pas à être élevé au rang d'hy-
postase divine et de troisième personne de la trinité. Ainsi se

forma ce dogme du Dieu en trois personnes, qui suscita de vives

oppositions avant de recevoir, dans la période suivante, son plein
développement et sa forme définitive.

Nous n'insisterons pas plus longtemps sur l'œuvre de M. Chastel,

ces quelques pages suffisant, nous l'espérons du moins, à faire

comprendre la valeur et l'importance de ce beau travail.
H.-M.

Henri de May. — L'univers visible et invisible,
ou le plan de la création 1.

Un philosophe bernois Ce n'est pas une apparition ordinaire.
Depuis l'auteur des Lettres sur les Anglais et les Français que
l'abbé Desfontaines appelait « un philosophe sur la cime des Alpes, »

il n'y en a plus eu, que nous sachions. Mais la philosophie qui
nous est proposée ici doit être plutôt qualifiée de philosophie
de la religion que de philosophie de la nature. La nature n'est

traitée, dans la première partie de l'ouvrage, que comme marchepied

de la seconde qui s'occupe du monde spirituel ou de la religion.
Mais la religion est devenue pour l'auteur une affaire de pur gnos-
ticisme ou d'intellectualisme théosophique, puisqu'il veut
remplacer la foi par la connaissance ou par la vue acquise par l'analogie

du monde sensible. Ainsi la révélation n'a pas plus, ou plutôt,

a moins d'autorité pour lui que le livre de la nature qu'il lit à

sa manière.
Le point essentiel de son système de la nature c'est que le règne

1 L'univers visible et invisible, ou le plan de la création, par Henry de

May. Essai de philosophie. Seconde édition, avec une introduction par
Ch Byse. — Neuchâtel, Jules Sandoz, 1881.

THÉOL. ET PHIL. 1882. 7



98 BULLETIN

des impondérables ou éthérien, ainsi que le règne minéral, est

composé de molécules, animées de forces dites vies, tout comme les

deux règnes végétal et animal se composent de cellules, animées de

vies dites âmes, et que ces quatres sortes de vies se trouvent
réunies dans l'animal et par conséquent aussi dans l'homme.
Celui-ci est donc composé d'une quantité de cellules, animées d'autant

d'âmes. C'est un point de vue purement mécanique ou
quantitatif et qui n'explique nullement l'unité de la conscience humaine.
Car on ne saurait la nier avec l'auteur par la raison que des fous

se sont .imaginé être légion. Ce serait juger la raison par la folie.
Si donc l'âme se sent comme une, il faut admettre que les forces

ou vies végétale, minérale et éthérique sont fondues ou réunies

organiquement avec l'âme animale, de même que celle-ci le devient

avec l'âme spirituelle. Celle-ci est une âme à la cinquième
puissance et non une cinquième âme ajoutée aux quatre ou plutôt à

la légion des âmes inférieures, supposée par notre philosophe.
Dans le domaine de la philosophie de l'histoire, il assigne le rôle

inférieur ou de l'âme psychique aux japhétites et celui de l'esprit
aux sémites, ce qui reviendrait à l'idée de Benan que les sémites,

comme race, ont eu le privilège du monothéisme; mais il est

reconnu qu'ils ne l'ont pas eu comme race, puisque ni les Phéniciens,

ni les Babyloniens, ni les Arabes, ni les Juifs eux-mêmes

n'y sont arrivés sans révélation, et que ces derniers, avec Maï-
monides, Spinoza, Heine, Auerbach et bien d'autres de leurs
auteurs, ont été plutôt les adversaires que les propagateurs de la

révélation, tandis que ce sont les japhétites qui en sont devenus les

dépositaires et les missionnaires.

D'après le principe de Locke : Niliil est in intellectu quod non

fuerit in sensu, l'auteur prétend soutenir que toutes nos idées sont

tirées de ce monde, que l'homme est aussi impuissant à créer une
pensée qu'à créer de la matière, qu'il juge de tout d'après sa

propre mesure et rapporte tout à soi, et que toute vérité spirituelle
doit reposer sur une vérité terrestre. La pensée, selon lui, étant

liée à des organes terrestres, ne peut sortir du domaine de ce

monde; la liberté est encore restreinte par la culpabilité de

l'homme. Il pose les trois alternatives suivantes :

Ou le monde matériel n'est pas à l'image de l'univers invisible ;



THÉOLOGIE 99

Ou le monde matériel n'est qu'une image imparfaite de l'univers

invisible;
Ou le monde matériel est l'image parfaite de l'univers invisible.

Il conclut en faveur du troisième cas et suppose qu'il n'y a pas
de passage d'un monde à l'autre, qu'il y a répétition, non
continuité. D'autres seraient tentés de conclure en faveur de la seconde

alternative justement par la raison que des mondes si différents

ne peuvent être une répétition, mais plutôt un développement, une
évolution (d'après le terme en faveur) de l'un à l'autre.

Il est question après cela de la construction du monde invisible,
de la substance spirituelle et du partage du monde spirituel en

deux empires, des forces inorganiques dans le monde spirituel, de

la vie organique ou de l'àme spirituelle, de l'âme de l'homme
désespérément mauvaise, de la nécessité de sa mort et d'un don

d'une nouvelle âme : paradoxes dont il faul lire les raisons chez

l'auteur; leur réfutation nous mènerait trop loin ; il suffit de dire
ici que l'Ecriture sainte non seulement ne les favorise pas, mais
les contredit en soutenant l'unité de l'âme dans ce monde et dans

l'autre, ne fût-ce qu'à cause de sa responsabilité.
Ensuite il est dit que Dieu observe lui-même les lois qu'il a

imposées à ses créatures, qu'il a par conséquent une substance

et une âme. Il est. encore question de la Trinité et des sacrements,
de nos rapports avec Dieu, de sa paternité, des enfants de Dieu et
de la prière, du gouvernement de Dieu clans le monde et du service

que le mal doit rendre, de la construction de l'Eglise et de

son travail, des deux alliances de Dieu, de l'Ecriture sainte et delà

nature, de la Bible et de la création d'Adam et d'Eve. L'eschatologie

est fort développée, mais pour conclusion revient à l'origine
terrestre de l'humanité, comme type de l'Eglise invisible,
conséquence naturelle d'un système qui calque l'univers invisible sur le
monde visible. Mais laissons parler l'auteur lui-même pour voir
comment il explique quelques-uns de ses paradoxes.

Page 303. « La foi matérielle exprime toujours un non-voir des

yeux du corps, et la foi intellectuelle un non-voir des yeux de

l'intelligence. Ainsi la foi désigne toujours un état de ténèbres. Or
celui qui est dans les ténèbres ne peut jouir de la présence de

Christ, car Christ est la lumière. Celui qui prêche la foi en Christ



100 BULLETIN

ne le voit pas, celui qui prêche la foi aux vérités chrétiennes ne
les comprend pas, il enseigne ce qu'il ne sait pas. Or enseigner une
chose qu'on ne connaît pas, est un acte coupable. — Nous prions
instamment de ne pas croire que ce que nous disons contre la
foi s'applique aux convictions chrétiennes acquises par l'expérience

et que le cœur a réalisées. Ce n'est plus de la foi, c'est de

l'expérience. La foi que nous voulons bannir est celle qui enseigne
les dogmes incompréhensibles et mystérieux dont l'expérience ne
démontre pas la vérité. » (Mais s'il y a l'expérience du cœur?)

Page 305. « La nature nous enseigne que toute âme a la faculté
de périr et que plus elle est élevée plus elle est fragile. Nous ne

sommes dont mortels ou immortels que conditionnellement, c'est-

à-dire selon notre conduite. Israël n'a pas transgressé les lois de

la vie des peuples en usant de violence pour s'étendre, — aussi

est-il immortel comme peuple. »

Page 306. « L'innocence d'un enfant ne le fera jamais entrer
dans le royaume de Dieu ou devenir enfant de Dieu. »

Page 307. « Saint est celui qui a accompli au delà de ce que
Dieu lui avait imposé. »

Page 308. « On n'a prêché jusqu'ici que la foi, et la foi se

communique avec peine. Quand les chrétiens enseigneront la connaissance

ou la science, alors seulement ils conquerront le monde. »

(Par la philosophie positiviste
Page 311. « L'homme est incapable de comprendre aucune autre

pensée que les pensées terrestres. »

Page 312. « Si Dieu agissait autrement qu'un homme, il ne

pourrait jamais et sous aucune condition être compris par les

hommes. » (Ce qui veut dire que Dieu est fait à l'image de l'homme
et non l'homme à l'image de Dieu.)

Page 314. « L'analogie entre la terre et le ciel est la base de

toutes nos connaissances célestes comme elle est le fondement de

toutes les connaissances de la Bible. » (Ainsi point de révélation

surnaturelle, mais seulement une philosophie de la nature.)
Page 315. « Le développement de la pensée dépend de l'entente

avec laquelle les cellulespensantes travaillent, » et à la page
suivante : « La liberté de pensée dépend dans chaque individu de son

âge, de ses passions, de son éducation, de son état moral et intel-



THEOLOGIE 101

lectuel, enfin de l'état social et moral du peuple dont il fait

partie. » (Comment allier entre elles ces deux assertions?)

Page 316. « L'homme ne peut saisir, voir et comprendre le

monde spirituel que par les reflets que lui en présente le monde

matériel. »

Page 318. « La parole de Dieu elle-même fait reposer tous ses

enseignements sur la nature et s'en réfère sans cesse à son

témoignage. »

Page 320. « Admettre que les choses terrestres ne sont pas

l'image exacte et parfaite des célestes, c'est supposer que l'homme

a été privé de toute instruction sur le monde à venir et que le
Père céleste nous laisse clans une ignorance absolue sur ce qu'il
nous importe le plus de connaître. Un tel Dieu serait déclaré
coupable par la justice humaine. »

Page 321. « La nature devient la source de toute notre instruction,

car elle renferme toutes les sciences terrestres et divines.
Les œuvres deDieu deviennent ainsi la seule autorité spirituelle. »

Page 322. « Aucun esprit, aucun ange ne saurait expliquer aux
hommes autre chose que ce qu'ils peuvent étudier avec la plus
grande facilité dans la nature. » (Quelle nécessité y avait-il alors
de leur donner une révélation, et pourquoi tous les hommes ne
connaissent-ils pas Dieu

Page 325. « Il existe une différence de substance entre les

mondes matériel et spirituel. Une substance matérielle ne saurait
être animée par une vie spirituelle. » (Pas même ici-bas?)

Page 326. « La substance spirituelle occupe un espace dans

le monde spirituel ; elle est corporelle, visible et palpable pour
les sens spirituels. »

Page 327. « La molécule spirituelle est indivisible. »

Page 330. « Toutes les forces du monde invisible appartiendront
à l'empire inorganique. La répulsion et l'attraction y existeront,
mais spirituelles, et résulteront du libre choix de chaque
individu. » (Les âmes des méchants sont qualifiées d'inorganiques.)

Page 333. « La migration de l'âme d'un corps matériel dans un

corps spirituel est impossible. — Notre âme terrestre est attachée

à des lois dont la transgression amène premièrement la souffrance,

puis la mort. Or la mort est un des plus grands bienfaits que Dieu



102 BULLETIN

ait conférés à l'humanité pécheresse. L'esprit qui pèche mourra.
aussi certainement que l'homme qui pèche meurt. »

Page 334. « Si l'âme spirituelle n'était pas mortelle, l'âme
terrestre ne le serait pas non plus, et toute l'organisation delà nature
aurait été construite d'après un principe différent. Il est

matériellement impossible qu'il puisse exister aucune sainteté sans la

faculté de mourir. »

Page 335. « Il est absurde de supposer que nous puissions faire

quelque chose pour nous procurer l'entrée dans le monde divin.
Ce n'est que la naissance qui donne ce droit. » (Juste comme
Nicodème parlait.) « L'âme spirituelle est produite sous l'influence
de Dieu et n'est pas une création de ses mains. »

Page 337. « Les plus élevés en rang seront ceux qui formeront
les cellules du cerveau, » etc.

Mais il faudrait transcrire tout le livre pour signaler toutes les

nouveautés qui s'y trouvent. Quelques figures servent à montrer
les gradations du monde matériel, spirituel et divin et, dans le

premier de ces mondes, celles des règnes éthérique, minéral,
végétal et animal. E. de M.

REVUES
Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft

Directeur : M. Luthardt.
Onzième cahier.

O.-L. Miinchmeyer : Rom. XI, 25, 26 en rapport avec Rom. IX-XI.
— K.-M. Illameier : Augustin en face de la question de la proximité
de la fin du monde. — H.-J. Beslmann : La christologie (à l'occasion
de l'ouvrage de Herrn. Schultz sur la doctrine de la divinité de Christ).
— E.-F. Moldehnke : L'Eglise luthérienne en Amérique et sa littérature,

I. — L. Weis: Sus. Cath. de Klettenberg et Swedenborg.

Douzième cahier.

C.-E. Luthardt : La théologie de M. Ritschl. Réplique (à la
brochure de M. Ritschl : « Theologie und Metaphysik. Zur Verständigung

und Abwehr, » Bonn, 1881). — V. Schultze : L'état actuel de

l'exploration des catacombes. — G. P. : La représentation de Dieu et
de la Trinité dans les beaux-arts. — E.-F. Moldehnke : L'Eglise
luthérienne en Amérique et sa littérature, II.


	Théologie

