Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]
Autor: Vuilleumier, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE
DANS SA PHASE ACTUELLE

PREMIERE PARTIE

IMI
(Suitel.)

17. La divergence quant & I’emploi des noms de Dieu dans
Gen. I-Ex. VI nous a mis sur la trace d’une divergence plus
générale qui achéve de baltre en bréche T'idée traditionnelle
de lunité d’auteur. En effet, le désaccord patent que nous
avons dl constater entre Ex. VI, 3, ou Dieu dit & Moise que
par son nom de Yahweéh il ne s'est pas fait connaitre aux pa-
triarches, et des passages de la Genése tels que XV, 7, ol ce
méme Dieu dit & Abraham : « Je suis Yahweéh qui tai fait sortir
d’'Our-Kasdim, » etc. ; ce désaccord nous fait toucher du doigt,
en un point spécial et particulierement saillant, un fait qui se
reproduit en grand d’un bout & autre du Pentateaque.

Si vous prenez lapeine de comparer entre eux les morceaux
¢lohistes et les morceaux jéhovistes, vous ne tardez pas & décou-
vrir que certains de ces morceaux se rapportent au fond & un
méme objet, que le méme fait y est relaté sous des formes dif-
férentes. A y regarder de prés, ce sont des versions paralléles
qui, par conséquent, font plus ou moins double emploi. Tantot
elles ne font que redire la méme chose en d’autres termes, & un
autre point de vue, avec quelques accessoires en plus ou en
moins. Tantot, et plus souvent, ces variantes offrent des diver-

* Voir la Revue de janvier, de mai et de juillet.
THEOL. ET PHIL. 1882, 23



414 H. VUILLEUMIER

gences plus notables, divergences allant parfois jusqua de
vraies contradictions. Le méme parallélisme plus ou moins
discordant se remarque, ¢a et 14, entre morceaux ou Dieu est
appelé Elohim et, plus rarement, entre morceaux ot il est dé-
signé par le nom de Yahwéh. Sivous examinez ensuite les mor-
ceaux mixtes, c’est-a-dire ceux ol les deux noms de Dieu sont
employés en apparence péle-méle, et que vous les analysiez
avec quelque attention, vous finissez dans la régle par recon-
naitre qu’ils sont dis & la combinaison de deux, peut-étre
méme de trois récits représentant des versions distinctes et
ayant chacun ses particularités.

Faut-ii citer des exemples? On n’a que ’embarras du choix,
et cela dés les premiers feuillets de la Genese.

La création du premier couple humain est racontée deux fois
et de deux maniéres sensiblement différentes. D’aprés 'une de
ces versions (I, 26 sqq.), Elohim crée en méme temps 'homme
et la femme, & la fin du sixiéme jour, aprés toutes les autres
créatures; c’est dans ce chef-d’ceuvre fait & son image cue
I'activité créatrice du divin artiste arrive au repos. D’apreés
Pautre récit (II, 7 sqq.), 'homme (vir) est créé d’abord, deés
que la terre ou il doit habiter a été fertilisée par la premiére
pluie. Puis, apres avoir placé ’homme dans le jardin planté en
Eden, et lui avoir assigné sa tiche, I'Eternel Diew trouve bon
de lui donner « une aide qui lui corresponde. » Il faconne d’a-
bord les animaux, tirés de la poussiére du sol, et les améne a
I’homme. Et c’est seulement quand '’homme, aprés les avoir
passés en revue, n’a pas trouvé parmieux une aide qui lui cor-
responde ou qui puisse lui faire pendant (kenegdo), que I'E-
ternel Dieu « construit » la compagne qu’il lui faut, en la tirant
de sa propre substance, du plus prés de son cceur.

Selon Gen. III, c’est pour avoir 0sé s’arroger une science
Uégal des Elohim que 'homme est chassé loin de Parbre de vie,
condamné i sa condition mortelle, de sorte que, depuis ce jour
fatal, son existence n’est plus qu'une lente agonie. D’autre
part, c’est parce que 'humanité s’est égarée jusqu’a accepter
le connubium des Bené-Elohim (ue Dieu ne veut pas que son
rouakh, cet esprit de vie qu’il a daigné communiquer a sa



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 415

créature, soit & tout jamais (le <oldm) rabaissé, avili dans (ou
par) 'homme devenu charnel. Aussi les jours de 'homme. au
lieu de se prolonger indéfiniment, ne seront-ils dorénavant que
de cent vingt ans. (VI, 3.)

D’apres Gen. IV, 19 sqq., la race issue d’Adam par Cain se
bifurque ou plutdt se trifurque a la septieme génération :
Lémek a trois fils, dont le premier, Yabal, fut le pére de tous
ceux qui habitent sous des tentes et avec les troupeaux, le se-
cond, Youbal, le pere de tous ceux qui manient le luth et le cha-
lumeau, tandis que le troisieme, Toubal-Qain, forgeait toute
sorte d'instruments d’airain et de fer. Comment concilier cela
avec 'anéantissement de fout le genre humain, 4 la senle ex-
ception de Noé et de ses fils, Sem, Cham et Japhet, en qui la
race d’Adam par Seth se serait trifurquée a son tour a la
dixiéme génération? (V, 32; VI, 17, 18.) Un méme auteur,
écrivant de premiére main, pouvait-il, sans se mettre en con-
tradiction avec lui-méme, se faire I'écho Jd’une tradition d'aprés
laquelle tous les nomades actuellement existants descen-
draient de Yabal, et raconter ensuite 'histoire du déluge uni-
versel telle que nous la lisons deux pages plus loin ? L’histoire
du déluge elle-méme, nous le verrons tout & I’heure, étant
composée d’éléments emprunteés & deux sources différentes, il
en résulte que nous avons affaire dans IV, 19 sqq. & une tra-
dition tirée d’une troisiéme source, indépendante des deux au-
tres. D’apreés cette tradition-1a, le déluge (si elle en parlait) n’a-
vait pas englouti toute chair, mais seulement une fraction de
I’humanité.

On vient de voir que, dés avant le déluge, la durée maxi-
mum de la vie humaine est fixée par Dieu méme & cent vingt
ans. (VI, 3.) Et voila que Noé, qui avait six cents ans lors du
déluge (VIL, 6), n’en prolonge pas moins ses jours de trois cent
cinquante ans aprés ce cataclysme (IX, 28 sqq.) Sem atteint
encore 1’dge de six cents ans (XI, 10, 11.) Abraham méme
arrive 2 cent soixante-quinze ans (XXV, 7.) Jacob, au moment
de se présenter devant Pharaon, en a déja cent trente, et ce-
pendant il trouve que les jours des années de sa vie ont été
« peua nombreux. » (XLVII, 9.) De tous les patriarches, le pre-



416 H. VUILLEUMIER

mier dont la carriére s’arréte en dech de la limite fixée, c’est
Joseph, qui meurt & cent dix ans (L, 22-26). En revanche,
Moise, 'homme de Dieu, remplit exactement la mesure des
cent vingt ans (Deut. XXXI, 2; XXXIV, 7), — bien qu’a cette
époque déja les jours de 'homme mortel, selon le psaume at-
tribué 4 Moise, ne dépassent plus guére soixante-dix ou, aun
plus, quatre-vingts ans. (Ps. XC,10.)

La corruption profonde et générale des hommes du temps
de Noé et la résolution que Dieu prend d’exterminer cette race
perverse sont racontées deux fois de suite. (VI, 5-7 et 11-13.)
Les termes sont un peu différents, mais n’en justifient pas
moins la remarque que fait Richard Simon & propos d’une répé-
tition toute semblable : « Il y a bien de ’apparence que si un
seul auteur avoit composé cet ouvrage, il se seroit expliqué en
bien moins de paroles?. »

L’histoire méme du déluge (chap. VII et VIII) est un
exemple classique d’un récit formé par la combinaison de
deux narrations paralléles, empruntées & des « mémoires ori-
ginaux » distincts, I'une élohiste, I'autre jéhoviste. C’est un
des cas ot il est le plus aisé de faire le départ des éléments
provenant de l'une et de l'autre source. Dire. comme le fait
M. Francgois Lenormant?2, que le rédacteur « n’a rien re-
tranché ni de 'une ni de l'autre, » que les deux narrations,
une fois dégagées, forment « chacune un tout continu et sans
lacunes, malgré la facon dont leurs versets sont enchevé-
trés, » c’est s’avancer un peu trop. Cela est vrai tout au plus
du récit élohiste. La version jéhoviste présente évidemment
quelques lacunes, mais ce qui nous en reste est plus que
suffisant pour nous permettre de la reconstituer dans ses traits
essentiels et distinctifs. Les différences entre les deux formes
de la tradition, abstraction faite de la diversité de style et de
vocabulaire et de la différence dans ’emploi des noms de Dieu,
portent principalement sur trois points:

1o La provenance des eaux du déluge : ici, ce sont les sour-

* Hist. crit., liv. I¢¥, chap. V, pag. 33 de I'édition déjh citée.
* Les origines de Uhistoire, 1. De la création de I'homme au déluge, 1880,
pag. 404 de la premiere édition.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 417

ces du grand océan souterrain qui jaillissent avec violence et
les fenétres du ciel qui s’ouvrent pourlivrer passage aux « eaux
d’en haut » (VII, 11; VIII, 2 a); la c’est une pluie (gueshem)
qui tombe sur la terre quarante jours et quarante nuits. (VII,
12, comp. 4; VIIL, 2 b.)

20 La nature et le nombre proportionnel des bétes recueil-
lies dans 'arche : d’apres 1’élohiste, une paire de chaque espéce
animale sans distinction (VI, 19 sq.; VII, 15 sq.) ; d’aprés le
jéhoviste, sept couples de tous les animaux purs et une paire
seulement de ceux qui ne sont pas purs. (VII, 2 sq., 3 sq.;
comp. VIII, 20.)

3° La durée du déluge : selon la chronologie de 1'un, la ca-
tastrophe a duré une année (lunaire de trois cent cinquante-
quatre jours) et onze jours, soit en somme une année solaire
de trois cent soixante-cing jours (comp. VII, 11 avec VIII, 13,
14); d’aprés l'autre, tout se passe en bien moins de temps : sept
jours (VII, 4, 10) 4 quarante jours (VII, 4, 12, 17 opp. & 24)
~+ trois fois sept (VIII, 6-12) + X, probablement, d’aprés le
récit primitif, encore une fois sept jours (VIII, 12; comp. 13 b
et 20) ; soit en tout environ soixante-quinze jours 1.

Notons enfin la divergence fondamentale entre Gen. X et
Gen. XI, 1-9, quant 4 la maniére d’envisager la dispersion des
peuples & la surface du globe. Dans le chap. XI, elle apparait
comme un chatiment infligé & I'orgueil titanique des hommes
réunis dansla plaine de Shincar, et legrand moyen dont'Eternel
se serait servi pour opérer cette dissémination, cette décentra-

' Voir entre autres Will. Rivier, La tradition biblique du déluge ; these de
la faculté libre de Lausanne, 1875, en particulier pag. 45 sqq. ol les deux
récits sont reproduits synoptiquement, et Reuss, L'histoire sainte et la loi,
1, 314 sqq. M. Bickell, un ancien protestant converti au papisme, anjour-
d’huil professeur de théologie & Inspruck, et, apres lui, M. I'abbé Vigou-
roux ont cru pouvoir se faire des documents cunéiformes une arme pour
défendre 'homogénéité de ce récit de la Genese et triompher ainsi du
« rationalisme biblique » des critiques protestants; I'un dans Zeitschr.
fiir kathol. Theol. (premiere année, 1877, pag. 129), I'autre dans La Bible
et les découvertes modernes, vol. 1°7, pag. 209 sq. Ils ont été réfutés par
M. Lenormant, loc. cit., et surtout par M. Buddensieg dans la Zeitschi.
[iir kirchl. Wissensch. 1880, pag. 347-367.



418 H. VUILLEUMIER

lisation forcée, aurait été la confusion du langage, a laquelle 1a
ville de Babel devrait son nom. D’aprés le chap. X, au con-
traire, la terre s’est peuplée peu & peu depuis le déluge, &
mesure que les familles des trois fils de Noé, en se multipliant
par la bénédiction de Dieu, ont formé des tribus distinctes,
ayant chacune sonidiome national. (X, 5, 20, 31, 32; comp. 1X,
1, 7, 19.) La, la diversité des langues apparait comme la cause
de la séparation des peuples; ici, elle est présentée comme
une conséquence naturelle de 'accroissement des trois familles
et de leur subdivision successive en peuples se répandant en
divers lieux de la terre. Une troisiéme conception, différente
des deux autres, s’est conservée peut-étre dans la note insérée
au vers. 25 du chap. X. Cette note nous apprend que 'un des
fils de Héber aurait dit son nom de Péleg au fait que « de son
temps la terre fut partagée, » ce qui signifie, semble-t-il,
qu’elle fut répartie & Pamiable entre les diverses familles
humaines 1.

On objectera peut-étre que les données discordantes renfer-
mées dans la Genése, principalement dans les onze premiers
chapitres, ne constituent pas un argument sans réplique contre
la composition du Pentateuque par un auteur unique. Il se
pourrait, dira-t-on, que Moise ou tel autre écrivain des anciens
temps, se trouvant déja en présence de traditions diverses sur
les hommes et les choses de la haute antiquité, les et recueil-
lies telles quelles, en les juxtaposant ou les combinant de son
mieux, sans se mettre en peine de les ramener & une parfaite
unité. Cela pourrait se concevoir en effet; Hengstenberg lui-
méme regarde la chose comme possible2. Mais si le méme
phénomeéne reparait, non seulement dans I’histoire des patriar-
ches hébreux (Gen. XII-L), mais dans les premiers chapitres de
I'Exode, ot commence I'histoire de Moise? S'il se trouve, par

tVoy. Dillmann, Genesis, ad h.1. 1l est & remarquer que, d’apres le livre
des Jubilés, au commencement de la 33¢ période jubilaire, apres la nais-
sance de Péleg, les trois fils de Noé se seraient partagé la terre au sort,
sous la présidence d'un ange. Voy. Rénsch, Das Buch der Jubilien oder
die Kleine Genesis, 1874, page 222.

* Beitrige 111, 246.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE AGTUELLE 419

exemple, que la vocation de Moise soit racontée deux fois de
suite (chap. III-IV et VI, 2-VII, 7); que, deux fois, Elohim se
dévoile & Moise sous le nom de Yahweéh (comp. VI, 2, 3 avec
III, 13-15) ; et que Moise essaie deux fois de se soustraire & la
mission dont Dieu l'honore, en prétextant qu’il n’a pas la
parole facile (IV, 10 sqq. et VI, 12, 30 sq.)!? Bien plus, si
ces redites, ces divergences, ces traits contradictoires se
reproduisent au-dela des premiers chapitres de I’Exode ? s'il
est constant qu’on s’y heurte encore depuis que l'alternance des
noms de Dieu a pris fin, jusque dans les derniers chapitres du
Deuntéronome actuel? Ne faudra-t-il pas, bon gré mal gré, y
voir la conséquence et la preuve de ce fait qu'une pluralité de
« mémoires » ou de documents est & la base de notre Penta-
teuque dans son ensemble ?

Comme notre dessein n’est pas d’écrire un traité complet
sur la matiére, mais qu’il s’agit simplement pour nous d’indi-
quer les résultats acquis, en donnant un apercu des preuves
sur lesquelles ils se fondent, on nous dispensera d’enregistrer,
en les rangeant par catégories, tous les cas de répétition ou de
discordance qui se rencontrent ¢a et 12 dans les récits relatifs
a la vie des patriarches et & I'époque mosaigue. Le lecteur
désireux de s’en instruire pourra consulter soit les ouvrages
d’isagogique de de Wette, de Bleek, de M. Kuenen, soit la
Bible de M. Reuss. Mieux vaudra, ce me semble, examiner ici
avec quelques détails un texte suivi, un ensemble de chapitres
ou la personne de Moise est particulierement en vue. Nous
choisirons & cet effet la portion centrale du Pentateuque, I'his-
toire de la promulgation de ce quon a appelé la charte de
la théocratie israélite et celle de la conclusion de ’alliance sinai-
tique, Exode XIX-XXXIV.

18. S’il est un chapitre o, dans la double hypothése de
I'unité d’auteur et de la rédaction par un témoin oculaire, on

t Le second de ces récits paralleles commence en ces termes (VI, 2)
« Elohim parla & Moise et lui dit: « Je suis Yahweh, ete.,» comme si ¢'é-
tait la premiére fois que Dieun lui fit de semblables ouvertures. Le mot
encore que Martin, Ostervald et M. Segond glissent dans leur traduction
apres parla, n'est pas dans le texte.



420 H. VUILLEUMIER

soit en droit de s’attendre & un récit clair et net, & une narra-
tion dont on puisse suivre aisément le fil et ol toutes les
parties cadrent les unes avec les autres, c’est bien certaine-
ment le chapitre XIXe de ce livre de I'Exode. Le moment est
capital, 1l a dd marquer comme nul autre dans la vie de Moise
et des hommes de son temps : il s’agit des préliminaires du
pacte en vertu duquel Israél sera dorénavant la propriété par-
ticuliére de I’Eternel.

A en juger par la maniére dont les faits sont relatés dans les
manuels ordinaires d’histoire biblique, dans les abrégés ou
commentaires composés en vue de 'instruction de la jeunesse
ou de P’édification des fideles, cetie légitime attente serait
amplement satisfaite. Voici par exemple en quels termes le
vénérable auteur des Etudes élémentaires et progressives de la
Parole de Diew résume le contenu de ce chapitre; nous
transcrivons textuellement, n’omettant que les explications et
réflexions qui ne vont pas directement & notre but1 :

« Le premier jour du mois de Sivan, six semaines juste
apres étre sortis d’Egypte, les enfants d’Israél transportérent
leurs tentes de Rephidim au pied de Sinai. Moise étant monté
sur la montagne selon le commandement du Seigneur, en rap-
porta des paroles bien propres a réjouir Israél... Tous les peu-
ples de la terre, sans doute, appartiennent & I’Eternel, mais il
avait résolu de mettre & part la famille de Jacob pour en faire
un royaume de sacrificateurs et une nation sainte,... & condi-
tion toutefois qu’ils écoutassent la voix de I'Eternel et qu’ils
demeurassent dans son alliance.

» Au premier moment, les enfants d’Israél, pleins d’un beau
zeéle, se déclarérent préts & accomplir la volonté de Dieu, mais
ils ne tardérent pas & voir que ce n’est pas une chose aussi
facile qu’ils le pensaient peut-étre. Pour leur faire sentir tout
ce que sa loi a de redoutable aux pécheurs non convertis,
I’Eternel en accompagne la publication de circonstances qui
étaient destinées & saisir les imaginations et & pénétrer les
consciences.

* Ancien Testament, premitre partie; nouvelle édition, Lausanne,
G. Bridel, 1868; §§ 741-744, page 242.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 421

» D’abord, il fallut que, trois jours d’avance, le peuple se
sanctifiat et lavat ses vétements... Puis on mit des barriéres
au pied de la montagne, et il fut annoncé que si quelqu’un
passait les limites, il serait mis & mort... Le troisiéme jour
venu, les Israélites durent quitter momentanément leurs
femmes (?), afin de se livrer entierement & la contemplation de
ce qui allait arriver. Or ce fut une scéne magnifique et terrible
tout a la fois.

» Pendant qu’une affreuse tempéte, accompagnée de ton-
nerres et d’éclairs, grondait sur le sommet du mont, on en-
tendait de loin en loin le son éclatant d’une trompette. Moise,
s’étant approché du pied de la montagne, parla & ’Eternel et
I’Eternel lui répondit d’une voix qui pouvait étre ouie de tous.
Aprés quoi, Moise monta sur le Sinai. Bientot il en redescendit
pour recommander encore une fois aux fils d’Israél, dans I'in-
térét de leur propre vie, de ne pas rompre les barriéres, et
comme 1l allait remonter accompagné de son frere Aaron, il
vint du ciel une voix qui proclamait la loi de I'Eternel. »

Cette page, en somme, reproduit aussi bien que possible la
substance du récit biblique. Etant donné le but pratique de
P’auteur, c’est tout ce qu'on peut raisonnablement exiger de
lui. Nul ne songera a lui faire un grief de ce qu’il ne s’est pas
lancé dans l'analyse critique du texte. Il n’en est pas moins
vrai que, pour composer le narré que nous venons de trans-
crire, l'auteur des Etudes progressives a dli se livrer préalable-
ment a tout un travail, non seulement de condensation, mais
d’harmonisation. Sans doute, la grande majorité de ses lecteurs
ne le soupgonnera méme pas; mais recourez au texte biblique
lui-méme, ou mieux encore, prenez la peine de remonter au
texte original, et vous ne tarderez pas a vous en convaincre. Vous
n’aurez pas besoin d’aller jusqu’au bout du chapitre pour vous
apercevoir que la narration n’y suit pas une marche aussi
simple, aussi unie qu’il pourrait le sembler d’aprés le résume
qu’on vient de lire.

Dés les premiers pas on est arrété par I'indication de I’époque
a laquelle se passérent les faits racontés. « Le troisieme mois
apres leur sortie d’Egypte, lisons-nous au vers. 1, ce jour-la les



422 H. VUILLEUMIER

Israélites arriverent au désert de Sinai. » De quel jour s’agit-il
donc? Le texte laisse la chose en suspens. On a l'habitude de
trancher la difficulté en disant que ce fut le premier du mois.
Perret-Gentil a méme traduit les mots bakhodesh hash-shelishi
par ceux-ci : « & la troisieme nouvelle lune. » Mais il est hors
de doute que dans le Pentateuque Khodesh ne signifie jamais
la nouvelle lune, et méme en dehors du Pentateuque le mot
n’est jamais pris dans ce sens quand 1l s’agit d’indications
chronologiques. Khodesh signifie le mois, et en hébreu pas
plus qu’en francgais un mois n’est un jour. Pour indiquer que
ce fut « le premier du mois » il fallait ajouter, comme partout
ailleurs (Gen. VIII, 5; Ex. XL, 2; Nomb. I, 1, etc.), les mots
beékhad la-khodesh. D’un autre coté, on ne peut pas lever la
difficulté en donnant & bai-yém haz-zeh le sens de « vers ce
temps-la. » (Reuss.) Quoi qu’on en dise, ces mots ne signifient
pas autre chose que « ce jour-la. » Ainsi, pour une raison ou
pour une autre, 'indication exacte du jour a disparu du texte.
Que ce soit le fait d'un rédacteur, ou la faute d’'un ancien
copiste, une chose est claire, c’est quun auteur original,
écrivant de premiére main, ne se serait pas exprimé de la sorte.

Ce qui fait penser que le texte a été remanié par un rédac-
teur, qui avait sans doute ses raisons pour laisser la date dans
un certain vague, c’est qu’en lisant les deux premiers versets
on discerne nettement'la trace de deux versions paralléles
combinées. Au lieu de dire simplement (cf. XVI, 1) : « Le .....
jour du troisiéme mois apres leur sortie d’Egypte, les Israélites
partirent de Rephidim; ils arrivérent au désert de Sinai et
campérent en face de la montagne, » voici ce que dit le texte :
« Le troisieme mois aprés leur sortie du pays d’Egypte. ce
jour-la, les Israélites arrivérent au deésert de Sinai; ils parti-
rent de Rephidim et arriverent au désert de Sinai ; et ils cam-
perent dans le désert, et Israél campa lad en face de la mon-
tagne. » Il y a 14 certainement autre chose que des répétitions
épiques. Dans les LXX, les mots « etils campérent dans le dé-
sert » sont omis : preuve que le plus ancien traducteur du
Pentateuque s’était déja heurté a ces redites .

* Au reste, ce qui est dit dans ces deux versets de l'arrivéde des Israé-



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 423

Si nous passons au v. 9, voild une autre redite encore plus
choquante. Moise, & qui I’Eternel a révélé sur la montagne son
dessein de faire d’Israél un peuple & part, une nation sainte
(v. 3-6), est venu convoquer les anciens pour leur communi-
guer ce dessein en méme temps que les conditions auxquelles
I’Eternel en soumet la réalisation (v. 7). Le peuple les ayant
unanimement acceptées, Moise rapporta les paroles du peuple
a U'Eternel (8). Et UEternel dit & Moise : « Voici, je viendrai
vers tol dans une nuée épaisse, etc. » Et Moise rapporta les
paroles du peuple ¢ UFEternel (9). Et UFEternel dit ¢ Moise
d’aller préparer le peuple & la rencontre de son Dieu, vu qu’il
se propose de descendre le troisieme jour sur la montagne
(v.10 sq.). Comment Moise, aprés étre allé faire rapport a
I’Eternel sur les dispositions du peuple (v. 8), pouvait-il aller
derechef (v. 9) rapporter & I'Eternel — quoi? des paroles que
le peuple n’avait pas dites (puisqu’au v. 9 c’est 'Eternel, et lui
seul, qui parle), et qu’en tout cas lui, Moise, n’aurait pas pu
entendre (puisqu’il venait de retourner aupres de I’Eternel sur
la montagne, v. 8 & la fin) ? Qui ne voit que la fin du v. 9 et les
premiers mots du v. 10 sont une répétition inutile et génante
de la fin du v. 8 et des premiers mots du 9? Il yaplus: eny
regardant de prés, on voit que non seulement la derniére
phrase du v. 9 fait absolument double emploi avec celle du
v. 8, mais que le v. 9 tout entier interrompt le fil du récit et
anticipe en quelque mesure ce qui va étre dit au v. 11 tou-
chant la venue ou la descente de I’Eternel sur la montagne.

Auv. 106, 'épaisse nuée dans laquelle 'Eternel avait annoncé
(v. 9) qu’il viendrait & Moise, afin de pouvoir se faire entendre
de tout le peuple, apparait en effet sur la montagne le matin
du troisieme jour. Au méme moment le tonnerre éclate, des
éclairs sillonnent le ciel, des sons de trompette retentissent,
en sorte que tout le peuple tremble dans le camp. D’autre part
nous lisons, deux versets plus loin (v. 18; ¢cp. v. 11), que 'E-

lites au désert de Sinai et de I'établissement de leur camp en face de la
montagne, ne cadre guere avec le chapitre précédent (XVI1IL, 5) ou, lors
de la visite de Jéthro & Moise, nous voyons celui-ci déjc campé aun désert
& la montagne de Dien.



424 H. VUILLEUMIER

ternel descendit sur la montagne a la vue de tout le peuple,
au miliew du feu, de sorte que la fumée en montait comme
celle d’'une fournaise et que toute la montagne tremblait trés
fort. N’y a-t-il pas 14 deux maniéres, non pas inconciliables
peut-étre, mais bien distinctes, de représenter la théophanie
du Sinai?

Les pierres d’achoppement grossissent et se multiplient &
mesure qu’on avance vers la fin du chapitre. Voyez plutot les
v. 20-25. A premiére lecture déjd, on est frappé de la grande
ressemblance enire le contenu de ce morceau et celui de plu-
sieurs des versets qui précédent. Ne semble-t-il pas qu’avec le
v. 19 les préliminaires soient achevés, que tout soit prét pour
que Dieu fasse entendre au peuple sa volonté souveraine? Et
voila que les préliminaires recommencent ! Mais la chose de-
vient bien plus frappante encore quand on entre dans les
détails.

Vers. 20 : « Et U'Eternel descendit sur le mont Sinai, sur le
sommet de la montagne. » Comme s’il n’y était pas déja des-
cendu au v. 18! M. Segond ne fait que voiler la répétition en
disant : Ainsi 'Eternel descendit.

Vers. 21 sq. Aprés avoir appelé Moise aupres de lui sur le
sommet de la montagne, ’Eternel le renvoie sommer le peuple
de ne pas faire irruption vers I'Eternel pour regarder (savoir,
en franchissant les bornes ou barriéres placées autour de la
montagne), de peur que I'Eternel, de son coté, ne fasse bréeche
parmi eux. C’est, en d’autres termes, le méme ordre que celui
que Dieu avait donné l'avant-veille (v. 12), lorsqu’il s’agissait
de préparer le peuple, non pas a entendre la promulgation de
la loi, mais a aller 4 la rencontre de son Dieu. Ce n’est pas
tout : la répétition, ici, implique contradiction. En effet, com-
ment cette défense d’approcher de la montagne le troisiéme
Jour peut-elle s’accorder avec le v. 13 ou il est dit que, quand
le cor sonnera, c’est-d-dire quand le troisiéme jour sera venu
(cp. le son de la trompette v. 16 et 19), alors le peuple, jusque-
12 confiné dans les limites prescrites, et préparé par des lus-
trations et des abstinences, pourra, lui aussi, gravir la mon-
tagne (hémmah ya'alow bahdar)?



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 425

L’ordre de se sanctifier et de ne pas approcher de la mon-
tagne qui, dans les vers. 10 sqq., est donné au peuple en
général, est encore spécialement intimé, ici, aux kohanim, aux
« prétres qui s’approchent de I'Eternel » (v. 22 et 24). Qui sont
ces prétres? Y avait-il donc, & cette époque, des prétres en
Israél ? Jamais il n’en a été fait mention jusque-la. La premiére
loi concernant l'autel et les sacrifices (Ex. XX, 24-26), — loi
qui figure en téte des paroles et régles divines consignées dans
le « livre de ’Alliance » (XX, 22-XXIII, 33; cp. XXIV, 3, 4, 7)
— cette loi fondamentale sur le culte ne parle pas de prétres;
elle s’adresse & tout le peuple : Tw me feras un autel de terre,
— tuw immoleras tes holocaustes, — tu ne monteras pas & mon
autel par des degrés, etc. Aussi, lors du sacrifice parlequel est
solennisée la conclusion du pacte, voyons-nous officier, non
des prétres, mais de jeunes hommes d’entre les fils d’Israél.
(XXIV, 5.) C’est plus tard seulement, Lév. VIII, que sera ra-
contée I'installation d’Aaron et de ses fils dans les fonctions de
prétres avec le privilege exclusif de « s’approcher de I’Eternel. »
(Lév. X, 3; Nomb. XVI, 5; Ez. XLII, 13.)

Dans les v. 21, 22, 24, ’Eternel menace de faire mourir lui-
méme ceux qui franchiraient les limites ou barriéres placées
autour de la montagne (v. 23); tandis qu’aux v. 12 sqq. il
ordonne de lapider ou de percer de fleches quiconque aurait
dépasseé les limites tracées autour du peuple et touché ne fut-
ce que I'extrémité de la montagne.

Enfin, au v. 25, le récit s’arréte tout court au milieu d’une
période : « Moise descendit vers le peuple et il leur dit, wa:-
yomer aléhem...» Ce qu’il leur dit, on peut sans doute le sup-
pléer sans peine, d’apres le verset précédent. Il leur dit... ce
que Dieu l'avait chargé de leur dire, c’est qu’ilsne devaient pas
franchir les limites fixées, pour monter vers I’Eternel. Cette
ellipse n’en est pas moins étrange. Elle n’existait certainement
pas dans le texte primitif.

19. Que résulte-t-il de cette analyse critique? Il en résulte
une chose sur laquelle il est inutile de vouloir fermer les yeux :
c’est que le récit de ce chapitre sl important, de cet épisode si



4126 H. VUILLEUMIER

mémorable de I'histoire d’Israél et de la vie de Moise, n’est
pas d'une seule piéce. Il est composé d’éléments hétérogeénes,
de matériaux tirés, pour le moins, de deux documents diffé-
rents, dont chacun racontait a sa maniére les préliminaires du
pacte sinaitique. Le rédacteur parait avoir pris I'un de ces récits
paralléles pour base de son travail, en le combinant ci et la
avec des traits et des fragments empruntés a 'autre source. 11
voulait &tre aussi complet que possible. Mais ce que sa narra-
tion a gagné de ce codté-la. elle I'a perdu en unité et en clarté.

Simaintenant, procédant a la synthése, nous essayons de re-
constituer le récit principal, en le dégageant des éléments
adventices, voici 4 peu prés comment les événements se
seraient passeés :

Tandis qu’lsraél campait au désert de Sinai, en face de la
montagne (2b), Moise monta vers Dieu, qui lui fit les glo-
rieuses ouvertures que nous savons, le chargeant de les pro-
poser a I’acceptation de la maison de Jacob (vers. 3-6).

Moise en nantit le peuple par intermédiaire de ses anciens,
et le peuple s’étant déclaré prét a accepter les clauses du con-
trat, Moise alla rapporter cette déclaration a I’Eternel (v. 7, 8).

Alors (v. 10-13) I'Eternel ordonne & Moise d’aller sanctifier
le peuple en vue du surlendemain, ou il descendra sur la mon-
tagne aux veux de tous. D’ici la, tout le monde demeurera
confiné au dedans de certaines limites, de peur de profaner la
sainte montagne pendant la durée des lustrations. Le bétail,
lui aussi, sera parqué de maniére a ne pas souiller la montagne
par son contact. Quiconque aura enfreint cet ordre, devra pérvir
sur-le-champ; on le tuera & coup de pierres ou de fléches.
C’est quand le cor sonnera que le peuple pourra s’avancer au
flanc de la montagne.

Revenu auprés du peuple, Moise donne les ordres néces-
saires pour que les lustrations et abstinences requises s’accom-
plissent. (Vers. 14, 15.)

Le troisieme jour venu (16 a), Moise fait sortir le peuple du
camp & la rencontre de Dieu, au bas de la montagne. L’Eternel
étant descendu dans le feu, la montagne était couverte de fu-
mée et toute tremblante. (Vers. 17, 18.) Moise parlait et Dieu



I/

LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS A PHASE ACTUELLE 427

lui répondait par une voix. (Vers. 19 b.) Il prononca toutes ces
paroles-ci : « Moi, Yahweh, je suis ton Dieu » et ce qui suit.
(XX, 1 sq.)

Voila un récit suffisamment clair, assez bien lié et & peu prés
complet. Pour autant que nous pouvons en juger, il n’y a guére
qu’'une lacune, facile & combler d’ailleurs. D’apres le vers. 13
on s’attendrait, dans le récit de la théophanie, & voir mention-
ner ce « son du cor » (yobel) qui devait indiquer le moment
ou le peuple pourrait, lul aussi, s’avancer sur la montagne. Ce
détail, le rédacteur 'aura omis, parce qu’il lui semblait faire
double emploi avec le « son de trompette » (shofuar) dont par-
lait son autre source. (Vers. 16 et 19 «.) Et si nous ne voyons
pas que le peuple ait profité de la permission qui lui était don-
née de gravir la montagne de Dieu & ce signal, cela s’explique
sans aucun doute par XX, 18 sqq. : le peuple est tellement
saisi de la sainte majesté de Celui qui vient de lui parler, qu’il
n’ose plus s’avancer. Il se tient &4 distance et demande instam-
ment que Dieu ne lul parle plus désormais sinon par l’organe
de Moise.

Quant au récit paralléle, il est moins aisé de le restituer dans
son intégrité. Cependant les fragments que le rédacteur en a
insérés dans le texte emprunté au premier document nous per-
mettent de nous en faire tout au moins une idée approximative.

Au début, il parait s’étre accordé exactement, pour le fond,
avec l'autre récit. La divergence commence a se produire au
moment ou Moise retourne vers I’Eternel pour lui rapporter les
paroles du peuple. (Vers. 8 b.)

L’Eternel, alors, annonce a Moise (vers. 9) qu’il viendra &
lui dans une épaisse nuée, afin que le peuple puisse I'entendre
quand il lui parlera, & lui Moise, et qu’aussi il ait pour toujours
confiance en son conducteur. (La théophanie a donc aussi
pour but d’accréditer Moise auprés du peuple.)

En effet (vers. 16), quand le matin fut venu (le troisieme
jour?), on vit apparaitre une épaisse nuée, accompagnée de
tonnerres et d’éclairs; en méme temps un son de trompette
trés fort se faisait entendre, de sorte que le peuple, dans le
camp, tremblait. Et tandis que ce son allait se renforcant de



428 H. VUILLEUMIER

plus en plus (19 a), I'Eternel descendit sur le mont Sinai. A
son appel, Moise se rendit au sommet de la montagne. (Vers. 20.)

(C’est & ce moment-la seulement que I’Eternel aurait donné
A Moise des ordres semblables & ceux que, selon I'autre récit,
il lui avait déja donnés trois jours auparavant: défense au peu-
ple, sous peine de mort, de franchir les bornes placées autour
de la montagne; en outre, avis aux prétres en particulier d’a-
voir & se sanctifier. (Vers. 21 sqq.; comp. 10 sq.) Aprés avoir
transmis ces ordres au peuple, Moise devait ensuite remonter
avec Aaron. (Vers. 24.)

Moise descendit pour s’acquitter de son mandat (vers. 25);
puis, — cela n’est pas dit dans le texte qui, nous l'avons vu,
s’arréte brusquement en cet endroit, mais cela ressort du
vers. 24, — pendant qu’il remontait avec Aaron, Dieu promul-
gua le décalogue, chap. XX. (Il semble donc que, d’aprés cette
version-ci, Moise fat sur la montagne pendant que Dieu pro-
noncait les dix paroles, tandis que, d’apreés le récit parallele, il
était avec le peuple au pied du Sinai; comp. vers. 17.)

20. Les difficultés de plus d’un genre auxquelles nous nous
sommes heurtés en examinant de plus prés le texte d’Ex. XIX,
on les retrouve & peu prés les mémes dans les récits qui lui
font suite. Et la solution, la seule satisfaisante, qui s’impose &
la critique, reste, elle aussi, la méme : c’est que les redites, les
divergences, les incohérences dénotent une pluralité de récits
plus ou moins paralléles, qu’un rédacteur, en les coordonnant
de son mieux, a fait entrer dans le tissu de sa narration. Au
risque de lasser la patience de nos lecteurs, nous suivrons en-
core Moise depuis le jour ol le décalogue fut promulgué jusqu’a
celui oli, pour la derniére fois, il descendit du Sinai. (Chap.
XX-XXXIV.) Seulement, au lieu de nous livrer a cette analyse
minutieuse que nous avons fait subir verset aprés verset au
récit du chap. XIX, il nous suffira de relever chemin faisant les
principales traces de la diversité des sources premiéres.

Moise, aprés avoir rassuré le peuple, que la voix tonnante de
son Dieu avait rempli d’'une mortelle frayeur, s’approcha de
U'obscurité, c’est-d-dire de 'impénétrable nuée, ow Diew était



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 429

(XX, 18-21). D’aprés la contexture actuelle du récit, ¢’était la
seconde fois (comp. XIX, 20), et méme la troisiéme (comp.
XIX, 24), que Moise, ce jour-la, faisait I'ascension du mont
Sinai. A supposer méme qu’il ne fat pas monté chaque fois
jusqu’au sommet, et que par la montagne de Dieu il faille en-
tendre, selon l'opinion commune, le Sinai des moines (Dj.
Mousa), et non, comme on I'admet volontiers depuis Lepsius,
le Serbal, on conviendra que c’est beaucoup, surtout pour un
vieillard 1.

La, sur la montagne, I’Eternel communique & Moise une
série de debdrim et de mishpdtim (comp. XXIV, 3), savoir des
régles concernant le culte, la vie civile, la conduite morale
(XX, 22-XXIII, 19), ainsi que des promesses relatives a la
conquéte de Canaan et des directions sur la maniére de se
comporter & I’égard des Cananéens et de leurs dieux. (XXIII,
20-33.) Toutes ces paroles et ces ordonnances, Moise vint les
rapporter au peuple, qui se déclara prét a s’y conformer.
(XX1IV, 3.)

Le lendemain, l'alliance traitée sur la base de toutes ces pa-
roles fut solennisée par des sacrifices accompagnés d’'un actle
symbolique qui était destiné & figurer, & la fois, la purification
du peuple et 'intimité de la communion qui devait exister dé-
sormais entre les parties contractantes. (Vers. 4-8.) A cette
occasion, Moise prit le livre ou, la veille, il avait consigné
toutes les paroles de I'Eternel, et en donna lecture au peuple,
qui se déclara prét a s’y conformer. (Vers. 7; conf. vers. 3.)

Puis, — selon I'invitation qu’il en avait recue (XXIV,1 sq.) 2,
— Moise monta vers I’Eternel avec Aaron, Nadab et Abihou

* L’ascension du Serbdl est plus pénible et plus longue que celle du
Dj. Mousa. D'apres le Manuel du voyageur dans la basse Egypte et la
presqu’ile du Sinai, de Bideker (avec la collaboration de MM. Ebers.
Lepsius, etc.), il faut cing heures pour faire l'ascension du premier
(pag. 521), trois heures pour celle du second. (Pag. 533.) Mais la descente
du Dj. Mousa est tres fatigante, au dire d'Ebers. (Durch Gosen zum Sinai.)

* Remarquer la place peu naturelle qu'occupent ces deux versets, ainsi
que la construction de la premiere phrase. Le texte ne porte pas, comme
on traduit habituellement : Et Dieu dit ¢ Moise, mais : Or & Moise il avait
dit. Quand le lui avait-il dit? et ot ?

THEOL. ET PHIL. 1882. 29



430 H. VUILLEUMIER

et soixante-dix anciens d’Israél, qui tous ensemble eurent le
privilége sans pareil de voir Dieu sans en mourir. Aprés quoi
(vers. 11 b), ils mangérent et burent !,

D’aprés ce qui précéde il pourrait sembler que, seule, 1'élite
d’Israél dont il vient d’étre parlé ait participé & ce festin, et
cela sur la montagne méme; ce qui supposerait que Moise et
ses compagnons avalent eu la précaution d’emporter avec eux
ce qui était nécessaire pour célébrer ce repas sacré. Cest bien
ainsi qu’on présente habituellement la chose, et il est certain
qu’a premiére vue le texte n’admet gueére d’autre sens. Mais,
sans parler de la singularité du fait, comment accorder cela
avec la suite durécit? Le vers. 12 et suivant nous apprennent,
en effet, que Moise, répondant & un appel de Dieu, monta sur
la montagne avec Josué son serviteur, pour recevoir les tables
de pierre ainsi que la thorah et la micwah que I'Eternel avait
écrites pour linstruction du peuple. Or §'il était déja sur la
montagne, avec Aaron et les autres, qu’avait-il encore besoin
d’y monter ?

Rien de plus simple, répliquera-t-on peut-étre ; auteur veut
dire que I’Eternel invita Moise & monter plus haut ; et quant &
Josué qui 'accompagne, il était sans doute (?) 'un des soixante-
dix anciens.

A cet arrangement il n'y a que deux difficultés. La premiere,
c’est que Moise seul, selon vers. 2, devait s’approcher de I'E-
ternel ; les autres (il n’y a pas d’exception en faveur de Josué)
devaient rester prosternés de loin. La seconde, ¢’est que Moise,
au moment de monter avec Josué, dit aux anciens : « Restez
ict jusqu’a ce que nous revenions aupres de vous. Voici, Aaron

t 1l s’agit 1, sans aucun doute, d'un festin du genre de ceux qui sui-
vaient un zébach shelamim, sacrifice dit de prospérité, ou plutdt de paix
et de communion. (Comp. vers. 5.) Rien de plus invraisemblable que l'ex-
plication adoptée par M. Reuss, d'apres laquelle ces mots : ¢ls mangérent et
burent signifieraient tout bonnement que, loin de mourir, pour avoir yu
Dieu, « ils restérent en bonne santé, mangeant et buvant (plus tard)
comme 3 l'ordinaire (!). » Rapprochez plutdt de XXIV,5 et 115 lev. 6
du chap. XXXII, ou il est dit que le peuple s'assit pour manger et boire
apres avoir offert des holocaustes et des shelamin.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 431

et Khour sont avec vous ; quiconque a une cause a plaider, qu’il
s’adresse a eux. » (Vers. 14.)

Les anciens & qui Moise donne de pareilles instructions, évi-
demment ce ne sont pas les soixante-dix qui 'avaient accom-
pagné sur la montagne avec Aaron et ses deux fils, mais les
représentants du peuple en général. Moise prévoit que son sé-
jour sur la montagne se prolongera un certain temps, et que
le peuple sera privé de ses directions. Dans cette prévision, il
ordonne aux anciens : 1° de rester ici, non pas sur la mon-
tagne, mais au pied du Sinai; en d’autres termes, il leur enjoint
de ne pas transporter le camp ailleurs avant son retour ; 2° de
reconnaitre Aaron et Khour comme ses substituts, ayant qua-
lité pour prononcer en dernier ressort dans toutes les causes
dépassant la compétence des juges ordinaires. (Comp. XVIII,
25 5q.)

Moise, aprés avoir vu Dieu (vers. 10 et 11 a), était donc re-
descendu du Sinai avec Aaron, Nadab, Abihou et les soixante-
dix anciens; le festin (vers. 11 b), selon toute apparence, fut
solennisé au pied de la montagne, ol avaient été offerts les
sacrifices ; et par conséquent, quand il est dit au vers. 13 que
Moise, accompagné de son serviteur Josué, monta sur la mon-
tagne de Dieu, cela ne signifie pas, comme pourrait le faire
croire la rédaction actuelle, que Moise monta « encore plus
haut »; c’est bien d’une nouvelle ascension qu’il s’agit.

Moise monta donc sur la montagne. (Vers. 15.) Tandis qu'’il
montait (notez qu’il n’est plus question de Josué, qui ne repa-
rait qu’au chap. XXXII, vers. 17 et XXXIII, 11) la nuée couvrit
le Sinai, et la Gloire de I'Eternel, dont I'aspect était, aux yeux
des enfants d’Israél, comme un feu dévorant (cp. XIX, 18;
XX, 18), reposa sur le sommet de la montagne. Au bout de six
jours d’attente et de recueillement, Moise, sur un nouvel appel
de Dieu, entra auw sein de la nuée et, ajoute le vers. 18, il
monta sur la immentagne.

Ici encore, on ne peut s’empécher de se demander : Qu’avait-
il besoin de monter une fois de plus, puisque selon vers. 13 et
15 1l était déja sur la montagne depuis six jours, et qu’il vient
d’étre dit qu’il entra dans la nuée ou 'Eternel était présent ?



432 H. VUILLEUMIER

Dira-t-on que il monta veut dire encore ici : il monta plus
haut? Mais une fois admis en la glorieuse présence de Dieu,
sur le sommet de la montagne, il n’était apparemment pas
nécessaire, ni méme possible, que Moise montit encore plus
haut. Dans I'état actuel du texte, ces quelques mots du vers. 18
peuvent s’expliquer comme une sorte de récapitulation. Mais
on accordera qu’'un récit constitué comme l'est celui des
vers.12-18, un récit chargé de pareilles répétitions, ne provient
pas d’un auteur original et primitif. On y discerne les traces
de deux, probablement méme de trois versions distinctes!.

Pendant les quarante jours et quarante nuits que dura ce
nouveau séjour de Moise sur la montagne (XXiV, 18 b,) I'E-
ternel lui donne les ordres relatifs & la construction et a ’a-
meublement du tabernacle et a l'institution du sacerdoce.
(Chap. XXV & XXXI, 17.) Ces sept chapitres forment, pour le
fond comme pour le langage, une seule masse homogeéne. Il
n’en est plus de méme des chapitres suivants.

21. Avec XXXI, 18, le narrateur reprend le fil de son récit :

Avant de congédier Moise, I’Eternel lui remet les deux tables
du témoignage (cp. XXV, 16; XXXIV, 29), tables de pierre
(cp. XXIV, 12), écrites du doigt de Dieu (cp. XXXII, 16). Ce-
pendant le peuple, désespérant de voir revenir Moise, s’est
adonné au culte du veau d’or, et Aaron s’est rendu son com-
plice. Moise, saisi de douleur et d’indignation, brise les tables
de la loi, détruit le veau d’or et, par le ministére des lévites,
exerce contre les rebelles un jugement impitoyable. (XXXII,
1-29.) Le lendemain de cet acte réparateur, le méme Moise,
par son héroique intercession, finit par fléchir la colére de
I’Eternel. (XXXII, 30- XXXIII, 23.) Le jour suivant, Dieu se
révele a lui, sur le sommet du Sinai, dans toute la grandeur de
ses compassions et condescend a faire un (nouveau) pacte avec
lui et avec Israél. (XXXIV, 1-27.) Aprés un second séjour de
quarante jours et de quarante nuits aupres de I'Eternel (vers.
28; cp. XXIV, 18), Moise redescend, le visage tout rayonnant,
et ayant dans sa main les (nouvelles) tables de la loi. (Vers. 29
jusqu’a la fin.)

* Voy. Knobel-Dillmann, Exodus und Leviticus, Leipzig, 1880, pag. 259 sq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 433

Tel est, dans sa teneur générale, le récit des chap. XXXII a
XXXIV. Mais il en est de ce récit comme de ceux des chap.
XIX et XXIV. Autant les morceaux intermédiaires, en parti-
culier les chap. XXV a4 XXXI (de méme que les derniers chap.
de YExode, XXXV & XL, qui racontent ’exécution des ordres
relatifs 4 la construction du tabernacle et 4 la confection des
vétements sacerdotaux), se distinguent par leur homogénéité,
autant le contenu des trois chapitres que nous venons de ré-
sumer laisse & désirer sous ce rapport. La narration, dans sa
composition actuelle, présente des incohérences, des obscu-
rités, des répétitions, des discordances méme, qu’aucune har-
monistique n’est encore parvenue a faire disparaitre. En voici
quelques exemples.

D’apreés XXXII, 17 sqq., quand Moise et Josué, redescendant
de la montagne, entendent les clameurs qui s’élévent du camp,
ils en ignorent encore la vraie cause. Les paroles qu’ils échan-
gent & ce propos sont celles d’hommes qui ne se doutent pas
de ce qui s’est!passé en leur absence. « Ce sont des cris de
guerre! » dit Josué. « Non, répond Moise, ce que j’entends,
c’est un bruit de chants! » Quand la triste vérité s’est dévoilée
a ses yeux, alors, surpris, indigné, il jette les tables et réduit
I'idole en poudre. Et pourtant, selon vers. 7-14, il devait savoir
a quoi s’en tenir, — I’Eternel ayant eu soin de I'instruire de ce
qui était arrivé. Il le savait méme si bien que, avant de des-
cendre de la montagne, 1l avait imploré la clémence de I'E-
ternel en faveur de son peuple coupable.

« L’Eternel, est-il dit au vers. 14, se repentit du mal qu’il
avait déclaré (vers. 9 sqq.) vouloir faire & son peuple. » Com-
ment, aprés cela, et malgré la sanglante réparation opérée par
I'épée des 1évites (vers. 25-29), I'Eternel en vient-il & parler,
au vers 34, du jour de sa vengeance ou il punira le peuple de
son péché ? Et que signifie le vers. 35 qui dit que « 'Eternel
frappa le peuple pour avoir fait le veau qu’avait fait Aaron? »
A tout le moins, il y a 13, au v. 14, une trés forte prolepse.

Au vers. 21, Moise demande compte & Aaron du grand péché
qu’il a laissé commettre au peuple, ou plus littéralement, qu'’il
avait « fait venir sur lui. » Les excuses alléguées par Aaron



434 H. VUILLEUMIER

sont aussi pitoyables que possible. « Tu sais que ce peuple est
enclin au mal »... « Ils m’ont donné de l'or, je I’ai mis au teu,
et il en est sorti ce veau! » Et c’est tout : 'interrogatoire en
reste la. Bien que Moise ne dat pas étre plus satisfait que nous
ne le sommes, nous, des réponses de son frére, nous n’appre-
nons rien des suites de cette enquéte en ce qui concerne
Aaron, qui avait pourtant fabriqué I'image. La colére de Moise
retombe, semble-t-il, tout entiére sur le veau d’or et sur le
peuple; et c’est aussi pour le peuple seulement que, dans la
suite, nous voyons Moise intercéder. Sur le comple d’Aaron,
pas un mot de plus. A priori déja, on peut affirmer qu’il y a
icl, entre les vers. 24 et 25, une lacune dans le récit actuel. Et
ce qui prouve qu’il en est bien ainsi, c’est que dans la portion
du Deutéronome ot divers épisodes de 1'époque mosaique sont
rappelés a4 l'appui de la thése que, dés l'origine, Israél a été
un peuple porté & la rébellion — et, qui plus est, rappelés d’a-
prés 'une des sources mémes de notre récit — nous lisons ce
qui suit : « Contre Aaron également, I'Eternel était trés irrité,
au point de vouloir le faire mourir, et j’intercédai aussi pour
Aaron en ce temps-1a. » (Deut. IX, 20.)

Auvers. 25, il est parlé du péché commis par le peuple
dans des termes qui semblent faire allusion & une révolte d’'une
autre nature que celle dont il est question dans ce qui précéde.
« Moise, est-il dit, vit que le peuple était parotia®, sans frein,
indiscipliné, Aaron lui ayant laché la bride de maniére a I'ex-
poser & la moquerie de ses adversaires » ou : « de maniére &
en faire leur jouet. » On ne voit pas bien pourquoi ni de quel
droit les ennemis d'Israél, des idolatres, se seraient moqués
de lui & cause de son iconoldtrie. De plus, ce cri de Moise :
« A moi quiconque est pour Yahweh! » (vers. 26) ne sup-
pose-t-il pas que le peuple s’était rendu coupable d’'une tenta-
tive de se soustraire a la royauté de Yahwéh, de s’émanciper
du régime introduit au nom de Yahweh par Moise, plutot que
d’une infidélité telle que I'érection d’'un embléme visible de la
divinité? Car enfin, en demandant & Aaron de leur faire « un
dieu qui marche devant eux, » les Israélites songeaient si peu
a rejeter Yahweh, a4 s’émanciper de son « frein, » qu’ils ve-



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 435

naient, A 'invitation d’Aaron, de célébrer, prés de 'autel éleveé
devant le veau d’or, une féte en Uhonneur de Yahweh! (Vers.
5 sqq.) Leur demande avait eu pour motif qu’ « ils ne savaient
ce (u’était devenu ce Moise, cet homme qui les avait fait sortir
d’Egypte.» (Vers. 1; cp. 23.) Il ne s’agissait donc pas, pour eux,
de substituer un autre dieu 2 Yahweh, mais de remplacer
Moise qu'’ils croyaient disparu. Il leur fallait, pour les conduire,
un représentant visible de la divinité. Moise, ce conducteur en-
voyé de Dieu, faisant défaut, le jeune taureau, ce simulacre de
Yahweh, devait désormais « marcher devant eux ». En d’au-
tres termes, et pour nous résumer sur ce point, le culte du
veau d’or constituait un péché contre le second commande-
ment, tandis que les expressions employées dans les vers. 25
sqq. semblent viser plutdt un péché contre le premier com-
mandement.

Passons au chapitre XXXIII.

Au commencement de ce chapitre, Moise recoit de Dieu
I'ordre de quitter le Sinai pour monter vers la terre promise.
(Voy. déja XXXII, 34.) Cet ordre de départ est ici on ne peut
plus déplacé : il vient plus de six mois trop tdt. Le camp ne
fut levé, sur l'ordre de I’Eternel, que le vingtiéme jour du
second mois de la seconde année (Nomb. X, 11-13), cinquante
jours aprés l’érection du tabernacle. (Ex. XL, 17.) Et nous
n’en sommes gueére, ici, qu'au cinquieme mois de la premiére
année!. Preuve que les documents mis & contribution dans les
différéntes parties du récit ne s’accordaient pas au point de
vue chronologique.

Une péricope tout particuliérement génante est celle des
versets 7 4 11, ou le narrateur vient & parler tout & coup de
I'ohel mo'éd, tente d’assignation ou du rendez-vous.

Moise, est-il dit, prenait la tente et la dressait & quelque
distance du camp 2. Quiconque cherchait I'Eternel s’en allait &

* Rapprochez XIX, 1 de X1X, 16; XXIV, 4, 16, 18; XXXT, 18; XXXII, 30.
* C’est & bon escient que nous employons ces imparfaits : prenait, dres-
sait. La traduction ordinaire, maintenue par M. Segond : Moise prit la
tente et la dressa, etc., est en tout cas inexacte. Le simple imparfait yiq-
qach, précédé de son sujet, ne peut avoir que la valeur d’un futur : Moise



436 H. VUILLEUMIER

la tente d’assignation, hors du camp. Lorsque Moise sortait (du
camp) pour se rendre a la tente, tout le peuple se levait ; cha-
cun, depuis Uentrée de sa tente, le suivait des yeux jusqu’a ce
qu’il fut arrivé au tabernacle. Et quand Moise était entré, la
colonne de nuée descendait et s’arrétait & I'entrée de la tente,
de maniére & étre vue de tout le peuple. Pendant qu’elle (la
colonne de nuée, dans laquelle Yahweh était présent, comp.
vers. 11 et Nomb. XII, 5) parlait & Moise, tous se prosternaient
de loin, chacun 4 I’entrée de sa tente. L’Eternel parlait ainsi a
Moise face & face, comme un homme parle & un autre. Puis
Moise regagnait le camp, tandis que Josué, son jeune desser-
vant, demeurait dans le tabernacle en qualité de gardien.

Cette péricope, disions-nous, est singuliérement génante.
Elle 'est d’abord par la place qu’elle occupe dans le récit.
Rien de plus inattendu, dans ce contexte, qu’une pareille di-
gression. Pour expliquer la présence de ce morceau, il ne suffit
pas de dire que « le transfert de la tente hors du camp » est
en rapport direct avec la révolte du peuple ; car ceci n’explique
pas pourquol le narrateur a intercalé ces versets précisément
en cet endroit-ci, ol1 ils sont déplacés & un double point de vue:
10 parce que la Tente! n’existait pas encore a ce moment-la ;
voy. chap. XXXV sqq. et particulierement XL, 17; 2 parce
que cette disgression coupe le fil du récit ; en effet, pour com-

prendra la tente et la dressera (ainsi la version de Lausanne et M. Reuss),
ou celle de notre imparfait, indiquant ce que Moise avait coutume de faire
toutes les fois que le peuple s'arrétait quelque part pour y camper. (Dill-
mann.) Mais le futur, en cet endroit, est inadmissible; 1'incohérence, qui
n'est déja que trop réelle, serait par trop flagrante. Il faudrait, en ce cas,
admettre de deux choses 1'une : ou une omission dans le texte avant le
vers. 7 (comme le veut en effet M. Reuss), ou bien une grande négligence,
pour ne pas dire inintelligence, de la part du rédacteur. D'ailleurs, s'il
s’agissait d'un ordre de Dien, il y aurait sans aucun doute la forme allo-
cutive : [’Eternel dit & Moise] : « Prends la tente et dresse-la hors du
camp, etc. »

* 11 est presque superflu de remarquer que ¢’est bien du tabernacle qu’il
g’agit, et non de la tente de Moise, comme plusieurs 1'ont imaginé. Cet
expédient ne soutient pas un instant I'examen, quoi qu’en ait dit en der-
nier lien M. Kohler dans son Lehrbuch der bibl. Geschichte, 1, pag. 280.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 437

prendre la réplique de Moise (vers. 12 sqq.), il faut remonter
par dela les vers. 7-11 aux premiers versels du chapitre.

Assurément le rédacteur doit avoir eu ses raisons pour in-
sérer ce fragment apres les vers. 1-6 plutdt qu’ailleurs. Mais
ces raisons, il a laissé au lecteur le soin de les deviner. On a
supposé que dans celle de ses sources qu’il a suivie dans cette
partie de son récit, ’établissement du tabernacle était en rela-
tion plus ou moins directe avec le sacrifice que les Israélites
firent de leur parure, selon vers. 4-6. Cela est possible, et
méme fort probable. (Comp. le récit paralléele XXXV, 22 sqq.)
Mais encore faut-il chercher & se rendre compte de la liaison
secrete qui existait, dans la pensée du rédacteur, entre les
vers. 7-11 et 1-6 du récit actuel. Peut-étre le point d’attache
doit-1l se chercher au vers. 1¢r, dans cet ordre de Dieu : « Va,
pars d'ici, tol et le peuple que tu as fait sortir du pays d’E-
gypte. » Le tabernacle, ce sanctuaire portatif ol I’Eternel par-
lait & Moise du sein de la nuée, aurait été destiné a tenir lieu,
auprés du peuple, du sanctuaire qu’il devait quitter, de cette
« montagne de Dieu » au sommet de laquelle ’Eternel, présent
dans la nuée, s’était jusqu’alors manifesté 4 Moise. — Ou bien le
fragment en question est-il censé se relier & ces paroles des
vers. 2, 3 et 5 : « J’enverrai devant toi un ange,... mais je ne
monterai point au miliew de toi ;... si je montais un seul instant
aw miliew de toi, je te consumerais? » Et notre auteur vou-
lait-il donner 4 entendre que, si Moise dressait la tente d’as-
signation hors du camp, c’est que I'Eternel avait déclaré ne
vouloir pas marcher et habiter au miliew de ce peuple de col
roide ? — Quelle que soit celle de ces conjectures & laquelle on
donne la préférence, toujours est-il que le nexe a quelque chose
d’artificiel qui décele la main d’un compilateur.

Ce qui rend notre péricope encore plus embarrassante, c’est
le désaccord entre son contenu et ce que d’autres textes du
Pentateuque nous apprennent du tabernacle. Ce désaccord
porte essentiellement sur trois points : 1° Vers. 7 et 8 : la tente
était dressée par Moise hors du camp (comp. Nomb. X, 33 :
I'arche de l'alliance devancant les Israélites dans leur marche);
selon Ex. XXV, 8; Nomb. II, 1, 17, au contraire, le tabernacle



438 H. VUILLEUMIER

occupait le centre du camp, et, d’aprés Nomb. X, 17, 21, les
lévites qui portaient les différentes parties du sanctuaire mar-
chaient au milieu des autres tribus. — 2° Vers. 9 et 10 : 'Eternel
parlait & Moise du sein de la colonne de nuée qui s’arrétait «
Uentrée de la tente, dla vue de tout le peuple (comp. Nomb. XII,
4 sqq. ; Deut. XXXI, 15); d’aprés Ex. XXV, 22; Nomb. VII, 89,
I’Eternel communiquait ses ordres & Moise depuis le lieu tres
saint, ou il apparaissait dans la nuée (Lév. XVI, 2), tronant au-
dessus des deux kerolibs qui étaient placés sur le couvercle de
Parche du témoignage. — 3° Vers.11: Josué, fils de Noun, restait
& demeure dans le sanctuaire, comme son gardien, il « ne bou-
geait pas du milieu de la tente; » tandis que d’aprés d’auires
passages du Pentateuque c’étaient les Lévites qui faisaient le
service aupres du tabernacle (Nomb. IIL, 5 sqq.), que les Aaro-
nides seuls avaient la garde du sanctuaire (ibid., vers. 38), et
que seuls ils jouissaient, & coté de Moise, du privilege d’appro-
cher de la tente et d'y entrer. (Ex. XXVIII, 35, 43; Nomb.
XVIII, 2-7.) Or Josué n’était pas méme lévite !

Nous ne pouvons nous dispenser, avant de quitter ce sujet,
de fixer encore notre attention sur une partie da chapitre
XXXIVe,

Moise est remonté au sommet du Sinai, avec les nouvelles
tables de pierre que I'Eternel lui avait ordonné de tailler.
(Vers. 1-4.) L’Eternel descend vers lui dans la nuée et, aprés
que Moise a invoqué son nom 1, il passe devant lui en procla-
mant toutes les richesses de miséricorde et de fidélité impli-
quées dans son nom de Yahwéh. (Vers. 5-7; comp. XXXIII,
19.) Moise, prosterné a terre, implore la griace de I’Eternel et
le supplie de marcher lui-méme aw miliew de son peuple. (Vers.
8et9.)

n lisant ces derniers versets, on ne peut s’empécher de se
demander : Pourquoi cette priére, quand , la veille déja
(XXXIII, 12-17), P’Eternel a répondu aussi favorablement qu’il

¢ Contrairement & nos versions, il faut traduire le vers. 5 comme suit:
L’Eternel descendit dans la nuée et il (Moise) se plaga la pres de lui (voy.
vers. 2 et XXXIII, 22) et prononga ou invoqua le nom de I'Eternel. Et
I'Eternel passa devant lui, ete.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 439

est possible & une priére absolument identique ? Il y a 1& mani-
festement double emploi. Ce qui surprend encore plus, c'est
que la réponse de I'Eternel (vers. 10 sqq.) ne cadre guére avec
la demande. Au lieu de la réponse attendue : « Je ferai ce que
tu demandes, je marcherai moi-méme avec vous » (comp.
XXXIII, 14,17), que lisons-nous ? Voici, je fais un pacte, lequel
sera sanctionné par des prodiges sans pareils, de maniére a
distinguer Israél de toutes les autres nations. (Comp. XXXIII,
16.) Suit une série d’articles de loi (vers. 11-26), qui sont pour
la plupart une reproduction plus ou moins littérale de ceux du
Livre de l'alliance (XX, 22-XXIII, 33), pour autant qu’ils ont
trait au culte. Puis (vers. 27), I'Eternel dit & Moise : « Ecris ces
paroles, car c’est conformément & ces paroles que je fais (ou
plutdt que jai fait) un pacte avec toi et avec Israél. »

Ne dirait-on pas que c’est la premiére fois que I’Eternel dai-
gne faire un pacte avec Israél? qu’il n’a pas existé, jusqu’a ce
jour, d’alliance entre lui et ce peuple ? On répondra sans doute
qu’il ne s’agit ici que de la confirmation solennelle de I'alliance
précédemment conclue, selon chap. XIX-XXIV. Oui, dirons-
nous, c’est bien ainsi, d’aprés 'ordre actuel de la narration,
qu’il faut entendre la chose. Mais pourquoi donc l'auteur ne le
dit-il pas clairement ? Pourquoi, au vers. 10, ces mots toutnus:
Voici, je fais un pacte? et au vers. 27 : C’est conformément &
ces paroles que j'ai fait un pacte avec tol et avec Israél?
Pourquoi ne pas dire ou faire dire 4 ’Eternel : Voici, je veux
renouer l'alliance que le peuple a rompue ?

Ce n’est pas tout : comme pour mettre le comble & I'équi-
voque, le narrateur continue au vers. 28 en disant : « Et ¢l fut
la avec I'Eternel quarante jours et quarante nuits sans rien
manger ni boire, et il écrivit sur les tables les paroles de l'al-
liance, les dix paroles. » Que faut-il entendre par ces paroles
de I'alliance ? Et qui est-ce qui les écrivit ?

Au premier abord il serable que ces « paroles de ’alliance »
qu’il écrivit sur les tables ne soient autre chose que « ces pa-
roles-ci » que, tout & I'heure, 'Eternel ordonnait a Moise de
mettre par écrit, savoir les paroles sur la base desquelles il fai-
sait un pacte avec lui et avec Israél. (Vers. 27.) Beaucoup d’in-



440 H. VUILLEUMIER

terprétes, parmi eux M. Reuss, I'ont entendu ainsi. Et comme
il est dita la fin du vers. 28 que les paroles de I'alliance étaient
au nombre de dix, on a imaginé de parler d’un second décalogue,
différent de celui d’Ex. XX, et 'on s’est évertué en conseé-
quence 4 ramener a dix les ordonnances contenues dans les
vers. 11-26 de notre chapitre.

Nous n’hésitons pas a dire que c’est 12 un malentendu. L’au-
teur de notre récit, il faut le reconnaitre, a tout fait pour le pro-
voquer. En particulier, le terme de paroles de Ualliance, em-
ployé au vers. 28, y préte largement. Mais si I’on tient compte
des vers. 1-4 d’'une part, et de l'autre du vers. 29, il est hors
de doute i° que par les « paroles de l'ailiance, les dix pa-
roles » du vers. 28, il faut entendre le décalogue bien connu
qui était déja écrit sur les premieéres tables (XXIV, 12; XXXI,
18; comp. Deut. IV, 13; IX, 10); — 2° que celui qui les écrivit
sur les nouvelles tables ce ne fut pas Moise, mais I'Eternel.
(Comp. Deut. X, 4.) En revanche, « ces paroles-ci » que Moise
regoit 'ordre d’écrire, et sur la base desquelles I’Eternel déclare
vouloir faire, ou plutdt avoir fait un pacte avec lui et avec Israél
(vers. 27), ce sont les micwoth des vers.11-26. Il s’agit donc 1a
d’un « livre de ’alliance » tout & fait analogue & celui de XXIV,
7 (comp. vers. 4.) Tout porte & croire que, s'ily a eu deux
exemplaires différents et successifs des tables, il n’y a eu, en
fait, qu'un seul livre de Ualliance. Mais il existait sur ’origine
(et le contenu) de ce document deux versions paralléles. Le ré-
dacteur a suivi l'une de ces versions au chap. XXIV, tandis
qu’il a utilisé I'autre dans XXXIV, 10-27, comme s’il s’agissait
de deux documents différents, dont le second aurait été destiné
a prendre la place de 'autre, & peu prés comme les secondes
tables devaient remplacer les premiéres.

Que faut-il conclure de tout cela, sinon que dans les chap.
XXXII-XXXIV, non moins que dans les chap. XIX et XXIV, le
texte actuel résulte de la combinaison de matériaux tirés de
sources diverses ?

En présence de cet ensemble de témoignages fournis par
les récits mémes du Pentateuque et, ce qu’il y a plus de signi-
ficatif, par des récits se rapportant au fait le plus capital de



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 441

I’histoire mosaique, il faut en prendre son parti : la thése tra-
ditionnelle de I'unité d’auteur ne peut se soutenir. On est amené
a2 la méme conclusion par l'étude des parties législatives du
Pentateuque. C’est ce qu’il nous reste a établir dans un pro-
chain article.

(A suivre.) H. VUILLEUMIER.




	La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

