
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRITIQUE BU PENTATEUQUE

DANS SA PHASE ACTUELLE

PREMIÈBE PARTIE

III
(Suite1.)

17. La divergence quant à l'emploi des noms de Dieu dans

Gen. I-Ex. VI nous a mis sur la trace d'une divergence plus
générale qui achève de battre en brèche l'idée traditionnelle
de l'unité d'auteur. En effet, le désaccord patent que nous

avons dû constater entre Ex. VI, 3, où Dieu dit à Moïse que

par son nom de Yahweh il ne s'est pas fait connaître aux
patriarches, et des passages de la Genèse tels que XV, 7, où ce

même Dieu dit à Abraham : « Je suis Yahweh qui t'ai fait sortir
d'Our-Kasdim, » etc. ; ce désaccord nous fait toucher du doigt,
en un point spécial et particulièrement saillant, un fait qui se

reproduit en grand d'un bout à l'autre du Pentateuque.
Si vous prenez la peine de comparer entre eux les morceaux

élohistes et les morceaux jéhovistes, vous ne tardez pas à découvrir

que certains de ces morceaux se rapportent au fond à un
même objet, que le même fait y est relaté sous des formes
différentes. A y regarder de près, ce sont des versions parallèles
qui, par conséquent, font plus ou moins double emploi. Tantôt
elles ne font que redire la même chose en d'autres termes, à un
autre point de vue, avec quelques accessoires en plus ou en
moins. Tantôt, et plus souvent, ces variantes offrent des diver-

* Voir la Revue de janvier, de mai et de juillet.
THÉOL. ET PHIL. 1882. 28



414 h. vuilleumier

gences plus notables, divergences allant parfois jusqu'à de

vraies contradictions. Le même parallélisme plus ou moins
discordant se remarque, çà et là, entre morceaux où Dieu est
appelé Elohîm et, plus rarement, entre morceaux où il est
désigné par le nom de Yahweh. Si vous examinez ensuite les
morceaux mixtes, c'est-à-dire ceux où les deux noms de Dieu sont
employés en apparence pêle-mêle, et que vous les analysiez
avec quelque attention, vous finissez dans la règle par reconnaître

qu'ils sont dûs à la combinaison de deux, peut-être
même de trois récits représentant des versions distinctes et
ayant chacun ses particularités.

Faut-il citer des exemples? On n'a que l'embarras du choix,
et cela dès les premiers feuillets de la Genèse.

La création du premier couple humain est racontée deux fois
et de deux manières sensiblement différentes. D'après l'une de

ces versions (I, 26 sqq.), Elohîm crée en même temps l'homme
et la femme, à la fin du sixième jour, après toutes les autres
créatures; c'est dans ce chef-d'œuvre fait à son image que
l'activité créatrice du divin artiste arrive au repos. D'après
l'autre récit (II, 7 sqq.), l'homme (vir) est créé d'abord, dès

que la terre où il doit habiter a été fertilisée par la première
pluie. Puis, après avoir placé l'homme dans le jardin planté en
Eden, et lui avoir assigné sa tâche, l'Eternel Dieu trouve bon
de lui donner « une aide qui lui corresponde. » Il façonne
d'abord les animaux, tirés de la poussière du sol, et les amène à

l'homme. Et c'est seulement quand l'homme, après les avoir
passés en revue, n'a pas trouvé parmi eux une aide qui lui
corresponde ou qui puisse lui faire pendant (kenegdo), que
l'Eternel Dieu « construit » la compagne qu'il lui faut, en la tirant
de sa propre substance, du plus près de son cœur.

Selon Gen. Ill, c'est pour avoir osé s'arroger une science à

l'égal des Elohîm que l'homme est chassé loin de l'arbre de vie,
condamné à sa condition mortelle, de sorte que, depuis ce jour
fatal, son existence n'est plus qu'une lente agonie. D'autre

part, c'est parce que l'humanité s'est égarée jusqu'à accepter
le connubium des René-Elohîm cpie Dieu ne veut pas que son

rouakh, cet esprit de vie qu'il a daigné communiquer à sa



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 415

créature, soit à tout jamais (le <olâm) rabaissé, avili dans (ou
par) l'homme devenu charnel. Aussi les jours de l'homme, au
lieu de se prolonger indéfiniment, ae seront-ils dorénavant que
de cent vingt ans. (VI, 3.)

D'après Gen. IV, 19 sqq., la race issue d'Adam par Caïn se

bifurque ou plutôt se trifurque à la septième génération :

Lémek a trois fils, dont le premier, Yabal, fut le père de tous
ceux qui habitent sous des tentes et avec les troupeaux, le
second, Youbal, le père de tous ceux qui manient le luth et le

chalumeau, tandis que le troisième, Toubal-Qaïn, forgeait toute
sorte d'instruments d'airain et de fer. Comment concilier cela
avec l'anéantissement de tout le genre humain, à la seule
exception de Noé et de ses fils, Sem, Cham et Japhet, en qui la
race d'Adam par Seth se serait trifurquée à son tour à la
dixième génération? (V, 32; VI, 17, 18.) Un même auteur,
écrivant de première main, pouvait-il, sans se mettre en
contradiction avec lui-même, se faire l'écho d'une tradition d'après
laquelle tous les nomades actuellement existants descendraient

de Yabal, et raconter ensuite l'histoire du déluge
universel telle que nous la lisons deux pages plus loin? L'histoire
du déluge elle-même, nous le verrons tout à l'heure, étant
composée d'éléments empruntés à deux sources différentes, il
en résulte que nous avons affaire dans IV, 19 sqq. à une
tradition tirée d'une troisième source, indépendante des deux
autres. D'après cette tradition-là, le déluge (si elle en parlait) n'avait

pas englouti toute chair, mais seulement une fraction de
l'humanité.

On vient de voir que, dès avant le déluge, la durée maximum

de la vie humaine est fixée par Dieu même à cent vingt
ans. (VI, 3.) Et voilà que Noé, qui avait six cents ans lors du
déluge (VII, 6), n'en prolonge pas moins ses jours de trois cent
cinquante ans après ce cataclysme (IX, 28 sqq.) Sem atteint
encore l'âge de six cents ans (XI, 10, 11.) Abraham même

arrive à cent soixante-quinze ans (XXV, 7.) Jacob, au moment
de se présenter devant Pharaon, en a déjà cent trente, et

cependant il trouve que les jours des années de sa vie ont été

« peu nombreux. » (XLVII, 9.) De tous les patriarches, le pre-



416 H. VUILLEUMIER

mier dont la carrière s'arrête en deçà de la limite fixée, c'est

Joseph, qui meurt à cent dix ans (L, 22-26). En revanche,
Moïse, l'homme de Dieu, remplit exactement la mesure des

cent vingt ans (Deut. XXXI, 2 ; XXXIV, 7), — bien qu'à cette

époque déjà les jours de l'homme mortel, selon le psaume
attribué à Moïse, ne dépassent plus guère soixante-dix ou, au

plus, quatre-vingts ans. (Ps. XC, 10.)
La corruption profonde et générale des hommes du temps

de Noé et la résolution que Dieu prend d'exterminer cette race

perverse sont racontées deux fois de suite. (VI, 5-7 et 11-13.)
Les termes sont un peu différents, mais n'en justifient pas
moins la remarque que fait Richard Simon à propos d'une
répétition toute semblable : ce II y a bien de l'apparence que si un
seul auteur avoit composé cet ouvrage, il se seroit expliqué en

bien moins de paroles1. »

L'histoire même du déluge (chap. VII et Vili) est un
exemple classique d'un récit formé par la combinaison de

deux narrations parallèles, empruntées à des « mémoires
originaux » distincts, l'une élohiste, l'autre jehoviste. C'est un
des cas où il est le plus aisé de faire le départ des éléments

provenant de l'une et de l'autre source. Dire, comme le fait
M. François Lenormant2, que le rédacteur « n'a rien
retranché ni de l'une ni de l'autre, » que les deux narrations,
une fois dégagées, forment ce chacune un tout continu et sans
lacunes, malgré la façon dont leurs versets sont enchevêtrés,

» c'est s'avancer un peu trop. Cela est vrai tout au plus
du récit élohiste. La version jehoviste présente évidemment
quelques lacunes, mais ce qui nous en reste est plus que
suffisant pour nous permettre de la reconstituer dans ses traits
essentiels et distinctifs. Les différences entre les deux formes
de la tradition, abstraction faite de la diversité de style et de

vocabulaire et de la différence dans l'emploi des noms de Dieu,
portent principalement sur trois points :

1° La provenance des eaux du déluge : ici, ce sont les sour-

1 Hist- crit., liv. 1er, chap. V, pag. 33 de l'édition déjà citée.
* Les origines de l'histoire, I. De la création de l'homme au déluge, 1880,

pag. 404 de la première édition.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 417

ces du grand océan souterrain qui jaillissent avec violence et
les fenêtres du ciel qui s'ouvrent pour livrer passage aux « eaux
d'en haut » (VII, 11 ; VIII, 2 a) ; là c'est une pluie (guèshem)
qui tombe sur la terre quarante jours et quarante nuits. (VII,
12, comp.-4; VIII, 2 b.)

2° La nature et le nombre proportionnel des bêtes recueillies

dans l'arche : d'après l'élohiste, une paire de chaque espèce
animale sans distinction (VI, 19 sq. ; VII, 15 sq.) ; d'après le

jehoviste, sept couples" de tous les animaux purs et une paire
seulement de ceux qui ne sont pas purs. (VII, 2 sq., 8 sq.;
comp. VIII, 20.)

3° La durée du déluge : selon la chronologie de l'un, la
catastrophe a duré une année (lunaire de trois cent cinquante-
quatre jours) et onze jours, soit en somme une année solaire
de trois cent soixante-cinq jours (comp. VII, 11 avec VIII, 13,

14); d'après l'autre, tout se passe en bien moins de temps : sept
jours (VII, 4, 10) -+- quarante jours (VII, 4, 12, 17 opp. à 24)

+ trois fois sept (VIII, 6-12) -f- X, probablement, d'après le

récit primitif, encore une fois sept jours (VIII, 12; comp. 13 b

et 20) ; soit en tout environ soixante-quinze jours L
Notons enfin la divergence fondamentale entre Gen. X et

Gen. XI, 1-9, quant à la manière d'envisager la dispersion des

peuples à la surface du globe. Dans le chap. XI, elle apparaît
comme un châtiment infligé à l'orgueil titanique des hommes
réunis dans la plaine de Shimar, et le grand moyen dont l'Eternel
se serait servi pour opérer cette dissémination, cette décentra-

' Voir entre autres Will. Rivier, La tradition biblique du déluge ; thèse de

la faculté libre de Lausanne, 1875, en particulier pag. 45 sqq. où les deux
récits sont reproduits synoptiquement, et Heuss, L'histoire sainte et la loi,
I, 314 sqq. M. Bickell, un ancien protestant converti au papisme, aujourd'hui

professeur de théologie à lnspruck, et, après lui, M. l'abbé Vigou-
roux ont cru pouvoir se faire des documents cunéiformes une arme pour
défendre l'homogénéité de ce récit de la Genèse et triompher ainsi du
« rationalisme biblique » des critiques protestants; l'un dans Zeitschr.

für Icaihol. Theol. (première année, 1877, pag. 129), l'autre dans La Bible
et les découvertes modernes, vol. 1er, pag. 209 sq. Ils ont été réfutés par
M. Lenormaut, loc. cit., et surtout par M. Buddensieg dans la Zeitschr.

für Urchl. Wissensch. 1880, pag. 347-367.



418 H. VUILLEUMIER

lisation forcée, aurait été la confusion du langage, à laquelle la
ville de Babel devrait son nom. D'après le chap. X, au
contraire, la terre s'est peuplée peu à peu depuis le déluge, à

mesure que les familles des trois fils de Noé, en se multipliant
par la bénédiction de Dieu, ont formé des tribus distinctes,
ayant chacune son idiome national. (X, 5, 20,31, 32 ; comp. IX,
1,7, 19.) Là, la diversité des langues apparaît comme la cause
de la séparation des peuples; ici, elle est présentée comme
une conséquence naturelle de l'accroissement des trois familles
et de leur subdivision successive en peuples se répandant en
divers lieux de la terre. Une troisième conception, différente
des deux autres, s'est conservée peut-être dans la note insérée
au vers. 25 du chap. X. Cette note nous apprend que l'un des

fils de Héber aurait dû son nom de Péleg au fait que « de son

temps la terre fut partagée, » ce qui signifie, semble-t-il,
qu'elle fut répartie à l'amiable entre les diverses familles
humaines1.

On objectera peut-être que les données discordantes renfermées

dans la Genèse, principalement clans les onze premiers
chapitres, ne constituent pas un argument sans réplique contre
la composition du Pentateuque par un auteur unique. Il se

pourrait, dira-t-on, que Moïse ou tel autre écrivain des anciens

temps, se trouvant déjà en présence de traditions diverses sur
les hommes et les choses de la haute antiquité, les eût recueillies

telles quelles, en les juxtaposant ou les combinant de son

mieux, sans se mettre en peine de les ramener à une parfaite
unité. Cela pourrait se concevoir en effet; Hengstenberg lui-
même regarde la chose comme possible2. Mais si le même

phénomène reparaît, non seulement dans l'histoire des patriarches

hébreux (Gen. XII-L), mais dans les premiers chapitres de

l'Exode, où commence l'histoire de Moïse? S'il se trouve, par

'Voy. Dillmann, Genesis, ad h. 1. Il est à remarquer que, d'après le livre
des Jubilés, au commencement de la 33e période jubilaire, après la
naissance de Péleg, les trois fils de Noé se seraient partagé la terre au sort,
sous la présidence d'un ange. Voy. Eönsch, Das Buch der Jubiläen oder
die Kleine Genesis, 1874, page 222.

' Beiträge III, 346.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 419

exemple, que la vocation de Moïse soit racontée deux fois de

suite (chap. III-IV et VI, 2-VII, 7); que, deux fois, Elohîm se

dévoile à Moïse sous le nom de Yahweh (comp. VI, 2, 3 avec

III, 13-15) ; et que Moïse essaie deux fois de se soustraire à la

mission dont Dieu l'honore, en prétextant qu'il n'a pas la

parole facile (IV, 10 sqq. et VI, 12, 30 sq.)1? Bien plus, si

ces redites, ces divergences, ces traits contradictoires se

reproduisent au-delà des premiers chapitres de l'Exode? s'il
est constant qu'on s'y heurte encore depuis que l'alternance des

noms de Dieu a pris fin, jusque dans les derniers chapitres du

Deutéronome actuel? Ne faudra-t-il pas, bon gré mal gré, y
voir la conséquence et la preuve de ce fait qu'une pluralité de

<( mémoires » ou de documents est à la base de notre
Pentateuque dans son ensemble?

Comme notre dessein n'est pas d'écrire un traité complet
sur la matière, mais qu'il s'agit simplement pour nous d'indiquer

les résultats acquis, en donnant un aperçu des preuves
sur lesquelles ils se fondent, on nous dispensera d'enregistrer,
en les rangeant par catégories, tous les cas de répétition ou de

discordance qui se rencontrent çà et là dans les récits relatifs
à la vie des patriarches et à l'époque mosaïque. Le lecteur
désireux de s'en instruire pourra consulter soit les ouvrages
d'isagogique de de Wette, de Bleek, de M. Kuenen, soit la
Rible de M. Reuss. Mieux vaudra, ce me semble, examiner ici
avec quelques détails un texte suivi, un ensemble de chapitres
où la personne de Moïse est particulièrement en vue. Nous
choisirons à cet effet la portion centrale du Pentateuque, l'histoire

de la promulgation de ce qu'on a appelé la charte de

la théocratie israélite et celle de la conclusion de l'alliance sinaï -

tique, Exode XIX-XXXIV.

18. S'il est un chapitre où, dans la double hypothèse de

l'unité d'auteur et de la rédaction par un témoin oculaire, on

' Le second de ces récits parallèles commence en ces termes (VI, 2)
« Elohîm parla a Moïse et lui dit: «Je suis Yahweh, etc., » comme si
c'était la première fois que Dieu lui fît de semblables ouvertures. Le mot
encore que Martin, Ostervald et M. Segond glissent dans leur traduction
après parla, n'est pas dans le texte.



420 H. VUILLEUMIER

soit en droit de s'attendre à un récit clair et net, à une narration

dont on puisse suivre aisément le fil et où toutes les
parties cadrent les unes avec les autres, c'est bien certainement

le chapitre XIXe de ce livre de l'Exode. Le moment est
capital, il a dû marquer comme nul autre dans la vie de Moïse
et des hommes de son temps : il s'agit des préliminaires du
pacte en vertu duquel Israël sera dorénavant la propriété
particulière de l'Eternel.

A en juger par la manière dont les faits sont relatés dans les
manuels ordinaires d'histoire biblique, dans les abrégés ou
commentaires composés en vue de l'instruction de la jeunesse
ou de l'édification des fidèles, cette légitime attente serait
amplement satisfaite. Voici par exemple en quels termes le
vénérable auteur des Etudes élémentaires et progressives de la
Parole de Dieu résume le contenu de ce chapitre; nous
transcrivons textuellement, n'omettant que les explications et
réflexions qui ne vont pas directement à notre but * :

« Le premier jour du mois de Sivan, six semaines juste
après être sortis d'Egypte, les enfants d'Israël transportèrent
leurs tentes de Rephidim au pied de Sinai. Moïse étant monté
sur la montagne selon le commandement du Seigneur, en
rapporta des paroles bien propres à réjouir Israël... Tous les peuples

de la terre, sans doute, appartiennent à l'Eternel, mais il
avait résolu de mettre à part la famille de Jacob pour en faire
un royaume de sacrificateurs et une nation sainte,... à condition

toutefois qu'ils écoutassent la voix de l'Eternel et qu'ils
demeurassent dans son alliance.

s Au premier moment, les enfants d'Israël, pleins d'un beau

zèle, se déclarèrent prêts à accomplir la volonté de Dieu, mais
ils ne tardèrent pas à voir que ce n'est pas une chose aussi
facile qu'ils le pensaient peut-être. Pour leur faire sentir tout
ce que sa loi a de redoutable aux pécheurs non convertis,
l'Eternel en accompagne la publication de circonstances qui
étaient destinées à saisir les imaginations et à pénétrer les

consciences.

1 Ancien Testament, première partie; nouvelle édition, Lausanne,
G. Bridel. 1868; §§ 741-744, page 242.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 421

» D'abord, il fallut que, trois jours d'avance, le peuple se

sanctifiât et lavât ses vêtements... Puis on mit des barrières
au pied de la montagne, et il fut annoncé que si quelqu'un
passait les limites, il serait mis à mort... Le troisième jour
venu, les Israélites durent quitter momentanément leurs
femmes afin de se livrer entièrement à la contemplation de

ce qui allait arriver. Or ce fut une scène magnifique et terrible
tout à la fois.

» Pendant qu'une affreuse tempête, accompagnée de

tonnerres et d'éclairs, grondait sur le sommet du mont, on
entendait de loin en loin le son éclatant d'une trompette. Moïse,
s'étant approché du pied de la montagne, parla à l'Eternel et

l'Eternel lui répondit d'une voix qui pouvait être ouïe de tous.

Après quoi, Moïse monta sur le Sinai. Bientôt il en redescendit

pour recommander encore une fois aux fils d'Israël, dans
l'intérêt de leur propre vie, de ne pas rompre les barrières, et

comme il allait remonter accompagné de son frère Aaron, il
vint du ciel une voix qui proclamait la loi de l'Eternel. »

Cette page, en somme, reproduit aussi bien que possible la
substance du récit biblique. Etant donné le but pratique de

l'auteur, c'est tout ce qu'on peut raisonnablement exiger de

lui. Nul ne songera à lui faire un grief de ce qu'il ne s'est pas
lancé dans l'analyse critique du texte. Il n'en est pas moins
vrai que, pour composer le narré que nous venons de transcrire,

l'auteur des Etudes progressives a dû se livrer préalablement

à tout un travail, non seulement de condensation, mais

d'harmonisation. Sans doute, la grande majorité de ses lecteurs
ne le soupçonnera même pas; mais recourez au texte biblique
lui-même, ou mieux encore, prenez la peine de remonter au
texte original, et vous ne tarderez pas à vous en convaincre. Vous
n'aurez pas besoin d'aller jusqu'au bout du chapitre pour vous

apercevoir que la narration n'y suit pas une marche aussi

simple, aussi unie qu'il pourrait le sembler d'après le résumé

qu'on vient de lire.
Dès les premiers pas on est arrêté par l'indication de l'époque

à laquelle se passèrent les faits racontés. « Le troisième mois

après leur sortie d'Egypte, lisons-nous au vers. 1, ce jour-lci les



422 h. vuillb;umier

Israélites arrivèrent au désert de Sinaï. » De quel jour s'agit-il
donc? Le texte laisse la chose en suspens. On a l'habitude de

trancher la difficulté en disant que ce fut le premier du mois.
Perret-Gentil a même traduit les mots bakhodesh hash-shelishî

par ceux-ci : « à la troisième nouvelle lune. » Mais il est hors
de doute que dans le Pentateuque Khodesh ne signifie jamais
la nouvelle lune, et même en dehors du Pentateuque le mot
n'est jamais pris dans ce sens quand il s'agit d'indications
chronologiques. Khodesh signifie le mois, et en hébreu pas
plus qu'en français un mois n'est un jour. Pour indiquer que
ce fut « le premier du mois » il fallait ajouter, comme partout
ailleurs (Gen. VIII, 5; Ex. XL, 2 ; Nomb. 1,1, etc.), les mots
beékhad la-kiiodesh. D'un autre côté, on ne peut pas lever la
difficulté en donnant à baï-yôm haz-zèh le sens de « vers ce

temps-là. » (Reuss.) Quoi qu'on en dise, ces mots ne signifient
pas autre chose que ce ce jour-là. » Ainsi, pour une raison ou

pour une autre, l'indication exacte du jour a disparu du texte.
Que ce soit le fait d'un rédacteur, ou la faute d'un ancien

copiste, une chose est claire, c'est qu'un auteur original,
écrivant de première main, ne se serait pas exprimé de la sorte.

Ce qui fait penser que le texte a été remanié par un rédacteur,

qui avait sans doute ses raisons pour laisser la date dans

un certain vague, c'est qu'en lisant les deux premiers versets
on discerne nettement' la trace de deux versions parallèles
combinées. Au lieu de dire simplement (cf. XVI, 1) : « Le

jour du troisième mois après leur sortie d'Egypte, les Israélites
partirent de Rephidlm; ils arrivèrent au désert de Sinaï et

campèrent en face de la montagne, » voici ce que dit le texte :

« Le troisième mois après leur sortie du pays d'Egypte, ce

jour-là, les Israélites arrivèrent au désert de Sinaï; ils partirent

de Rephidîm et arrivèrent au désert de Sinai; et ils
campèrent dans le désert, et Israël campa là en face de la

montagne. » Il y a là certainement autre chose que des répétitions
épiques. Dans les LXX, les mots « et ils campèrent dans le
désert » sont omis : preuve que le plus ancien traducteur du

Pentateuque s'était déjà heurté à ces redites1.
1 Au reste, ce qui est dit dans ces deux versets de l'arrivée des Israé-



la critique du pentateuque dans sa phase actuelle 423

Si nous passons au v. 9, voilà une autre redite encore plus
choquante. Moïse, à qui l'Eternel a révélé sur la montagne son
dessein de faire d'Israël un peuple à part, une nation sainte

(v. 3-6), est venu convoquer les anciens pour leur communiquer

ce dessein en même temps que les conditions auxquelles
l'Eternel en soumet la réalisation (v. 7). Le peuple les ayant
unanimement acceptées, Moïse rapporta les paroles du peuple
à l'Eternel (8). Et l'Eternel dit à Moïse : « Voici, je viendrai
vers toi dans une nuée épaisse, etc. » Et Moïse rapporta les

paroles du peuple ci l'Eternel (9). Et l'Eternel dit à Moïse

d'aller préparer le peuple à la rencontre de son Dieu, vu qu'il
se propose de descendre le troisième jour sur la montagne
(v. 10 sq.). Comment Moïse, après être allé faire rapport à

l'Eternel sur les dispositions du peuple (v. 8), pouvait-il aller
derechef (v. 9) rapporter à l'Eternel — quoi des paroles que
le peuple n'avait pas dites (puisqu'au v. 9 c'est l'Eternel, et lui
seul, qui parle), et qu'en tout cas lui, Moïse, n'aurait pas pu
entendre (puisqu'il venait de retourner auprès de l'Eternel sur
la montagne, v. 8 à la fin) Qui ne voit que la fin du v. 9 et les

premiers mots du v. 10 sont une répétition inutile et gênante
de la fin du v. 8 et des premiers mots du 9 Il y a plus : en y
regardant de près, on voit que non seulement la dernière
phrase du v. 9 fait absolument double emploi avec celle du

v. 8, mais que le v. 9 tout entier interrompt le fil du récit et

anticipe en quelque mesure ce qui va être dit au v. 11

touchant la venue ou la descente de l'Eternel sur la montagne.
Au v. 16, l'épaisse nuée dans laquelle l'Eternel avait annoncé

(v. 9) qu'il viendrait à Moïse, afin de pouvoir se faire entendre
de tout le peuple, apparaît en effet sur la montagne le matin
du troisième jour. Au même moment le tonnerre éclate, des

éclairs sillonnent le ciel, des sons de trompette retentissent,
en sorte que tout le peuple tremble dans le camp. D'autre part
nous lisons, deux versets plus loin (v. 18; cp. v. 11), que l'E-

lites au désert de Sinaï et de l'établissement de leur camp en face de la
montagne, ne cadre guère avec le chapitre précédent (XVIII, 5) où, lors
de la visite de Jéthro à Moïse, nous voyons celui-ci déjà campé au désert'
à la montagne de Dieu-



424 h. vuilleumier

ternel descendit sur la montagne à la vue de tout le peuple,
au milieu du feu, de sorte que la fumée en montait comme
celle d'une fournaise et que toute la montagne tremblait très
fort. N'y a-t-il pas là deux manières, non pas inconciliables
peut-être, mais bien distinctes, de représenter la théophanie
du Sinaï

Les pierres d'achoppement grossissent et se multiplient à

mesure qu'on avance vers la fin du chapitre. Voyez plutôt les

v. 20-25. A première lecture déjà, on est frappé de la grande
ressemblance entre le contenu de ce morceau et celui de

plusieurs des versets qui précèdent. Ne semble-t-il pas qu'avec le
v. 19 les préliminaires soient achevés, que tout soit prêt pour
que Dieu fasse entendre au peuple sa volonté souveraine Et
voilà que les préliminaires recommencent Mais la chose
devient bien plus frappante encore quand on entre dans les
détails.

Vers. 20 : « Et l'Eternel descendit sur le mont Sinaï, sur le
sommet de la montagne. » Comme s'il n'y était pas déjà
descendu au v. 18! M. Segond ne fait que voiler la répétition en
disant : Ainsi l'Eternel descendit.

Vers. 21 sq. Après avoir appelé Moïse auprès de lui sur le
sommet de la montagne, l'Eternel le renvoie sommer le peuple
de ne pas faire irruption vers l'Eternel pour regarder (savoir,
en franchissant les bornes ou barrières placées autour de la
montagne), de peur que l'Eternel, de son côté, ne fasse brèche
parmi eux. C'est, en d'autres termes, le même ordre que celui

que Dieu avait donné l'avant-veille (v. 12), lorsqu'il s'agissait
de préparer le peuple, non pas à entendre la promulgation de

la loi, mais à aller à la rencontre de son Dieu. Ce n'est pas
tout : la répétition, ici, implique contradiction. En effet,
comment cette défense d'approcher de la montagne le troisième
Jour peut-elle s'accorder avec le v. 13 où il est dit que, quand
le cor sonnera, c'est-à-dire quand le troisième jour sera venu
(cp. le son de la trompette v. 16 et 19), alors lepeuple, jusque-
là confiné dans les limites prescrites, et préparé par des
lustrations et des abstinences, pourra, lui aussi, gravir la
montagne (hémrnah ya'aloû bâhâr)



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 425

L'ordre de se sanctifier et de ne pas approcher de la
montagne qui, dans les vers. 10 sqq., est donné au peuple en

général, est encore spécialement intimé, ici, aux kohanîm, aux
ce prêtres qui s'approchent de l'Eternel »(v. 22 et 24). Qui sont
ces prêtres Y avait-il donc, à cette époque, des prêtres en
Israël? Jamais il n'en a été fait mention jusque-là. La première
loi concernant l'autel et les sacrifices (Ex. XX, 24-26), — loi
qui figure en tête des paroles et règles divines consignées dans

le « livre de l'Alliance » (XX, 22-XXIII, 33; cp. XXIV, 3, 4, 7)

— cette loi fondamentale sur le culte ne parle pas de prêtres ;
elle s'adresse à tout le peuple : Tu me feras un autel de terre,
— tu immoleras tes holocaustes, — tu ne monteras pas à mon
autel par des degrés, etc. Aussi, lors du sacrifice par lequel est
solennisée la conclusion du pacte, voyons-nous officier, non
des prêtres, mais de jeunes hommes d'entre les fils d'Israël.

(XXIV, 5.) C'est plus tard seulement, Lév. VIII, que sera
racontée l'installation d'Aaron et de ses fils dans les fonctions de

prêtres avec le privilège exclusif de« s'approcher de l'Eternel. »

(Lév. X, 3; Nomb. XVI, 5; Ez. XLII, 13.)
Dans les v. 21, 22, 24, l'Eternel menace de faire mourir lui-

même ceux qui franchiraient les limites ou barrières placées
autour de la montagne (v. 23) ; tandis qu'aux v. 12 sqq. il
ordonne de lapider ou de percer de flèches quiconque aurait
dépassé les limites tracées autour du peuple et touché ne fût-
ce que l'extrémité de la montagne.

Enfin, au v. 25, le récit s'arrête tout court au milieu d'une
période : « Moïse descendit vers le peuple et il leur dit, wai-
yômer aléhem... » Ce qu'il leur dit, on peut sans doute le
suppléer sans peine, d'après le verset précédent. Il leur dit... ce

que Dieu l'avait chargé de leur dire, c'est qu'ils ne devaient pas
franchir les limites fixées, pour monter vers l'Eternel. Cette

ellipse n'en est pas moins étrange. Elle n'existait certainement
pas dans le texte primitif.

19. Que résulte-t-il de cette analyse critique? Il en résulte
une chose sur laquelle il est inutile de vouloir fermer les yeux :

c'est que le récit de ce chapitre si important, de cet épisode si



'l26 H. VUILLEUMIER

mémorable de l'histoire d'Israël et de la vie de Moïse, n'est

pas d'une seule pièce. Il est composé d'éléments hétérogènes,
de matériaux tirés, pour le moins, de deux documents
différents, dont chacun racontait à sa manière les préliminaires du
pacte sinaïtique. Le rédacteur paraît avoir pris l'un de ces récits
parallèles pour base de son travail, en le combinant çà et là
avec des traits et des fragments empruntés à l'autre source. 11

voulait être aussi complet que possible. Mais ce que sa narration

a gagné de ce côté-là. elle l'a perdu en unité et en clarté.
Si maintenant, procédant à la synthèse, nous essayons de

reconstituer le récit principal, en le dégageant des éléments
adventices, voici à peu près comment les événements se

seraient passés :

Tandis qu'Israël campait au désert de Sinaï, en face de la

montagne (2 b), Moïse monta vers Dieu, qui lui fit les
glorieuses ouvertures que nous savons, le chargeant de les

proposer à l'acceptation de la maison de Jacob (vers. 3-6).
Moïse en nantit le peuple par l'intermédiaire de ses anciens,

et le peuple s'étant déclaré prêt à accepter les clauses du contrat,

Moïse alla rapporter cette déclaration à l'Eternel (v. 7,8).
Alors (v. 10-13) l'Eternel ordonne à Moïse d'aller sanctifier

le peuple en vue du surlendemain, où il descendra sur la
montagne aux yeux de tous. D'ici là, tout le monde demeurera
confiné au dedans de certaines limites, de peur de profaner la
sainte montagne pendant la durée des lustrations. Le bétail,
lui aussi, sera parqué de manière à ne pas souiller la montagne
par son contact. Quiconque aura enfreint cet ordre, devra périr
sur-le-champ; on le tuera à coup de pierres ou de flèches.
C'est quand le cor sonnera que le peuple pourra s'avancer au
flanc de la montagne.

Revenu auprès du peuple, Moïse donne les ordres nécessaires

pour que les lustrations et abstinences requises s'accomplissent.

(Vers. 14, 15.)
Le troisième jour venu (16 a), Moïse fait sortir le peuple du

camp à la rencontre de Dieu, au bas de la montagne. L'Eternel
étant descendu dans le feu, la montagne était couverte de

fumée et toute tremblante. (Vers. 17, 18.) Moïse parlait et Dieu



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS RA PHASE ACTUELLE 427

lui répondait par une voix. (Vers. 19 b.) Il prononça toutes ces

paroles-ci : « Moi, Yahweh, je suis ton Dieu » et ce qui suit.
(XX, 1 sq.)

Voilà un récit suffisamment clair, assez bien lié et à peu près
complet. Pour autant que nous pouvons en juger, il n'y a guère
qu'une lacune, facile à combler d'ailleurs. D'après le vers. 13

on s'attendrait, dans le récit de la théophanie, à voir mentionner

ce « son du cor » (yobel) qui devait indiquer le moment
où le peuple pourrait, lui aussi, s'avancer sur la montagne. Ce

détail, le rédacteur l'aura omis, parce qu'il lui semblait faire
double emploi avec le « son de trompette » (shofar) dont parlait

son autre source. (Vers. 16 et 19 a.) Et si nous ne voyons
pas que le peuple ait profité de la permission qui lui était donnée

de gravir la montagne de Dieu à ce signal, cela s'explique
sans aucun doute par XX, 18 sqq. : Je peuple est tellement
saisi de la sainte majesté de Celui qui vient de lui parler, qu'il
n'ose plus s'avancer. Il se tient à distance et demande instamment

que Dieu ne lui parle plus désormais sinon par l'organe
de Moïse.

Quant au récit parallèle, il est moins aisé de le restituer dans

son intégrité. Cependant les fragments que le rédacteur en a

insérés dans le texte emprunté au premier document nous
permettent de nous en faire tout au moins une idée approximative.

Au début, il paraît s'être accordé exactement, pour le fond,
avec l'autre récit. La divergence commence à se produire au

moment où Moïse retourne vers l'Eternel pour lui rapporter les

paroles du peuple. (Vers. 8 b.)

L'Eternel, alors, annonce à Moïse (vers. 9) qu'il viendra à

lui dans une épaisse nuée, afin que le peuple puisse l'entendre
quand il lui parlera, à lui Moïse, et qu'aussi il ait pour toujours
confiance en son conducteur. (La théophanie a donc aussi

pour but d'accréditer Moïse auprès du peuple.)
En effet (vers. 16), quand le matin fut venu (le troisième

jour?), on vit apparaître une épaisse nuée, accompagnée de

tonnerres et d'éclairs; en même temps un son de trompette
très fort se faisait entendre, de sorte que le peuple, dans le

camp, tremblait. Et tandis que ce son allait se renforçant de



428 H. VUILLEUMIER

plus en plus (19 a), l'Eternel descendit sur le mont Sinai. A
son appel, Moïse se rendit au sommet de la montagne. (Vers. 20.)

C'est à ce moment-là seulement que l'Eternel aurait donné
à Moïse des ordres semblables à ceux que, selon l'autre récit,
il lui avait déjà donnés trois jours auparavant: défense au peuple,

sous peine de mort, de franchir les bornes placées autour
de la montagne; en outre, avis aux prêtres en particulier
d'avoir à se sanctifier. (Vers. 21 sqq. ; comp. 10 sq.) Après avoir
transmis ces ordres au peuple, Moïse devait ensuite remonter
avec Aaron. (Vers. 24.)

Moïse descendit pour s'acquitter de son mandat (vers. 25) ;

puis, — cela n'est pas dit dans le texte qui, nous l'avons vu,
s'arrête brusquement en cet endroit, mais cela ressort du

vers. 24, — pendant qu'il remontait avec Aaron, Dieu promulgua

le decalogue, chap. XX. (Il semble donc que, d'après cette

version-ci, Moïse fût sur la montagne pendant que Dieu
prononçait les dix paroles, tandis que, d'après le récit parallèle, il
était avec le peuple au pied du Sinaï ; comp. vers. 47.)

20. Les difficultés de plus d'un genre auxquelles nous nous
sommes heurtés en examinant de plus près le texte d'Ex. XIX,
on les retrouve à peu près les mêmes dans les récits qui lui
font suite. Et la solution, la seule satisfaisante, qui s'impose à

la critique, reste, elle aussi, la même : c'est que les redites, les

divergences, les incohérences dénotent une pluralité de récits
plus ou moins parallèles, qu'un rédacteur, en les coordonnant
de son mieux, a fait entrer dans le tissu de sa narration. Au
risque de lasser la patience de nos lecteurs, nous suivrons
encore Moïse depuis le jour où le décalogue fut promulgué jusqu'à
celui où, pour la dernière fois, il descendit du Sinaï. (Chap.

XX-XXXIV.) Seulement, au lieu de nous livrer à cette analyse
minutieuse que nous avons fait subir verset après verset au
récit du chap. XIX, il nous suffira de relever chemin faisant les

principales traces de la diversité des sources premières.
Moïse, après avoir rassuré le peuple, que la voix tonnante de

son Dieu avait rempli d'une mortelle frayeur, s'approcha de

l'obscurité, c'est-à-dire de l'impénétrable nuée, où Dieu était



LA CRITIQUE Dû PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 429

(XX, 18-21). D'après la contexture actuelle du récit, c'était la
seconde fois (comp. XIX, 20), et même la troisième (comp.
XIX, 24), que Moïse, ce jour-là, faisait l'ascension du mont
Sinai. A supposer même qu'il ne fût pas monté chaque fois

jusqu'au sommet, et que par la montagne de Dieu il faille
entendre, selon l'opinion commune, le Sinaï des moines (Dj.
Mousa), et non, comme on l'admet volontiers depuis Lepsius,
le Serbai, on conviendra que c'est beaucoup, surtout pour un
vieillard1.

Là, sur la montagne, l'Eternel communique à Moïse une
série de debârîm et de mishpâiîm (comp. XXIV, 3), savoir des

règles concernant le culte, la vie civile, la conduite morale

(XX, 22-XXIII, 19), ainsi que des promesses relatives à la
conquête de Canaan et des directions sur la manière de se

comporter à l'égard des Cananéens et de leurs dieux. (XXIII,
20-33.) Toutes ces paroles et ces ordonnances, Moïse vint les

rapporter au peuple, qui se déclara prêt à s'y conformer.
(XXIV, 3.)

Le lendemain, l'alliance traitée sur la base de toutes ces
paroles fut solennisée par des sacrifices accompagnés d'un acle

symbolique qui était destiné à figurer, à la fois, la purification
du peuple et l'intimité de la communion qui devait exister
désormais entre les parties contractantes. (Vers. 4-8.) A cette
occasion, Moïse prit le livre où, la veille, il avait consigné
toutes les paroles de l'Eternel, et en donna lecture au peuple,
qui se déclara prêt à s'y conformer. (Vers. 7; conf. vers. 3.)

Puis, — selon l'invitation qu'il en avait reçue (XXIV, 1 sq.)2,
— Moïse monta vers l'Eternel avec Aaron, Nadab et Abihou

1 L'ascension du Serbai est plus pénible et plus longue que celle du

Dj. Mousa. D'après le Manuel du voyageur dans la basse Egypte et la
presqu'île du Sinaï, de Bädeker (avec la collaboration de MM. Ebers.

Lepsius, etc.). il faut cinq heures pour faire l'ascension du premier
(pag. 521), trois heures pour celle du second. (Pag. 533.) Mais la descente
du Dj. Mousa est très fatigante, au dire d'Ebers. {Durch Gosenzum Sinai.)

* Remarquer la place peu naturelle qu'occupent ces deux versets, ainsi

que la construction de la première phrase. Le texte ne porte pas, comme
on traduit habituellement : Et Dieu dit à Moïse, mais : Or à Moïse il avait
dit. Quand le lui avait-il dit? et où?

THÉOL. ET PHIL. 1882. 29



430 H. VUILLEUMIER

et soixante-dix anciens d'Israël, qui tous ensemble eurent le
privilège sans pareil de voir Dieu sans en mourir. Après quoi
(vers. 11 b), ils mangèrent et burentl.

D'après ce qui précède il pourrait sembler que, seule, l'élite
d'Israël dont il vient d'être parlé ait participé à ce festin, et
cela sur la montagne même ; ce qui supposerait que Moïse et
ses compagnons avaient eu la précaution d'emporter avec eux
ce qui était nécessaire pour célébrer ce repas sacré. C'est bien
ainsi qu'on présente habituellement la chose, et il est certain
qu'à première vue le texte n'admet guère d'autre sens. Mais,
sans parler de la singularité du fait, comment accorder cela
avec la suite du récit? Le vers. 12 et suivant nous apprennent,
en effet, que Moïse, répondant à un appel de Dieu, monta sur
la montagne avec Josué son serviteur, pour recevoir les tables
de pierre ainsi que la thorah et la miçwah que l'Eternel avait
écrites pour l'instruction du peuple. Or s'il était déjà sur la

montagne, avec Aaron et les autres, qu'avait-il encore besoin

d'y monter
Rien de plus simple, répliquera-t-on peut-être ; l'auteur veut

dire que l'Eternel invita Moïse à monter plus haut ; et quant à

Josué qui l'accompagne, il était sans doute l'un des soixante-
dix anciens.

A cet arrangement il n'y a que deux difficultés. La première,
c'est que Moïse seul, selon vers. 2, devait s'approcher de

l'Eternel ; les autres (il n'y a pas d'exception en faveur de Josué)
devaient rester prosternés de loin. La seconde, c'est que Moïse,
au moment de monter avec Josué, dit aux anciens : « Restez

ici jusqu'à ce que nous revenions auprès de vous. Voici, Aaron

1 II s'agit là, sans aucun doute, d'un festin du genre de ceux qui
suivaient un zébach shelamîm, sacrifice dit de prospérité, ou plutôt de paix
et de communion. (Comp. vers. 5.) Rien de plus invraisemblable que
l'explication adoptée par M. Reuss, d'après laquelle ces mots : ils mangèrent et

burent signifieraient tout bonnement que, loin de mourir, pour avoir vu
Dieu, < ils restèrent en bonne santé, mangeant et buvant (plus tard)
comme à l'ordinaire » Rapprochez plutôt de XXIV. 5 et 11b le v. 6

du chap. XXXII, où il est dit que le peuple s'assit pour manger et boire

après avoir offert des holocaustes et des shelamîm.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 431

et Khour sont avec vous ; quiconque a une cause à plaider, qu'il
s'adresse à eux. » (Vers. 14.)

Les anciens à qui Moïse donne de pareilles instructions,
évidemment ce ne sont pas les soixante-dix qui l'avaient accompagné

sur la montagne avec Aaron et ses deux fils, mais les

représentants du peuple en général. Moïse prévoit que son
séjour sur la montagne se prolongera un certain temps, et que
le peuple sera privé de ses directions. Dans cette prévision, il
ordonne aux anciens : 1° de rester ici, non pas sur la
montagne, mais au pied du Sinai; en d'autres termes, il leur enjoint
de ne pas transporter le camp ailleurs avant son retour ; 2° de

reconnaître Aaron et Khour comme ses substituts, ayant qualité

pour prononcer en dernier ressort dans toutes les causes

dépassant la compétence des juges ordinaires. (Comp. XVIII,
25 sq.)

Moïse, après avoir vu Dieu (vers. 10 et 11 a), était donc
redescendu du Sinaï avec Aaron, Nadab, Abihou et les soixante-

dix anciens; le festin (vers. 11 b), selon toute apparence, fut
solennisé au pied de la montagne, où avaient été offerts les
sacrifices ; et par conséquent, quand il est dit au vers. 13 que
Moïse, accompagné de son serviteur Josué, monta sur la
montagne de Dieu, cela ne signifie pas, comme pourrait le faire
croire la rédaction actuelle, que Moïse monta « encore plus
haut » ; c'est bien d'une nouvelle ascension qu'il s'agit.

Moïse monta donc sur la montagne. (Vers. 15.) Tandis qu'il
montait (notez qu'il n'est plus question de Josué, qui ne reparait

qu'au chap. XXXII, vers. 17 et XXXIII, 11) la nuée couvrit
le Sinaï, et la Gloire de l'Eternel, dont l'aspect était, aux yeux
des enfants d'Israël, comme un feu dévorant (cp. XIX, 18;
XX, 18), reposa sur le sommet de la montagne. Au bout de six
jours d'attente et de recueillement, Moïse, sur un nouvel appel
de Dieu, entra au sein de la nuée et, ajoute le vers. 18, il
monta sur la montagne.

Ici encore, on ne peut s'empêcher de se demander : Qu'avait-
il besoin de monter une fois de plus, puisque selon vers. 13 et
15 il était déjà sur la montagne depuis six jours, et qu'il vient
d'être dit qu'il entra dans la nuée où l'Eternel était présent



432 H. VUILLEUMIER

Dira-t-on que il monta veut dire encore ici : il monta plus
haut Mais une fois admis en la glorieuse présence de Dieu,
sur le sommet de la montagne, il n'était apparemment pas
nécessaire, ni même possible, que Moïse montât encore plus
haut. Dans l'état actuel du texte, ces quelques mots du vers. 18

peuvent s'expliquer comme une sorte de récapitulation. Mais

on accordera qu'un récit constitué comme l'est celui des

vers. 12-18, un récit chargé de pareilles répétitions, ne provient
pas d'un auteur original et primitif. On y discerne les traces
de deux, probablement même de trois versions distinctes*.

Pendant les quarante jours et quarante nuits que dura ce

nouveau séjour de Moïse sur la montagne (XXIV, 18 b,)
l'Eternel lui donne les ordres relatifs à la construction et à

l'ameublement du tabernacle et à l'institution du sacerdoce.
(Chap. XXV à XXXI, 17.) Ces sept chapitres forment, pour le
fond comme pour le langage, une seule masse homogène. Il
n'en est plus de même des chapitres suivants.

21. Avec XXXI, 18, le narrateur reprend le fil de son récit :

Avant de congédier Moïse, l'Eternel lui remet les deux tables
du témoignage (cp. XXV, 16; XXXIV, 29), tables de pierre
(cp. XXIV, 12), écrites du doigt de Dieu (cp. XXXII, 16).
Cependant le peuple, désespérant de voir revenir Moïse, s'est
adonné au culte du veau d'or, et Aaron s'est rendu son
complice. Moïse, saisi de douleur et d'indignation, brise les tables
de la loi, détruit le veau d'or et, par le ministère des lévites,
exerce contre les rebelles un jugement impitoyable. (XXXII,
1-29.) Le lendemain de cet acte réparateur, le même Moïse,

par son héroïque intercession, finit par fléchir la colère de

l'Eternel. (XXXII, 30-XXXIII, 23.) Le jour suivant, Dieu se
révèle à lui, sur le sommet du Sinaï, dans toute la grandeur de

ses compassions et condescend à faire un (nouveau) pacte avec
lui et avec Israël. (XXXIV, 1-27.) Après un second séjour de

quarante jours et de quarante nuits auprès de l'Eternel (vers.
28; cp. XXIV, 18), Moïse redescend, le visage tout rayonnant,
et ayant dans sa main les (nouvelles) tables de la loi. (Vers. 29

jusqu'à la fin.)
' Voy. Knobel-Dillmann, Exodus und Leviticus, Leipzig, 1880, pag. 259 sq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 433

Tel est, dans sa teneur générale, le récit des chap. XXXII à

XXXIV. Mais il en est de ce récit comme de ceux des chap.
XIX et XXIV. Autant les morceaux intermédiaires, en
particulier les chap. XXV à XXXI (de même que les derniers chap,
de l'Exode, XXXV à XL, qui racontent l'exécution des ordres
relatifs à la construction du tabernacle et à la confection des

vêtements sacerdotaux), se distinguent par leur homogénéité,
autant le contenu des trois chapitres que nous venons de

résumer laisse à désirer sous ce rapport. La narration, dans sa

composition actuelle, présente des incohérences, des obscurités,

des répétitions, des discordances même, qu'aucune har-
monistique n'est encore parvenue à faire disparaître. En voici
quelques exemples.

D'après XXXII, 17 sqq., quand Moïse et Josué, redescendant
de la montagne, entendent les clameurs qui s'élèvent du camp,
ils en ignorent encore la vraie cause. Les paroles qu'ils échangent

à ce propos sont celles d'hommes qui ne se doutent pas
de ce qui s'est [passé en leur absence. « Ce sont des cris de

guerre! » dit Josué. «Non, répond Moïse, ce que j'entends,
c'est un bruit de chants » Quand la triste vérité s'est dévoilée
à ses yeux, alors, surpris, indigné, il jette les tables et réduit
l'idole en poudre. Et pourtant, selon vers. 7-14, il devait savoir
à quoi s'en tenir, — l'Eternel ayant eu soin de l'instruire de ce

qui était arrivé. Il le savait même si bien que, avant de

descendre de la montagne, il avait imploré la clémence de
l'Eternel en faveur de son peuple coupable.

« L'Eternel, est-il dit au vers. 14, se repentit du mal qu'il
avait déclaré (vers. 9 sqq.) vouloir faire à son peuple. »

Comment, après cela, et malgré la sanglante réparation opérée par
l'épée des lévites (vers. 25-29), l'Eternel en vient-il à parler,
au vers 34, du jour de sa vengeance où il punira le peuple de

son péché Et que signifie le vers. 35 qui dit que « l'Eternel
frappa le peuple pour avoir fait le veau qu'avait fait Aaron »

A tout le moins, il y a là, au v. 14, une très forte prolepse.
Au vers. 21, Moïse demande compte à Aaron du grand péché

qu'il a laissé commettre au peuple, ou plus littéralement, qu'il
avait <( fait venir sur lui. » Les excuses alléguées par Aaron



434 H. VUILLEUMIER

sont aussi pitoyables que possible. « Tu sais que ce peuple est

enclin au mal »... « Ils m'ont donné de l'or, je l'ai mis au teu,
et il en est sorti ce veau » Et c'est tout : l'interrogatoire en

reste là. Bien que Moïse ne dût pas être plus satisfait que nous
ne le sommes, nous, des réponses de son frère, nous n'apprenons

rien des suites de cette enquête en ce qui concerne
Aaron, qui avait pourtant fabriqué l'image. La colère de Moïse

retombe, semble-t-il, tout entière sur le veau d'or et sur le
peuple ; et c'est aussi pour le peuple seulement que, dans la

suite, nous voyons Moïse intercéder. Sur le compte d'Aaron,
pas un mot de plus. A priori déjà, on peut affirmer qu'il y a

ici, entre les vers. 24 et 25, une lacune dans le récit actuel. Et
ce qui prouve qu'il en est bien ainsi, c'est que dans la portion
du Deutéronome où divers épisodes de l'époque mosaïque sont
rappelés à l'appui de la thèse que, dès l'origine, Israël a été

un peuple porté à la rébellion — et, qui plus est, rappelés
d'après l'une des sources mêmes de notre récit — nous lisons ce

qui suit : « Contre Aaron également, l'Eternel était très irrité,
au point de vouloir le faire mourir, et j'intercédai aussi pour
Aaron en ce temps-là. » (Deut. IX, 20.)

Au vers. 25, il est parlé du péché commis par le peuple
dans des termes qui semblent faire allusion à une révolte d'une
autre nature que celle dont il est question dans ce qui précède.
« Moïse, est-il dit, vit que le peuple était paroûa*, sans frein,
indiscipliné, Aaron lui ayant lâché la bride de manière à

l'exposer à la moquerie de ses adversaires » ou : ce de manière à

en faire leur jouet, s On ne voit pas bien pourquoi ni de quel
droit les ennemis d'Israël, des idolâtres, se seraient moqués
de lui à cause de son iconolâtrie. De plus, ce cri de Moïse :

« A moi quiconque est pour Yahweh » (vers. 26) ne sup-
pose-t-il pas que le peuple s'était rendu coupable d'une tentative

de se soustraire à la royauté de Yahweh, de s'émanciper
du régime introduit au nom de Yahweh par Moïse, plutôt que
d'une infidélité telle que l'érection d'un emblème visible de la
divinité Car enfin, en demandant à Aaron de leur faire « un
dieu qui marche devant eux, » les Israélites songeaient si peu
à rejeter Yahweh, à s'émanciper de son « frein, » qu'ils ve-



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 435

naient, à l'invitation d'Aaron, de célébrer, près de l'autel élevé

devant le veau d'or, une fête en l'honneur de Yahweh! (Vers.
5 sqq.) Leur demande avait eu pour motif qu' « ils ne savaient

ce qu'était devenu ce Moïse, cet homme qui les avait fait sortir
d'Egypte.» (Vers. 1; cp. 23.) Il ne s'agissait donc pas, pour eux,
de substituer un autre dieu à Yahweh, mais de remplacer
Moïse qu'ils croyaient disparu. Il leur fallait, pour les conduire,
un représentant visible de la divinité. Moïse, ce conducteur
envoyé de Dieu, faisant défaut, le jeune taureau, ce simulacre de

Tahwèh, devait désormais « marcher devant eux ». En d'autres

termes, et pour nous résumer sur ce point, le culte du

veau d'or constituait un péché contre le second commandement,

tandis que les expressions employées dans les vers. 25

sqq. semblent viser plutôt un péché contre le premier
commandement.

Passons au chapitre XXXIII.
Au commencement de ce chapitre, Moïse reçoit de Dieu

l'ordre de quitter le Sinaï pour monter vers la terre promise.
(Voy. déjà XXXII, 34.) Cet ordre de départ est ici on ne peut
plus déplacé : il vient plus de six mois trop tôt. Le camp ne
fut levé, sur l'ordre de l'Eternel, que le vingtième jour du
second mois de la seconde année (Nomb. X, 11-13), cinquante
jours après l'érection du tabernacle. (Ex. XL, 17.) Et nous
n'en sommes guère, ici, qu'au cinquième mois de la première
année1. Preuve que les documents mis à contribution dans les
différentes parties du récit ne s'accordaient pas au point de

vue chronologique.
Une péricope tout particulièrement gênante est celle des

versets 7 à 11, où le narrateur vient à parler tout à coup de

l'ohel mo'éd, tente d'assignation ou du rendez-vous.
Moïse, est-il dit, prenait la tente et la dressait à quelque

distance du camp2. Quiconque cherchait l'Eternel s'en allait à

< Rapprochez XIX, 1 de XIX, 16 ; XXIV, 4,16,18 ; XXXI, 18; XXXII, 30.
* C'est à bon escient que nous employons ces imparfaits : prenait, dressait.

La traduction ordinaire, maintenue par M. Segond : Moïse prit la
tente et la dressa, etc., est en tout cas inexacte. Le simple imparfait yiq-
qach, précédé de son sujet, ne peut avoir que la valeur d'un futur : Moïse



436 H. VUILLEUMIER

la tente d'assignation, hors du camp. Lorsque Moïse sortait (du
camp) pour se rendre à la tente, tout le peuple se levait ; chacun,

depuis l'entrée de sa tente, le suivait des yeux jusqu'à ce

qu'il fût arrivé au tabernacle. Et quand Moïse était entré, la
colonne de nuée descendait et s'arrêtait à l'entrée de la tente,
de manière à être vue de tout le peuple. Pendant qu'elle (la
colonne de nuée, dans laquelle Yahweh était présent, comp.
vers. 11 et Nomb. XII, 5) parlait à Moïse, tous se prosternaient
de loin, chacun à l'entrée de sa tente. L'Eternel parlait ainsi à

Moïse face à face, comme un homme parle à un autre. Puis
Moïse regagnait le camp, tandis que Josué, son jeune desservant,

demeurait dans le tabernacle en qualité de gardien.
Cette péricope, disions-nous, est singulièrement gênante.

Elle l'est d'abord par la place qu'elle occupe dans le récit.
Rien de plus inattendu, dans ce contexte, qu'une pareille
digression. Pour expliquer la présence de ce morceau, il ne suffit
pas de dire que « le transfert de la tente hors du camp » est
en rapport direct avec la révolte du peuple ; car ceci n'explique
pas pourquoi le narrateur a intercalé ces versets précisément
en cet endroit-ci, où ils sont déplacés à un double point de vue :

1° parce que la Tentei n'existait pas encore à ce moment-là ;
voy. chap. XXXV sqq. et particulièrement XL, 17; 2° parce
que cette disgression coupe le fil du récit ; en effet, pour com-

prendra la tente et la dressera (ainsi la version de Lausanne et M. Reuss),
ou celle de notre imparfait, indiquant ce que Moïse avait coutume de faire
toutes les fois que le peuple s'arrêtait quelque part pour y camper. (Dill-
mann.) Mais le futur, en cet endroit, est inadmissible; l'incohérence, qui
n'est déjà que trop réelle, serait par trop flagrante. Il faudrait, en ce cas,
admettre de deux choses l'une : ou une omission dans le texte avant le
vers. 7 (comme le veut en effet M. Reuss), ou bien une grande négligence,

pour ne pas dire inintelligence, de la part du rédacteur. D'ailleurs, s'il
s'agissait d'un ordre de Dieu, il y aurait sans aucun doute la forme
allocutive : [L'Eternel dit à Moïse] : « Prends la tente et dresse-la hors du

camp, etc. »

' Il est presque superflu de remarquer que c'est bien du tabernacle qu'il
s'agit, et non de la tente de Moïse, comme plusieurs l'ont imaginé. Cet

expédient ne soutient pas un instant l'examen, quoi qu'en ait dit en der-
Jiier lieu M. Köhler dans son Lehrbuch der bibl. Geschichte, I, pag. 280.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 437

prendre la réplique de Moïse (vers. 12 sqq.), il faut remonter
par delà les vers. 7-11 aux premiers versets du chapitre.

Assurément le rédacteur doit avoir eu ses raisons pour
insérer ce fragment après les vers. 1-6 plutôt qu'ailleurs. Mais

ces raisons, il a laissé au lecteur le soin de les deviner. On a

supposé que dans celle de ses sources qu'il a suivie dans cette

partie de son récit, l'établissement du tabernacle était en relation

plus ou moins directe avec le sacrifice que les Israélites
firent de leur parure, selon vers. 4-6. Cela est possible, et
même fort probable. (Comp, le récit parallèle XXXV, 22 sqq.)
Mais encore faut-il chercher à se rendre compte de la liaison
secrète qui existait, dans la pensée du rédacteur, entre les

vers. 7-11 et 1-6 du récit actuel. Peut-être le point d'attache
doit-il se chercher au vers. 1er, dans cet ordre de Dieu : « Va,

pars d'ici, toi et le peuple que tu as fait sortir du pays
d'Egypte. » Le tabernacle, ce sanctuaire portatif où l'Eternel parlait

à Moïse du sein de la nuée, aurait été destiné à tenir lieu,
auprès du peuple, du sanctuaire qu'il devait quitter, de cette
« montagne de Dieu » au sommet de laquelle l'Eternel, présent
dans la nuée, s'était jusqu'alors manifesté à Moïse. — Ou bien le
fragment en question est-il censé se relier à ces paroles des

vers. 2, 3 et 5 : « J'enverrai devant toi un ange,... mais je ne
monterai point au milieu de toi ;... si je montais un seul instant
au milieu de toi, je te consumerais? » Et notre auteur
voulait-il donner à entendre que, si Moïse dressait la tente
d'assignation hors du camp, c'est que l'Eternel avait déclaré ne
vouloir pas marcher et habiter au milieu de ce peuple de col
roide? — Quelle que soit celle de ces conjectures à laquelle on
donne la préférence, toujours est-il que le nexe a quelque chose

d'artificiel qui décèle la main d'un compilateur.
Ce qui rend notre péricope encore plus embarrassante, c'est

le désaccord entre son contenu et ce que d'autres textes du

Pentateuque nous apprennent du tabernacle. Ce désaccord

porte essentiellement sur trois points : 1° Vers. 7 et 8 : la tente
était dressée par Moïse hors du camp (comp. Nomb. X, 33 :

l'arche de l'alliance devançant les Israélites dans leur marche) ;

selon Ex. XXV, 8 ; Nomb. II, 1,17, au contraire, le tabernacle



438 H. VUILLEUMIER

occupait le centre du camp, et, d'après Nomb. X, 17, 21, les
lévites qui portaient les différentes parties du sanctuaire
marchaient au milieu des autres tribus. —2° Vers. 9 et 10 : l'Eternel
parlait à Moïse du sein de la colonne de nuée qui s'arrêtait à

l'entrée de la tente, àia vue de tout le peuple (comp. Nomb. XII,
4 sqq. ; Deut. XXXI, 15); d'après Ex. XXV, 22 ; Nomb. VII, 89,
l'Eternel communiquait ses ordres à Moïse depuis le lieu très

saint, où il apparaissait dans la nuée (Lév. XVI, 2), trônant au-
dessus des deux keroûbs qui étaient placés sur le couvercle de

l'arche du témoignage. — 3° Vers. 11 : Josué, fils de Noun, restait
à demeure dans le sanctuaire, comme son gardien, il « ne
bougeait pas du milieu de la tente ; » tandis que d'après d'autres
passages du Pentateuque c'étaient les Lévites qui faisaient le

service auprès du tabernacle (Nomb. III, 5 sqq.), que les Aaro-
nides seuls avaient la garde du sanctuaire (ibid., vers. 38), et

que seuls ils jouissaient, à côté de Moïse, du privilège d'approcher

de la tente et d'y entrer. (Ex. XXVIII, 35, 43; Nomb.

XVIII, 2-7.) Or Josué n'était pas même lévite
Nous ne pouvons nous dispenser, avant de quitter ce sujet,

de fixer encore notre attention sur une partie du chapitre
XXXIV«.

Moïse est remonté au sommet du Sinaï, avec les nouvelles
tables de pierre que l'Eternel lui avait ordonné de tailler.
(Vers. 1 -4.) L'Eternel descend vers lui dans la nuée et, après

que Moïse a invoqué son nom1, il passe devant lui en proclamant

toutes les richesses de miséricorde et de fidélité impliquées

dans son nom de Yahweh. (Vers. 5-7; comp. XXXIII,
19.) Moïse, prosterné à terre, implore la grâce de l'Eternel et

le supplie de marcher lui-même au milieu de sonpeuple. (Vers.
8 et 9.)

En lisant ces derniers versets, on ne peut s'empêcher de se

demander : Pourquoi cette prière quand la veille déjà

(XXXIII, 12-17), l'Eternel a répondu aussi favorablement qu'il
1 Contrairement à nos versions, il faut traduire le vers. 5 comme suit :

L'Eternel descendit dans la nuée et il (Moïse) se plaça la près de lui (voy.
vers. 2 et XXXIII, 22) et prononça ou invoqua le nom de l'Eternel. Et
l'Eternel tiassa devant lui, etc.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 439

est possible à une prière absolument identique? Il y a là
manifestement double emploi. Ce qui surprend encore plus, c'est

que la réponse de l'Eternel (vers. 10 sqq.) ne cadre guère avec
la demande. Au lieu de la réponse attendue : « Je ferai ce que
tu demandes, je marcherai moi-même avec vous » (comp.
XXXIII, 14,17), que lisons-nous Voici, je fais un pacte, lequel
sera sanctionné par des prodiges sans pareils, de manière à

distinguer Israël de toutes les autres nations. (Comp. XXXIII,
16.) Suit une série d'articles de loi (vers. 11-26), qui sont pour
la plupart une reproduction plus ou moins littérale de ceux du
Livre de l'alliance (XX, 22-XXIII, 33), pour autant qu'ils ont
trait au culte. Puis (vers. 27), l'Eternel dit à Moïse : « Ecris ces

paroles, car c'est conformément à ces paroles que je fais (ou
plutôt que j'ai fait) un pacte avec toi et avec Israël. »

Ne dirait-on pas que c'est la première fois que l'Eternel daigne

faire un pacte avec Israël? qu'il n'a pas existé, jusqu'à ce

jour, d'alliance entre lui et ce peuple On répondra sans doute

qu'il ne s'agit ici que de la confirmation solennelle de l'alliance
précédemment conclue, selon chap. XIX-XXIV. Oui, dirons-

nous, c'est bien ainsi, d'après l'ordre actuel de la narration,
qu'il faut entendre la chose. Mais pourquoi donc l'auteur ne le
dit-il pas clairement? Pourquoi, au vers. 10, ces mots tout nus :

Voici, je fais un pacte? et au vers. 27 : C'est conformément à

ces paroles que j'ai fait un pacte avec toi et avec Israël?
Pourquoi ne pas dire ou faire dire à l'Eternel : Voici, je veux
renouer l'alliance que le peuple a rompue

Ce n'est pas tout : comme pour mettre le comble à

l'équivoque, le narrateur continue au vers. 28 en disant : « Et il fut
là avec l'Eternel quarante jours et quarante nuits sans rien
manger ni boire, et il écrivit sur les tables les paroles de

l'alliance, les dix paroles. » Que faut-il entendre par ces paroles
de l'alliance Et qui est-ce qui les écrivit

Au premier abord il semble que ces « paroles de l'alliance »

qu'il écrivit sur les tables ne soient autre chose que « ces
paroles-ci » que, tout à l'heure, l'Eternel ordonnait à Moïse de

mettre par écrit, savoir les paroles sur la base desquelles il
faisait un pacte avec lui et avec Israël. (Vers. 27.) Beaucoup d'in-



440 H. VUILLEUMIER

terprètes, parmi eux M. Reuss, l'ont entendu ainsi. Et comme

il est dit à la fin du vers. 28 que les paroles de l'alliance étaient

au nombre de dix, on a imaginé de parler d'un second décalogue,
différent de celui d'Ex. XX, et l'on s'est évertué en
conséquence à ramener à dix les ordonnances contenues dans les

vers. 11-26 de notre chapitre.
Nous n'hésitons pas à dire que c'est là un malentendu. L'auteur

de notre récit, il faut le reconnaître, a tout fait pour le

provoquer. En particulier, le terme de paroles de l'alliance,
employé au vers. 28, y prête largement. Mais si l'on tient compte
des vers. 1-4 d'une part, et de l'autre du vers. 29, il est hors
de doute 1° que par les « paroles de l'alliance, les dix
paroles s du vers. 28, il faut entendre le décalogue bien connu
qui était déjà écrit sur les premières tables (XXIV, 12 ; XXXI,
18; comp. Deut. IV, 13; IX, iO); — 2° que celui qui les écrivit
sur les nouvelles tables ce ne fut pas Moïse, mais l'Etemel.
(Comp. Deut. X, 4.) En revanche, « ces paroles-ci » que Moïse

reçoit l'ordre d'écrire, et sur la base desquelles l'Eternel déclare
vouloir faire, ou plutôt avoir fait un pacte avec lui et avec Israël
(vers. 27), ce sont les miçwoth des vers. 11-26. Il s'agit donc là
d'un « livre de l'alliance » tout à fait analogue à celui de XXIV,
7 (comp. vers. 4.) Tout porte â croire que, s'il y a eu deux
exemplaires différents et successifs des tables, il n'y a eu, en

fait, qu'un seul livre de l'alliance. Mais il existait sur l'origine
(et le contenu) de ce document deux versions parallèles. Le
rédacteur a suivi l'une de ces versions au chap. XXIV, tandis

qu'il a utilisé l'autre dans XXXIV, 10-27, comme s'il s'agissait
de deux documents différents, dont le second aurait été destiné
à prendre la place de l'autre, à peu près comme les secondes
tables devaient remplacer les premières.

Que faut-il conclure de tout cela, sinon que dans les chap.
XXXII-XXXIV, non moins que dans les chap. XIX et XXIV, le
texte actuel résulte de la combinaison de matériaux tirés de

sources diverses
En présence de cet ensemble de témoignages fournis par

les récits mêmes du Pentateuque et, ce qu'il y a plus de
significatif, par des récits se rapportant au fait le plus capital de



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 441

l'histoire mosaïque, il faut en prendre son parti : la thèse
traditionnelle de l'unité d'auteur ne peut se soutenir. On est amené

à la même conclusion par l'étude des parties législatives du

Pentateuque. C'est ce qu'il nous reste à établir dans un
prochain article.

(A suivre.) H. Vuilleumier.


	La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

