Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 15 (1882)

Artikel: Liberté et nécessité

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LIBERTE ET NECESSITE '

Conformément a la loi de la pensée qui est en nous, nous
cherchons & relier ce qui est passé & ce qui est présent et ce
qui est présent & ce qui est & venir, par la catégorie de la cau-
salité. (est ainsi que le présent nous apparait comme effet du
passé le plus rapproché et en méme temps comme cause du
plus proche avenir. La cause et 'effet sont, d’apreés les formes
de la pensée qui nous sont inhérentes, dans un rapport tel
qu’une cause déterminée ne peut produire qu'un effet déter-
miné, puisque un effet sans une cause suffisante qui le déter-
mine est pour nous inconcevable. Mais si ’on accorde comme
absolument juste le principe, seul conforme & notre pensée,
que tout phénomeéne doit avoir sa cause suffisante, silon ac-
corde de plus que les lois qui régissent notre pensée sont
infaillibles, il s’ensuit nécessairement que les conditions néces-
saires pour le présent et 'avenir sont déja données dans le
passé. Un lien causal ininterrompu serait ainsi a la base de
tous les événements, un enchainement de causes et d’effets
qui devrait se perdre dans linfini du passé d’un coté, dans
linfini de Pavenir, de l'autre. Cet enchainement de causes
devrait étre infini, parce que dans notre esprit la prétention
de chercher une cause a toute chose, d’exiger un effet pour
toute cause, est fondée. Une cause premiere, bien qu’en der-
niere instance nous devions l'accorder, ne convient pas A
notre pensée, qu’'on 'appelle Dieu, nature ou nécessité, parce
qu’elle est quelque chose qui n’a point de cause.

1 Conférence, faite le 23 mai 1881, & la Société de philosophie de Berlin,
par le D* Eugene Dreher de I'université de Halle, Wittemberg. Traduite
du journal d'Ulrici : Zeitschrift fiir Philosophie, 1881.



LIBERTE ET NECESSITE 307

Tous les phénomeénes matériels et psychiques devraient
également s’accommoder de ce lien de causes, du moins dans
la forme générale dans laquelle il est exprimé ici; ce qui ne
veut pas dire, pour couper court & tout malentendu, que la
nature de la causalité soit la méme pour les deux sortes de
phénomeénes, puisque la causalité spirituelle, si 'on se place &
un point de vue dualiste, doit étre d’une autre nature que la
causalité matérielle.

Mais la tiche de la philosophie n’est pas seulement de re-
chercher des axiomes lumineux pour en tirer conclusion sur
conclusion, elle doit soumettre & I'épreuve des faifs les consé-
quences déduites, tout comme elle doit soumettre les axiomes
eux-mémes a une analyse pénétrante.

Pour le probléme de la causalité, nous aurions donc & exa-
miner premierement jusqu’a quel point on peut mettre d’accord
le lien causal présupposé avec les phénomeénes qui se présen-
tent & nous et secondement cuelle justification on peut donner
de ce principe de la raison suffisante.

Mais tous les phénomeénes (ue nous percevons se partagent,
conformément a la nature de notre entendement, en deux
groupes : nous les percevons sous les formes de 'espace ou
du temps, c’est-d-dire que les uns se présentent & nous comme
les formes du mouvement de quelque chose ue nous appelons
la matiére, au sens le plus étendu du mot, et que les autres,
sous la forme du temps, se présentent & nous comme des états
d’activité de notre ame. Il en résulte que nous devons sou-
mettre la force de 'axiome de la raison suffisante & I’épreuve
des phénoménes matériels aussi bien que des phénomeénes
spirituels.

Par phénomeénes matériels nous entendons les changements
dans l'espace que- subissent sous l'influence de forces la ma-
tiere ou, ce qui revientici au méme, les parties d’'un corps, ses
molécules ou ses atomes.

Par force, le naturaliste entend la cause qui ne peut étre ex-
périmentée d’'un mouvemenl, que cette cause soit inhérente
dés lorigine & la matiére en mouvement, ou qu’elle lui soit
communicquée, par transmission, du dehors.



308 D' EUGENE DREHER

Mais comme l'essence de la force reste cachée & 'examen,
nous devons regarder les manifestations provoquées par la
force, c’est-a-dire le mouvement ou l'effet de la force, comme
son symbole et conclure du mouvement au mouvement, au
lieu de conclure de la force a la force. D’apres cette méthode,
un premier mouvement nous apparait comme la cause d’un
autre mouvement et nous regardons le mouvement comme le
moteur de la nature inanimée. En nous basant sur l'axiome de
la totalité fixe du mouvement dans I'univers, nous sommes en
droit de supposer que tout phénomeéne matériel est I'effet né-
ceszaire d'influences précédentes,

La mécanique théorique, expliquée par I'expérience, nous
enseigne, dans laloi du parallélogramme des forces, qu’un point
{(soit un corps, ici synonyme de corps) obéit invariablement &
une méme résultante, quelles que soient les forces diverses qui
exercent sur lui des influences différentes. Cette loi a été jus-
qu’icl la source des découvertes les plus profondes en physigue
et a produit chez tous les naturalistes la conviction qu’en der-
niecre analyse tous les phénoménes matériels se réduisent en
phénoménes du mouvement, phénoménes auxquels on devra,
cela vasans dire, appliquerla loi de la causalité la plus absolue.
Ainsi, parmi les chimistes, nul ne doute que de mémes ma-
tieres, dans des conditions premiéres égales, il ne sorte toujours
identiquement les mémes produits, parce qu’on concoit la réa-
lisation de nouvelles combinaisons comme la transmutation
des atomes qu’on suppose se trouver dans la matiére. Ainsi
encore le minéralogue est fermement persuadé qu'un minéral
ne se cristallise d’'une maniére déterminée que dans des
conditions également déterminées.

[’axiome de la raison suffisante parait donc étre parfaitement
soutenable pour expliquer les faits matériels, du moins n’avons-
nous jusqu’ici aucune raison de douter de sa solidité, puisque,
comme nous l'avons démontré, ce principe, d’'une part, cor-
respond & notre intelligence et, de lautre, n’est pas contredit
par I’expérience.

Il en est autrement si nous essayons d’appliquer la loi d’une
causalité absolue aux faits de I'ordre psvchique. Toutes les



LIBERTE ET NECESSITE 309

fois que notre volonté est mise en cause, nous avons le senti-
ment indestructible cue cette volonté est libre jusqu’a un
certain point, quelque étroites que puissent d’ailleurs étre les
limites qui bornent cette liberté. Cette liberté, éprouvée par
nous, parait déchirer violemment le lien de causalité que nous
devons admettre entre le passé, le présent et 'avenir, et nous
donne ainsi le sentiment exalté d’'une détermination de nous-
meéme, sentiment si puissant que beaucoup de penseurs ne
songent méme pas & appliquer aux faits de I’ame la loi absolue
de cause et d’effet que la logique exigerait, et que d’autres
savants qui reconnaissent cette loi méme dans le domaine de
Pesprit se ménagent toutefois une porte de derriére pour
échapper &4 ses conséquences anéantissantes. Jappelle ces
conséquences anéantissantes, parce que, du moment ol les
phénoménes psychiques seraient soumis au lien causal dans
son acception absolue, nous, étres doués de sentiment, de
pensée et de volonté, descendrions & 1’état d’automates. Nous
serions des automates, parce que chacun de nos sentiments,
chacune de nos pensées, chacun de nos actes était donné
dans le calcul de l'univers avant gue nous soyons entrés
dans I'existence, parce que toutes nos décisions étaient déja
déterminées, alors que nous hésitions encore sur le choix &
faire. La conception matérialiste, d’apres laquelle I'esprit est
la résultante de la matiéere combinée d’apres certaines condi-
tions, était nécessairement amenée & nier la liberté de I'esprit.
En quoi faisant, elle provoqua la colére d’éminents naturalistes
ayant une culture philosophique, comme les von Schleiden,
Ruete et d’autres qui cherchérent a sauver laliberté de I'esprit
en démontrant, d’une maniére spirituelle et irréfutable, par
des exemples de 'expérience psychologique et physiologique,
que les mémes causes matérielles pouvaient avoir des effets
psychiques différents suivant les sujets. Ces démonstrations,
d'un haut intérét dans le domaine psychologique, ne mettent
pourtant point absolument hors de doute la liberté de I'esprit,
parce que les preuves de cette nature considerent I’ame comme
une abstraction vide, et non comme un quelque chose qui
posséde et oppose aux influences matérielles des vues et des



360 D' EUGENE DREHER

conceptions dont il a ou n’a pas conscience; or c’est cette der-
niére conception de I'ame qui, d’aprés les prémisses indiquées,
apparait comme la juste. Aussi ces réfutations furent-elles
capables de combattre le matérialisme, mais ne suffirent-elles
point pour décider 'antique probléme de la liberté morale en
faveur de ceux qui cherchent & échapper au sentiment oppres-
sif d’'une nécessité éternelle embrassant tout, par 'acceptation
d’un principe de non-causalité, comme la liberté, mais quile
font aux dépens de la connaissance expérimentale qui se puise
exclusivement dans le systeme de la causalité absolue. Nous
ne trouvons pas mieux fondé le principe par lequel on cherche
a appuyer la liberté de l'esprit, en disant que sila nécessité
régnait seule nous n’aurions de critére pour aucune veérité et
que la morale qui est basée sur une conviction libre devrait
étre niée. A cette objection, on pourrait répondre qu’en effet
nous n’avons peut-étre pas de critére pour la vérité, parce que
chacun n’admet comme vrai que ce qu’il est obligé d’admettre
pour vrai par l'organisation de son esprit et les circonstances
qui influent sur lui, et que celui-14 seul pense justement dont
les facultés sont constituées de telle maniére et chez qui les
circonstances se rencontrent de telle fagon que les fonctions
de sa pensée soient l’expression de la nécessité qui détermine
tout. On peut appliquer le méme raisonnement a la morale.
Celui-1a seul sent, pense et agit avec justice, dont les pensées
et les actions correspondent & une idée plus ou moins claire
que nous avons de la justice et d’aprés laquelle nous jugeons
de la valeur morale de 'homme.

Il va de soi que des scrupules esthétiques ou moraux ne
doivent point arréter la marche des recherches scientifiques,
car celui qui, comme le philosophe. cherche la vérité pour
lamour dela vérité, doit s’Taccommoder de ses lumieres, qu’elles
correspondent ou non & ses désirs; s’il n’en est pas capable, il
doit périr. Ici, comme partout dans la lutte pour I'existence,
régne la triste loi que cela seul qui est a la hauteur des cir-
constances subsiste.

Mais ce que nous venons de dire nous engage & soumettre
ces problemes fatals & une critique d’autant plus minutieuse,



LIBEWTE ET NEGESSITE 361

afin de nous rendre mieux compte de la valeur que nous leur
accorderons dans notre maniére d’envisager le monde. Je disais
précédemment que le sentiment d’une certaine liberté de vo-
lonté s'affirme d’'une maniére incontestable dans toutes les
positions de la vie, la méme ol le réve, la folie ou I'idiotisme
jettent leur voile sur la lumiere de notre esprit. Mais la science
nous montre a (uelles illusions les sens sont soumis et que
ces illusions peuvent se communiquer & l'ensemble de nos
sensations, tellement que nous en sovons absolument dominés.
Si, par exemple, appuyés sur le parapet d’un pont, nous regar-
dons couler 'eau d’un fleuve, il ne se passe pas longtemps
avant que nous ayons le sentiment distinct que le pont se met
en marche, et nous avec lui, et pourtant nous savons que le
pont n’a pas changé de position.

N’en serait-il pas de méme en ce qui regarde le sentiment
de notre volonté libre. A ceci on peut objecter que les illusions
des sens cessent dés que les conditions qui les ont produites
changent. tandis que le sentiment de la liberté subsiste dans
toutes les circonstances diverses. Or, une illusion qui persiste
& travers toutes les conditions les plus diverses n'est point une
illusion, puisque nous ne sommes fondés a regarder comme
illusion (ue ce qui disparait quand les conditions normales
reprennent leur empire. Mais, en ce qui concerne la liberté de
la volonté, on pourrait ¢lever contre ce raisonnement 'objection
suivante : Dans tout acte de volonté, notre moi réagit sur les
causes extérieures qui influent sur lui; mais notre moi étant
donné par avance avec sa maniére d’étre particuliére, obéit, il
est vrai, & la causalité qui lui est inhérente, mais ne posscde
pas le sentiment de sa propre causalité, parce ¢ue c’est nous-
meémes qui nous déterminons et que, par conséquent, notre
volonté nous apparait comme un acte de liberté relative, landis
qu’elle n'est en réalité qu’'un acte d’une nécessité intérieure,
(ue nous ne sentons pas. D’aprés ce raisonnement, nous serions
forcés de regarder comme libre le facteur de notre volonté
qui découle du moi, tandis que 'autre facteur, celui qui dépend
du monde extérieur, nous apparaitrait coinme nécessité, alors
qu’au fond, aussi bien le moi (que le monde extérieur, ohéissent



262 D' EUGENE DREHER

tous deux & la loi absolue de la causalité, tellement que nos
sentiments, notre pensée et notre volonté sont déterminés par
la méme nécessité qui dirige dans leur cours compliqué les
corps célestes et les fait arriver aux temps marqués aux diffé-
rents points du firmament.

Il y a un autre fait qui parle en faveur de cetie hypothese et
(que nous voudrions recommander ici aux philosophes mora-
listes quiinsistent tant sur la doctrine de la volonté libre. Ce fait,
je I'ai observé trés clairement dans 'analyse de mes affections
(ou affects), c’est que nous honorons ou méprisons un homme
non parce qu’il a emplové au bien ou au mal la petite portion de
liberté morale gu’il peut posséder, mais parce que nos senti-
ments sont déterminés & ’avance par le fait que nous attendons
de lui quelque chose de hon ou de mauvais. Nous honorons
ou méprisons donc I’homme pour lui-méme, sans trop nous in-
quiéter de ce qui est chez luile fait de la libre volonté. Ce n’est
donc point ici essentiellement une lutte de la liberté de l'un
contre laliberté de 'autre, maisune lutte entre deux principes
dont nous sommes devenus les représentants sans la partici-
pation de notre volonté, par une éternelle nécessité.

Dans quelle mesure V'explication donnée est-elle suffisante
pour faire comprendre le sentiment de la liberté de la volonté
malgré Paffirmation d’'une loi de causalité universelle? Je
ne puis en juger; cependant la question de la causalité de la
volonté est trop importante pour qu’on puisse se contenter de
cette explication qui, je 'avoue franchement, a eu et a encore
aujourd’hui, quoique & un moindre degré, quelque attrait pour
moi. Essayons donc d’examiner ’axiome de la cause suffisante
dans son essence propre et voyons s’il est inaccessible a tout
doute. Pour pouvoir le faire, il faut commencer par poser la
;question de 'origine des axiomes.

Dans toute activité de notre pensée, nous trouvons sur notre
route des hypothéses qui n’ont pas besoin de preuves et qui,
en effet, ne sont pas susceptibles d’étre prouvées, parce qu’elles
se présentent & notre esprit avec une telle clarté qu’il nous
semble que nous ne pourrions pas penser autrement, en sorte
que nous les acceptons comme s’entendant d’elles-mémes et



LIBERTE ET NECESSITE 363

comme étant les principes nécessaires de toute pensée. Ces
principes ou axiomes paraissent, & premiere vue, étre des vé-
rités innées dans I'esprit, des vérités primordiales. Cependant,
si on les soumet & une analysc serrée, on se convaincra qu’el-
les ont été éveillées dans notre esprit par des perceptions des
sens et qu’elles ont toutes pour origine un fondement sensible.
Méme les axiomes géométriques ne sont pas, comme le pense
Kant, des a priori, lors méme qu’on peut concéder que la con-
ception de l'espace est innée dans ’ame. Mais comme cette
conception ne nous aurait jamais donné 'occasion de faire des
réflexions si elle n’avait été complétée par I'observation sen-
sible (ce dont il est facile de se convaincre en cherchant a
definir exactement les idées de point, de ligne, de plan, de
corps ou de dimension en général), il faut bien admetire que
Pobservation sensible est indispensable a la formation de
toute conception, de toute idée. Inconsciernment nous don-
nons comme base & l'observation des sens I'idée de l'espace.
Consciemment, quand nous cherchons & nous en rendre
compte, nous déduisons I'idée de I'espace de 'observation des
sens. Et si nous admettons que l'observation sensible est né-
cessaire & la conception d’une idée, combien plus il en est
alnsl pour la formation des axiomes! Un axiome nous parait
meéme d’autant pius digne de confiance qu’il plonge ses raci-
nes dans une plus stricte observation sensible. Nous en don-
nons pour preuve l'axiome mathématique, qu'en additionnant
des quantités égales avec des quantités égales, on obtient pour
résultat des cuantités égales aussi. Qu’on se mette par la ré-
flexion en présence de cet axiome, on verra que pour le com-
prendre completement il faut se faire une idée exacte de la
notion de quantité. Or comme l'idée de quantité joue un role
essentiel dans le principe de la causalité, parce que, d’apres
un autre axiome tout aussi certain, la cause et I’effet sont dans
des rapports tels que la quantité dans la cause correspond
toujours a la quantité dans D'effet, nous pouvons dés a présent
soumettre la notion de quantité & un examen plus détaille.

Par quantité on entend tout ce qui est susceptible d’étre
augmenté ou diminué lorsqu’on y ajoute ou en retranche des



364 D' EUGENE DREHER

parties. D’aprés celte définition la quantité se compose, en
théorie, de parties. Or comme 'activité de la pensée est illimi-
tée, nous pourrions poursuivre ce partage d'une quantité
jusqu’a atteindre des parties qui, bien qu’elles-mémes divisi-
bles, seraient cependant égales & zéro, auquel cas nous de-
vrions admettre qu'une quantité peut se composer d'éléments
dont chacun serait égal a zéro et nous nous heuarterions alors
a une hypothése qui est en contradiction avec les lois de
notre pensée. Ou bien nous supposerons que le partage
nous ameéne a des unités infiniment petites et naturellement
indivisibles, auquel cas nous nous heurterons a ce contre-sens
qu'il y a des quantités qui ne peuvent se diviser, méme en
pensée. Dans les mathématiques nous trouvons représentées
ces deux conceptions qui s’excluent : la premiere dans les ma-
thémathiques inférieures, la seconde dans les mathématiques
supérieures ; dans ces derniéres, la désignation de « supérieu-
res » indique déja 'emploi plus étendu de la notion de la
grandeur différentielle, en place de la notion géométrique du
point.

Nous voyons par la que les deux seules voies qui pourraient
nous amener & comprendre complétement l'idée de grandeur,
au lieu de nous faciliter I'examen de la tiche en question,
nous engagent dans des contradictions, ou, pour parler autre-
ment, nous conduisent & des antinomies qui, ayant leur fonde-
ment dans la nature de notre intelligence, ne peuvent étre
évitées. Aussi devons-nous concéder le fait que I'idée de quan-
tité, renferme en elle-méme une contradiction qui, parce
qu’elle a sa source dans le seul attribut de la quantilé, dans
sa divisibilité, est préjudiciable a l'intelligence compléte de lu
causalité.

Cette considération suffira pour prouver sans réplique que
I'on ne peut accepter qu’avec certaines précautions l'axiome
de la cause suffisante dans lequel l'idée de la quantité est en
jeu. EL les précautions & prendre paraissent plus nécessaires
encore, comme nous allons le voir, lorsqu’on cherche & analy-
ser I'idée de causalité elle-méme.

Par causalité nous enlendons la relation de cause & effet.



LIBERTE ET NECESSITE 365

Or, la cause et U'effet étant séparés par le temps, la relation de
I'un a lautre ne peut se trouver que dans le temps. Aussi
I'état actuel des choses est l'effet du moment qui vient de
s’écouler, comme, d’autre part, la cause de I'avenir prochain.
Pour comprendre completement le lien causal, il nous faut
donc savoir ce qu’est le présent et ce quest le temps. On
pourra dire que le présent est la limite entre le passé et 'ave-
nir. En ce cas le présent est compris comme valeur-limite,
¢gale A zéro ; et 'on pourrait comprendre ainsi comment le
temps se compose de présents écoulés et a venir.

Remarquons ensuite que s'il était juste de concevoir le pré-
sent comme une simple ligne de démarcation entre le passé
et 'avenir, la certitude de I'existence des choses, comme ap-
partenant au présent, serait ébranlée, ce qui est une pensée
irréalisable. Supposons, au contraire, que le présent est une
partie de temps infiniment petite et indivisible, nous tombons
dans la notion contradictoire de grandeurs indivisibles, méme
pour la pensee.

Il ressort de cela que 'analyse de l'idée de temps nous con-
duit & la méme antinomie que l'analyse de I'idée de quantité,
d’espace et de nombre, alors que nous nous enquérons des
¢léments qui sont & leur base. Or, cette question, nous ne pou-
vons 'éviter puisque l'idée de quantité renferme celle de divi-
sibilité. Il ressort de ce raisonnement, que la conception que
nous pouvons nous faire de la causalité manque, & la bien
prendre, de toute rigueur. Dans la vie habituelle nous ne
rendons pas compte, comme nous le devrions, du vague de
cette conception, parce que nous sommes accoutumés deés
I’enfance &4 user de la catégorie de la causalité. Et si nous
examinons de plus prés cette catégorie, nous devons donner
raison & Hume, lorsqu’il affirme que nous ne I’empruntons
pas aux phénomeénes, mais que nous la leur donnons pour
fondement. kn effet, comme je ne sais pas de quelle maniére
le présent est relié au futur, je ne sais davantage comment
la cause devient effet. De cette maniére le lien causal que nous
pensons distinguer dans le monde des phénoménes, n’est en
réalité qu'une hypothése conforme & la nature de notre pen-

THFOL. ET PHIL. 1382 25



3660 D' EUGENE DREHER

sée ; ce qui n’exclut pourtant pas que quelque chose dans la
« chose en soi » ne puisse répondre au lien causal, tout
comme il est possible que nos modes de perceptions de
I’espace et du temps trouvent des corrélatifs dans lautre
monde.

Un exemple expliquera mieux notre pensée : nous voyons
une boule en mouvement toucher une autre boule au repos;
quand la rencontre des deux boules a eu lieu, nous voyons la
seconde boule se mettre en mouvement, nous en concluons
que le choc de la boule en mouvement a été la cause de la
mise en mouvement de l'autre boule. Mais comment devons-
nous nous représenter cette causalité ? uniquement sous la
forme d’une communication de forces, par laquelle la boule
en mouvement communique de la force a la boule en repos.
Mais comment une communication de force est-elle possible ?
c’est-a-dire comment le mouvement est-il possible ? cela reste
caché & notre entendement.

Il en est autrement quand nous parlons de causalité psychi-
fJue : nous éprouvons, par exemple, une sensation nerveuse,
dont nous avons conscience sous forme de gout, de son ou de
couleur, et nous percevons simultanément un changement
dans nos sentiments ou nos dispositions. Nous en concluons
que la sensation éprouvée est la cause de la disposition dans
laquelle nous sommes, parce que nous avons le sentiment évi-
dent que notre disposition est en relation avec la sensation.
Ainsli nous relions ce quil présent & ce qui est passé au moven
du mode de perception du temps et par I'idée de causalité
que nous puisons dans notre sentiment, et c¢’est ainsi que nous
arrivons ala conception de cause et d’effet. Il est hors de doute
gque I'idée de causalité, comme la plus nécessaire & notre con-
servation, fut la premiére qui se fit jour dans nos relations avec
le monde extérieur.

Cependant les considérations que nous venons d’exposer
nous apprennent en méme temps que la causalité telle que
nous nous la représentons est quelque chose dimmatériel, un
quelque chose que nous appliquons ausst auxr phénomeénes ma-
tériels, parce que, lessence de la matiere nous étant cachée,



LIBERTE ET NECESSITE ob7

ious ne la contemplons guw’avec Uwil de Uesprit ; et nous ne
nous prononcerons pas sur ce (ui correspond a la causalite
dans la « chose en soi. » En général, toutes les qualités que
nous accordons a la matiere sont au fond d’origine spirituelle.
Ainsi nous parlons d’une force aitractive et d’une force répul-
sive de la matiére, selon la nécessité de I'explication des phé-
nomeénes qui nous frappent, parce que nous faisons sur nous-
mémes ’expérience que nous sommes attirés par certaines
choses, repoussés par d’autres. Si, nonobstant cela. nous dis-
tinguons entre des procés spirituels et matériels, c’est parce
(que certaines conceptions empruntées a notre pensée ne peu-
vent s’appliquer qu’a I'un ou a l'autre de ces deux ordres de
faits. Ainsi la notion d’espace, dans laguelle nous encadrons
toutes les expériences des sens, quoiqu’elle découle de l'es-
pril, n’est cependant applicable qu’aux phénoménes matériels,
tandis qu’elle n’a aucune raison d’étre dans les faits d’ordre
purement psychique.

Cependant, comme nous 'avons démontré, nous appliquons
la catégorie de causalité également aux phénomenes naturels et
aux phénomeénes psychiques; mais en le faisant nous marquons
toutefois une différence importante : tandis que dans les faits
d’ordre matériel la causalité s’accomplit dans ’espace et dang
le temps, c’est-a-dire dans le mouvement, sans cependant
changer 1’état des choses (c’est-a-dire des atomes eux-mémes),
la causalité spirituelle s’exerce hors de 'espace, dans le temps
seul et en changeant I'état de nos dispositions. Comme critére
de la raison suffisante, il nous reste donc le mouvement pour
les faits d’ordre matériel, le changement de nos dispositions
pour les faits d’ordre psychique.

Mais comme le mouvement comprend les deux facteurs de
I'espace et du temps, d’aprés lesquels nous pouvons juger de
la relation delerminante entre la cause et I'effet. tandis que le
changement de nos dispositions ne comprend que le facteur du
temps, il en résulte (que nous pouvons mieux juger de la ri-
gueur du lien causal dans les phénoménes matériels que dans
les phénomenes psychiques.

Je rappellerai, comme preuve de ce que j'avance ici, que



368 D' EUGENE DREHER

toutes nos connaissances ne sont que de nature relative et que
par conséquent notre certitude, dans 'appréciation des choses,
s’'accroit & proportion des points de comparaison qui nous sont
donnés ; de méme le chimiste ne cherche pas a reconnaitre le
soufre au moyen du soufre, mais par ses réactions au contact
d’autres corps, et il reconnaitra d’autant mieux le soufre qu’il
pourra opérer plus de réactions par le soufre.

Il ressort de nos recherches que la causalité en elle-méme
est une idée plutot obscure, tenant plus du sentiment que de
la pensée, ce qui est plus ou moins le cas de toutes les idées
primordiales qui sortent du sentiment et de la pensée comme
d’une racine commune. Ensuite, nous reconnaissons que. dans
Iexplication des phénomenes, la causalité se montre plus ap-
plicable aux faits matériels qu’aux faits psychiques.

Cette limite, imposée a l'application de la causalité rigou-
reuse aux faits d’ordre psychique, est confirmée par le senti-
ment constant d’une volonté libre, sentiment qui a tout aussi
bien donné lieu & l'idée de liberté que le sentiment d’une
certaine contrainte avait donné lieu & I'idée de causalité. Nous
devons donner & ce sentiment de liberté plus d’importance
(quau commencement de cette étude, vu que notre analvse a
démontré que l'idée de causalité, elle aussi, provient du senti-
ment plus que de la pensée.

Enfin, nous rendons encore altentif & une raison qui, selon
moi, décide le probléme en faveur de la liberté, une raison qui,
lorsque je l'eus découverte, ébranla et renversa & mes veux
Pexplication qui consiste & présenter la liberté de la volonté
comme une pure illusion.

Il s’agit de la réalisation d’une décision par laquelle nous
supprimons tous les facteurs qui influent sur nous pour nous
déterminer, & l'exception d’un seul, tandis qu’'une causalité
rigoureuse exigerait une résultante des facteurs déterminant le
moi ; une résultante spirituelle qui tient compte des composés
spirituels, exactement comme la résultante ronatérielle (selon
la loi du parallélogramme des forces) tient compte de ses com-
posés matériels. La non-existence de ces résultantes spirituel-
les, au lieu desquelles, comme je I'ai déja dit, la décision prise



LIBERTE ET NECESSITE 369

entre en ligne de compte, fait que la causalité rigoureuse, ap-
pliquée aux actes de la volonté, est intenable; car I'axiome ue,
d’agents différents et simultanés. il ne ressort qu’une résul-
tante qui tienne compte de foutes ces influences, cet axiome
est tout aussi bien fondé dans notre esprit que I'axiome de la
raison suftisante.

La difficulté d’appliquer une causalité rigoureuse aux actes
de la volonté s’impose & notre sentiment quand un historien
ou un poéte nous décrit ses personnages de telle maniére que
tous leurs sentiments, toutes leurs pensées et toutes leurs
volitions ont lair d’étre déterminés par une nécessité inté-
rieure, tellement qu’on pourrait prédire de quelle maniére
ils sentiront et penseront dans telle circonstance donnée.
Une telle ceuvre manquerait de vie, de couleur, de fraicheur,
et, en contrariant nos propres sentiments, elle nous parai-
trait fausse. D’un autre coté, historien ou le poéte ne doivent
pas abuser de la liberté, de maniére a la faire dégénérer en
caprice et en arbitraire; cet abus oOterait & son ceuvre tout
caractere de vérité. L’artiste qui sait tenir la mesure juste
entre la liberté et la nécessité est seul capable de produire
une ceuvre qui ait le charme de la vérité quand méme elle
n’est que poétique et fictive.

Prenons comme exemple la philosophie de I'histoire telle
que Penseigne Hegel qui a réussi & obscurcir ces problémes
par sa maniére de penser, dépourvue de toute rigueur dans
Iobservation. D’apres lui, la fin de la guerre de sept ans,
avec tous ses détails, était la conséquence nécessaire de I’état
des choses au commencement de cette guerre. Ce point de vue
non seulement nous paraitra faux, mais 'histoire ainsi racontée
nous ennuiera, parce (ue nous ne comprenons pas une telle
causalité. Nous disons la méme chose, dans le domaine poé-
tique, du caractére d’ « Emilia Galotti. » Lessing ne parvient
pas méme a nous toucher par la mort prématurée de son
héroine, parce qu’Emilia Galotli n’est pas une création sentie,
une femme poétique et vivante, mais un personnage né de la
simple réflexion.

Sinous nous demandons maintenant quelle place nous de-



370 D' EUGENE DREHER

vons assigner a la libre volonté, nous serons obligé de la faire
entrer comme un moment ou facteur spontané, la ot le pré-
sent qui s’évanouit céde la place 4 son remplacant, 'avenir.
La libre volonté se trouve ainsi hors des limites du temps,
dans la sphere du devenir, et la, la réalisation de la libre vo-
lonté échappe & nos recherches.

Ainsi la liberté de la volonté nous apparait, & nous qui ne
pouvons rien expliquer en dehors de la catégorie du temps,
comme un arbitraire, arbitraire qui, déchirant les liens de la
nécessité fondée dans la pensée, reconquiert pour la pensée
elle-méme cette liberté que nous garantit le sentiment et,
d’automates psychiques que nous serions, fait de nous des
étres qui pensent librement. Il v a plus : cet arbitraire nous
communique un principe créateur, car, comme Kant le dit
justement, se décider librement, c’est poser une causca si?
(mieux : une espece de cause sui), point de départ d’un nou-
veau lien causal.

Il ressort encore de cette étude que les sciences de I'esprit,
dans lesquelles on ne peut conclure rigoureusement de la
cause a l'effet, ne parviennent pas a satisfaire aussi complete-
ment notre besoin de penser que les sciences naturelles dans
lesciuelles nous voyons, pour ainsi dire, I'effet sortir de la
cause, ou du moins nous croyons le voir. D’un autre cote,
les premieres ont plus d’attrait pour notre esprit, parce
qu’elles font entrer en ligne de compte et reconnaissent la
liberté, a I'aide de laquelle elles déchirent les liens de fer de la
nécessité, et entrent en rapport plus étroit avec notre senti-
ment en déroulant devant nous le tablean réfléchi de notre
propre vie.



	Liberté et nécessité

