
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: Les déistes anglais et le Christianisme : à propos du livre de M.
Edouard Sayous

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Sayous, Édouard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME

A propos du livre de M. Edouard Sayous'.

Commençons, pour toutes sortes de raisons, par remercier
l'auteur de son travail intéressant. D'abord le sujet qu'il traite
rentre dans les questions capitales que soulève la foi chrétienne.
Constatons ensuite le labeur sérieux qu'il s'est imposé en fouillant

dans les bibliothèques de France, d'Angleterre, de Suisse,

pour obtenir des documents rares. Il a fallu « affronter beaucoup

de difficultés bibliographiques » (pag. 4). N'oublions pas
enfin la manière lumineuse dont il a exposé les doctrines
déistes, en appuyant son exposition de citations originales,
souvent même rebutantes pour quiconque est pénétré de

respect pour les manifestations de la foi religieuse. Nous possédons

dans ce volume une collection précieuse de matériaux
sinon complets, du moins authentiques.

Ces justes éloges ne doivent pas cependant nous empêcher
de communiquer les impressions moins favorables que nous
avons reçues. D'abord le tableau n'a pas de cadre : l'auteur
s'est dispensé de retracer le milieu d'où le déisme est sorti;
d'où il résulte qu'il ne rend pas compte de ce phénomène
historique et n'aide pas son lecteur à le comprendre. Puis il ne

' Les déistes anglais et le christianisme, principalement depuis Toland
jusqu'à Chubb, 1696-1738, par Edouard Sayous. — Paris, G. Fischbacher,
1882.

THÉOL. ET PHIL. 1882. 23



33'l F.-C.-J. VAN GŒNS

soumet pas les doctrines à une critique sérieuse, partant d'un

point de vue nettement accusé ; car les quelques objections
fugitives faites occasionnellement, surtout à l'adresse de la

théologie libérale, ne sauraient mériter ce nom. Enfin l'auteur
ne conclut guère ; le titre du livre lui en faisait pourtant un

devoir, en promettant un rapprochement du déisme et du
christianisme. Cette lacune est d'autant plus grave que l'auteur a

laissé échapper ainsi l'occasion de répandre du jour sur le

christianisme tel qu'il l'entend.
Nous voulons essayer de faire ce qu'il n'a pas fait, en utilisant

ses précieuses données. Cette faible esquisse pourra justifier
la critique que nous venons de résumer.

Qu'est-ce que le déisme? Ce terme peut se prendre dans un
sens métaphysique et dans un sens historique. Selon la
première acception, on entend par déisme la théorie du Deus olio-
sus du judaïsme, du pélagianisme, du socinianisme, celle d'un
Dieu qui, non seulement distinct du monde, mais séparé de lui,
ne se trouve avec lui que dans un rapport extérieur, comme
l'architecte vis-à-vis de l'édifice qu'il a construit : l'univers
une fois créé poursuit sa marche sans autre participation de

Dieu que celle qui résulte des lois qu'il a établies. C'est le
contraire du théisme lequel professe un Dieu qui, clans la plénitude

de son infinie perfection, « donne l'existence à un monde
clans lequel, comme être infini, ilvitet agittoujours. » Cette

acception métaphysique ne donne pourtant qu'une idée incomplète

du déisme anglais. Son idée de Dieu était sans doute à

peu près celle du Deus otiosus ; mais il n'en avait guère
conscience; il n'y insistait point ; ses préoccupations étaient
ailleurs. Il faudra donc le prendre dans son acception historique
et le définir « l'école qui pendant plus d'un siècle, depuis le

milieu du XVIIe siècle jusqu'à la fin du XVIIIe, a opposé la
religion naturelle au christianisme traditionnel et historique. »

Tout revient ainsi à savoir quelle était la religion naturelle
du déisme



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 335

La question est très complexe ; les déistes ont beaucoup
différé entre eux sur divers points. Ainsi Herbert etToland furent
des rationalistes supranaturalistes; ce furent Collins et Wool-
ston qui attaquèrent plus tard les deux colonnes de l'autorité
surnaturelle de la révélation, les miracles et les prophéties.
Ajoutons que, s'ils ont commencé par l'esprit, ils ont fini par la
chair; autant Herbert est respectable, autant Bolingbroke est
ignoble. Essayons de trouver une réponse plausible.

Justement choqués du christianisme traditionnel qui se
qualifiait de religion révélée, c'est-à-dire, surnaturellement et
directement divine, et qui imposait d'autorité ses dogmes érigés
en mystères, plusieurs esprits plus ou moins distingués en

Angleterre cherchèrent quelque chose de meilleur. Rien de plus
légitime. Assurément le joug était intolérable et la prétention
qui l'imposait était absurde. On veut être religieux sans abdiquer

sa raison ; les erreurs et les excès des déistes ne doivent
pas nous fermer les yeux sur la justice de leur insurrection
rationnelle. C'était au fond, sans qu'on s'en doutât, un retour
au grand principe de la Réforme : protestation de la conscience
morale et religieuse contre l'Eglise. Mais comment s'y prirent-
ils? Le vrai moyen eût été d'abord de distinguerle christianisme

ecclésiastique et le christianisme biblique; de distinguer
ensuite dans celui-ci l'élément historique et l'élément
religieux, pour soumettre enfin le premier à la critique historique
et rapprocher le second de la conscience religieuse, critère et
mesure de la croyance religieuse. C'eût été, à la fois, regarder
comme hors-d'œuvre ou superfétation tout ce qui, dans un
système religieux, reste sans rapport avec elle, et retenir les

caractères qui la distinguent d'après les documents. On n'en
lit rien. On ne se soucia pas de la distinction si importante que
nous venons de signaler ; on ne se donna pas même la peine
de constater impartialement et soigneusement le contenu du

christianisme du Nouveau Testament ; on déclara la raison,
c'est-à-dire l'ensemble tel quel des facultés intellectuelles,
morales et religieuses ', arbitre suprême et même source uni-

1 Telle est la définition que je crois devoir donner de la raison au point
de vue des déistes, en vertu de leur programme qui suppose non seule-



336 F.-C.-J. VAN GŒNS

que de la religion pour l'humanité de tousles temps; on dressa

un programme : 1° l'existence d'un Dieu suprême ; 2° le
devoir de lui rendre un culte; 3° la vertu et la piété, essence
de ce culte ; 4° faire le mal est contraire à la conscience et exige
le repentir; 5° il y a une vie future avec rétribution (pag. 19);
on se prétendit revenu à la nature et on ne s'aperçut pas que
« cette prétendue religion naturelle, comme dit M. Réville1,
n'était qu'un extrait subtilement tiré de la tradition chrétienne,
le fruit d'une civilisation déjà vieille, artificielle, déjà saturée
de crilique et de rationalisme, tout le contraire d'une religion
éciose spontanément dans l'esprit humain encore livré à ses

inspirations primitives. » L'illusion était énorme ; mais l'était-
elle plus que celle des anglicans qui s'imaginaient posséder
dans leurs trente-neuf articles le pur christianisme? Depart
et d'autre l'illusion provenait de la prétention commune à la
vérité absolue, prétention plus habituelle que partout ailleurs
dans le domaine religieux sous le nom d'orthodoxie. Soyons

justes et gardons-nous de demander à un siècle ce qu'il était
incapable de donner.

II

Qu'est-ce qui a donné naissance à cette théorie? M. Sayous,
après avoir repoussé les influences sociniennes et celle de

Bacon (pag. 10-13) conclut en disant : « Herbert reste bien le père
du déisme. » Il faut dire cependant que ce père en a eu un à

son tour; il a été, lui aussi, enfant de son siècle et si on ne
peut en appeler aux influences dont il a eu conscience et qu'il
a signalées, il n'en a pas moins subi de très sérieuses par son
milieu, lui et ses successeurs. Herbert, décidément animé de
besoins religieux, est allé en chercher ailleurs la satisfaction.
Pourquoi s'est-il séparé de son Eglise? Précisément à cause
d'elle, de sa condition déplorable. Il fut témoin des luttes poliment

l'intelligence, mais aussi la conscience morale et la conscience
religieuse. Nous en verrons plus loin l'acception triviale qui se résume
dans le sens commun et l'honnêteté.

1 Prolégomènes de l'histoire des religions, pag. 10.



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 337

tiques et ecclésiastiques qui caractérisèrent les règnes de

Jacques Ier et de Charles Ier, de la haine mutuelle des catholiques
et des protestants, de la division qui régnait entre les puritains,
de l'anatlième que tous les partis se lançaient. On conçoit que
ce triste spectacle le porta à réfléchir et à chercher à la religion
un terrain neutre où les opinions les plus diverses pussent se

rencontrer, un credo élémentaire sur lequel tous devaient être
unanimes. L'erreur nous fait sourire, mais on la comprend.
Combien y en a-t-il encore aujourd'hui qui se livrent à une
illusion semblable? Plus tard, les puritains qui triomphèrent
sous Cromwell, les anglicans qui l'emportèrent sous Charles II,
les catholiques qui dominèrent sous Jacques II, enfin le peuple
et la cour jetèrent l'Eglise dans un juste discrédit. Vint enfin
la révolution de 1688 qui transporta le centre du pouvoir de la

couronne à la représentation nationale et introduisit la liberté
religieuse sous les auspices de son grand défenseur,
Guillaume III. Ajoutons pour dernier trait au tableau le christianisme

du siècle : l'Evangile est une religion d'autorité ; qui dit
révélation dit inspiration mécanique; qui dit foi, dit soumission

de la raison aux dogmes irrationnels du système ecclésiastique

: trinité, incarnation, expiation juridique, prédestination
calviniste, eschatologie judaïque, et on comprendra la réaction
violente qu'un tel état de choses devait provoquer clans

certains esprits.
La science jeta aussi un poids considérable clans la balance.

Bacon de Vérulam avait proclamé la méthode expérimentale
en fait de science, et s'il se refusait à l'appliquer à la religion,
il fournit à d'autres l'idée de l'y appliquer. Un siècle après lui,
Newton introduisit dans l'opinion publique la notion de la loi
physique et porta, sans le vouloir, un coup mortel au monde
fantastique du merveilleux. Descartes, en disant : je pense donc

je suis, avait transporté la base de la certitude dans la
conscience humaine et créé lu philosophie moderne en proclamant
les droits de l'individu. Spinosa lui succède et, revendiquant
l'autonomie de la raison en matière de foi, soumet l'Ecriture
sainte à une critique pénétrante et originale. Mais c'est surtout
Locke qu'il faut signaler. En établissant l'autonomie de la rai-



338 F.-C.-J. VAN GŒNS

son, il est devenu le vrai père du déisme. On connaît sa philo-
phie. L'esprit humain est table rase. Tout lui vient du dehors.
La connaissance résulte d'une part des impressions que le monde
fait sur nous à l'aide des sens et de l'autre des opérations de

l'esprit qui en forme des notions ; en d'autres termes, la connais
sance est le produit de la sensation et de la réflexion, c'est-à-
dire de l'expérience, expérience de l'impression du monde
extérieur, expérience de ce qui, en conséquence, se passe en
nous. C'est la méthode de Bacon appliquée à l'esprit. Les

conséquences sont aussi évidentes que graves. Point de connaissance

possible en dehors de l'expérience. L'abstraction, à moins
d'être déduite des faits par des voies légitimes, ne sauvait être
objet de la science. Si Dieu se révèle, cette révélation doit
s'accorder avec la raison humaine ; l'homme du moins ne

pourra se l'assimiler et la reconnaître pour vraie qu'à condition

qu'elle se justifie devant sa réflexion. La révélation surnaturelle

doit passer par ce creuset. A ce compte, que deviennent
les mystères de la foi, l'autorité de l'Ecriture et des confessions?

Il ne peut être question de leur accord avec la raison.
Cette même intelligence que le protestantisme officiel avait

pour devise de faire prisonnière pour l'amener à l'obéissance
de la Bible et des libres symboliques, fut érigée par Locke en

tribunal suprême en matière de foi. Locke revendique pour la
réflexion le droit que Luther avait exigé pour la conscience
religieuse ; mais, hâtons-nous de le dire, grâce à ses dispositions
personnelles, beaucoup plus religieuses que son système, il ne
le fit nullement dans des intentions hostiles à la religion ; il ne
demande qu'à lui imprimer un caractère rationnel.

Voilà l'atmosphère dans laquelle vécurent les déistes
anglais. Nous ne nous étonnons plus du rôle que joueront dans

la discussion l'autorité religieuse, la révélation surnaturelle,
l'Ecriture, le miracle; convenons que le déisme était dans

l'air de la Grande-Bretagne. Reste maintenant à en fixer la
valeur.



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 339

III

Maint chrétien qui ne connaît que le nom du déisme ne
croit voir qu'un monstre d'extravagance et de perversité et se

signe. Il ne sait pas plus lui rendre justice que les protestants
du-XVII0 et du XVIIIe siècle ; il n'y a pas de bon et de mauvais

à démêler. Tout est mauvais. Je me permettrai d'opposer
à ce verdict une petite anthologie de pensées déistes qui se

recommanderont à tout esprit à la fois religieux et réfléchi.
Souvenons-nous ici de l'affirmation de Luther : la vérité ne

dépend pas de la bouche qui la prononce ; elle peut l'être par
la bouche d'un Judas, d'un Anne, d'un Pilate ou d'un Hé-
rode.

Le témoignage. Il faut considérer l'autorité des témoins : ce

ne doivent être ni des femmes, ni des enfants, ni des gens
grossiers, ignorants, de la lie du peuple, ces sortes de

personnes étant fort crédules. Elles regardent comme autant de

miracles toutes les choses qui passent leur intelligence ; elles

s'imaginent que Dieu ne montre son pouvoir que quand il
altère les lois de la nature et fondent leur religion sur une
naissance prodigieuse ou quelque chose de semblable. Blount,
pag. 35.

Mystère. Ce mot, dans le Nouveau Testament, ne marque pas
une vérité qui est au-dessus de la raison, incompréhensible,
mais des choses qui n'étaient pas connues avant d'être révélées.

(Cp. Math. XIII, 11, Rom. XI, 25, XVI, 25, 26, Eph.III, 3,

Col. I, 26.)Toland, pag. 52.

Ecrits apocryphes. Lorsque je considère sérieusement
comment a pu avoir lieu parmi nous l'imposture de YIcôn basilikè

(tableau des devoirs de la royauté, attribué par les royalistes à

Charles Ier), en un temps de science et de civilisation, sous les

regards vigilants des partis, je cesse de m'étonner que tant de

pièces supposées sous le nom de Christ, des apôtres et d'autres

personnages illustres, aient pu être publiées et acceptées dans

les temps primitifs, alors que la terre était couverte des ténèbres

de la superstition. Je crains plutôt que plusieurs autres



340 F.-C.-J. VAN GŒNS

livres pareils ne soient d'une inauthenticité non encore découverte.

Toland, pag. 59.

La démonstration de la vérité évangélique. L'Evangile que le
vulgaire ne peut connaître que par des miracles, recevoir que
par des préceptes positifs, est démontrable au sage et au
vertueux par la nature même de la chose. Pour nous, la preuve
de la vérité et de la divinité de la révélation se tire de l'excellence

des choses révélées. Shaftesbury, pag. 90.

La résurrection de Lazare. Des trois retours à la vie, celui
de la fille de Jaïrus, celui du fils de la veuve de Naïn et celui
de Lazare, le dernier est de beaucoup le plus important. Il
devrait venir en premier lieu dans saint Matthieu, le plus ancien

évangile, et non pas dans celui de Jean, le plus tardif des

quatre. Comment un fait de cette gravité n'a-t-il été relaté

que soixante ans après l'ascension? Woolston, pag. 129.

Prédictions de Jésus relatives ci sa mort et à sa résurrection.
Elles sont d'une authenticité suspecte : comme les disciples
ne s'attendaient pas du tout à la résurrection de leur Maître,
il est fort possible que les prédictions insérées dans les
trois premiers évangiles aient été forgés après coup. Annet,
pag. 141.

Expiation. Si Dieu envoie le Médiateur au monde, c'est

qu'il est déjà réconcilié avec le monde et par conséquent n'a

pas besoin d'une intercession pour pardonner. Herbert, pag 36.

Mort de Jésus-Christ. Christ ayant découvert ou révélé au
monde la vraie religion, en a été le martyr avec son sang et est

mort pour la défendre. Il a donné ainsi en sa faveur le plus fort
témoignage; il n'a pas été un imposteur, il n'a pas servi
l'intérêt charnel. On peut dire, en un sens assez ordinaire et
facile à comprendre, et sans tomber dans les absurdités qu'on
y associe, que les doctrines du salut lui ont coûté la vie, qu'il
est mort pour nous et que l'Evangile avec tous ses bienfaits
n'est arrivé à nous qu'au prix de son sang. On peut en dire
autant, dans une acception moins haute, de tout homme

grand et bon qui donne sa vie pour son pays ou pour le bien
du genre humain. Morgan, pag. 165.

Révélation et raison. On juge de la vérité de la révélation



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 341

par son accord avec la raison. Supposer qu'une chose, fausse

aux yeux de la raison, puisse être vraie par la révélation, ce

n'est pas appuyer la chose, mais saper les fondements de la
révélation. Tindal, pag. 156.

Si la véritable religion est fondée sur la convenance morale
des choses, un homme est capable de la découvrir par ses
facultés naturelles. Autrement l'homme est comme un aveugle,
son intelligence devient inutile et c'est bien alors qu'on peut
dire : la raison n'a rien à voir dans la religion. Chubb,

pag. 169. (En d'autres termes : le divin ne se démontre que
par son affinité et son contact avec l'âme humaine.)

L'évangile. Jésus est venu sauver les hommes, c'est-à-dire,
il a voulu préparer les âmes à la faveur de Dieu et à leur bonheur

dans un autre monde et les leur garantir. Ce qui constitue

le chrétien et le constitue exclusivement, c'est de croire
à la loi de Christ et de s'y soumettre pour être dirigé par elle.

LT'A'angile n'est donc pas un récit d'événements historiques
dont la crédibilité dépend des témoignages plus ou moins forts

invoqués en leur faveur; l'évangile n'est pas non plus une
collection d'opinions particulières ou personnelles appartenant à

l'un des historiens de la vie de Jésus ou à l'ensemble de ces

historiens. Par exemple, les premiers versets du quatrième
évangile ne nous présentent autre chose qu'une opinion de

saint Jean ; mais l'opinion, même collective, des évangélistes ne
saurait avoir pour nous l'autorité du véritable évangile. Quant
aux moyens employés par Jésus pour faire accepter sa doctrine,
il faut citer en premier lieu, d'après les documents, ses miracles.
Je neme charge pas de les prouver ; je prends ces récits tels que
l'histoire les donne; ensuite son exemple : le Christ prêche
sa vie et vécut sa doctrine ; enfin la fondation de l'Eglise.
Reste à savoir comment une loi aussi simple rencontre
aujourd'hui tant d'ennemis. La faute en est, de nos jours, à

l'orthodoxie. Les dogmes de la justice imputée, des souffrances

méritoires, de l'intercession du Christ, en se donnant comme
les seuls moyens d'obtenir la miséricorde divine, tendent
naturellement à affaiblir l'influence persuasive et l'action morale
de l'Evangile. Chubb, pag. 176-181.



342 F.-C.-J. VAN GŒNS

IV

Si nous avons relevé la part de vérité que renferment selon

nous les écrits de déistes, il n'est pas moins important de

montrer à quels égards ils se sont trompés et ont gravement
péché. Ce sera étudier successivement la face intellectuelle et
la face morale du déisme.

La tache originelle des conceptions du déisme consiste à

négliger la réalité, le^monde physique et surtout le monde moral,

l'histoire et la psychologie, bref l'expérience qui résulte de

l'observation, pour se jeter dans les abstractions aussi
funestes que gratuites.

J'en trouve une preuve capitale dans le rôle que les déistes

assignent à la raison, à la conscience intellectuelle, morale et

religieuse, à l'individu. S'il est un axiome que personne ne

conteste aujourd'hui, c'est l'influence que chacun subit du
milieu où il est placé. Le pays, le climat, les parents, les

maîtres, la place qu'on occupe, les fonctions qu'on remplit,
la prospérité et l'adversité, la santé et la maladie, les amis et
les ennemis qu'on rencontre sur sa route, tout apporte sa part
à la formation de l'individu. Il en est de l'âme comme du

corps ; l'air qu'elle respire et les aliments qu'elle reçoit
déterminent la direction et le développement de ses facultés. On

a beau faire : on est de son temps et de son milieu, et ceux qui
les dominent le sont peut-être encore plus que tous les autres.
Eh bien le déiste prétend le contraire; anglais, il est naturellement

enclin à de grands préjugés, malgré sa raison vigoureuse

et une certaine probité intellectuelle; anglican, il a sucé

les traditions de son Eglise avec le lait ; enveloppé d'une
philosophie sensualiste, il ne saurait échapper à ses influences.
Et cependant il prétend pouvoir faire abstraction de toutes

ces influences, les unes plus inévitables que les autres,
remonter librement au berceau du genre humain, lui rendre sa

religion primitive et, — notons-le bien, — non par un don
surnaturel qui l'élève au-dessus du commun des hommes, mais

par le seul effort de son esprit, par le jeu naturel de ses facul-



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 343

tés qui ne relèvent que d'elles-mêmes. Bref, le déiste est, à

ses propres a eux, avec une bonne foi naïve, un homme
affranchi de tout préjugé, et tirant la religion pure de son
fonds pour en doter l'Eglise et l'humanité.

C'est dire qu'il manque absolument de sens historique. A
ses yeux la religion n'est pas le patrimoine d'un long passé
d'efforts et de sacrifices; sortie toute faite du cerveau humain
dès l'origine du monde, elle n'a pas d'histoire ; elle est transmise

d'âge en âge comme un dépôt étiqueté et cacheté; on ne
se doute pas qu'elle n'existe nulle part sur la terre à l'état
de produits tout fabriqués, mais que comme le vrai, le beau,
le droit, le bien, elle est éternellement en train de se

former, qu'elle n'est qu'entant qu'elle devient. Ecoutons Chubb

(pag. 171) : « La véritable religion est la même dans tous les

temps et dans tous les pays. Si quelqu'une des autres planètes
est habitée par des créatures qui soient placées dans les
mêmes circonstances que nous et qui aient des relations
pareilles aux nôtres, elles doivent nécessairement avoir la même

religion que nous. » On le voit, l'auteur n'a pas la moindre
idée de la loi de l'évolution de la religion ; tous les changements

qu'elle a subis ne sont qu'autant de détériorations de sa

pureté primordiale; elle a commencé par être parfaite et dé
finitive. Ce qui revient à dire qu'en fait de religion on a eu

une conduite directement contraire à celle qu'on a eue en fait
de vêtement, de logement et de nourriture, bref, de civilisation.

Ce n'est pas tout. Pardonnons à cet ouvrier gantier qui
s'appelle Chubb de n'avoir aucune idée des langues originales
de l'Ancien et du Nouveau Testament, ni de tout ce qui est

écrit dans une langue autre que l'anglais, ni des règles de la

critique et de l'exégèse. (Pag. 168.) Adressons-nous à l'adversaire

habile de Clarke et de Bentley, à Collins. Il affirme
gravement que les évangiles ont été altérés. Quand et par qui?
Par l'empereur grec Anastase Ier, au VIe siècle, d'après un

passage de Victor, évêque de Tunes. Il s'imagine ainsi qu'il
était possible, longtemps après que les Pères avaient fait
d'innombrables citations de l'Evangile, d'en remanier entièrement
le texte et dans tous les pays, sur le caprice d'un empereur.



344 F.-C.-J. VAN GŒNS

(Pag. 108.) Au reste les adversaires du déisme employaient
les mêmes procédés. Le pieux arien Whiston, qui passait

pour un célèbre orientaliste, versé d'ailleurs dans toutes les

sciences, soutenait la thèse que les Juifs, pour nuire à la
prédication des apôtres en la rendant suspecte d'imposture,
avaient altéré les passages messianiques de l'Ancien Testament;

que clans le cours du IIe siècle de notre ère, ils les

avaient remaniés non seulement dans le texte hébreu, mais
encore dans celui des Septante. (Pag. 112.) A cet égard les

partis en présence n'avaient rien à se reprocher : partout
manque total d'intelligence à l'égard de l'antiquité.

Cette ignorance et ce mépris de l'histoire ouvrirent un large
passage aux raisonnements aprioristiques. On connaît la
méthode scolastique de la foi d'autorité : elle consiste à raisonner
sur les prémisses posées par l'autorité, admises sur la foi de

cette autorité et dès lors placées au-dessus de toute critique.
Un phénomène analogue se constate chez les déistes. Parlant
de la notion, à leurs yeux incontestable, qu'ils se sont faite
de Dieu, ils se mettent à tracer le plan divin avec toute
l'assurance d'un homme « qui a connu la pensée du Seigneur et
a tenu conseil avec lui, » ou plutôt avec toute la témérité d'un
mortel qui oublie qu' « il est d'hier et qu'il ne sait rien. »

Ecoutons Tinclal : Dieu étant juste et bon, a dû donner au

genre humain dès la création une certaine loi. Cette loi devait
rendre l'homme capable d'être agréable à son Créateur, ce qui
est le but de la religion. Cette loi a dû être absolue, de plus
claire et intelligible, adaptée à la nature de l'homme, bref,
elle a dû être ce qu'il y avait de meilleur. Donc la meilleure
religion n'a pu être que cette loi elle-même et par conséquent
le christianisme est aussi ancien que le monde. (Pag. 153.)

Il est difficile de jeter un défi plus insolent à l'histoire, de
méconnaître plus grossièrement la loi du développement et de se

faire une idée plus arbitraire de Dieu au nom des prétendues
exigences de la raison.

On prévoit ce que la vie religieuse doit devenir entre de

telles mains, ce rapport filial de confiance et d'amour dont
Jésus-Christ a fourni l'idéal, afin que nous aspirions à le réali-



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME -345

ser dans notre mesure, à notre tour, par son Esprit. Au fond,
tout le christianisme est là. Eh bien Le déisme est incapable
de le donner. D'abord, dans son système, la divinité n'est autre
chose que le premier anneau de la grande chaîne des causes
et des effets, la cause première, mais non la cause permanente
et immanente de tout ce qui est et de tout ce qui se développe.
Dieu est un Dieu de loin et d'autrefois, non le Dieu de près
et d'aujourd'hui, en qui nous avons la vie, le mouvement et
l'être. Pénétré de cette idée de Dieu, on peut l'honorer et le

craindre, comme Créateur, Législateur et Juge; mais on ne

saurait, comme l'homme vraiment religieux, « se savoir en
Dieu et Dieu en soi. » D'ailleurs le déiste ne cherche guère
dans la religion que son enseignement moral ; la moralité
étant le but dont la religion est le moyen, on obtient, comme
essence de la religion, l'accomplissement des devoirs envers
Dieu et envers les hommes. Il en résulte une religion légale
ou bien une morale à peine ou nullement religieuse qui se

substitue à la religion vivante, mais ne la remplace pas. Sans

cette ouverture dans l'infini qui s'appelle la foi, l'homme languit

au sein de la plus pure morale, comme dans un air
dépourvu d'oxygène.

Il n'est donc pas étonnant que le déisme n'ait pas fondé de

communauté religieuse. Toland nous raconte (pag. 74) qu'il existe

une société de libres penseurs «qui, affranchis des religions
existantes discourent sur toutes choses clans une parfaite
liberté et exempts de toute espèce de préjugés. » Jugeant même

un culte indispensable, on créa une liturgie ; le président officie,

les autres donnent les répons ; on fait la lecture de quelques
fragments de Cicéron et on destine au chant quelque ode d'Horace,

sous l'invocation solennelle de la philosophie, source de

toute lumière et de toute vie pour l'humanité. Il ne paraît pas

que cette nouvelle forme de culte ait été jamais sérieusement
en usage ; Toland est allé finir sa vie dans la retraite et est

mort en vrai sage de l'antiquité L Sous ce rapport, les théo-

1 Un autre essai de se constituer en Eglise, tenté en 1776 par David
Williams, a également échoué. Comp. E. Haag, Histoire des Dogmes chrétiens,

I, pag. 421.



346 F.-C.-J. VAN GŒNS

philanthropes, plus religieux, ont été plus heureux pendant
leurs trois années d'éphémère existence, que les déistes

anglais pendant un siècle. Le déisme, avec sa conception d'un
Dieu qui règne et ne gouverne pas, ne saurait satisfaire les

besoins de prière, d'amour, de confiance qui sont caractéristiques

de la piété. L'inspiration, l'enthousiasme, le souffle

n'appartiennent qu'à la foi au Dieu vivant, à ces âmes qui sont
« le temple de Dieu. » Il y a plus. Une Eglise est un principe
spirituel qui se compose de deux choses : l'une, dans le passé,
est la possession en commun d'un riche legs de souvenirs ;

l'autre, dans le présent, est le consentement mutuel, le désir
de vivre ensemble, la volonté de continuer à faire valoir l'héritage

qu'on a reçu. Eb bien! les déistes n'avaient aucun passé

religieux ou, pour parler plus exactement, ils répudiaient
sciemment et obstinément, autant qu'il dépendait d'eux, celui

qu'ils avaient. Et quant au présent, aucun lien commun ne les

unissait, si ce n'est celui de la haine commune vouée à l'Eglise
et de la résolution commune d'écraser, s'il était possible, cette
infâme

Cette dernière réflexion nous conduit à l'examen des
dispositions morales qui caractérisent les déistes anglais. C'est un
triste inventaire que nous avons à dresser ici ; mais si on ne
saurait le justifier, il faudra au moins s'efforcer de l'expliquer.
Si les déistes avaient pu se convaincre que la foi au caractère
absolu de leur vérité est au fond celle de l'enfance qui n'admet

pas de nuances; que, ne distinguant pas d'abord la réalité de

l'idée qu'il s'en fait, l'homme a pleine foi aux vues de son

intelligence et confond sa croyance et la vérité telle qu'elle est

en elle-même; qu'enfin l'expérience corrige cette naïveté de la

foi, certes, ils auraient rougi de leur témérité et auraient fait
amende honorable ; mais, comme nous l'avons déjà remarqué,
la foi à la vérité absolue, la confusion de la certitude et du vrai
étaient dans l'air; les déistes n'ont pu y échapper.

Signalons d'abord le dénigrement qui les porte à ne voir que
la fraude dans les religions existantes et à soutenir que tout ce



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 347

qu'elles contiennent de plus que la religion dite naturelle n'est

qu'imposture. Le fait est assez connu pour nous dispenser de

citer beaucoup d'exemples. A entendre Woolston (pag. 132),
c'est par suite d'un arrangement intervenu entre les autorités

juives et les disciples que la pierre qui fermait le tombeau
vide du Christ fut scellée. Ailleurs, suivant le même auteur
(pag. 137), Jésus, voyant qu'il ne pouvait échapper à la moit,
déclara que d'après les prophètes, le Messie devait mourir sur
la croix et ressusciter le troisième jour; telle est la base du

complot qui réussit entre les mains des apôtres, fondateurs
d'un royaume de prêtres. Woolston veut au besoin modifier
son jugement en faveur de Jésus pour en faire retomber le
poids sur les disciples : il n'est pas nécessaire, dit-il, de soutenir

que Jésus a été lui-même un imposteur ; il a pu être un
enthousiaste; ses disciples peuvent avoir été les seuls auteurs de

la fraude qui a si bien réussi. Blount, pour montrer comment,
à propos de tous les héros religieux, comme apropos de Jésus,
on a colporté des récits de miracles les uns aussi peu dignes
de foi que les autres, mettra sur la même ligne Jésus et le

thaumaturge du premier siècle, Apollonius de Tyane, illustré
par son biographe Philostrate (pag. 33). Observons cependant

que ce procédé indigne s'explique par l'état des esprits. Quand
on a appris à considérer l'histoire comme le théâtre du lent
développement de l'humanité, sous le rapport religieux comme
sous tous les autres, on peut comprendre le droit historique
d'idées qu'on ne partage pas. Mais il en est tout autrement
lorsque, placé au point de vue de la vérité absolue qu'on
prétend posséder, on interroge les traditions de l'histoire et
qu'on pose la question : sont-elles vraies ou fausses? Lorsqu'on
est forcé de considérer comme l'effet de l'imposture ce qui
s'annonce comme l'œuvre de Dieu et ce qu'on considère soi-
rnème comme erreur; on voit le passé à travers le prisme de

ses convictions personnelles. Il faut, pour comprendre l'histoire,

commencer par se défaire de l'illusion qu'il y a une
vérité absolue, qui a également existé pour tous les hommes
clans tous les temps. Les sens, les facultés, la conscience sont

pour l'homme la seule mesure possible du vrai. Le vrai c'est



348 F.-C.-J. VAN GŒNS

ce qui lui paraît vrai et jamais il ne dépendra du bon plaisir
d'un homme de décider ce qu'il reconnaîtra pour vrai. Pour

chaque individu, comme pour chaque génération humaine la

vérité dépendra de sa constitution, de son milieu, de ses destinées,

de l'influence des grands hommes, des traditions du

passé. C'est pour avoir ignoré ces faits incontestables que les

déistes ont été si injustes envers le christianisme. Herbert est

placé en face d'un christianisme qui attribue à la révélation
surnaturelle de Dieu le dogme de la Trinité comme un mystère
qu'il faut accepter les yeux fermés etil n'hésite pas un seul
instant à crier à l'imposture. Et pourtant, il est incontestable que
ce qu'il appelle imposture a été une vérité dont on faisait
dépendre toute foi en Dieu et toute religion. Tant il est vrai que
quiconque identifie sa vérité avec la vérité, ne peut voir clans

le passé qu'un théâtre de la folie et de la perversité humaines.
Notons ensuite l'arme de la raillerie et du persiflage dont la

plupart des déistes se sont servis dans leurs débats. On a beau

dire que la raillerie est l'utile auxiliaire de la raison et que
nous ne trouvons ici que la caricature du procédé que Pascal

employa pour écraser les jésuites ; je ne saurais m'empêcher
de penser que la légitimité de ce procédé en matière religieuse
est bien sujette à caution; et involontairement, en le voyant
appliqué, je me rappelle les railleries du prétoire et les sarcasmes
de Golgotha. Je n'alléguerai pas ici celui qui invoqua habituellement

ce secours méprisable, Bolingbroke. Politicien retors
et ambitieux, que les débauches avaient énervé à trente-huit
ans, ennemi de la science autant que de la religion, il appartient

à la période de la décadence du déisme anglais. Nous nous
bornons à l'un de ses champions les plus éminents, à Shaftesbury,

homme d'une culture toute classique, ennemi de la vie
publique, ami de l'art et de la science. 11 était né artiste, le
beau est son idéal et pour lui la vertu se définit la beauté
morale. Ouvrir les yeux à la beauté qui se déploie dans le monde
matériel et dans le monde moral, c'est le moyen de s'ennoblir.
On voit d'ici le contraste que présentent ces vues avec celles
du christianisme traditionnel dont il est témoin et qui envisage
l'homme comme un être déchu, privé de toute lumière et voué



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 349

à la malédiction. L'effet ne tarda pas à se manifester (pag. 77-

80). C'était en 1708. Les Anglais étaient forts mécontents des

réfugiés camisards que leurs vaisseaux venaient de débarquer
sur leur territoire et qui continuaient toujours leurs extases

cévenoles sous un autre climat. Il était question de les enfermer

ou de les chasser, lorsque Shaftesbury entreprit de les

sauver en les livrant à la moquerie du public. Telle fut l'origine
d'une nouvelle théorie philosophique, l'épreuve par le ridicule,
la méthode caractéristique de noire auteur : « Que nous sommes

barbares, s'écrie le lord libéral, nous autres Anglais
tolérants car non contents de refuser à ces prophètes fanatiques
l'honneur d'une persécution, nous les avons tournés en
dérision. On m'assure qu'on les joue sur le théâtre de marionnettes
de la foire de Saint-Barthélémy. Sans doute, ces voix étranges

qu'ils font entendre et ces agitations qu'ils éprouvent, sont bien

rendues par des fils de métal et par le son des chalumeaux.
Tant que notre foi durera, je garantis à notre Eglise nationale

que jamais enthousiastes ou marchands de prophéties et de

miracles ne seront dans le cas de se mesurer avec elles. » Si l'on

peut hésiter encore sur la nature et la portée de ces railleries
et les attribuer uniquement au noble désir de plaider la cause
de chrétiens ridicules peut-être, mais toujours respectables et

toujours dignes de pitié, l'illusion s'évanouit lorsqu'on tombe

sur une boutade comme celle-ci : « Un bon chrétien qui s'imagine

ne croire jamais assez peut tellement étendre sa foi qu'elle
embrasse non seulement les miracles de l'Ecriture et de la
tradition, mais encore les contes bleus que débitent les vieilles»
(pag. 81). Ailleurs l'auteur complimente les auteurs sacrés

sur leur humour, leurs joyeusetés : « Les discours de Jésus,

dit-il, sont remarquables par un certain air de festivité, qui
émeut l'esprit d'une manière plaisante » (pag. 88). Convenons

qu'il est difficile de se persuader du sérieux des sentiments
religieux d'un homme qui est capable de tourner ainsi en ridicule
la piété, ses objets sacrés et ses organes persécutés. Je ne puis
voir ici qu'une légèreté profane dans l'étude des choses saintes
et l'insuffisance complète du sens esthétique qu'on veut substituer

au sentiment religieux.
THÉOL. ET PHIL. 1882. 24



350 F.-C.-J. VAN GŒNS

Malheureusement, nous n'avons pas tout dit encore : la
mauvaise foi joue aussi un rôle déplorable chez les déistes anglais.
« On en pourrait citer cinquante exemples, » dit M. Sayous
(pag. 126). Nous nous bornerons à un ou deux échantillons.
Saint Augustin dit qu'il avait été utile d'ajouter les prophéties
aux miracles, parce que les gens de mauvaise volonté ne
pouvaient pas dire des prophéties ce qu'ils disaient des miracles,
qu'elles étaient dues à la magie. Comment Woolston arrange-
t-ilcela? « Saint Augustin dit que les miracles de Jésus-Christ

pouvaient être attribués à l'art magique et accomplis par cet
art -)> (pag. 126). — Une des idées favorites de Woolston est que
l'acception littérale de la résurrection de Jésus-Christ est

absurde, mais qu'il faut entendre par ce fait la résurrection
mystique de Jésus hors du tombeau de la lettre, de la loi et des

prophètes. Libre, sans doute, à Woolston d'avoir cette opinion
et de l'énoncer ; mais ce qui ne l'est pas, c'est de dire que les
Pères l'ont ainsi entendu et de citer à cet effet le passage de

saint Augustin : le Seigneur est ressuscité afin de nous fournir
l'image d'une résurrection future. Comme si Augustin avait
mis en question la résurrection corporelle Le même procédé
est appliqué à un passage d'Origene : Le tombeau du Christ, dit
ce savant ami de l'allégorie, est la figure de l'Ecriture sainte,
dont la solide lettre, pareille à un roc, renferme les mystères
de sa divinité et de son humanité. Vous le voyez, dit Woolston,
la résurrection du Christ n'est qu'une allégorie (pag. 135).

Dénigrement, raillerie, mauvaise foi, voilà donc les taches
odieuses qui ne défigurent que trop ordinairement l'œuvre
collective des déistes anglais. En vérité, on respire, lorsque
Herbert, doutant s'il pouvait publier son livre de Veritate, ne
recula pas devant une superstitieuse inconséquence, se jeta à

genoux pour demander à Dieu un signe sensible et estima sa

prière exaucée, après avoir recueilli des sons harmonieux,
comme la terre n'en connaît pas (pag. 15). Autant le dénigrement

de Collins nous froisse, la raillerie de Shaftesbury nous
glace, la mauvaise foi de Woolston nous révolte, autant l'illu-
minisme de Herbert nous touche et nous attire. Il fait bon sentir

battre la foi, fût-elle enfantine, ne fût-ce que pour un mo-



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME Sol

ment, sous cette cuirasse glaciale du syllogisme et de l'abstraction.

VI

Il nous reste une dernière lacune du travail de M. Sayous à

combler : il faut conclure. Nous indiquons quelques considérations

en abandonnant à nos lecteurs le soin de les développer
et de les multiplier.

Ma première conclusion concerne la guerre faite au christianisme.

Les libres penseurs de nos jours, qui attachent encoie
du prix à la religion, demandent, à l'instar des déistes anglais,
à répudier la tradition biblique autant que celle de l'Eglise
chrétienne: la Bible, le document le plus remarquable de l'histoire

de la sainteté parmi les hommes, avec lequel aucun livre
ne peut rivaliser pour la richesse et l'élévation de la pensée

religieuse; les symboles, celui de la croix, c'est-à-dire de l'idéal
le plus élevé de dévouement sur cette terre de souffrance; celui

du baptême et celui de la cène qui rendent l'immense
service de parler aux yeux et de concentrer dans un drame court
et simple la richesse complexe de la pensée et du sentiment
religieux ; les fêtes de Noël, du Vendredi saint, de la Pâque, de

la Pentecôte qui, dépouillées de leur acception grossière, offrent
une source si riche à la contemplation religieuse ; les dogmes
de l'Eglise même qui sous une forme très recusable expriment
un ordre de vérités incontestables, la parenté de Dieu et de

l'homme (incarnation), l'inviolabilité de la loi morale (satisfaction),

la certitude du pardon divin (prédestination). Nos libres

penseurs religieux veulent rompre avec tout ce passé, n'écouter,

comme ils se l'imaginent, que leur raison et ressusciter
ainsi la religion dite naturelle. Que l'histoire du déisme anglais
leur apprenne l'inanité d'une pareille entreprise Nous avons
vu que ces efforts, qui passaient pour si rationnels, n'ont pu
fonder rien de sérieux pour remplir un culte, inspirer la
prédication, enflammer le zèle missionnaire, présider à l'éducation
de la jeunesse. C'est que les novateurs ne s'étaient pas rattachés

au tronc maternel pour y puiser la sève généreuse qui
n'avait pas cessé d'y circuler; ils se sont trouvés comme



352 F.-C.-J. VAN" GCENs

déracinés, suspendus dans le vide, réduits à de» aspirations
individuelles, sans'communication avec le gros de leurs frères
dont ils avaient désappris la langue. Ajoutons cependant que
s'ils ont peu profilé eux-mêmes de leurs efforts, ils ont rendu
involontairement de grands services à l'Eglise, en posant les

questions d'une manière plus nette, en montrant l'insuffisance
des arguments avancés par la théologie chrétienne, en
insinuant à l'esprit chrétien asservi la conscience de son indépendance

en face du système dogmatique de l'Eglise, en entraînant
l'orthodoxie sur le terrain de la discussion, mortel au principe
autoritaire. Nous ferons bien de nous en souvenir toutes les
fois que les attaques dirigées contre le christianisme ne laissent

entrevoir à notre vue troublée que des pertes stériles et
des ruines irréparables.

Fixons ensuite les yeux sur la défense du christianisme; c'est
la seconde conclusion. On le sait, l'Eglise episcopale fut le produit

d'une transaction entre deux tendances: la tendance
traditionnelle, sacerdotale, catholique y est représentée par
l'institution de l'épiscopat, les formes du culte, la liturgie; la
tendance novatrice, inspirée du calvinisme suisse et français,
s'exprima dans les trente-neuf articles qui forment la confession

de foi de l'Eglise d'Angleterre. On sent combien cette
hiérarchie et ce dogmatisme devaient choquer les esprits
indépendants et provoquer leurs protestations. L'Eglise ne s'en
soucia pas et ses défenseurs prétendirent se maintenir sans
faire de concessions raisonnables et sans introduire de sages
réformes. Ils conjurèrent la tempête pendant un siècle ; mais
dans la première moitié du nôtre on vit se former dans l'Eglise
anglicane, sous les auspices d'Arnold et de son disciple Stanley,
un troisième parti, à côté de ceux qui l'avaient précédé; à côté
de la haute (high) Eglise, représentée de nos jours par le

puséysme, et de la basse (low) Eglise, représentée par les

évangéliques, s'est formée l'Eglise large (broad), comprenant ceux
qui reconnaissent les droits de la raison, et qui cherchent à

mettre les croyances religieuses en harmonie avec les résultats
constatés du savoir humain1. Ainsi l'Eglise la plus récalcitrante

1 Tout récemment, a l'occasion de la mort de Darwin, d'éminents mem-



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 353

au progrès n'a pu à la longue fermer la porte à la critique.
D'abord on s'épouvanta, on se récria! peu à peu on s'enhardit

jusqu'à regarder le monstre en face, et la confiance revint
lorsqu'on vit des hommes comme Coleridge, Hare, Arnold, Stanley,

Jowett, concilier une piété non douteuse avec une sincérité

hardie. Aujourd'hui l'Eglise anglicane compte dans son
sein dés représentants aussi pieux que savants de l'indépendance

théologique. Et si l'étroitesse et le fanatisme s'efforcent

de temps en temps de ravir cette liberté à ceux qui en

jouissent et en usent, l'autorité compétente a su jusqu'ici
l'assurer à l'Eglise, en sorte que la proscrite a obtenu sa place au

foyer et se la revendique. C'est ainsi que l'Eglise d'Angleterre
se met à réparer, quoique tardivement, le mal immense qu'elle
avait fait à la cause de l'Evangile par son despotisme clérical
et son dogmatisme aveugle. Tant il est vrai que s'il est funeste
de répudier la tradition, il ne l'est pas moins de la conserver
obstinément clans son intégrité, en persistant à confondre la

foi avec le dogme et à attacher plus d'importance à la lettre
qu'à l'esprit. Que les Eglises qui croient se garantir en s'enfer-

mant dans le passé, reçoivent instruction. A la longue, l'effort
est impuissant. Bien ne le prouve mieux que la question du

miracle. La Béforme avait supprimé avec l'Eglise surnaturelle
le miracle ecclésiastique, mais elle avait laissé subsister le
miracle biblique. Jusqu'au siècle dernier, il répondit à toutes les

objections. Aujourd'hui, les arguments de cet ordre sont

compromettants et tandis que le miracle servait jadis à prouver,
c'est lui qui a maintenant besoin de preuves. D'ailleurs tel qui
hésite encore à le nier en théorie, n'en fait nul usage en

pratique. Il est vrai que la liberté n'est pas plus que l'autorité une

garantie assurée contre l'erreur et que les résultats de la critique

religieuse peuvent différer d'un individu à l'autre ; mais

cette diversité de résultats ne saurait former une objection
contre la méthode elle-même, si ce n'est pour ceux qui
prétendraient enlever la vérité à ses conditions subjectives d'exis-

bres du clergé anglican ont témoigné publiquement leur sympathie poulies

travaux de cet illutsre savant, tant dans l'abbaye de "Westminster

que dans l'église de Saint-Paul.



354- F.-C.-J. VAN GŒNS

fence et l'homme à la possibilité de l'erreur et du péché. Disons

que rien ne doit surpasser notre respect pour les objets de la
foi vivante d'un homme, si ce n'est notre respect pour la
vérité même; or l'examen ne dissout pas tout ce qu'il touche et
la vérité défie l'investigation.

Mais un résidu de la critique, obtenu par voie d'élimination,
n'est pas encore la vie, direz-vous. Tel savant critique en est

dénué, tandis que tel autre esprit inculte la possède. Rien n'est
plus vrai. Le christianisme qui n'est que rendu transparent
pour l'esprit et conforme à la raison, ressemble beaucoup au
déisme et en a toute la maigreur et la stérilité, sans vie et sans
chaleur. La puissance qu'une croyance exerce réside avant tout
clans son contenu religieux; c'est là qu'il faut avant tout chercher

l'avenir du christianisme. Voilà la dernière conclusion
que m'inspirent les conflits qui nous ont occupés. Les déistes
n'avaient semé que l'incrédulité; le scepticisme et la licence
régnaient dans les classes supérieures, tandis que le peuple
restait plongé dans une espèce de barbarie. Le clergé latitudi-
naire et aristocrate ne se souciait pas de se déranger. Les
prédicateurs ne connaissaient que trois thèmes de discours : les
vérités de la religion naturelle, les preuves de la révélation,
les lieux communs de la morale. C'est alors, comme M. Sayous
l'a rappelé brièvement, que quelques jeunes gens, étudiants à

Oxford, se sentirent appelés à ranimer la foi mourante. John

Wesley et George Whitefield devinrent en 1730 les chefs du
mouvement. Animés d'un zèle apostolique, ils allèrent de lieu
en lieu, prêchant en plein air, honnis de tous, affrontant les

masses irritées, essuyant des injures et des coups, en continuel
péril de la vie, mais réunissant parfois jusqu'à vingt et trente
mille auditeurs, triomphant des obstacles à force de dévouement
et d'enthousiasme, fondant une société religieuse qui a vivifié
toutes les autres et étendu son influence jusqu'à l'Eglise établie,
sur sa doctrine, son clergé, ses missions. C'est ce mouvement
religieux qui a changé la face de l'Angleterre. Oui, l'Angleterre
telle que nous la connaissons aujourd'hui, avec sa littérature
pudique et grave, avec son langage biblique, avec sa piété nationale,
avec ses classes moyennes dont la moralité exemplaire fait la



LES DÉISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 355

force du pays, cette Angleterre est l'œuvre du méthodisme de

Wesley. Ainsi l'Esprit « vient des quatre vents, souffle sur les

morts et ils revivent. » L'œuvre divine accomplie au siècle passé

ne pourrait-elle pas se répéter dans le nôtre? Ne pourrait-il pas
se produire un vaste ébranlement des consciences analogue
aux mémorables mouvements de pénitence et de conversion
où les générations précédentes se sont retrempées, mais

dépouillé d'un vêtement étroit et suranné? L'homme étant
essentiellement religieux, la société religieuse n'est-elle pas un fait
aussi naturel, aussi inévitable que la société civile? N'est-il
donc pas permis d'espérer de nouveaux prophètes assortis aux
temps nouveaux? l'Esprit par lequel «Christ s'est offert lui-
même à Dieu sans tache, » n'est-il pas « l'esprit éternel? » Mais

puisque personne n'en connaît le jour, ni l'heure, tenons-nous

prêts à mettre la main à l'œuvre lorsque Dieu nous en donnera
le signal, sans jamais désespérer de cette grande Eglise de

l'avenir qui, plus belle, plus sainte, plus hospitalière que les

Eglises anciennes, se composera de toutes les âmes qui croient,
espèrent et aiment.

F.-C.-J. Vax Gœns.


	Les déistes anglais et le Christianisme : à propos du livre de M. Edouard Sayous

