Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales

publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: Les déistes anglais et le Christianisme : a propos du livre de M.
Edouard Sayous

Autor: Goens, F.-C.-J. van / Sayous, Edouard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379305

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES

DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME

A propos du livre de M. Edouard Sayous'.

Commencons, pour toutes sortes de raisons, par remercier
I'auteur de son travail intéressant. D’abord le sujet qu’il traite
rentre dans les questions capitales que souléve la fol chrétienne.
Constatons ensuite le labeur sérieux qu’il s’est imposé en fouil-
lant dans les bibliotheques de France, d’Angleterre, de Suisse,
pour obtenir des documents rares. Il a fallu « affronter beau-
coup de difficultés bibliographiques » (pag. 4). N’oublions pas
enfin la maniére lumineuse dont il a exposé les doctrines
dcistes, en appuyant son exposition de citations originales,
souvent méme rebutantes pour quiconque est pénétré de res-
pect pour les manifestations de la foi religieuse. Nous possé-
dons dans ce volume une collection précieuse de matériaux
sinon complets, du moins authentiques.

Ces justes éloges ne doivent pas cependant nous empécher
de communiquer les impressions moins favorables que nous
avons recues, D’abord le tableau n’a pas de cadre : 'auteur
s'est dispensé de retracer le milieu d’ot le déisme est sorti;
d’ou il résulte qu’il ne rend pas compte de ce phénomeéne his-
torique et n’aide pas son lecteur & le comprendre. Puis il ne

* Les déistes anglais et le christianisme, principalement depuis Toland
jusqu’a Chubb, 1696-1738, par Edouard Sayous. — Paris, G. Fischbacher,
1882.

THEOL. ET PHIL. 1382, 23

.



S04 F.-C.-J. VAN G(ENS

soumet pas les doctrines & une critique sérieuse, partant d’'un
point de vue nettement accusé; car les quelques objections
fugitives faites occasionnellement, surtout a l'adresse de la
théologie libérale, ne sauraient mériter ce nom. Enfin I'auteur
ne conclut guere; le titre du livre lui en faisait pourtant un
devoir, en promettant un rapprochement du déisme et du chris-
tianisme. Cette lacune est d’autant plus grave que l'auteur a
laissé échapper ainsi 'occasion de répandre du jour sur le
christianisme tel qu’il 'entend.

Nous voulons essayer de faire ce qu’il n’a pas fait, en utilisant
ses précieuses données. Cette faible esquisse pourra justifier
la critique que nous venons de résumer.

Qu’est-ce que le déisme ? Ce terme peut se prendre dans un
sens métaphysique et dans un sens historique. Selon la pre-
miére acception, on entend par déisme la théorie du Deus otio-
sus du judaisme, du pélagianisme, du socinianisme, celle d’un
Dieu qui,non seulement distinct du monde, mais séparé de lui,
ne se trouve avec lui que dans un rapport extérieur, comme
Parchitecte vis-a-vis de I'édifice qu’il a construit : 'univers
une fois créé poursuit sa marche sans autre participation de
Dieu que celle qui résulte des lois qu’il a établies. C’est le con-
traire du théisme lequel professe un Dieu qui, dans la pléni-
tude de son infinie perfection, « donne l'existence & un monde
dans lequel, comme étre infini, il vitet agit toujours. » Cette ac-
ception métaphysique ne donne pourtant qu'une idée incom-
pléete du déisme anglais. Son idée de Dieu était sans doute &
peu pres celle du Deus otiosus ; mais il n’en avail guére con-
science; il n’y insistait point ; ses préoccupations étaient ail-
leurs. Il faudra donc le prendre dans son acception historique
et le définir « I’école qui pendant plus d’un siécle, depuis le
milieu du XVIIe siécle jusqu’a la fin du XVIIIe, a opposé la re-
ligion naturelle au christianisme traditionnel et historique. »

Tout revient ainsi & savoir quelle était la religion naturelle
du déisme?



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 335

La question est trés complexe ; les déistes ont beaucoup dif-
féré entre eux sur divers points. Ainsi Herbert et Toland furent
des rationalistes supranaturalistes; ce furent Collins et Wool-
ston qui attaquérent plus tard les deux colonnes de l'autorité
surnaturelle de la révélation, les miracles et les prophéties.
Ajoutons que, s’ils ont commencé par 'esprit, ils ont fini par la
chair; autant Herbert est respectable, autant Bolingbroke est
ignoble. Essayons de trouver une réponse plausible.

Justement choqués du christianisme traditionnel qui se qua-
lifiait de religion révélée, c’est-a-dire, surnaturellement et
directement divine, et qui imposait d’autorité ses dogmes érigés
en mystéres, plusieurs esprits plus ou moins distingués en An-
gleterre cherchérent quelque chose de meilleur. Rien de plus
légitime. Assurément le joug était intolérable et la prétention
qui 'imposait était absurde. On veut étre religieux sans abdi-
quer saraison ; les erreurs et les exceés des déistes ne doivent
pas nous fermer les yeux sur la justice de leur insurrection
rationnelle, (Vétait au fond, sans qu'on s’en doutat, un retour
au grand principe de la Réforme : protestation de la conscience
morale et religieuse contre I’Eglise. Mais comment s’y prirent-
ils? Le vrai moyen elt été d’abord de distinguer le christia-
nisme ecclésiastique et le christianisme biblique ; de distinguer
ensuite dans celui-ci 1'élément historique et 'élément reli-
gieux, pour soumettre enfin le premier a la critique historique
et rapprocher le second de la conscience religieuse, critére et
mesure de la croyance religieuse. C’elit été, a la fois, regarder
comme hors-d’ceuvre ou superfétation tout ce qui, dans un
systeme religieux, reste sans rapport avec elle, et retenir les
caracteres qui la distinguent d’aprés les documents. On n’en
fit rien. On ne se soucia pas de la distinction si importante que
nous venons de signaler ; on ne se donna pas méme la peine
de constater impartialement et soigneusement le contenu du
christianisme du Nouveau Testament; on déclara la raison,
c’est-a-dire I'ensemble tel quel des facultés intellectuelles,
morales et religieuses !, arbitre supréme et méme source uni-

* Telle est la définition que je crois devoir donner de la raison au point
de vue des déistes, en vertu de leur programme qui suppose non seule-



336 F.-C.-J. VAN G@ENS

que de la religion pour ’humanité de tousles temps; on dressa
un programme : 1° l'existence d’'un Dieu supréme; 2° le de-
voir de lul rendre un culte; 3° la vertu et la piété, essence
de ce culte; 4° faire le mal est contraire a la conscience et exige
le repentir; 5° il v a une vie future avec rétribution (pag. 19);
on se prétendit revenu a la nature et on ne s’apercgut pas que
« cette prétendue religion naturelle, comme dit M. Réville,
n’était qu’un extrait subtilement tiré de la tradition chrétienne,
le fruit d’une civilisation déja vieille, artificielle, déja saturée
de critique et de rationalisme, tout le contraire d’une religion
éclose spontanément dans U'esprit humain encore livré a ses
inspirations primitives. » L’illusion était énorme ; mais I’était-
elle plus que celle des anglicans qui s’imaginaient posséder
dans leurs trente-neuf articles le pur christianisrne ? De part
et d’autre I'illusion provenait de la prétention commune & la
vérité absolue, prétention plus habituelle que partout ailleurs
dans le domaine religieux, sous le nom d’orthodoxie. Soyons
justes et gardons-nous de demander & un siecle ce qu’il était
incapable de donner.

Il

Qu’est-ce qui a donné naissance a cette théorie? M. Sayous,
apres avoir repoussé les influences sociniennes et celle de Ba-
con (pag. 10-13) conclut en disant : « Herbert reste bien le pére
du déisme. » Il faut dire cependant que ce pére en a eu un a
son tour; il a été, lui aussi, enfant de son siecle et si on ne
peut en appeler aux influences dont il a eu conscience et qu’il
a signalées, il n’en a pas moins subi de trés sérieuses par son
milieu, lui et ses successeurs. Herbert, décidément animé de
besoins religieux, est allé en chercher ailleurs la satisfaction.
Pourquoi s’est-il séparé de son Eglise? Précisément # cause
d’elle, de sa condition déplorable. Il fut témoin des luttes poli-

ment l'intelligence, mais aussi la conscience morale et la conscience re-
ligieuse. Nous en verrons plus loin l'acception triviale qui se résume
dans le sens commun et ’honnéteté.

t Prolégoménes de Uhistoire des religions, pag. 19,



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 207

tiques et ecclésiastiques qui caractérisérent les regnes de
Jacques I et de CharlesI®, de la haine mutuelledes catholiques
et des protestants, de la division ¢ui régnait entre les puritains,
de 'anathéeme (ue tous les partis se lancaient. On concoit que
ce Iriste spectacle le porta a réfléchir et a chercher alareligion
un terrain neutre ou les opinions les plus diverses pussent se
rencontrer, un credo ¢lémentaire sur lequel tous devaient étre
unanimes. L’erreur nous fait sourire, mais on la comprend.
Combien y en a-t-il encore aujourd’hui qui se livrent & une
illusion semblable? Plus tard, les puritains qui triompherent
sous Cromwell, les anglicans qui 'emportérent sous Charles1I,
les catholiques (ui dominérent sous Jacques II, enfin le peuple
et la cour jetérent 'lEglise dans un juste discrédit. Vint enfin
la révolution de 1688 qui transporta le centre du pouvoir de la
couronne a la représentalion nationale et introduisit la liberté
religieuse sous les auspices de son grand défenseur, Guil-
laume III. Ajoutons pour dernier trait au tableau le christia-
nisme du siecle : 'Evangile est une religion d’autorité ; qui dit
révélation dit inspiration mécanique; qui dit foi, dit soumis-
sion de la raison aux dogmes irrationnels du systéme ecclésias-
ticque : trinité, incarnation, expiation juridique, prédestination
calviniste, eschatologie judaique, et on comprendrala réaction
violente qu’un tel état de choses devait provoquer dans cer-
tains esprits.

La science jeta aussi un poids considérable dans la balance.
Bacon de Vérulam avait proclamé la méthode expérimentale
en fait de science, et s’il se refusait a I'appliquer a la religion,
il fournit & d’autres 'idée de I'y appliquer. Un siécle apres lui,
Newton introduisit dans 'opinion publicque la notion de la loi
physique et porta, sans le vouloir, un coup mortel au monde
fantastique du merveilleux. Descartes, en disant : je pense donc
je suis, avait transporté la base de la certitude dans la con-
science humaine et créé la philosophie moderne en proclamant
les droits de l'individu. Spinosa lui succede et, revendiquant
autonomie de la raison en matiere de foi, soumet I’Ecriture
sainte & une critique pénétrante et originale. Mais c¢’est surtout
Locke qu’il faut signaler. En établissant I’autonomie de la rai-



338 F.-C.=J. VAN GENS

son, 1l est devenu le vrai pére du déisme. On connait sa philo-
phie. L’esprit humain est table rase. Tout lui vient du dehors.
La connaissance résulte d'une part des impressions que lemonde
fait sur nous a l'aide des sens et de l'autre des opérations de
Pesprit ¢qui en forme des notions ; en d’autres termes, la connais
sance est le produit de la sensation et de la réflexion, c’est-i-
dire de 'expérience, expérience de I'impression du monde ex-
térieur, expérience de ce qui, en conséquence, se passe en
nous. C’est la méthode de Bacon appliquée al'esprit. Les con-
sequences sont aussi évidentes que graves. Point de connais-
sance possible en dehorsdel’expérience. L’abstraction, & moins
d’élre déduite des faits par des voies légitimes, ne sauvait élre
objet de la science. Si Dieu se révele, cette révélation doit
s’accorder avec la raison humaine; 'homme du moins ne
pourra se ’assimiler et la reconnaitre pour vraie qu’a condi-
tion qu’elle se justifie devant sa réflexion. La révélation surna-
turelle doit passer par cecreuset. A ce compte, que deviennent
les mystéres de la foi, autorité de I'Ecriture et des confes-
sions? Il ne peut étre question de leur accord avec la raison.
Cette méme intelligence que le protestantisme officiel avait
pour devise de faire prisonniére pour I'amener & l'obéissance
de la Bible et des libres symboliques, fut érigée par Locke en
tribunal supréme en matiére de foi. Locke revendique pour la
réflexion le droit que Luther avait exigé pourla conscience re-
ligieuse ; mais, hitons-nous de le dire, grice a ses dispositions
personnelles, beaucoup plus religieuses que son systéme, il ne
le fit nullement dans des intentions hostiles a la religion; il ne
demande qu’a lui imprimer un caractere rationnel.

Voila 'atmosphére dans laquelle vécurent les déistes an-
glais. Nous ne nous étonnons plus du role que joueront dans
la discussion l'autorité religieuse, la révélation surnaturelle,
PEcriture, le miracle; convenons que le déisme était dans
l'air de la Grande-Bretagne. Reste maintenant & en fixer la
valeur.



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 339

LI

Maint chrétien qui ne connait que le nom du déisme ne
croit voir qu'un monstre d’extravagance et de perversité et se
signe. Il ne sait pas plus lui rendre justice que les protestants
du.XVIIe et du XVIIIe siecle; il n’y a pas de bon et de mau-
vais & déméler. Tout est mauvais. Je me permettrai d’opposer
a ce verdict une petite anthologie de pensées déistes qui se re-
commanderont & tout esprit & la fois religieux et réfléchi.
Souvenons-nous ici de laffirmation de Luther : la vérité ne
dépend pas de la bouche qui la prononce ; elle peut I’étre par
la bouche d'un Judas, d'un Anne, d’un Pilate ou d’un Hé-
rode.

Le témoignage. 1l faut considérer lautorité des témoins : ce
ne doivent étre ni des femmes, ni des enfants, ni des gens
grossiers, ignorants, de la lie du peuple, ces sortes de per-
sonnes étant fort crédules. Elles regardent comme autant de
miracles toutes les choses qui passent leur intelligence ; elles
s'imaginent que Dieu ne montre son pouvoir que quand il
altére les lois de la nature et fondent leur religion sur une
naissance prodigieuse ou quelque chose de semblable. Blount,
pag. 35.

Mystere. Ce mot, dans le Nouveau Testament, ne marque pas
une vérité qui est au-dessus de la raison, incompréhensible,
mais des choses qui n’étaient pas connues avant d’étre réveé-
lées. (Cp. Math. XIII, 11, Rom. XI, 25, XVI, 25, 26, Eph. III, 3,
Col. 1, 26.) Toland, pag. 52.

Ecrits apocryphes. Lorsque je considére sérieusement com-
ment a pu avoir lieu parmi nous 'imposture de 1'Icén basilike
(tableau des devoirs de la royauté, attribué par les royalistes &
Charles I¢r), en un temps de science et de civilisation, sous les
regards vigilants des partis, je cesse de m’étonner que tant de
piéces supposées sous le nom de Christ, des apodtres et d’autres
‘personnages illustres, aient pu étre publiées et acceptées dans
les temps primitifs, alors que la terre était couverte des téné-
bres de la superstition. Je crains plutdt que plusieurs autres



340 F.-C.-J. VAN GCENS

livres pareils ne soient d’une inauthenticité non encore décou-
verte. Toland, pag. 59.

La démonstration de la vérité évangélique. L’Evangile que le
vulgaire ne peut connaitre que par des miracles, recevoir que
par des préceptes positifs, est démontrable au sage et au ver-
tueux par la nature méme de la chose. Pour nous, la preuve
de la vérité et de la divinité de la révélation se tire de I’excel-
lence des choses révélées. Shaftesbury, pag. 90.

La résurrection de Lazare. Des trois retours & la vie, celui
de la fille de Jairus, celui du fils de la veuve de Nain et celui
de Lazare, le dernier est de beaucoup le plus important. Il de-
vrait venir en premier lieu dans saint Matthieu, le plus ancien
évangile, et non pas dans celui de Jean, le plus tardif des
rfuatre. Comment un fait de cette gravité n’a-t-il été relaté
que soixante ans apres 'ascension? Woolston, pag. 129.

Prédictions de Jésus relatives a sa mort et @ sa résurrection.
Elles sont d’une authenticité suspecte : comme les disciples
ne s’attendaient pas du tout & la résurrection de leur Maitre,
il est fort possible que les prédictions insérées dans les
trois premiers évangiles aient été forgés apres coup. Annet,
pag. 141.

Expiation. Si Dieu envoie le Médiateur au monde, c’est
qu’il est déja réconcilié avec le monde et par conséquent n’a
pas besoin d’une intercession pour pardonner. Herbert, pag 36.

Mort de Jésus-Christ. Christ ayant découvert ou révélé au
monde la vraie religion, en a été le martyr avec son sang el est
mort pour la défendre. Il adonné ainsi en sa faveur le plus fort
témoignage; il n’a pas été un imposteur, il n’a pas servi l'in-
térét charnel. On peut dire, en un sens assez ordinaire et
facile & comprendre, et sans tomber dans les absurdités qu'on
y associe, que les doctrines du salut lui ont cotté la vie, qu’il
est mort pour nous et que I’Evangile avec tous ses bienfaits
n’est arrivé & nous qu’au prix de son sang. On peut en dire
autant, dans une acception moins haute, de tout homme
grand et bon qui donne sa vie pour son pays ou pour le hien
du genre humain. Morgan, pag. 165.

Révélation et raison. On juge de la vérité de la révélation



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 341

par son accord avec la raison. Supposer qu’'une chose, fausse
aux yeux de la raison, puisse éire vraie par la révélation, ce
n’est pas appuyer la chose, mais saper les fondements de la
révelation. Tindal, pag. 156.

Si la véritable religion est fondée sur la convenance morale
des choses, un homme est capable de la découvrir par ses fa-
cultés naturelles. Autrement 'homme est comme un aveugle,
son intelligence devient inutile et c’est bien alors qu’on peut
dire : la raison n’a rien a voir dans la religion. Chubb,
pag. 169. (En d’autres termes : le divin ne se démontre que
par son affinité et son contact avec I’ame humaine.)

L’évangile. Jésus est venu sauver les hommes, c’est-a-dire,
il a voulu préparer les dmes a la faveur de Dieu et & leur bon-
heur dans un autre monde et les leur garantir. Ce qui cons-
titue le chrétien et le constitue exclusivement, c’est de croire
a la loi de Christ et de s’y soumettre pour étre dirigé par elle.
IEvangile n’est donc pas un récit d’événements historiques
dont la crédibilité dépend des témoignages plus ou moins forts
invoqués en leur faveur; I'évangile n’est pas non plus une col-
lection d’opinions particuliéres ou personnelles appartenant &
'un des historiens de la vie de Jésus ou & l'ensemble de ces
historiens. Par exemple, les premiers versels du quatriéme
¢vangile ne nous présentent autre chose qu'une opinion de
saint Jean ; mais I'opinion, méme collective, des évangélistes ne
saurait avoir pour nous l'autorité du véritable évangile. Quant
aux moyens employés par Jésus pour faire accepter sa doctrine,
il faut citer en premier lieu, d’aprés les documents, ses miracles.
Je neme charge pas de les prouver; je prends ces récits tels que
’histoire les donne; ensuite son exemple : le Christ préche
sa vie et vécut sa doctrine ; enfin la fondation de P'Eglise.
Resle & savoir comment une loi aussi simple rencontre au-
jourd’hui tant d’ennemis. La faute en est, de nos jours, a l'or-
thodoxie. Les dogmes de la justice imputée, des souffrances
méritoires, de l'intercession du Christ, en se donnant comme
les seuls moyens d’obtenir la miséricorde divine, tendent natu-
rellement & affaiblir I'influence persuasive et l’action morale
de I'Evangile. Chubb, pag. 176-181.



3412 F.-C.-J. VAN G{ENS

Iv

Si nous avons relevé la part de vérité que renferment selon
nous les écrits de déistes, il n’est pas moins important de
montrer & quels égards ils se sont trompés et ont gravement
péché. Ce sera étudier successivement la face intellectuelle et
la face morale du déisme.

La tache originelle des conceptions du déisme consiste &
negliger la réalité, le monde physique et surtout le monde mo-
ral, I'histoire et la psychologie, bref ’expérience qui résulte de
Pobservation, pour se jeter dans les abstractions aussi fu-
nestes que gratuites.

J’en trouve une preuve capitale dans le role que les déistes
assignent a la raison, & la conscience intellectuelle, morale et
religieuse, & l'individu. S’il est un axiome que personne ne
conteste aujourd’hui, c’est linfluence que chacun subit du
milieu ol il est placé. Le pays, le climat, les parents, les
maitres, la place qu'on occupe, les fonctions qu'on remplit,
la prospérité et I'adversité, la santé et la maladie, les amis et
les ennemis qu'on rencontre sur sa route, tout apporte sa part
a la formation de lindividu. Il en est de 1'dme comme du
corps ; I'air qu’elle respire et les aliments qu’elle recoit dé-
terminent la direction et le développement de ses facultés. On
a beau faire : on est de son temps et de son milieu, et ceux qui
les dominent le sont peut-étre encore plus que tous les autres.
Eh bien! le déiste prétend le contraire; anglais, il est naturel-
lement enclin & de grands préjugés, malgré sa raison vigou-
reuse et une certaine probité intellectuelle ; anglican, il a sucé
les traditions de son Eglise avec le lait ; enveloppé d’une phi-
losophie sensualiste, il ne saurait échapper & ses influences.
Et cependant il prétend pouvoir faire abstraction de toutes
ces influences, les unes plus inévitables que les autres, re-
monter librement au berceau du genre humain, lui rendre sa
religion primitive et, — notons-le bien, — non par un don sur-
naturel qui 'éléve au-dessus du commun des hommes, mais
par le seul effort de son esprit, par le jeu naturel de ses facul-



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 343

tés qui ne reléevent que d’elles-mémes. Bref, le déiste est, &
ses propres yeux, avec une bonne foi naive, un homme
affranchi de tout préjugé, et tirant la religion pure de son
fonds pour en doter I'Eglise et 'humanité.

(Pest dire qu’il manque absolument de sens historique. A
ses yeux la religion n’est pas le patrimoine d’un long passé
d’efforts et de sacrifices; sortie toute faite du cerveau humain
dés l'origine du monde, elle n’a pas d’histoire ; elle est trans-
mise d’dge en 4ge comme un dépot étiqueté et cacheté: on ne
se doute pas qu’elle n’existe nulle part sur la terre & I'état
de produits tout fabriqués, mais que comme le vrai, le beau,
le droit, le bien, elle est éternellement en train de se for-
mer, qu’elle n’est qu’entant qu’elle devient. Ecoutons Chubb
(pag. 171) : « La véritable religion est la méme dans tous les
temps et dans tous les pays. Si quelqu’une des autres planétes
est habitée par des créatures qui soient placées dans les
meémes circonstances que nous et qui alent des relations pa-
reilles aux notres, elles doivent nécessairement avoir la méme
religion que nous. » On le voit, 'auteur n’a pas la moindre
idée de la loi de I"évolution de la religion; tous les change-
ments qu’elle a subis ne sont qu’autant de détériorations de sa
pureté primordiale; elle a commencé par étre parfaite et dé
finitive. Ce qui revient & dire qu’en fait de religion on a eu
une conduite directement contraire a celle qu'on a eue en fait
de vétement, de logement et de nourriture, bref, de civilisa-
tion. Ce n’est pas tout. Pardonnons & cet ouvrier gantier qui
s'appelle Chubb de n’avoir aucune idée des langues originales
de I’Ancien et du Nouveau Testament, ni de tout ce qui est
écrit dans une langue autre que l'anglais, ni des régles de la
critique et de I'exégese. (Pag. 168.) Adressons-nous a I'adver-
saire habile de Clarke et de Bentley, & Collins. Il affirme gra-
vement que les évangiles ont été altérés. Quand et par qui?
Par l'empereur grec Anastase Ier, au VIe siécle, d’aprés un
passage de Victor, évéque de Tunes. Il s’imagine ainsi qu'il
était possible, longtemps apres que les Péres avaient fait d’in-
nombrables citations de ’Evangile, d’en remanier entiérement
le texte et dans tous les pays, sur le caprice d’'un empereur.



314 F.-C.-J. VAN GCENS

(Pag. 108.) Au reste les adversaires du déisme employaient
les mémes procédés. Le pieux arien Whiston, qui passait
pour un célebre orientaliste, versé d’ailleurs dans toules les
sciences, soutenait la thése que les Juifs, pour nuire a la
prédication des apotres en la rendant suspecte d’imposture,
avaient altéré les passages wmessianiques de ’Ancien Testa-
ment; que dans le cours du II® siécle de notre ére, ils les
avaient remaniés non seulement dans le texte hébreu, rmais
encore dans celui des Septante. (Pag. 112.) A cet égard les
partis en présence n’avaient rien a se reprocher : partout
mangue total d’intelligence a I'égard de 'antiquité.

Cette ignorance et ce mépris de I'histoire ouvrirent un large
passage aux raisonnements aprioristiques. On connait la mé-
thode scolastique de la foi d’autorité : elle consiste & raisonner
sur les prémisses posées par 'autorité, admises sur la foi de
cette autorité et dés lors placées au-dessus de toute critigue.
Un phénoméne analogue se constate chez les déistes. Partant
de la notion, & leurs yeux incontestable, qu’ils se sont faite
de Dieu, ils se mettent a tracer le plan divin avec toute l'as-
surance d’'un homme « qui a connu la pensée du Seigneur et
a tenu conseil avec lui, » ou plutot avec toute la témérité d’un
mortel qui oublie qu’ « il est d’hier et qu’il ne sait rien. »
Ecoutons Tindal : Dieu étant juste et bon, a di donner au
genre humain dés la création une certaine loi. Cette loi devait
rendre 'hnomme capable d’étre agréable & son Créateur, ce qui
est le but de la religion. Cette loi a dit étre abselue, de plus
claire et intelligible, adaptée & la nature de ’homme, bref,
elle a di étre ce qu’il y avait de meilleur. Donc la meilleare
religion n’a pu étre que cette loi elle-méme et par conséquent
le christianisme est aussi ancien que le monde. (Pag. 153.)
Il est difficile de jeter un défi plus insolent a 'histoire, de mé-
connaitre plus grossiérement la loi du développement et de se
faire une idée plus arbitraire de Dieu au nom des prétendues
exigences de la raison.

On prévoit ce que la vie religieuse doit devenir entre de
telles mains, ce rapport filial de confiance et d’amour dont
Jésus-Christ a fourni I'idéal, afin que nous aspirions a le réali-



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 345

ser dans notre mesure, & notre tour, par son Esprit. Au fond,
tout le christianisme est 1i. Eh bien! Le déisme est incapable
de le donner. D’abord, dans son systeme, la divinité n’est autre
chose que le premier anneau de la grande chaine des causes
et des effets, la cause premiére, mais non la cause permanente
et immanente de tout ce qui est et de tout ce ui se développe.
Dieu est un Dieu de loin et d’autrefois, non le Dieu de pres
et d’aujourd’hui, en qui nous avons la vie, le mouvement et
I'étre. Pénétré de cette 1idée de Dieu, on peut I’honorer et le
craindre, comme Créateur, Législateur et Juge; mais on ne
sauralt, comme I’homme vraiment religieux, « se savoir en
bLieu et Dieu en soi. » D'ailleurs le déiste ne cherche guére
dans la religion que son enseignement moral; la moralité
¢tant le but dont la religion est le moven, on obtient, comme
essence de la religion, l'accomplissement des devoirs envers
Dieu et envers les hommes. Il en résulte une religion légale
ou bien unc morale & peine ou nullement religieuse qui se
substitue a la religion vivante, mais ne la remplace pas. Sans
cette ouverture dans l'infini qui s’appelle la foi, 'homme lan-
guit au sein de la plus pure morale, comme dans un air dé-
pourvu d’oxvgene.

[l n’estdonc pas étonnant que le déisme n’ait pasfondé de com-
munauté religiease. Toland nous raconte (pag. 74) qu’il existe
une société de libres penseurs « qui, affranchis des religions
existantes , discourent sur toutes choses dans une parfaite
liberté et exempts de toute espéce de préjugés.» Jugeant meéme
un culte indispensable, on créa une liturgie; le président offi-
cie, les autres donnentles répons; on fait la lecture de quelques
fragments de Cicéron et on destine au chant quelque ode d’Ho-
race, sous l'invocation solennelle de la philosophie, source de
toute lumiére et de toute vie pour Phumanité. Il ne parait pas
que cette nouvelle forme de culte ait été jamais sérieusement
en usage; Toland est allé finir sa vie dans la retraite et est
mort en vral sage de l’antiquité 1. Sous ce rapport, les théo-

t Un autre essai de se constituer en Eglise, tenté en 1776 par David
Williams, a également échoué. Comp. E. Haag, Histoire des Dogmes chré-
tiens, I, pag. 421.



46 F.-C.-J. VAN G(ENS

philanthropes, plus religieux, ont été plus heureux pendant
leurs trois années d’éphémere existence, que les déistes an-
glais pendant un siécle. Le déisme, avec sa conception d'un
Dien qui régne et ne gouverne pas, ne saurait satisfaire les
besoins de priére, d’amour, de confiance qui sont caractéris-
tiques de la piété. L’inspiration, l’enthousiasme, le souffle
n’appartiennent qu’a la foi au Dieu vivant, a ces ames qui sont
«le temple de Dieu.» Il y a plus. Une Eglise est un principe
spirituel qui se compose de deux choses : I'une, dans le passé,
est la possession en commun d’un riche legs de souvenirs;
I'autre, dans le présent, est le consentement mutuel, le désir
de vivre ensemble, la volonté de continuer a faire valoir I'héri-
tage qu’on a regu. Eh bien! les déistes n’avaient aucun passé
religieux ou, pour parler plus exactement, ils répudiaient
sciemment et obstinément, autant qu’il dépendait d’eux, celui
qu’ils avaient. Et quant au présent, aucun lien commun ne les
unissait, si ce n’est celui de la haine commune vouée a I’Eglise
et de la résolution commune d’écraser, s’il était possible, cette
infame !

v

Cette derniére réflexion nous conduit & ’examen des dispo-
sitions morales qui caractérisent les déistes anglais. C’est un
triste inventaire que nous avons a dresser ici; mais si on ne
saurait le justifier, il faudra au moins s’efforcer de 'expliquer.
Si les déistes avaient pu se convaincre que la foi au caractére
absolu de leur vérité est au fond celle de 'enfance qui n’admet
pas de nuances; que, ne distinguant pas d’abord la reéalité de
I'idée qu’il s’en fait, 'homme a pleine foi aux vues de son in-
telligence et confond sa croyance et la vérité telle qu’elle est
en elle-méme ; qu’enfin I’expérience corrige cette naiveté de la
foi, certes, ils auraient rougi de leur témérité et auraient fait
amende honorable ; mais, comme nous I'avons déja remarqué,
la foi & la vérité absolue, la confusion de la certitude et du vrai
étaient dans I’air; les déistes n’ont pu y échapper.

Signalons d’abord le dénigrement qui les porte & ne voir que
la fraude dans les religions existantes et & soutenir que tout ce



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 347

iqu’elles contiennent de plus que la religion dite naturelle n’est
quimposture. Le fait est assez connu pour nous dispenser de
citer beaucoup d’exemples. A entendre Woolston (pag. 132),
c’est par suite d’'un arrangement intervenu entre les autorités
juives et les disciples que la pierre qui fermait le tombeau
vide du Christ fut scellée. Ailleurs, suivant le méme auteur
(pag. 137), Jésus, voyant qu’il ne pouvait échapper a la mort,
déclara que d’aprés les propheétes, le Messie devait mourir sur
la croix et ressusciter le troisieme jour; telle est la base du
complot qui réussil entre les mains des apotres, fondateurs
d’un royaume de prétres. Woolston veut au besoin modifier
son jugement en faveur de Jésus pour en faire retomber le
poids sur les disciples: il n’est pas nécessaire, dit-il, de soute-
nir que Jésus a été lui-méme un imposteur; il a pu étre un en-
thousiaste ; ses disciples peuvent avoir été les seuls auteurs de
la fraude qui a si bien réussi. Blount, pour montrer comment,
A propos de tous les héros religieux, comme & propos de Jésus,
on a colporté des récits de miracles les uns aussi peu dignes
de toi que les autres, mettra sur la méme ligne Jésus et le
thaumaturge du premier siécle, Apollonius de Tyane, illustré
par son biographe Philostrate (pag. 33). Observons cependant
qque ce procédeé indigne s'explique par I’état des esprits. Quand
on a appris a considérer 'histoire comme le théitre du lent
développement de 'humanité, sous le rapport religieux comme
sous tous les autres, on peut comprendre le droit historique
d’idées qu’on ne partage pas. Mais il en est tout autrement
lorsque, placé au point de vue de la vérité absolue qu’on
prétend posséder, on interroge les traditions de I’histoire et
(qu'on pose la question : sont-elles vraies ou fausses? Lorsqu’on
est forcé de considérer comme l'effet de 'imposture ce qui
s’annouce comme l'ceuvre de Dieu et ce qu'on considére soi-
meme comme erreur; on voit le passé a travers le prisme de
ses convictions personnelles. 11 faut, pour comprendre 'his-
toire, commencer par se défaire de lillusion qu’il y a une
verité absolue, qui a également existé pour tous les hommes
dans tous les temps. Les sens, les facultés, la conscience sont
pour I'homme la seule mesure possible du vrai. Le vrai c’est



348 F.-C.-J. VAN GCENS

ce qui lui parait vrai et jamais il ne dépendra du bon plaisir
d’un homme de décider ce qu’il reconnaitra pour vrai. Pour
chaque individu, comme pour chaque génération humaine la
vérité dépendra de sa constitution, de son milieu, de ses desti-
nées, de Pinfluence des grands hommes, des traditions du
passé. C’est pour avoir ignoré ces fails incontestables que les
déistes ont été si injustes envers le christianisme. Herbert est
placé en face d’un christianisme cui attribue a la révélation
surnaturelle de Dieu le dogme de la Trinité comme un mystére
qu’il faut accepter les yeux fermés et il n’hésite pasun seul ins-
tant & crier & 'imposture. Kt pourtant, il est incontestable que
ce qu’il appelle imposture a été une vérité dont on faisait dé-
pendre toute foi en Dieu et toute religion. Tant il est vrai que
quiconque identifie s vérité avec la vérité, ne peut voir dans
le passé qu’un théatre de la folie et de la perversité humaines.

Notons ensuite 'arme de la raillerie et du persiflage dont la
plupart des déistes se sont servis dans leurs débats. On a beau
dire que la raillerie est l'utile auxiliaire de la raison et que
nous ne trouvons ici que la caricature du procédé que Pascal
employa pour écraser les jésuites; je ne saurais m’empécher
de penser que la légilimité de ce procédé en matiere religieuse
est bien sujette & caution; et involontairement, en le voyant ap-
pliqué, je me rappelle les railleries du prétoire et les sarcasmes
de Golgotha. Je n’alléguerai pas ici celui qui invoqua habituel-
lement ce secours méprisable, Bolingbroke. Politicien retors
et ambitieux, que les débauches avaient énervé & trente-huit
ans, ennemi de la science autant que de la religion, il appar-
tient & la période de la décadence du déisme anglais. Nous nous
bornons a 'un de ses champions les plus éminents, & Shaftes-
bury, homme d’une culture toute classique, ennemi de la vie
publique, ami de l'art et de la science. 1l était né artiste, le
beau est son idéal et pour lui la vertu se définit la beauté mo-
rale. Ouvrir les yeux & la beauté qui se déploie dans le monde
matériel et dans le monde moral, c’est le moyen de s’ennoblir.
On voit d’ici le contraste que présentent ces vues avec celles
du christianisme traditionnel dont il est témoin et qui envisage
Ihomme comme un étre déchu, privé de toute lumiére et voué



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 349

2 la malédiction. L’effet ne tarda pas & se manifester (pag. 77-
80). C’était en 1708. Les Anglais étaient forts mécontents des
réfugiés camisards que leurs vaisseaux venaient de débarquer
sur leur territoire et qui continuaient toujours leurs extases
cévenoles sous un autre climat. Il était question de les enfer-
mer ou de les chasser, lorsque Shaftesbury entreprit de les
sauver en les livrant &4 la moquerie du public. Telle fut 'origine
d’une nouvelle théorie philosophique, I’épreuve par le ridicule,
la méthode caractéristique de nolre auteur: « Que nous som-
mes barbares, s’écrie le lord libéral, nous autres Anglais tolé-
rants ! car non contents de refuser & ces prophétes fanatiques
I’honneur d’une persécution, nous les avons tournés en déri-
sion. On m’assure qu’on les joue sur le théitre de marionnettes
de la foire de Saint-Barthélemy. Sans doute, ces voix étranges
qu’ils font entendre et ces agitations qu’ils éprouvent, sont bien
rendues par des fils de métal et par le son des chalumeaux.
Tant que notre foi durera, je garantis a notre Eglise nationale
que jamais enthousiastes ou marchands de prophéties et de mi-
racles ne seront dans le cas de se mesurer avec elles. » Si 'on
peut hésiter encore sur la nature et la portée de ces railleries
et les attribuer uniquement au noble désir de plaider la cause
de chrétiens ridicules peut-étre, mais toujours respectables et
toujours dignes de pitié, I'illusion s’évanouit lorsqu’on tombe
sur une boutade comme celle-ci : « Un bon chrétien qui s’ima-
gine ne croire jamais assez peut tellement étendre sa foi qu’elle
embrasse non seulement les miracles de I’Ecriture et de la tra-
dition, mais encore les contes bleus que débitent les vieilles »
(pag. 81). Ailleurs l'auteur complimente les auteurs sacrés
sur leur humour, leurs joyeusetés: « Les discours de Jésus,
dit-il, sont remarquables par un certain air de festivité, qui
émeut I'esprit d'une maniére plaisante » (pag. 88). Convenons
qu’il est difficile de se persuader du sérieux des sentiments reli-
gieux d’'un homme qui est capable de tourner ainsi en ridicule
la piété, ses objets sacrés et ses organes persécutés. Je ne puis
voir ici qu'une légéreté profane dans I’étude des choses saintes
et Pinsuffisance compléte dusens esthétique qu’on veut substi-
tuer au sentiment religieux.

THEOL. ET PHIL. 18832, 24



550 F.-C.-J. VAN G@ENS

Malheureusement, nous n’avons pas tout dit encore : la mau-
vaise fol joue aussi un role déplorable chez les déistes anglais.
«On en pourrait citer cinquante exemples, » dit M. Sayous
(pag. 126). Nous nous bornerons a un ou deux échantillons.
Saint Augustin dit qu’il avait été utile d’ajouter les prophéties
aux miracles, parce que les gens de mauvaise volonté ne pou-
vaient pas dire des prophéties ce qu’ils disaient des miracles,
qu’elles étaient dues & la magie. Comment Woolston arrange-
t-il cela ? « Saint Augustin dit que les miracles de Jésus-Christ
pouvaient étre attribués & l'art magique et accomplis par cet
art» (pag. 126). — Une des idées favorites de Woolston est que
lacception littérale de la résurrection de Jésus-Christ est ab-
surde, mais qu’il faut entendre par ce fait la résurrection mys-
tique de Jésus hors du tombeau de la lettre, de la loi et des
prophétes. Libre, sans doute, 8 Woolston d’avoir cette opinion
et de I'énoncer ; mais ce qui ne l'est pas, c’est de dire que les
Péres l'ont ainsi entendu et de citer a cet effet le passage de
saint Augustin : le Seigneur est ressuscité afin de nous fournir
'image d’une résurrection future. Comme si Augustin avait
mis en question la résurrection corporelle! Le méme procédé
est appliqué & un passage d’Origéne: Le tombeau du Christ, dit
ce savant ami de l'allégorie, est la figure de I’Ecriture sainte,
dont la solide lettre, pareille & un roc, renferme les mystéres
de sa divinité et de son humanité. Vous le vovez, dit Woolston,
la résurrection du Christ n’est qu’une allégorie (pag. 135).

Dénigrement, raillerie, mauvaise foi, voild donc les taches
odieuses qui ne défigurent que trop ordinairement P’ceuvre
collective des déistes anglais. En vérité, on respire, lorsque
Herbert, doutant s’il pouvait publier son livre de Veritate, ne
recula pas devant une superstitieuse inconséquence, se jeta i
genoux pour demander & Dieu un signe sensible et estima sa
priere exaucée, apres avoir recueilll des sons harmonieux,
comme la terre n’en connait pas (pag. 15). Autant le dénigre-
ment de Collins nous froisse, la raillerie de Shaftesbury nous
glace, la mauvaise foi de Woolston nous révolte, autant l'illu-
minisme de Herbert nous touche et nous attire. Il fait bon sen-
tir battre la foi, fut-elle enfantine, ne flit-ce ue pour un mo-



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 3al

ment, sous cette cuirasse glaciale du syllogisme et de I'abstrac-
tion.

V1

Il nous reste une derniére lacune du travail de M. Sayous a
combler : il faut conclure. Nous indiquons quelques considéra-
tions en abandonnant a nos lecteurs le soin de les développer
2t de les multiplier.

Ma premiere conclusion concerne la guerre taite au christia-
nisme. Les libres penseurs de nos jours, qui attachent encore
du prix a la religion, demandent, & Pinstar des déistes anglais,
a répudier la tradition Dbiblique autant que celle de I'Eglise
chrétienne : la Bible, le document le plus remarquable de I'his-
toire de la sainteté parmi les hommes, avec lequel aucun livre
ne peut rivaliser pour la richesse et I’élévation de la pensée
religieuse ; les symboles, celui dela croix, ¢’est-a-dire de I'1déal
le plus élevé de dévouement sur cette terre de souflrance; ce-
Jui du baptéme et celui de la céne qui rendent 'immense ser-
vice de parler aux veux et de concentrer dans un drame court
et simple la richesse complexe de la pensée et du sentiment
religieux ; les fétes de Noél, du Vendredi saint, de la Paque, de
la Pentecdte qui, dépouillées de leur acception grossiére, offrent
une source si riche a la contemplation religieuse ; les dogmes
de I’Eglise méme qui sous une forme trés récusable expriment
un ordre de vérités incontestables, la parenté de Dieu et de
I'nomme (incarnation), I'inviolabilité de la loi morale (satisfac-
tion), la certitude du pardon divin (prédestination). Nos libres
penseurs religieux veulent rompre avec tout ce passé, n’écou-
ter, comme ils se 'imaginent, que leur raison et ressusciter
ainsi la religion dite naturelle. Que Uhistoire du déisme anglais
leur apprenne l'inanité d’une pareille entreprise! Nous avons
vu que ces efforts, qui passaient pour si rationnels, n’ont pu
fonder rien de sérieux pour remplir un culte, inspirer la prédi-
cation, enflammer le zéle missionnaire, présider a I’éducation
de la jeunesse. C’est que les novateurs ne s’étaient pas ratta-
chés au tronc maternel pour vy puiser la seve généreuse qul
n'avait pas cess¢ d’y circuler; ils se sont trouvés comme



52 F.-C.-J. VAN G@ENs

déracinés, suspendus dans le vide, réduits & des aspirations
individuelles, sans’communication avec le gros de leurs fréres
dont ils avaient désappris la langue. Ajoutons cependant que
g’ils ont peu profilé eux-mémes de leurs efforts, ils ont rendu
involontairement de grands services a I'Eglise, en posant les
questions d’une maniére plus nette, en montrant 'insuffisance
des arguments avancés par la théologie chrétienne, en insi-
nuant a U'esprit chrétien asservi la conscience de son indépen-
dance en face du systeme dogmatique de I'Iiglise, en entrainant
Porthodoxie sur le terrain de la discussion, mortel au principe
autoritaire. Nous ferons bien de nous en souvenir toutes les
fois que les altaques dirigées contre le christianisme ne lais-
sent entrevoir & notre vue troublée que des pertes stériles et
des ruines irréparables.

Fixons ensuite les yeux sur la défense du christianisme ; c’est
la seconde conclusion. On le sait, 'Eglise épiscopale fut le pro-
duit d’'une transaction entre deux tendances: la tendance tra-
ditionnelle, sacerdotale, catholique y est représentée par U'ins-
titution de I’épiscopat, les formes du culte, la liturgie; la ten-
dance novatrice, inspirée du calvinisme suisse et francais,
s’exprima dans les trente-neuf articles qui forment la confes-
sion de foi de I'Eglise d’Angleterre. On sent combien cette hié-
rarchie et ce dogmatisme devaient choquer les esprits indé-
pendants et provoquer leurs protestations. L’Eglise ne s’en
soucia pas et ses défenseurs prétendirent se maintenir sans
faire de concessions raisonnables et sans introduire de sages
réformes. Ils conjurérent la tempéte pendant un siecle ; mais
dans la premiére moitié du notre on vit se former dans 'Eglise
anglicane, sous les auspices d’Arnold et de son disciple Stanley,
un troisiéme parti, & coté de ceux qui Pavaient précédé; a cote
de la haute (high) Eglise, représentée de nos jours par le
puséysme, et de la basse (low) Eglise, représentée par les évan-
géliques, s’est formée 1'Eglise large (broad), comprenant ceux
qui reconnaissent les droits de la raison, et qui cherchent &
mettre les croyances religieuses en harmonie avec les résultats
constatés du savoir humain . Ainsi ’'Eglise la plus récalcitrante

t Tout récemment, i 'occasion de la mort de Darwin, d’éminents mem-



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 353

au progrés n’a pu ala longue fermer la porte & la critique.
D’abord on s’épouvanta, on se récria! peu & peu on s’enhardit
jusqu’a regarder le monstre en face, et la confiance revint lors-
qu’on vit des hommes comme Coleridge, Hare, Arnold, Stan-
ley, Jowett, concilier une piété non douteuse avec une sinceé-
rité hardie. Aujourd’hui I'Eglise anglicane compte dans son
sein des représentants aussi pieux que savants de l'indépen-
dance théologique. Et si I’étroitesse et le fanalisme s’effor-
cent de temps en temps de ravir cette liberté & ceux qui en
jouissent et en usent, autorité compétente a su jusqu’ici I'as-
surer 4 'Eglise, en sorte que la proscrite a obtenu sa place au
foyer et se la revendique. C’est ainsi que 'Eglise d’Angleterre
se mel & réparer, quoicue tardivement, le mal immense qu’elle
avait fait & la cause de I'Evangile par son despotisme clérical
et son dogmatisme aveugle. Tant il est vrai que s’il est funeste
de répudier la tradition, il ne l'est pas moins de la conserver
obstinément dans son intégrité, en persistant & confondre la
foi avec le dogme et & attacher plus d’importance & la lettre
qu'a Pesprit. Que les Eglises quicroient se garantir en s’enfer-
mant dans le passé, recoivent instruction. A la longue, Ueffort
est impuissant. Rien ne le prouve mieux que la question du
miracle. La Réforme avait supprimé avec 'Eglise surnaturelle
le miracle ecclésiastique, mais elle avait laissé subsister le mi-
racle biblique. Jusqu’au siecle dernier, il répondit & toutes les
objections. Aujourd’hui, les arguments de cet ordre sont com-
promettants et tandis que le miracle servait jadis a prouver,
¢’est lul qui a maintenant besoin de preuves. D’ailleurs tel qui
hésite encore a le nier en théorie, n’en fait nul usage en pra-
tique. Il est vrai que la liberté n’est pas plus que I'autorité une
garantie assurée contre I’erreur et que les résultats de la criti-
que religieuse peuvent différer d’un individu & autre; mais
cette diversité de résultats ne saurait former une objection
contre la méthode elle-méme, si ce n’est pour ceux qui pré-
tendraient enlever la vérité a ses conditions subjectives d’exis-

bres du clergé anglican ont témoigné publiquement leur sympathie pour
les travaux de cet illutsre savant, tant dans abbaye de Westminster
que dans 1'église de Saint-Paul.



354 F.-C.~J. VAN GCENS

tence et 'homme & la possibilité de 'erreur et du péché. Disons
que rien ne doit surpasser notre respect pour les objets de la
foi vivante d’un homme, si ce n’est notre respect pour la vé-
rité méme; or I'examen ne dissout pas tout ce qu’il touche et
la vérité défie I'investigation.

Mais un résidu de la critique, obtenu par voie d’élimination,
n’est pas encore la vie, direz-vous. Tel savant critique en est
dénué, tandis que tel autre esprit inculte la posséde. Rien n’est
plus vrai. Le christianisme qui n’est que rendu transparent
pour I'esprit et conforme & la raison, ressemble beaucoup au
déisme et en a toute la maigreur et la stérilité, sans vie et sans
chaleur. La puissance quune croyance exerce réside avant tout
dans son contenu religieux; c’est la qu’il faut avant tout cher-
cher lavenir du christtanisme. Voila la derniére conclusion
(que m’inspirent les conflits qui nous ont occupés. Les déistes
n'avaient semé que l'incrédulité; le scepticisme et la licence
régnaient dans les classes supérieures, tandis que le peuple
restait plongé dans une espéce de barbarie. Le clergé latitudi-
naire et aristocrate ne se souciait pas de se déranger. Les pré-
dicateurs ne connaissaient cue trois thémes de discours: les
vérités de la religion naturelle, les preuves de la révélation,
les lieux communs de la morale. C'est alors, comme M. Savous
I’a rappelé brievement, que quelques jeunes gens, étudiants
Oxford, se sentirent appelés 4 ranimer la foi mourante. John
Wesley et George Whitefield devinrent en 1730 les chefs du
mouvement. Animés d’'un zéle apostolique, ils allerent de lieu
en lieu, préchant en plein air, honnis de tous, affrontant les
masses irritées, essuyant des injures et des coups, en continuel
péril de la vie, mais réunissant parfois jusqu’a vingt et trente
mille auditeurs, triomphant des obstacles & force de dévouement
et d’enthousiasme, fondant une société religieuse qui a vivifié
toutesles autres et étendu son influence jusqu'al’Eglise établie,
sur sa doctrine, son clergé, ses missions. C’est ce mouvement
religieux qui a changé la face de ’Angleterre. Oui, I’Angleterre
telle que nous la connaissonsaujourd’hui, avec sa littérature pu-
dique etgrave, avec son langage biblique, avec sa piété nationale,
avec ses classes moyennes dont la moralité exemplaire fait la



LES DEISTES ANGLAIS ET LE CHRISTIANISME 395

force du pays, cette Angleterre est I’ccuvre du méthodisme de
‘Wesley. Ainsi 'Esprit « vient des quatre vents, souffle sur les
morts et ils revivent. » L’ceuvre divine accomplie au siécle passé
ne pourrait-elle pas serépéter dans le notre? Ne pourrait-il pas
se produire un vaste ébranlement des consciences analogue
aux mémorables mouvements de pénitence et de conversion
olt les générations précédentes se sont retrempées, mais dé-
pouillé d’un vétement étroit et suranné ? L’homme étant essen-
tiellement religieux, la société religieuse n’est-elle pas un fait
aussi naturel, aussi inévitable que la société civile ? Nest-il
donc pas permis d’espérer de nouveaux prophétes assortis aux
temps nouveaux ? I'Esprit par lequel « Christ s’est offert lui-
méme a Dieu sans tache, » n’est-il pas « I'esprit éternel? » Mais
puisque personne n’en connait le jour, ni 'heure, tenons-nous
préts & mettre la main a 'ceuvre lorsque Dieu nous en donnera
le signal, sans jamais désespérer de cette grande Eglise de
Pavenir qui, plus belle, plus sainte, plus hospitaliére que les
Eglises anciennes, se composera de toutes les Ames qui croient,
esperent et aiment.
F.-C.-J. vAX G®ENs.




	Les déistes anglais et le Christianisme : à propos du livre de M. Edouard Sayous

