
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

Autor: Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE

DANS SA PHASE ACTUELLE•

PREMIÈRE PARTIE

III

Un troisième axiome de la critique c'est que le Pentateuque,
non seulement ne prétend pas être de Moïse ou d'un de ses

contemporains, mais ne se présente pasmême comme une oeuvre

homogène et de première main.

13. Constatons-le d'entrée : en formulant cette thèse, la
critique n'entend pas dire que le Pentateuque soit un ouvrage
sans unité de vues ni de plan, un recueil incohérent de récits
et de lois, de chants et de discours.

Il fut un temps où l'on en jugeait ainsi. On rencontre à ce

sujet des expressions très fortes chez quelques-uns des critiques

du XVIIe siècle. Bien loin, dit la Péreyre, d'être des archétypes,

les cinq livres réputés mosaïques ne sont qu'un farrago
d'extraits tirés de différents auteurs2. Spinosa de son côté
soutenait que le Pentateuque est un assemblage de lois et de récits
empruntés à divers écrivains, que ces matériaux s'y trouvent
pêle-mêle et sans ordre, qu'il est facile de voir omnia promiscue
collecta et coacervata fuisse, parce que l'auteur (probablement
Esdras) aura été empêché d'y mettre la dernière main3.

1 Voir les livraisons de janvier et mai 1882.

' Syst. theoh lib. IV, cap. 1 h la fin.
5 Tractatus theol- pol. cap. IX.

THÉOL. ET PHIL. 1SS2. 21



302 h. vuilleumier

Des jugements assez semblables se sont produits de nouveau
lors de la reprise des travaux de la critique à la fin du siècle
dernier et au commencement du nôtre. Selon Vater et
Hartmann, le Pentateuque serait formé d'un grand nombre de
fragments provenant d'auteurs et de temps fort divers, et soudés
tan*, bien que mal, plus ou moins au hasard, les uns aux autres '.
De nos jours encore, un critique français, M. Michel Nicolas,
s'est prononcé, avec certaines restrictions, dans un sens
analogue. Il reconnaît bien que les pièces dont se composent les
livres mosaïques ne sont pas aussi diverses, ni le lien qui les
réunit aussi lâche que le prétendait Vater. Mais, en dehors d'un
<c ordre vague et général, » son œil n'a su découvrir, dans les

quatre premiers livres, « la moindre trace d'un plan quelconque,

bien ou mal conçu, bien ou mal exécuté2. »

Ce qui est plus singulier, c'est d'entendre des critiques qui,
en principe, prenaient fait et cause pourlamosaïcitédu
Pentateuque, parler d'un défaut de liaison, de l'absence d'un plan
proprement dit, d'une composition par morceaux détachés,
principalement dans l'Exode, le Lévitique et les Nombres. Ce

fut le cas, entre autres, d'Eichhorn dans les premières éditions
de son introduction. Seulement, au lieu de tirer de cette
absence de plan une conclusion défavorable à l'origine mosaïque,
le critique de Gcettingen affirmait que, certaines interpolations
à part, Moïse pouvait bien, selon la tradition, être l'auteur de

ces livres. Bien mieux, leur caractère fragmentaire constituait,
selon lui, une preuve de plus à l'appui de leur mosaicate3. Seul

un homme comme Moïse pouvait les avoir écrits. Tels qu'ils
sont, ils sont précisément ce qu'ils devaient être en sortant de

ses mains. Pourquoi '? Parce que Moïse écrivait au fur et à

mesure que les faits se produisaient. En d'autres termes, le Pen-

1 Vater, Abhandlung über Moses und die Verfasser des Pentateuches, dans
le 3e vol. (1805) de son commentaire sur le Pentateuque. — Hartmann,
Historisch-kritische Forschungen über Bildung, Zeitalter und Plan der fünf
Bücher Mosis, Rostock 1831.

2 Etudes critiques surla Bible, Ane. Testament, Paris 1862, pag. 22 et 71.
3 Eichhorn, Einleitung, lì, pag. 318 sq. Un point de vue semblable se

retrouve encore dans le Pentateuque mosaïque défendu par M. Arnaud,
Paris et Strasbourg 1865, pag. 19 sq. Cp. Cellérier, pag. 11 et 52.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 303

tateuque, abstraction faite de la Genèse et du commencement
de l'Exode, n'est au fond pas autre chose que le journal de

voyage de Moïse. (Et la lacune des trente-huit années dans le

livre des Nombres?!)
Mais c'est assez s'arrêter à un point de vue qui ne compte

plus que de rares adeptes et n'a plus pour nous qu'un intérêt
historique. Non, le Pentateuque ne se compose pas d'éléments
rassemblés comme au hasard, de documents juxtaposés sans

ordre, ou d'un mélange de narrations, de lois, de discours qui
ne seraient reliés entre eux que par un lâche et mince fil
chronologique. L'ouvrage tel qu'il est présente une certaine unité,
et cette unité ne se réduit pas à une unité toute générale de

vues et d'esprit. On y discerne un plan d'ensemble, d'après
lequel les matières ont été distribuées et coordonnées.

De Wette, déjà, dans l'un des premiers et le plus radical de

ses ouvrages, a le mérite d'avoir rendu attentif à ce plan
général de ce qu'il appelait l'épopée de la théocratie hébraïque1.
Et aujourd'hui, entre critiques de toute nuance, il n'existe plus
sur ce point de divergences essentielles.

« Il suffit, dit le représentant solitaire de l'extrême droite,
M. Keil2, de jeter un coup d'œil sur le contenu du Pentateuque,
sur sa table des matières, pour reconnaître qu'il a été rédigé
d'après un plan. Le centre autour duquel tout gravite, c'est
évidemment la constitution des tribus Israélites en peuple de

Yahweh par la solennelle conclusion du pacte au Sinaï (Ex.
XIX-XXIV). Tout ce qui précède, non seulement Ex. I-XVUI,
mais la Genèse en son entier, est disposé de façon à préparer
le lecteur à ce grand événement. La législation d'Ex. XXV à

Lév. XXVII, ainsi que le récit, dans le livre des Nombres, des

pérégrinations à travers le désert, avec les lois qui y sont insérées,

est comme le développement et l'application de cet acte
fondamental. Et le Deutéronome, qui atteint son point culminant

dans le renouvellement du pacte dans les plaines de Moab,
à la veille de l'occupation de la Terre promise, vise d'un bout

1 Beiträge zur Einleitung in das Alte Testament. — 2e vol. Halle 1807.
2 Lehrbuch der historisch-kritischen Einleitung in das Alte Testament. —

3° «lit. (1873), pag. 68.



304 H. VUILLEUMIER

à l'autre à la consolidation de l'alliance intervenue entre Dieu

et le peuple de son choix. Tout examen approfondi de l'ouvrage
ne peut que mettre toujours mieux en évidence cette unité de

plan. »

Et, pour citer un critique d'un tout autre bord, voici
comment s'exprime plus brièvement M. Kuenen, de Leyde: «N'est-
il pas très visible que nos cinq livres forment un ensemble

organisé... d'après un plan arrêté?... Il faut, rejeter toute hypothèse

tendant à expliquer l'origine du Pentateuque sans faire
droit à son incontestable unité1. »

Au reste, la pensée ordonnatrice qui a présidé à la rédaction
de ce grand ouvrage, de cette épopée de la théocratie, comme
l'appelait de Wette, qu'est-elle, sinon la conséquence et
l'expression d'une profonde conviction religieuse, savoir qu'un
plan divin se révèle dans tout le cours de l'histoire d'Israël,
depuis ses premières origines dans la nuit des temps jusqu'à
son établissement dans le pays de la promesse? Au moment
de créer les cieux et la terre, le Dieu qu'Israël adore sous le
nom de Yahweh, avait déjà le dessein d'entrer en relation
particulière avec ce peuple. Et toutes ses dispensations, toutes ses

révélations, toutes ses interventions dans l'histoire du monde
n'ont eu d'autre but que de fonder un règne de Dieu au sein
d'Israël et sur le sol de Canaan.

Mais de ce qu'il règne dans le Pentateuque une « incontestable

unité, » s'ensuit-il que, tel qu'il est, il soit l'œuvre originale

d'un auteur unique, et que cet auteur unique ne puisse
être que Moïse ou l'un de ses aides

Voilà un point sur lequel les défenseurs de l'origine mosaïque
se sont fait d'étranges illusions. Ils se sont imaginé qu'il suffisait

de bien établir l'unité de plan, de montrer en détail que les
éléments dont l'ouvrage se compose ne se suivent pas au
hasard, de découvrir la liaison secrète des parties là où, extérieurement,

le lien n'est pas marqué, pour avoir le droit de
conclure victorieusement : « donc le Pentateuque est de Moïse. »

Ranke, en particulier, s'est donné une peine infinie pour ré-
1 Histoire critique des livres de l'Ancien Testament, trad. Pierson. — Tom.

I" (1866), pag. 75.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DAMS SA PHASE ACTUELLE 305

futer « l'hypothèse des fragments » en démontrant « l'authenticité

» du Pentateuque par son unité1. Comme si l'unité de

plan impliquait nécessairement l'unité d'auteur, et ne pouvait
pas, tout aussi bien, être le fait d'un dernier rédacteur.

Laissons parler ici un juge dont personne ne suspectera
l'impartialité. « Il ne nous sera pas permis, » disait M. Delitzsch,
à l'époque où il croyait encore possible de soutenir la rédaction
du Pentateuque par l'un des anciens qui avaient survécu àMoïse
et à Josué2, « il ne nous sera pas permis d'ignorer cette hypothèse.
(Il s'agit de l'hypothèse de suppléments jéhovistes insérés dans

un écrit élohiste primitif.) Nous pourrions l'ignorer si les

remarquables travaux apologétiques de Hengstenberg, Drechsler,
Ranke, Weite et Kurtz atteignaient réellement leur but, qui est

de démontrer l'origine directement et intégralement mosaïque
du Pentateuque par l'unité du plan. Mais ces travaux restent tous
à une distance plus ou moins grande de l'idéal qu'ils poursuivent....

Les Recherches de Ranke, vrai modèle de profondeur,
d'objectivité et de dignité, ont revendiqué avec une grande force
de conviction l'unité interne du Pentateuque en face du morcellement

mis à la mode par l'hypothèse des fragments. En
particulier, elles ont prouvé combien l'élément généalogique et

législatif et l'élément historique sont étroitement entrelacés....
Mais aucun de ces critiques, dont Kurtz a maintenant délaissé
les rangs, ne s'est clairement rendu compte d'une chose, c'est

qu'on peut démontrer l'unité du Pentateuque et la parfaite
liaison de ses parties, sans avoir démontré par là l'unité d'auteur.

»

Le fait est que les préoccupations « apologétiques » ont fait
tomber ces respectables critiques dans l'extrême opposé à celui
où avaient versé leurs adversaires, les fragmentistes. Là où ces

1 F.-H. Hanke, Untersuchungen über den Pentateuch, 2 vol. Erlangen
1834 et 1810. — Le travail de Kanke a été mis largement il profit clans les
Etudes de l'Ecriture sainte de M. le prof. Dufournet, notre vénérable
prédécesseur dans la chaire d'hébreu de l'académie de Lausanne. Le
premier (et unique) volume de ces Etudes, Lausanne 1869, se rapporte au
Pentateuque.

2 Commentar über die Genesis, 3e édition (1860) pag. 43 sqq.



300 H. VUILLEUMIER

derniers n'avaient su voir que décousu, ils n'ont voulu voir,
eux, qu'intime et profond enchaînement. Pour rester dans le
vrai, il faudra se résoudre à dire : il y a un plan, mais ce plan
n'est pas sans défaut. L'ordre des matières, la marche de la

narration, la disposition et l'agencement des nombreux
éléments législatifs ne laissent pas que de présenter des irrégularités

de plus d'une sorte. On y remarque des lacunes : nous en

avons cité un frappant exemple dans un précédent paragraphe.
On s'y heurte parfois à de singulières anticipations et à des

incohérences manifestes, dont les unes expliquent, si elles ne la

justifient, l'hypothèse des ce fragments, » et les autres donnent
tout au moins une apparence de raison à celle du «journal de

voyage1.» Ce n'est donc pas sans motif que Richard Simon
parle du « peu d'ordre qui se trouve en quelques endroits du

Pentateuque2. » Enfin et surtout, l'unité générale de rédaction,
tout incontestable qu'elle est, n'exclut pas l'hétérogénéité des

éléments qui sont entrés dans la structure de l'ouvrage. Toutes
choses qui ne sauraient se concilier avec la thèse traditionnelle
qui veut que le Pentateuque soit une œuvre de première main,
provenant tout entière et telle quelle d'un seul et même
auteur.

14. La pluralité et la diversité des auteurs dont les ouvrages
ont dû servir à la composition de notre Pentateuque sont
attestées d'abord par certaines diversités de style et de langage.

Cet argument linguistique et littéraire, nous aurions pu. —
peut-être, au gré de quelques-uns, aurions-nous dû— l'invoquer
déjà auparavant, alors qu'il s'agissait d'établir que le Penta-

1 Exemple d'un récit qui n'est pas à la place que lui assigne l'ordre
chronologique : Exode XVI, le don de la manne au désert de Sin. Ce fait
se serait donc passé avant l'arrivée du peuple au Sinaï; et cependant il
est parlé aux versets 23 et 29 (cp. 5) du sabbat comme déjà institué par la
loi ; au vers. 28 d'un ensemble de commandements et de lois comme déjà

octroyé au peuple ; aux vers. 33 et 34 (comp. 9) du sanctuaire, de l'arche de

l'alliance, des tables de la loi comme déjà existants. — En fait d'incohérence,

essayez, par exemple, de découvrir l'enchaînement des diverses

pièces réunies dans les chap. V et VI des Nombres.
'- Histoire critique. I, 5. Rotterdam 1685, pag. 35.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 307

teuque ne remonte pas à l'époque mosaïque. On verra tout à

l'heure la raison qui nous a engagé à n'en pas faire usage dans

ce but et à le réserver pour cet endroit-ci.
a) II est parfaitement certain que la langue du Pentateuque,

dans son ensemble, ne diffère pas sensiblement de celle des

écrits qui ont dû paraître huit à dix siècles après Moïse. Ni au

point de vue de la grammaire et de l'orthographe ni au point
de vue lexicologique les livres dits mosaïques ne se distinguent
essentiellement de ceux du VHP, du VIIe et du VIe siècle.
Plusieurs même des écrits postérieurs à l'exil sont encore écrits
dans la même langue que le Pentateuque, qui est censé dater
du XVe ou du XIVe siècle. Serait-il donc vrai que la langue
hébraïque n'ait pas varié dans l'espace d'environ mille ans? Les

œuvres françaises de Calvin sont remplies d'archaïsmes pour
nous qui ne sommes séparés de lui que par un intervalle d'un

peu plus de trois siècles, et il y aurait eu si peu de différence
entre l'idiome de Moïse et celui de Jérémie ou d'Ezéchiel qui
vivaient huit siècles après lui

On cite bien certaines formes qui sont exclusivement propres

au Pentateuque et qu'on se hâte de qualifier d'archaïsmes.

Mais, tout compte fait, ces formes sont en fort petit nombre et

le caractère archaïque de quelques-unes n'est rien moins que
démontré.

Au lieu de la forme H yii, ceux-ci, on trouve huit fois dans le

Pentateuque (et une fois dans 1 Chron. XX, 8) la forme
raccourcie ?X. En revanche, nTvPl, celui-là, est propre au Pen-

VT -
tateuque, tandis que la forme raccourcie, i yi i ne se rencontre

qu'en dehors du Pentateuque. Là, c'est la forme raccourcie qui
appartient aux livres mosaïques ; ici, c'est au contraire la forme
complète. Dès lors il est assez probable que si l'une des deux
est archaïque, l'autre constitue simplement un idiotisme.

L'emploi de ~\§2 pour les deux sexes indistinctement parait
bien devoir être envisagé comme un archaïsme. En est-il de

même du pronom iSTi, employé cent quatre-vingt-quinze fois

dans le Pentateuque pour le féminin STI La question n'est

pas encore définitivement résolue, mais de plus en plus l'opi-



308 H. VUILLEUMIER

nion générale se prononce pour la négative. Ceux-là même qui
revendiquent encore pour cette forme épicène le caractère d'un
réel archaïsme, ne s'exaltent plus jusqu'à en faire, avec M. Keil,
« une pierre d'achoppement contre laquelle viennent échouer
et se briser les hypothèses qui contestent la haute antiquité
des cinq livres de Moïse. » Comme cette particularité de la

langue de notre Pentateuque a acquis une certaine célébrité et

qu'elle ne laisse pas que de préoccuper les lecteurs du texte
hébreu, nous profiterons de cette occasion pour nous en expliquer

en passant et aussi brièvement que possible.
Nous croyons que les massorètes ont eu raison de substituer

au ketïb iSin, partout où il se rapporte à un féminin, le qeri
STi- La distinction du masculin et du féminin pour le pronom
de la troisième personne du singulier existe dans tous les
dialectes sémitiques, d'où il est naturel de conclure qu'elle existait

déjà dans la langue primitive des sémites. Dans les
morceaux les plus anciens de l'Ancien Testament, en dehors du

Pentateuque, cette distinction est régulièrement observée. (Cf.
dans le cantique de Deborah, Juges V, les vers. 1 et 29.) Elle
l'est également dans le livre de Josué qui, ainsi qu'on le verra
clans la suite, est composé en majeure partie de matériaux tirés
des mêmes sources que ceux qui ont servi à la rédaction du

Pentateuque. Il n'y a pas trace de cet emploi épicène de JO™

dans le Pentateuque hébreu des Samaritains. Enfin, dans le

texte massorétique du Pentateuque lui-même, la forme féminine

XTi se rencontre onze fois, ce qui prouve qu'elle était

connue et usitée. D'où vient donc que clans l'immense majorité
des passages le ketîb offre la forme masculine à la place de

l'autre L'explication la plus plausible de ce fait anormal la voici :

On sait que l'ancienne orthographe était très économe de

lettres voyelles (maires lectionis). Il est donc plus que probable que
primitivement, et môme pendant assez longtemps, le pronom de
la 3me personne du singulier s'est écrit dans la règle H7"\, soit

qu'il s'agît du masculin hou, soit qu'il fallût lire le féminin hi '.
1 Si nous ne faisons erreur, cette idée a été émise pour la première

ibis par M. Lévy dans son édition allemande de la Palestine de M. Munk.
(Breslau 1871.)



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 309

Cela est d'autant plus vraisemblable que ce XH se rencontre
plus d'une fois dans les inscriptions phéniciennes, entre autres
dans celle d'Eshmounazar, et qu'on la retrouve également clans

'.'elle du roi moabite Mésha, le contemporain d'Achab et de

Josaphat (commencement du IXe siècle). La forme explicite

XTi n'était employée qu'exceptionnellement, quand on voulait
prévenir une équivoque. De là sans doute les quelques
passages du Pentateuque où STI figure dans le Ketib. Sur le

nombre il en est quatre où le 5<T! se trouve clans le voisinage

immédiat d'un JOï"I- Plus tard, aune époque où l'orthographe
pleine était plus ou moins de règle, le rédacteur du texte définitif

du Pentateuque, ou peut-être le scribe de qui provenait
l'exemplaire qui a servi de type à toutes les copies ultérieures,
aura transcrit le JSn en frOH sans observer la différence des

genres. L'a-t-il fait machinalement? par inattention ou par
ignorance? On a peine à le croire. Peut-être partait-il, lui, de

la supposition que la forme masculine servait autrefois à double

lin, et que la forme féminine n'était usitée qu'occasionnellement.

Cela ne prouve pas qu'il en fût réellement ainsi, et les

massorètes ne s'y sont pas trompés. L'archaïsme repose donc
ici sur un fondement singulièrement problématique, et on est

mal venu à prétendre que cet emploi épicène de XIH constitue

une preuve péremptoire de la haute antiquité du
Pentateuque '.

Mais les formes réputées archaïques fussent-elles incontestables,

fussent-elles même deux ou trois fois plus nombreuses

' Voir E. Kautzsch, dans la 22° édition de la Grammaire hébraïque de

(iesenius (1878) § 32, III; Wellhausen, dans la 4e édition de VEinleitung
de Bleek (1878) pag. 630, et surtout Delitzsch : Der doppelgeschlechtige
Gebrauch von hou und na AR, dans la Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft,

1880, 8e cahier, pag. 393-399. — Le grammairien le plus récent.
M. Fr.-Ed. König, en revient a l'idée de Böttcher (Ausführliches Lehrbuch
der hebräischen Sprache 1866-68, § 860.) Selon lui, il aurait existé dans

l'origine deux formes semblables : hou pour « il » et hu pour « elle, » écrites
toutes deux hé-waw-aleph ; peu à peu hu se serait aminci en hi, ce qui
aurait fini par donner naissance à une forme orthographique spéciale

pour le féminin Voir Historisch-kritisches Lehrgebäude der hebräischen

Sprache, lrc moitié, Leipzig 1881, § 15, pag. 124 et sqq.



310 H. VUILLEUMIER

qu'elles ne le sont en réalité, qu'est-ce que cela prouverait pour
l'âge du Pentateuque, tant qu'on ne peut pas démontrer que le

Pentateuque tout entier, d'un bout à l'autre, se distingue par la

couleur archaïque de son langage? Et d'autre part, comment
se fait-il que des formes d'un archaïsme bien caractérisé et
incontesté brillent par leur absence clans le Pentateuque, où elles

auraient leur place toute marquée, tandis qu'elles se sont
conservées çà et là dans des écrits datant du VHP et du VII0 siècle
Il suffira de rappeler l'ancienne terminaison de la seconde

personne singulier féminin du parfait en Tl (qatalthi) au lieu

de r\ (qatalth), qui ne reparaît dans la langue dite classique

que dans les formes à suffixes (qetalthîhou, qetalthîni, qetal-
thim, etc.). Vous la cherchez en vain, cette forme-là, dans les

cinq livres du Pentateuque, tandis qu'elle se rencontre dans

Michée (IV, 13), en divers passages de Jérémie (par exemple
IL 20), dans Ezéch. XVI (passim), dans Ruth III, 3,4, peut-être
aussi dans le Chant dit de Deborah, Jug. V, 71.

Vouloir démontrer le grand âge du Pentateuque par
l'archaïsme de son langage, c'est perdre sa peine. L'argument est

par trop précaire. Non, il faut en prendre son parti : « la langue

hébraïque telle qu'elle se présente à nous dans les livres
du code sacré... est une, et abstraction faite de la diversité du

style personnel de chaque auteur, elle est la même pour tous
les écrivains de l'Ancien Testament2. »

b) Pour expliquer cette étonnante uniformité, on a coutume
d'en appeler, d'abord, au « caractère immobile de l'Orient en

général, » et spécialement à « la fixité des langues sémitiques ; »

ensuite, au « fait que le Pentateuque est devenu règle et type
classique pour toute la littérature hébraïque, » ou, pour parler
avec M. Renan, au fait « qu'il s'établit de bonne heure dans la

littérature hébraïque, comme dans toutes les littératures, une

' 'ad shaqqamthi Deborah. Voir Reuss, la Bible, Ancien Testament,
première partie, pag. 167.

- Preiswerk, Grammaire hébraïque, introduction, pag. XX11I (première
édition).



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 311

langue des livres, chaque écrivain cherchant à mouler son style
sur celui des textes autorisés1. »

Ces deux facteurs, qui songerait à en contester l'importance?
Mais aussi, qui ne voit qu'ils sont insuffisants pour expliquer le

phénomène qui nous occupe? Deux siècles seulement nous
séparent de notre époque classique, et cependant quel est celui
de nos bons auteurs, actuellement vivants, dont on puisse dire

que sa langue est exactement la même que celle de Pascal, de

Bossuet, de Boileau? Qui s'aviserait aujourd'hui d'employer
créance clans le sens de croyance, de faire rimer paroître avec

cloitre, ou de former un prétérit comme il chut Or ici, ce

n'est pas de deux, c'est de dix siècles qu'il s'agit. ¦— Mais, dit -

on2, les langues sémitiques « ne vivent pas comme les langues
indo-européennes. » — Toujours est-il qu'elles vivent et ne sont

pas vouées à une perpétuelle immobilité. Il serait vraiment
surprenant que, seule entre toutes les langues vivantes qui se sont
écrites sous le soleil, la langue hébraïque eût échappé à la loi
du mouvement, si lent, si insensible soit-il. Quoi! durant près
de mille ans, elle serait demeurée à l'abri de ces ce changements

anonymes, spontanés, nés de la volonté des faits plutôt que de

l'arbitraire d'un homme. » auxquels toute langue est soumise,

qui s'effectuent le plus souvent sans que ceux qui la parlent ou

l'écrivent en aient conscience, et se poursuivent en dépit de

tous les efforts des puristes qui voudraient la ramener à un t\ pe
antérieur réputé classique '

« Rien, dit Vinet, n'est plus intimement uni à un peuple que
sa langue; ce n'est pas seulement l'instrument de sa pensée,
c'en est le fond; c'est la vraie image de sa vie, c'est toute sa

vraie philosophie. C'est en même temps le résultat de la vie

sociale, et le moyen de cette vie; c'est une indispensable
condition d'ordre, de ralliement et par conséquent de progrès

1 Preiswerk, ouvrage cité, pag. XXIV. — Renan, Histoire générale et

système comparé des langues sémitiques, quatrième édition, pag. 130. 11 est

vrai que. au dire de M. Benan, cet idiome littéraire ne se serait irrévocablement

fixé qu'au siècle de David et de Salomon.
- Renan, /. c.



312 H. VUILLEUMIER

Par cela seul que la société vit, se meut et se développe, la

langue fait tout cela de son côté ; il y a même des changements
d'expression et de tour dont personne, ou plutôt dont tout le

inonde, peut se dire auteur et complice1. » La société israélite
n'était plus, assurément, au siècle de Salomon, ce qu'elle avait
été au temps de Moïse ou de Josué, ni à l'époque de Jérémie
ce que nous la voyons être au siècle de Salomon. Et quand tout
a marché, quand tout s'est transformé, seule la langue serait
demeurée stationnaire! Elle n'aurait pas subi de changement,
ou du moins, n'aurait éprouvé que <c d'insignifiantes modifications!

» Autant vaudrait dire que, peu après Moïse déjà, la langue

hébraïque était devenue langue morte.
Non, c'est ailleurs qu'il faut chercher le secret de cette identité

générale de la langue du Pentateuque et de celle des écrits
de beaucoup postérieurs. Elle s'explique en partie par le fait

que les sources écrites où le rédacteur a puisé ses matériaux,
les documents qu'il a incorporés à son œuvre, s'étaient formés
à une époque plus rapprochée de celle des grands écrivains
des VIIIe, VIIe et VIe siècle que ne l'était l'époque mosaïque,
et que la rédaction elle-même s'est faite par un contemporain
de ces auteurs-là. Elle s'explique ensuite — et cette raison

pourrait bien être la principale — par l'iiistoire du texte de

l'Ancien Testament. Ce point mérite que nous nous y arrêtions
quelques instants.

c) On s'est longtemps bercé, clans nos églises protestantes
surtout, de l'illusion que nous possédions le texte des livres
sacrés tel qu'il était sorti jadis des mains de ses premiers
auteurs. Nos éditions actuelles offrent, pensait-on, l'exacte
reproduction des autographes disparus. Et plus d'un fidèle, de nos
jours encore, se pâme d'admiration à la pensée de la conservation

étonnante, merveilleuse de ce texte « plus de trente fois
séculaire. » A ce point de vue, qu'on serait tenté d'appeler naïf,
s'il n'était pas avant tout dogmatique — voyez plutôt la
Formula Consensus — le texte biblique n'a pas, à proprement
parler, d'histoire. Parler d'une histoire du texte, c'est
commettre une hérésie.

1 Etudes sur la littérature française au XIXe siècle, torn. HI, pag. 12 sq.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 313

En ce qui concerne le Nouveau Testament, ce préjugé est

aujourd'hui définitivement vaincu. Pour l'Ancien, les « temps
d'ignorance » ne sont pas encore passés sans retour. Il importe
donc de le dire et de le redire : les études sur le texte de l'Ancien

Testament — études glorieusement inaugurées il y a deux
siècles par des savants français (L. Cappel, J. Morin, R. Simon)
et poussées avec vigueur, dans le nôtre, principalement par des

hébraïsants de langue allemande (Hupfeld, Justus Olshausen,
Abr. Geiger, P. de Lagarde et d'autres), — ont fait rentrer ces

prodiges de conservation dans le domaine de la légende. Même
des théologiens qui n'aspirent à rien moins qu'à passer pour
des novateurs ne font plus aucune difficulté de reconnaître que
« depuis le retour de l'exil il s'est opéré dans le domaine de la

littérature hébraïque une vaste révolution, qui a eu pour effet

de transformer complètement cette littérature dans sa partie
matérielle, en substituant de nouveaux caractères graphiques
aux anciens, et en appliquant à celte forme nouvelle du texte
des procédés scientifiques qui nous assurent, il est vrai,
l'intelligence de la langue, mais qui en même temps l'ont tellement
altérée dans sa forme primitive qu'elle serait inintelligible aux
auteurs mêmes de ces écrits.... » ce Pour ne parler que de

Moïse, par exemple, il faudrait certainement lui enseigner à

lire la Thorah.... En présence de son œuvre dans sa forme
actuelle, il serait aussi embarrassé pour la lire qu'un étudiant
qui de nos jours débute dans l'étude de l'hébreu. Après lui
avoir appris l'alphabet, il faudrait lui enseigner la prononciation

des mots.... Moïse assistant àia lecture de sa Thorah dans

une synagogue moderne, très certainement n'y comprendrait
rien, à moins que préalablement il n'eût fait une sérieuse étude
de la Massore en vue d'acquérir la connaissance des procédés

par lesquels on a cherché à peindre les accidents les plus
minutieux de la lecture au moyen de signes pour toutes les
inflexions de voix, pour l'élévation ou l'abaissement du ton, les

soupirs et les derni-soupirs, l'accent musical, etc. L »

Nous lisons aujourd'hui le Pentateuque d'après le système de

¦ Eng. le Savoureux, Etude sur le texte hébreu de l'Ancien Testament.
Seconde partie, dans la Revue théologique (de Paris) 1870, pag. 133 sq.



314 H. VUILLEUMIER

prononciation qui a été fixé au commencement du moyen âge

par l'introduction dans le texte des points voyelles et des

accents. Ce système n'a sans doute pas été imaginé à plaisir. Il
se fonde sur une tradition dont nous pouvons suivre les traces

jusqu'au commencement de l'ère chrétienne. Est-ce à dire que
cette tradition, d'ailleurs si précieuse pour nous, représente
exactement la prononciation ancienne, celle de la langue
vivante en son beau temps? Non, puisque déjà la traduction des

Septante qui, pour le Pentateuque, remonte au IIIe siècle avant
Jésus-Christ, nous révèle, par sa manière de transcrire les
mots hébreux, une phase plus ancienne de la vocalisation. Et
qui donc s'imaginera que la prononciation au IIIe siècle ait été

identique à celle du XIVe, ou même à celle du VIIIe? qu'un
contemporain de Ptolémée Philadelphe ait lu l'hébreu de la

même façon qu'Esaïe, pour ne pas parler de David et de Moïse

Et pourtant on nous fait vocaliser le Pentateuque absolument
d'après les mêmes règles et avec le même accent que l'Ecclesiaste

et les parties hébraïques du livre de Daniel

d) Voilà pour la prononciation. Et le texte lui-même, le

ketib, auquel a été adapté ce système uniforme de vocalisation

D'où nous vient-il? Il repose sur une recension qui,
selon toute apparence, s'est faite à peu près à la même époque
que celle où fut définitivement arrêté le canon hébreu, c'est-
à-dire encore vers le commencement de l'ère chrétienne1. A
côté de cette recension, représentée par notre texte massoré-

tique, il existait pour plusieurs livres d'autres recensions plus
ou moins divergentes. C'était le cas, entre autres, de la Thorah,
preuve en soient le Pentateuque Alexandrin et celui des
Samaritains. En outre, la recension devenue officielle ne s'est

pas faite pour tous les livres de l'Ancien Testament sur des

manuscrits également corrects et intacts. Celui qui paraît
avoir servi de modèle pour le texte actuel de la Thorah a dû
être un exemplaire exceptionnellement bien conditionné. C'est
fort heureux à tous égards, et nous avons sujet d'en bénir la

' J. Derenbourg, Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine, d'après
les Talmuds, etc., première partie (1867), pag.299 sq. — Wellhausen, dans
Bleek, Einleitung, 4e édition, § 294, pag. 623.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 315

Providence, tout en faisant aux causes naturelles la part qui
leur revient. N'oublions pas, en effet, que la Thorah a été

canonisée la première et que, dès lors, son texte a dû être
entouré de plus de soins que ne le fut, par exemple, celui des

livres de Samuel. Il est permis de penser ' qu'on prit pour
base un exemplaire conservé dans le temple.

S'ensuit-il que de tout temps la lettre du texte ait été l'objet
de ce respect anxieux et presque puéril, de ce contrôle
méticuleux qui ont veillé sur ses destinées à partir de l'adoption
de la recension officielle et surtout depuis l'époque thalmu-
dique et massorétique Non seulement cela serait contraire
à toute vraisemblance et à toute analogie, mais, chose plus
importante, des faits positifs (version des LXX, livre dit des

Jubilés, textes parallèles clans le corps même de l'Ancien
Testament) prouvent qu'il n'en fut rien2. « La fixation du ketib a

été précédée d'une période où l'on n'avait pas l'idée de cette

rigoureuse exactitude philologique, encore moins de cette
pédanterie machinale qui allait jusqu'à compter les mots et les

lettres. On ne se faisait aucun scrupule de sacrifier dans
l'occasion la lettre au sens8. »

« La Bible, dit un savant israélite dont l'érudition historique
est au service d'un esprit judicieux et pondéré*, la Bible était
copiée, commentée et étudiée depuis des siècles sous des

influences diverses, avec des préoccupations différentes, par les
classes de la société juive dont... les aspirations étaient souvent

opposées. Qu'y a-t-il d'étonnant que l'interprétation du texte

' Xöldeke, Histoire littéraire de l'Ancien Testament, pag. 59 de la trad,
française.

2 Voir les articles déjà cités de M. le Savoureux sur l'Histoire du texte,
dans le Bulletin théologique de 1866-1868 et dans la Revue théologique de

1870; ainsi que le coup d'ceil sur l'histoire du texte hébreu que M. Bruston

a placé en tête de son travail sur le texte primitif des Psaumes.

(1873.)
3 Wellhausen, Der Text der Bücher Samudis untersucht, Göttingen

1872, Introd. page 16. (Revue de théologie et de philosophie, 1873, pag. 131.)

Le même, dans Bleek, onvr. cité, pag. 638. Comp. Nöldeke, oiivr. cité,

pag. 350 sq.
* J. Derenboarg, onvr. et pag. cités.



31G H. VUILLEUMIER

changeât d'après l'opinion individuelle de celui qui l'étudiait,
et qu'il finît par donner son empreinte au texte même? Il ne

s'agit ni d'altérations volontaires ni de négligences coupables.
Mais un livre qui embrasse la vie d'un peuple devient vivant
comme ce peuple, et les pulsations du cœur de la nation se

répercutent pour ainsi dire sur les pages du livre ; sous
l'étreinte de l'âme qui y passe, les mots eux-mêmes perdent
la raideur de la parole écrite et morte, se transforment et

s'animent du souffle que leur prête le lecteur inspiré. La
nature de la langue hébraïque, avec ses consonnes muettes, qui
ont besoin d'être vivifiées par la prononciation orale, se prête
singulièrement à cette diversité d'explication, tant qu'une
tradition stable et constante n'a pas encore arrêté définitivement
le mouvement du corps de ces lettres. »

C'est donc un texte jusqu'alors variable et en quelque sorte
fluide que le travail des sopherîm du premier siècle est venu
arrêter court et fixer définitivement tel, à peu de chose près,
qu'il se présente à nous dans le ketib de nos Bibles hébraïques.

Nous n'avons pas ici à nous occuper des fautes du texte,
des altérations plus ou moins graves et plus ou moins
anciennes qui, à cette occasion, ont été comme stéréotypées et
dès lors religieusement reproduites par les copistes et par les
éditeurs du texte imprimé. Nous l'avons déjà dit. dans le

Pentateuque ces taches sont moins nombreuses que partout
ailleurs. Ce qui nous intéresse, en revanche, à un haut degré,
c'est l'importance de ce travail de recension, de cette fixation
du texte, au point de vue de l'histoire de la langue hébraïque.

De même que la vocalisation massorétique nous fait
connaître la prononciation de l'hébreu telle qu'elle était généralement

reçue dans les synagogues de la Palestine vers le
commencement de l'ère chrétienne, de même en est-il du ketib,
en ce qui concerne l'orthographe et les formes grammaticales.
Il nous offre la fidèle image de la langue sous la forme où elle
se présentait dans les manuscrits sur lesquels s'est faite la

recension officielle, c'est-à-dire telle qu'elle se parlait et

s'écrivait dans les derniers siècles avant notre ère, au moment
où le triomphe de la langue araméenne comme langue usuelle



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 317

fit passer définitivement l'hébreu à l'état de langue morte.
Dans le cours des siècles, l'orthographe et les formes grammaticales

propres aux anciens temps avaient insensiblement fait

place, entre les mains des divers rédacteurs d'abord, et ensuite

sous la plume des scribes, à une orthographe et à des formes

grammaticales plus modernes, en rapport avec la lente et

inévitable évolution du langage. Quelques formes anciennes

ont échappé à cette insensible métamorphose, tout comme,
d'autre part, il est possible que certains aramaïsmes du texte
actuel soient le fait de tel ou tel copiste.

Il est donc arrivé (mutatis mutandis) au texte des livres
bibliques, sans en excepter la Thorah, ce qui est arrivé à celui de

la version de Luther1. Malgré le respect religieux dont elle était
entourée, malgré l'autorité extraordinaire dont elle n'a pas
cessé de jouir, cette œuvre magistrale du réformateur n'a pu
se soustraire à la successive adaptation orthographique,
grammaticale et même lexicologique de son texte aux phases diverses

par lesquelles la langue allemande a passé depuis la

première moitié du XVIe siècle. Et pourtant un texte imprimé
se trouve, au point de vue de la conservation des particularités
d'orthographe et de grammaire, dans des conditions bien plus
favorables qu'un texte qui ne se reproduit de génération en

génération que par voie de copies manuscrites
e) Tel est le vrai secret de cette étonnante unité grammaticale

que présente à nos yeux la langue hébraïque. Voilà,
tout au moins, ce qui achève d'expliquer « ce fait qu'un même
niveau a passé sur les monuments de provenances et d'âges si
divers qui sont entrés dans les archives des Israélites2. »

Or quelles conclusions tirer de là ° Cette conclusion générale,

d'abord, qui ne fait du reste que confirmer ce qui n'est
un mystère pour personne : c'est que l'histoire de la langue
hébraïque ne nous est que très imparfaitement connue. Et
malheureusement il n'est pas à prévoir qu'on parvienne jamais
à la reconstruire d'une manière complète et sûre, à moins

que de riches trouvailles épigraphiques faites en Palestine ne

' Kleinert, Das Deuteronom. pag. 215.
* Renan, Histoire générale, pag. 121.

THÉOL. ET PHIL. 1882. 12



318 H. VUILLEUMIER

viennent un beau jour faciliter les laborieuses études de la
philologie sémitique comparée. — Ensuite, cette conséquence
spéciale, qui nous touche d'une façon plus directe et qu'on est

trop porté à méconnaître, c'est que les formes grammaticales
fournissent un critère des plus sujets à caution quand il s'agit
de déterminer l'âge d'un livre biblique '.

Mais la syntaxe et le lexique? n'offrent-ils pas à cet égard
des données plus concluantes? Il est vrai, c'est par ce côté-là

que la langue peut rendre des services positifs à la critique.
Mais, il faut le reconnaître, pendant longtemps les hébraïsants
ont plus ou moins négligé l'étude comparée des livres bibliques

sous ce double rapport, ou, s'ils ne l'ont pas négligée, ils
n'y ont pas mis tous les soins et la méthode qui sont de

rigueur en cette matière et qu'on y apporte depuis un certain
nombre d'années. Or que résulte-t-il de cette étude quant au
Pentateuque, spécialement en ce qui concerne son vocabulaire?

On constate, à la vérité, l'emploi, dans le Pentateuque, d'un
nombre relativement considérable de mots qui ne se retrouvent
pas ailleurs. Au premier abord, ce fait peut produire une
certaine impression. Cependant il perd beaucoup de l'importance
qu'on pourrait être tenté d'y attacher au point de vue de la

question d'âge, si l'on considère, en premier lieu, que le
Pentateuque à lui seul forme environ la quatrième partie de tout
ce qui nous reste de l'ancienne littérature hébraïque ; si l'on
tient compte, ensuite, de la nature toute spéciale de son contenu

; et enfin, si on réfléchit qu'un hapax legomenon ou un
terme rarement employé n'est pas par cela même un archaïsme.
En effet, « à ce prix, le livre de Job pourrait être incommen-
surablement plus ancien que Moïse, car il renferme à lui seul

' Dans son Lehrbuch der hebräischen Grammatik, dont la lve partie a

paru à Leipzig en 1879, M. Stade, entre autres mérites, a celui d'articuler
ces conclusions avec une grande netteté ; voir les §§ 15 à 17 de son
Introduction. — Comp, également, sur la langue hébraïque, les articles de

MM. Bertheau (Real-Encyclopcedie de Herzog : Hebräische Sprache), Nöl-
deke (dans le Bibéllexikon de Schenkel : Sprache, hebräische) et Smend

(dans Riehm, Handwörterbuch, art. Sprache).



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 319

plus de mots qu'on ne trouve pas ailleurs, qu'aucun autre écrit
hébreu '. »

Que si l'on l'ait abstraction des vocables propres à la législation

rituelle ainsi que des termes spéciaux et techniques qui
figurent, par exemple, dans la longue et minutieuse description

du tabernacle, il ne reste pas un bien grand nombre de

mots qui n'aient leurs pareils dans tels ou tels autres livres de

l'Ancien Testament, voire même dans des livres fort récents.
Et ce qui est vrai des mots eux-mêmes peut se dire également
des significations diverses d'un même mot, des acceptions parfois

très variées dans lesquelles il peut être pris, acceptions
dérivées, plus ou moinsé Poignées et détournées du sens propre
et primitif.

Quoi d'étonnant, d'ailleurs, qu'il se fût conservé dans tel ou
tel passage un mot réellement archaïque? Qu'est-ce que ces

archaïsmes isolés prouveraient pour l'ensemble? Que le

Pentateuque en entier remonte à l'époque mosaïque?... Comment
alors se fait-il qu'on y trouve déjà employé un terme comme
&033 (Gen. XX, 7 ; Ex. VII, 1, XV, 20 ; Nomb. XI, 29 ; Deut.

XIII et XVIII, passim ; XXXIV, 10) dont nous savons positivement,

par le témoignage explicite de 1 Sam. IX, 9, qu'il n'a
commencé à être en usage que postérieurement à l'époque de
Samuel2

15. Après tout ce que nous venons de dire, on comprendra
que nous ayons renoncé à faire entrer la langue du Pentateuque

en ligne de compte lorsqu'il s'agissait de réunir les indices
relatifs, ou plutôt contraires, à l'âge que la tradition assigne à

1 Reuss, l'Histoire séante et la loi, I, 136.
s ¦< Autrefois, en Israël, lorsque quelqu'un allait consulter Dieu, il

disait: Venezet allons trouver le Roèh (voyant)! Car celui qu'on appelle
aujourd'hui Nâbî s'appelait autrefois Roèh. » Que le mot nâbî ne fût pas
inconnu «autrefois,» c'est possible, c'est même fort probable. Mais il
signifiait autre chose : il ne servait pas alors à désigner le prophète au
sens élevé du mot. mais l'extatique, le convulsionnaire. le mantis d'un
ordre inférieur. Comp. 1 Sam. X, 5 sqq., en particulier vers. 11 sq.. XIX,
23 sq.



320 H. VUILLEUMIER

la litorali. Mais, s'il n'est guère possible d'en tirer des

arguments décisifs relativement à l'âge du Pentateuque pris en

bloc, en revanche, elle fournit des raisons suffisantes pour
statuer une pluralité d'auteurs.

Elle ressort, cette pluralité, des différences de style et de

vocabulaire entre diverses parties de l'ouvrage, des
dissemblances qu'y découvre une lecture attentive quant au tour du
récit et au choix des expressions, quant aux allures dudiscouis
et au coloris du langage. C'est là, quoi qu'on en dise, un
critère qui a bien son importance. Prenez deux auteurs à peu près
contemporains, par exemple Jérémie et Ezéchiel. Lisez,
comparez quelques pages seulement des livres qu'ils nous ont
laissés. Quelle différence entre eux sous ces divers rapports!
Il n'est personne qui ne la sente, personne qui ne reconnaisse
bientôt en eux des types bien marqués, des individualités
littéraires nettement distinctes. Or, dans le Pentateuque, on constate

une différence analogue entre le Deutéronome d'une part et

les livres qui le précèdent, notamment la seconde moitié de

l'Exode, le Lévitique et la plus grande partie des Nombres, de

l'autre. Même un profane en hébreu, pour peu qu'il lise avec-

quelque attention une traduction convenable, ne manquera pas
de s'en apercevoir. Il devra convenir que le Deutéronome a

une physionomie à lui. La différence est d'ailleurs si évidente

que même de chauds défenseurs de l'unité d'auteur n'ont pu
se soustraire à l'aveu que l'on « constate, en comparant les
derniers livres aux premiers, quelques changements de langage
et de style, » et que le dernier livre du Pentateuque, en
particulier, est « d'un style un peu différent des premiers '. »

Mais ne s'expliquerait-elle pas. cette différence, par le caractère

oratoire, parénétique et, comme on l'a dit, en quelque
sorte homilétique, du Deutéronome? Quand on prêche, ne
parle-t-on pas sur un autre ton que lorsqu'on légifère? Cette
raison a quelque chose de plausible. Nul doute que, le but et
le sujet du discours venant à changer, le caractère et la tournure

du discours ne s'en ressentent en quelque mesure. Et
cependant il est aisé de se convaincre que les particularités de

1 Arnaud, ouvrage cité, pag. 19; Cellérier, ouvrage cité, pag. 433.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 321

style et d'expression qui distinguent le Deutéronome, qui lui
impriment un cachet à part, ne se font pas sentir seulement
dans les parties oratoires, parénétiques, mais se retrouvent
encore les mêmes clans la portion essentiellement législative du
livre. Comment admettre, d'ailleurs, que le changement de

sujet et de ton explique convenablement le fait que le

Deutéronome n'emploie jamais p|"I> le statut, au singulier, qu'au
lieu de JTÌpn il elise de préférence D,î?n et qu'on n'y rencontre

jamais rn'lfi au pluriel? Et en quoi, pour citer encore ce seul

détail, en quoi le nom de Horeb, qu'affectionne le Deutéronome,
serait-il plus oratoire, plus homilétique, que le nom de Sinai,
qui sert habituellement, clans les livres précédents, à désigner
la même montagne de la législation '

Dira-t-on que le langage de Moïse s'est modifié avec le

temps alléguera-t-on que l'âge a dû exercer une influence sur
sa manière d'écrire? Il se pourrait faire, en effet, que Moïse,

reprenant la plume après une longue interruption, eiït changé
de « manière ; » qu'il n'écrivît plus la quarantième année après
l'exode, comme il l'avait fait vingt ou trente ans auparavant.
En soi, il n'y aurait rien là d'inconcevable. Mais ce qui serait
étrange dans cette hypothèse, c'est le fait que ce style, « un
peu différent, » ou plutôt ce style tout à fait sui generis, ne se

produit qu'à partir du premier chapitre du Deutéronome.

Pourquoi pas déjà auparavant? Car enfin, le dernier tiers du
livre des Nombres se rapporte, tout aussi bien que le Deutéronome,

à la quarantième année de la migration. Sila différence
était le fait de l'âge, comment s'expliquer ce curieux phénomène

que dans la dernière partie du livre des Nombres le style
et le langage sont encore à 1'« ancienne » manière, et que le
changement se produit tout à coup avec Deut. I qui est censé

dater exactement de la même époque2 Et puis — ceci soit dit
en passant — l'âge, dans la règle, a plutôt pour effet d'appe-

' Sur les mots et tournures caractéristiques du Dautéronome voir en

particulier Kleinert, ouvrage cité, pag. 216-235.
* N'oublions pas, du reste, que bien avant Nombres XX, déjà dans

l'Exode, se trouvent des textes qui ne peuvent avoir été écrits avant la
quarantième année; voir particulièrement Ex. XVI, 35 ; XL, 36, 37.



322 H. VUILLEUMIER

santir la langue et d'alourdir la main. Et Moïse, qui n'eut
jamais la parole facile, lui qui, à quatre-vingts ans, avait déjà la

langue embarrassée au point que son frère Ahron dut lui servir

de bouche (Ex. IV, 10, 16), Moïse aurait prononcé et écrit
telles quelles, à l'âge de cent vingt ans, des exhortations et des

ordonnances conçues en ce style coulant, facile, abondant, qui
caractérise le Deutéronome Non, la main de laquelle est sorti
le Deutéronome n'est pas la même que celle qui a mis par
écrit les livres précédents.

Je viens de dire celle qui a mis par écrit; c'est certes qui ont
mis par écrit qu'il fallait dire. En effet, ces autres livres ne
sont pas non plus, au point de vue littéraire, une œuvre homogène

; ils ne sont pas émanés tels quels d'un seul et même
auteur primitif. La diversité de style et de langage, pour y être
moins saillante au premier abord, n'en est pas moins réelle.
Peut-être ne se fait-elle pas sentir au même point dans une
traduction moderne même fidèle. Cependant, pour la discerner,
il n'est besoin ni d'une connaissance très approfondie de la
langue originale ni d'un sensorium littéraire particulièrement
délicat ou exercé. Ainsi, pour ne parler que de la Genèse,
comment n'être pas frappé de la différence de touche et d'allure,
d'expression et de couleur, de terminologie et de phraséologie,
entre un récit comme celui du chapitre Ie1' et celui des chapitres
II et III, ou bien entre les chapitres XV et XVII, ou encore
entre XXIII et XXIV Autant les chapitres Ie>', XVII, XXIII ont
entre eux un air de famille, autant ils diffèrent des chapitres

que nous venons de mettre en parallèle avec eux.
Nous ne nous arrêterons pas davantage, pour le moment, à

ce premier indice de la pluralité d'auteurs. Nous aurons
l'occasion d'y revenir avec un peu plus de détail lorsqu'il s'agira
de déterminer la nature et le caractère des ouvrages qui sont,

entrés dans la composition du Pentateuque. Ce qui est plus
important que les indices fournis par le style et le lexique, ce sont
les preuves tirées du contenu du livre actuel, de ses récits et

de ses lois. Mais, avant d'en venir là, nous avons à relever un

fait significatif qui tient à la forme autant qu'au fond et nous

servira ainsi de transition pour passer de l'une à l'autre.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 323

16. Avec le changement de style et le langage coïncide
habituellement, dans la Genèse et les premiers chapitres de l'Exode,
un changement dans la manière de désigner la Divinité.

Il est parlé de Dieu, dans cette première partie du

Pentateuque, tantôt sous le nom d'Flohim, tantôt sous celui de YaJi-

luèh, et les deux noms alternent d'une façon toute particulière.
A côté de quelques morceaux où ils se rencontrent tous deux
et, semble-t-il, pêle-mêle — à titre d'exemples, citons l'histoire
du déluge (Gen. VI-VIII), le sacrifice d'Isaac (XXII), la lutte
de Jacob (XXXII), la vocation de Moïse (Ex. III-IV, 17) — à

côté de ces morceaux, qu'on peut appeler mixtes, voici toute
une série de récits où se trouve employé constamment le mot
Klohim, et une autre série où Dieu est désigné non moins
constamment par le nom de Yahweh. Çà et là, seulement, Elo-
him est remplacé par El ou l'un de ses composés, tels que El-
shaddaï, tandis que Yahweh, de son côté, alterne parfois avec
Adonai, le Seigneur.

Dans la première série, la série dite élohiste, rentrent par
exemple : le récit de la création des cieux et de la terre (Gen.
Ier, l-II, 4»), où on lit une trentaine de fois Elohim, et pas une
seule fois Yahweh ; — celui de l'alliance de Dieu avec Noé

(IX, 1-17) et celui du pacte conclu avec Abraham (chap. XVII
en entier, sauf v. 1 où se trouve encore, comme dans le chap.
XVI, le nom de Yahweh); — la plus grande partie de l'histoire
de Joseph en Egypte (XL-L, à la seule exception d'un verset,
compris dans la bénédiction de Jacob, XLIX, 18); — le récit
des souffrances d'Israël en Egypte depuis l'avènement d'un
nouveau roi, et le commencement de l'histoire de Moïse jusqu'à
son établissement au pays de Madian (Ex. I et II).

A l'autre série, la série dite jehoviste, appartiennent entre
autres l'histoire de Caïn et d'Abel (Gen. IV, 1-16), une bonne
partie de celle d'Abraham (XII-XIII, XV-XVI, XVIII-XIX), le
mariage d'Isaac avec Rebecca (XXIV), Esaii frustré de son droit
d'aînesse par son frère Jacob (XXVII, 1-40), le commencement
de l'histoire de Joseph en Egypte (XXXIX), le retour de Moïse
de Madian en Egypte et la recrudescence de l'oppression
endurée par le peuple hébreu (Ex. IV, 18-VI, 1). A cette même



öJ-% H. VUILLEUMIER

série se rattache l'histoire de la formation des premiers hommes

et de leur chute (Gen. II, 4b-III), qui présente ceci de

particulier que Dieu y est appelé Yahwèh-Elohim.
Ces inégalités clans l'emploi des noms de Dieu au commencement

du Pentateuque n'avaient pas entièrement échappé à

l'attention des anciens. Plusieurs Pères de l'Eglise ont exercé

sur elles leur sagacité, non pas critique, s'entend, mais théologique.

Il était réservé à un savant laïque du siècle dernier, à

un professeur de médecine, qui faisait de la critique biblique
par occasion et en simple amateur, de découvrir la vraie cause
cle cette singulière alternance. Jean Astruc, chirurgien du roi
Louis XV — (il était le fils d'un pasteur qui abjura lors de la

révocation de l'édit de Nantes) — avait été conduit par ses études

professionnelles à s'occuper de certaines lois mosaïques. Et
c'est ce qui l'amena, selon le mot de Gœthe, h « appliquer au

Pentateuque le scalpel et la sonde '. » Il reconnut, lui le
premier, que cette divergence dans l'emploi des noms de Dieu
provenait de la diversité des « mémoires originaux» qui avaient
servi à la composition de l'œuvre mosaïque. Au reste, comme
l'indique le titre de son livre2, Astruc n'avait en vue que la

Genèse, et il ne songeait à rien moins qu'à battre en brèche

l'opinion traditionnelle touchant l'auteur du Pentateuque. Tout
au contraire, il se flattait d'avoir trouvé un nouvel appui pour
étayer l'authenticité en même temps que la crédibilité de la
Genèse. Moins perspicace en cela que certains de ses critiques,
il ne paraît pas s'être douté de la portée de sa découverte.
L'hypothèse par laquelle il essayait d'expliquer la composition
de la Genèse est depuis longtemps abandonnée, sans doute.
Mais l'idée qui est à la base de ses conjectures est restée
debout, elle demeure acquise à la science. Assez longtemps ignorée
des théologiens protestants, éprouvée ensuite au feu de vives
et longues discussions, elle est devenue le fondement de toutes
les constructions ultérieures de la critique.

1 Mot cité par M. Delitzsch, Genesis, pag. 41.
1 Conjectures sur les mémoires originaux dont ilparaît que Moyse s'est

servi pour composer le livre de la Genèse. Bruxelles 1753- — Traduction
allemande, Francf. s/M. 1789.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 325

On a cherché, il est vrai, à résoudre le problème de cet emploi

alternatif des noms de Dieu dans Gen. I- Ex. VI sans

recourir, avec Astruc et ceux qui suivirent ses traces, à une
diversité de « mémoires originaux, » ou, ce qui revient au

même, à une pluralité d'auteurs primitifs, dont l'un ou les uns
auraient appelé Dieu Elohim, tandis que l'autre ou les autres
l'auraient désigné par son nom de Yahioèh. Les premiers essais

dans ce sens, les premiers du moins qui méritent une mention,
avaient pour auteurs, l'un, le professeur Sack de Bonn ', l'autre,

le célèbre Ewald, alors étudiant, âgé de vingt ans à peine,
qui ne devait cependant pas tarder à se rétracter2. Mais l'effort
sans contredit le plus énergique a été tenté par Hengstenberg,
clans le premier de ses deux gros volumes sur l'authenticité du

Pentateuque (Berlin 1836)3.

L'intrépide champion de la critique dite apologétique a mis

en jeu toutes les ressources de sa vaste érudition et de son subtil

génie pour établir la thèse que voici : L'alternance des noms
de Dieu ne prouve rien contre l'unité d'auteur. Les deux noms
Elohim et Yahweh ont chacun leur signification et par conséquent

leur domaine propre : le premier désigne la divinité en

général, comme être suprême et tout-puissant, comme numen
tremendum, tel qu'il se révèle déjà à la conscience religieuse
naturelle; le second, le Dieu vivant et personnel tel qu'il s'est

manifesté pleinement à Israël par Moïse, c'est-à-dire essentiellement

comme le Dieu de la révélation et de la grâce. Les deux

noms ont coexisté dès l'origine pour désigner ce qu'on pourrait
appeler deux faces de la même divinité. Cela étant, ce sont des

raisons internes, c'est-à-dire inhérentes à l'idée même du récit,
qui, dans chaque cas, ont déterminé le choix du nom employé.
L'emploi de l'un des noms de préférence et à l'exclusion de

l'autre, était chaque fois dicté à l'auteur (Moïse) par une né-

1 De usu nominimi dei in libro Geneseos, dans les Comment, ad tlieol.
historicam. Bonn 1821.

' Die Composition der Genesis kritisch untersucht. Braunschweig 1823. —
Rétracté dans un article des Stiudien und Kritiken de 1831.

3 Die Gottesnamen im Pentateuch, pag. 181-144 du torn. Il des Beiträge
zur Einleitung ins A. T.



32G H. VUILLEUMIER

cessité logique. Là où il a écrit 3Ti?X, il ne pouvait pas dire

mn\ et v*ce versa, sous peine de faire violence soit à la
signification particulière de chacun des deux noms, soit à l'idée ou

au fait qu'il s'agissait d'exprimer.
Plus de deux cents pages sont consacrées à la défense de

cette thèse hardie et, aux yeux de son auteur, capitale. L'assurance,

non moins que l'habileté, avec laquelle elle est soutenue
a pu, pendant un temps, donner le change sur sa valeur réelle.

Après examen, il a bien fallu se convaincre que, malgré
l'élément de vérité qu'elle renferme, cette théorie est pleine d'arbitraire,

qu'il est impossible de la soutenir en tout et partout sans

recourir au sophisme ; que, dans la forme surtout où elle était
présentée par son auteur, elle n'est pas de force à résoudre les

difficultés qui résultent pour l'unité d'auteur de cette
continuelle alternance de morceaux élohistes et de morceaux jého-
vistes. Même les plus fidèles partisans et disciples de Hengstenberg

ont dû se résigner à en reconnaître l'insuffisance. « Eh

bien oui, » s'écrie Drechsler dans une note manuscrite trouvée
dans ses papiers ', « il est vrai que la théorie que nous avons
soutenue jusqu'ici, Hengstenberg et moi, cette théorie ne remplit

pas son but! » De son côté, M. Keil déclarait que « tous les
essais tentés jusqu'à ce jour avec tant de sagacité pour expliquer

le changement des noms de Dieu dans la Genèse par des

raisons internes, ont échoué. » A l'entendre, c'est peine perdue
que de vouloir démontrer la nécessité de l'emploi de l'un ou de

l'autre nom dans chaque cas particulier. Il doit suffire de montrer

que ces noms sont convenablement employés, qu'il en est

toujours fait un usage conforme à leur signification particulière,

Elohim désignant Dieu en tant que créateur et maître du

monde, le gouvernant par sa providence; Yahweh, le même
Dieu en tant qu'il est l'auteur du plan du salut et qu'il veille à

sa réalisation2.
Peu après, M. Tiele faisait un pas, et un grand pas de plus, en

1 Elle est datée de 1848; M. Delitzsch l'a transcrite à la page 70 de son
commentaire. M. Drechsler (f 1850 a Erlangen) avait publié en 1838 un
vol urne intitulé : Die Einheit und Aechtheit der Genesis.

¦ Ueber die Gottesnamen im Pentateuch, Zeitschr. für luth. Theol. 1851.

Comp, son Einleitung, § 33 de la 3e édition.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 327

déclarant qu'à tout prendre les deux noms pouvaient s'employer
indifféremment, que par conséquent il serait loisible de substituer

partout l'un à l'autre sans que le sens du texte en fût altéré '.
C'était dire, en d'autres termes, que leur alternance dans la
Genèse et au commencement de l'Exode n'est qu'un fait
accidentel. En désespoir de cause, on se jetait donc dans les bras
de l'aveugle hasard ou de l'arbitraire pur et simple. Trancher
ainsi la difficulté, ce n'était certes pas la résoudre. A moins de

renoncer décidément à toute explication rationnelle, il ne restait
plus, après cela, qu'un parti à prendre : revenir à la solution
à laquelle on avait voulu échapper à tout prix, à savoir que la
diversité dans l'emploi des noms de Dieu dénote une pluralité
d'auteurs primitifs. C'est ce que fit le collègue de M. Keil à la
faculté de Dorpat, M. J.-H. Kurtz, qui précédemment avait

rompu plus d'une lance en faveur de la thèse de l'unité d'auteur

-. Dans la seconde édition de son Histoire de l'ancienne
alliance (1855), il déclarait se ranger du côté de M. Delitzsch

qui admettait dans Gen. I-Ex. VI la présence de deux sources

principales, ou plutôt, de deux tendances historiographiques
distinctes3. Et voilà comment, après une opiniâtre résistance
et par de longs détours, on se trouvait ramené par la force des

choses à peu près au point où la critique était déjà parvenue
un siècle auparavant.

La conversion de M. Kurtz ne devait pas rester un fait isolé.

Aujourd'hui, cette solution du problème des noms de Dieu
est si bien entrée dans le domaine commun que, dans un

ouvrage allemand en cours de publication, qui a pour but
d'exposer « le produit net qui résulte pour l'Eglise du grand travail
accompli par la science théologique depuis le commencement
de notre siècle, » il n'en est parlé qu'en passant comme d'une
chose qui ne se discute même plus4.

1 Theol. Stul. u. Krit.1852.
- M. Kurtz avait publié entre autres un écrit remarqué : Die Einheit

der Genesis, 1846.
3 La lre édition du comment, de M. Delitzsch est de 1852, la 2e de 1853.

* Handbuch der theol. Wissenschaften, publié sous la direction de

M. Zöckler. 1er demi-vol. 1882. Introduction a l'Ane Test., par M. Herrn.

Strack.prof, a Berlin; voir en particulier pag. 135.



328 H. VUILLEUMIER

La théorie de Hengstenberg, diversement amendée par ses

disciples, notamment par Keil, renferme, disions-nous, un
élément de vérité. Il est bien évident, en effet, que les noms
d'Elohim et de Yahweh ne sont pas de purs synonymes. Il est
clair que dans certains cas le terme général et appellati!
désignant la Divinité était seul de mise, tandis que le nom propre
du Dieu d'Israël eût été parfaitement déplacé. Ainsi, quand le

serpent dit à la femme : « Serait-il vrai qu'Elohim a dit : Vous
ne mangerez de quelque arbre du jardin que ce soit? Non,
vous ne mourrez pas, mais Elohim sait que le jour où vous en

mangerez.... vous serez comme Elohim, sachant le bien et le
mal. » (Gen. Ill, 1, 4, 5.) Ainsi dans Gen. VI,2, où les bené-hâ-

Elohim, les fils de Dieu (êtres célestes), sont mis en rapport
avec les benôth-hâ-Adâm, les filles de l'homme ou des hommes.
Ainsi encore, quand Abraham dit à Abimélec : « Je me disais

qu'il n'y avait sans doute aucune crainte d'Elohim dans ce

pays. » (Gen. XX, 11), ou lorsque Joseph, parlant à Pharaon

au sujet de ses songes, lui dit qu'Elohim lui fait connaître par-
là ce qu'il va faire. (XLI,25sqq.) De même, quand Yahweh dit
à Moïse qu'Ahron lui servira de bouche et que lui, Moïse, tiendra

pour son frère la place d'Elohim, c'est-à-dire qu'il sera en

quelque sorte le Dieu qui inspire son prophète. (Ex. IV, 16,

comp. VII, 1.) Inutile de multiplier les exemples.
D'autre part, il n'est pas moins évident que dans une foule

de cas, disons hardiment dans la grande majorité des cas, un
écrivain hébreu pouvait employer indifféremment l'un ou l'autre

de ces noms de Dieu. En écrivant QTi/N, cest à son Dieu

qu'il pensait, au Dieu qui seul, ou du moins par excellence,
mérite ce nom. Aux yeux du lecteur israélite pareillement, le

mot Elohim, même sans article, ne pouvait désigner dans la

règle un autre Dieu que le vrai Dieu, le Dieu vivant, celui-là
même qui avait choisi Israël pour son peuple et que ce peuple
adorait sous le nom de Yahweh; tout comme le lecteur chrétien,

quand il lit son Nouveau Testament, entend" tout naturellement

par le 9=ó; dont parlent les apôtres le Dieu de sainteté et

d'amour que Jésus nous a appris à connaître et à invoquer
comme le « Père qui est dans les cieux. » D'où il résulte que, au



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 329

lieu d'écrire DTi'PiS, l'écrivain pouvait écrire tout aussi bien

nin,\ ou l'ice versa. S'il se servait de l'un de ces noms plutôt
que de l'autre, ce n'était pas pour obéir à une nécessité objective,

à je ne sais quelle «raison interne» résultant soit de la

signification particulière de ce nom, soit du sujet traité dans

tel ou tel passage.
On ne voit pas, en effet, pourquoi le Dieu qui crée en six

jours les cieux et la terre devait nécessairement être appelé
Elohim : pourquoi il n'aurait pas pu, tout aussi bien, être nommé
Yahweh. N'est-il pas dit au IVe commandement (Ex. XX, 11)

que Yahweh a fait en six jours les cieux, la terre, la mer et tout
ce qu'ils renferment? Et dans Gen. II, 4, le Dieu créateur
n'est-il pas désigné par le nom composé de Yahwèh-Elohim
— L'ange d'Eloiïim qui appelle Hagar du haut du ciel (Gen. XXI,
17), en quoi se distingue-f-il de l'ange de Yahweh qui par deux

fois appelle du haut du ciel Ahraham^ (XXII, 11,15.)— Quelle
différence a. interne » y a-t-il entre YElohim qui ordonne à Noé

d'entrer dans l'arche, et le Yahweh qui ferme la porte sur lui i
(VU. 16.) —Quand il est dit (Ex. II, 23 sq.) qu'Elohim entendit
les gémissements des Israélites opprimés, qu'il regarda les
enfants d'Israël et eût compassion d'eux, et qu'un peu plus loin

(III, 7) c'est Yahweh qui dit à Moïse : « J'ai vu la misère demon
peuple qui est en Egypte et j'ai entendu les cris que lui font

pousser ses exacteurs, » on se demande où peut bien être la

nécessité, ou simplement la « convenance » logique ou
métaphysique de cette permutation. Que d'exemples du même genre
on pourrait citer encore

Il est vrai que Hengstenberg et Keil ont réponse à tout. Dire

que dans leurs commentaires tout n'est qu'avocasserie ou
jonglerie, serait aussi inexact qu'irrévérencieux. On y trouve des

aperçus justes et intéressants, parfois même des observations
d'une grande finesse. Mais, en somme, ils n'ont que trop mérité

ce compliment d'un de leurs amis, qui en dit plus long que
ne ferait la plus sanglante critique d'un adversaire : « Telle est

leur sagacité qu'on a l'impression que, dans le cas où les noms
de Dieu se trouveraient répartis et mélangés de toute autre
façon, même alors leur sagacité ne leur refuserait pas ses ser-



330 H. VUILLEUMIER

vices. Pourquoi donc dans des sections telles que Gen. VI, D-

22 ; IX, 1-17 ; XX, 1-17 XXXV, le nom de niPP n'est-il jamais
employé? Imaginer une raison qui aurait nécessité la chose,
ou du moins un motif particulier d'éviter le nom en question,
cela est toujours possible ; ce qui n'est pas possible, c'est de
les découvrir *. »

La seule explication de cette alternance des noms de Dieu

qui puisse vraiment satisfaire est celle qui, en même temps, rend
suffisamment raison du fait que ies deux noms n'alternent ainsi
que jusqu'à Exode VI. En effet, à partir du récit Ex. VI, 2-VII,
7, le nom d'Elohim ne fait plus que de rares apparitions. On ne
le voit plus régner en maître dans des chapitres entiers. C'est

Yahweh, désormais, qui sert presque exclusivement à désigner
la divinité. Ce fait est remarquable, car la cessation de l'emploi
alternatif des noms de Dîeu se trouve coïncider avec le moment
où Dieu se fait connaître à Moïse en sa qualité de Yahweh et
lui déclare que, se souvenant des promesses faites aux
patriarches, il va délivrer leur postérité, en faire son peuple et
lui donner la terre promise en héritage. Ce qu'il y a de plus
significatif dans ce passage ce sont les paroles divines par
lesquelles il débute (Ex. VI, 2, 3) :

« Elohim parla à Moïse et lui dit : Je suis Yahweh. J'apparus à

Abraham, à Isaac et à Jacob ¦> j2? 7ÌS3 en qualité de Dieu tout

puissant, mais par mon nom de Yahweh je ne me suis pas fait
connaître à eux :UT)b TJHlj X'V TY}7V ",U2Î2?Ï1-

Ces paroles affirment donc, d'une part, l'identité personnelle
d'Elohim et de Yahweh : « Elohim dit : Je suis Yahweh » D'autre

part, elles enseignent non moins positivement que les noms
d'El-Shaddaï et de Yahivèh correspondent à deux phases
distinctes et successives de la révélation de Dieu aux hommes de

son choix. Aux patriarches, Elohim était apparu en sa qualité
d'El-Shaddaï, maintenant, par Moïse, il veut se faire connaître
à Israël en sa qualité de Yahweh, conception ou intuition de
Dieu inconnue aux patriarches.

Sans doute, le texte que nous analysons ne dit pas, comme

1 Delitzsch, ouvrage cité, pag. 32.



LA CRITIQUE DU PENTATEUQUE DANS SA PHASE ACTUELLE 331

on le lui a souvent fait dire, que le mot niï"P aurait été absolument

inconnu jusqu'à Moïse, que c'est Moïse qui, par suite de

cette révélation, en aurait le premier enrichi le vocabulaire des

Hébreux. Mais si l'auteur de ce récit ne nous apprend rien de

positif sur l'origine historique du mot PJirPj en revanche, il
atteste avec toute la clarté désirable que — selon la conception

ou la tradition dont il se fait l'organe — Dieu n'est apparu,
Dieu ne s'est fait connaître comme Yahweh à personne avant
Moïse ; que lorsqu'il apparaissait aux patriarches c'était, non
pas en tant que Yahweh, mais en tant que El-Shaddaï, non
comme Celui-qui-est, l'Etre souverainement indépendant et
absolument immuable, mais comme Puissance suprême. Il
n'est pas permis, comme voudrait le faire Hengstenberg, de

réduire cette antithèse claire et nette à une différence de degré,
et de sousentendre dans les deux parties de la phrase le mot
essentiellement: Jusqu'ici je me suis manifesté avant tout
comme El-Shaddaï, désormais je me ferais connaître principalement

en qualité de Yahweh. Sans doute, Hengstenberg avait
de bonnes raisons « internes » pour interpréter le texte de cette
façon ; mais c'étaient, pour le coup, des raisons éminemment
subjectives. Ce qui est écrit est écrit.

Or si, remontant de l'Exode àia Genèse, nous y recherchons
les passages où Dieu, apparaissant aux patriarches, dit de lui-
même : "HEJ ?X ''jS, Je suis le Dieu tout-puissant (XVII, 1 ;

XXXV, 11), et ceux où les patriarches font usage de ce même

nom en parlant de leur Dieu (XXVIII, 3 ; XLIII, 14 ; XLVIII, 3),
qu'est-ce que nous constatons? C'est que ce nom de Dieu anté-
mosaique ne se rencontre que dans des morceaux élohistes. Il
ne paraît pas une seule fois dans les récits jéhovistes. Serait-ce

pur hasard? Evidemment non. Il y a là quelque chose de voulu,
de réfléchi, il y a un parti pris. Et quelle peut avoir été
l'intention, la règle de conduite du ou des auteurs des morceaux
élohistes, sinon de se conformer strictement au témoignage ou
à la conception formulée dans le récit Ex. VI, 2 sqq., et, en

conséquence, d'éviter, avant l'histoire de la mission de Moïse,
de se servir du nom de Dieu mosaïque de Yahweh

Si donc, en parcourant l'histoire des origines d'Israël jus-



332 H. VUILLEUMIER

qu'au moment de la vocation de Moïse, Gen.I -Exode VI, nous
rencontrons d'autre part des récits où Dieu dit à ces mêmes

patriarches: 711""' 'JJ&t, Je suis l'Eternel! (XV, 7; XXVIII,
13) ; si nous arrivons à des textes où les patriarches eux-mêmes,
un Abraham, un Isaac, un Jacob, désignent, invoquent, bénissent

Dieu sous le nom de Yahweh (voir XIV, 22 ; XXVI, 22 ;

XXVIII, 16, etc., etc.); bien plus, à des textes où ce nom se trouve
placé déjà sur les lèvres de la première mère du genre humain
(Gen. IV, 1) ou sur celles du second père de l'humanité, disant :

«Béni soit Yahweh, le Dieu de Sem! » (IX, 26); et si nous
constatons que dans ces récits et ces textes-là le narrateur lui-
même parle couramment du Dieu des patriarches en l'appelant
Yahweh,... qu'est-ce à dire sinon que nous avons affaire à des

récits de provenance diverse?
Toute cette histoire des origines de l'humanité et spécialement

du peuple élu, telle qu'elle s'offre maintenant à nous dans
la première partie du Pentateuque, résulte donc de la combinaison

de matériaux empruntés à une pluralité d'auteurs
représentant deux courants distincts de la tradition ou plutôt
deux points de vue différents. L'un ou les uns — car nous
verrons qu'il faut statuer plus d'un élohiste — partant de la
conception historique énoncée dans Ex. VI, 2 sq. (comp. Ill, 14 sq.)
et l'appliquant avec une conséquence rigoureuse, se caractérisaient

entre autres choses par l'emploi constant, dans leurs
récits, du nom général et appellatif d'Elolnm ou des noms de

même famille (El, El-Shaddaï), jusqu'au moment de la vocation

de Moïse. L'autre (resp. les autres), moins préoccupé de
la différence relative entre l'idée de Dieu des patriarches et
celle de Moïse que de l'identité essentielle du Yahweh de Moïse

et de l'El-Shaddaï des patriarches, et même de l'Elohim invoqué

par les premiers ancêtres de la race (comp. Gen. IV, 26),
ne se faisait aucun scrupule d'employer d'emblée le nom propre
et sacré sous lequel ce Dieu unique était connu et adoré en
Israël.

(A suivre.) H. Vuilleumier.


	La critique du Pentateuque dans sa phase actuelle [suite]

