
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: Darwin et la théologie

Autor: DuBois, H.-F.-E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DARWIN ET LA THÉOLOGIE1

L'importance et l'intérêt du sujet n'ont pas besoin d'être
démontrés. Assurément nous ne nous en dissimulons point les

difficultés. Tout d'abord, il est difficile en lui-même et il
faudrait, pour le traiter en détail et à fond, des connaissances

spéciales auxquelles nous ne saurions prétendre. Puis, il est de

ceux qui, à tort ou à raison, passionnent les esprits. On ne

peut guère y toucher sans être, suivant le parti qu'on prend,
raillé par les uns, anathematise par les autres. « Le
darwinisme, » dit un auteur allemand qui a écrit un gros livre et

plusieurs petits contre Darwin, M. le professeur Dr Wigand,
« est un mensonge infernal, une école d'incrédulité et

d'immoralité2. » « La plupart des écrits publiés contre Darwin,
riposte Huxley, ne valent pas le papier sur lequel ils sont
imprimés3. » Et M. Haeckel ajoute que « pour apprécier le degré
intellectuel de l'homme, il n'est pas de meilleur étalon que
l'aptitude à adopter la théorie darwinienne4, » et que c'est
grâce à elle « que les hommes sortent enfin de l'état de
barbarie où ils étaient plongés5. » Encore a-t-on la chance,
quand on épouse les enthousiasmes de ceux-ci ou les colères
de ceux-là, d'avoir au moins quelqu'un pour soi. Mais si l'on

1 Conférence prononcée à Neuchâtel dans l'aida de l'académie, le
28 février 1882.

1 Dr Alb. Wigand. der Darwinismus, ein Zeichen der Zeit, dans les
Zeitfragen des christlicheil Volkslebens, pag. 102, 104, 122, 107.

3 Dr Haeckel, Histoire de la création naturelle, traduction Letourneau
pag. 631.

' Ibid., pag. 617.
5 Ibid., pag. 6-19.

THÉOL. ET PHIL. 1882. 15



206 H.-F.-E. DUBOIS

veut discuter la question sans parti pris, on court le risque
d'être attaqué par tout le monde.

Ce risque, cependant, il faut savoir le courir, croyons-nous,
car la question vaut la peine d'être examinée et un examen
n'est sérieux qu'à la condition d'être impartial. Il vaut la peine
tout au moins de chercher à nous orienter au milieu des
problèmes que cette question soulève. Hâtons-nous de l'ajouter,
d'ailleurs, nous n'aurons pas tant, dans ce travail, à étudier
l'œuvre scientifique de Darwin lui-même que le système de

l'évolution, dont il est le représentant le plus connu. Mais,
grâce à cette notoriété, l'opinion générale a si bien fini par
lui en attribuer la paternité que son nom le désigne mieux
que toute autre dénomination.

Il s'agira donc pour nous d'indiquer les traits principaux du
système, puis d'en essayer la critique, enfin d'en comparer les
résultats avec les données de la théologie chrétienne.

La doctrine de l'évolution ou le transformisme est une des

nombreuses tentatives que l'esprit humain a faites pour expliquer

la naissance de la vie sur notre globe et des formes
diverses qu'elle y revêt ou, si l'on aime mieux, des diverses

espèces d'êtres vivants. Elle cherche à fournir cette explication
en partant de la supposition que les différentes espèces, — ou

ce que nous appelons de ce nom — ne sont que des modifications

diverses d'un ou de plusieurs types primitifs qui se sont
transformés successivement suivant certaines lois dont la

science doit donner la formule. Elle s'oppose ainsi à la théorie
généralement répandue, représentée encore dans le domaine
des sciences naturelles par Cuvier et Agassiz, pour ne citer que
les noms les plus connus, qui voit dans chaque espèce une
création spéciale dont les limites sont nettement déterminées
et absolument invariables.

Cette doctrine n'est point nouvelle. Le poète latin Lucrèce,
qui a mis en vers la philosophie d'Epicure, plus de cinquante
ans avant Jésus-Christ, semble l'avoir entrevue. Le naturaliste



DARWIN ET LA THEOLOGIE 207

français Jean Lamarck, né en 1744. l'a exposée dans sa Philosophie

zoologique, qui parut pour la première fois en 1809.
Etienne Geoffroy Saint-Hilaire l'a soutenue contre Cuvier dans
la première moitié de ce siècle. Aujourd'hui elle est
représentée par toute une école dans laquelle M. Charles Darwin
occupe la première place parce qu'il a, en observateur habile
et avec une merveilleuse sagacité, recueilli une multitude de

faits à l'appui de sa thèse, et qu'il a formulé plus nettement
qu'aucun de ses prédécesseurs les lois suivant lesquelles
l'évolution doit avoir lieu.

D'après lui, ces lois se réduisent à trois principes: la lutte pour
l'existence, en vertu de laquelle les êtres — espèces ou
individus — les plus forts et les mieux organisés en vue de la place
qu'ils occupent, sont les seuls qui se perpétuent, ce qui
explique la disparition de nombreuses formes animales et végétales

supplantées par d'autres: —la sélection naturelle, d'après
laquelle les caractères les mieux appropriés aux conditions
d'existence de chaque être se conservent aux dépens des

autres, puis se transmettent et se fixent de manière à modifier
l'espèce et à produire enfin des espèces nouvelles : elle

accomplit ainsi d'une manière naturelle ce qu'obtient l'éleveur
lorsque, par un choix judicieux des sujets, il développe
certaines qualités dans les espèces animales ou végétales, et crée
des types nouveaux en vue d'un but déterminé ; — enfin la
sélection sexuelle, d'après laquelle certaines particularités
deviennent des caractères spécifiques, parce que les individus
qui les possèdent sont plus recherchés des individus de l'autre
sexe et deviennent la souche d'une descendance plus
nombreuse et plus forte : Ainsi l'homme, suivant M. Darwin, doit
probablement sa barbe à un aïeul qui avait acquis cette parure
pour plaire aux femmes '.

Ces données ont été développées et complétées par un grand
nombre de savants. Xous nous bornerons à citer sir Charles

Lyell qui a cherché à les étayer par les données de la géologie,
M. C. Vogt qui les a appliquées spécialement à la descendance
de l'homme, MM. Bleek, Schleicher, Hovelacque qui en ont

1 Descendance de l'homme, trad.Moulinié, II, pag.391.



208 H.-F.-E. DUBOIS

tiré parti pour la science du langage, M. Ernest Haeckel qui a

cherché à les appuyer d'arguments nouveaux par ses travaux
considérables sur les premiers organismes vivants et sur
l'embryogénie. Il a dégagé plus clairement que ne l'avait fait
Darwin ce qu'il appelle les lois de l'hérédité et de l'adaptation,
dont l'une tend à maintenir les caractères acquis, l'autre à les
modifier suivant le milieu où vivent les êtres. Il pense de plus
avoir découvert une loi fondamentale du développement des

organismes, en vertu de laquelle le développement de chaque
individu (ontogenèse) reproduit dans ses phases primitives
les types divers des transformations par lesquelles l'espèce a

passé pour devenir ce qu'elle est (phylogénèse). Notons enfin
M. Herbert Spencer qui a fondé sa philosophie entière et

spécialement sa philosophie sociale sur les données évolutionnistes.

Aujourd'hui la doctrine évolutionniste se présente d'ordinaire

comme un vaste système embrassant à la fois la nature,
l'homme et l'histoire. L'origine de la vie est, suivant elle, dans

la cellule qui est elle-même le produit des forces physiques et
chimiques agissant dans la matière inorganique. A partir de ce

point se développe, par un mélange de hasard et de nécessité,
suivant les lois que nous avons indiquées, toute la série des

êtres du règne végétal et du règne animal jusqu'à l'homme
inclusivement. Les facultés de l'homme et l'histoire de l'humanité

se développent à leur tour suivant les mêmes lois, qui
ouvrent à l'espèce humaine les perspectives d'un progrès
illimité.

Ainsi l'origine de la vie s'explique d'une manière naturelle
et scientifique sans qu'on doive recourir à l'intervention mystérieuse

d'une puissance créatrice. Ainsi s'explique encore, sans
l'intervention d'aucun autre agent que les lois physiques,
l'infinie variété des espèces et des individus, en même temps que
les grands événements de l'histoire et les grands mouvements
de la pensée humaine. Il n'est plus besoin de supposer l'existence

d'un être supérieur au inonde qui l'ait créé et qui préside

à ses destinées. Il ne faut pas davantage se demander en

vue de quel but les êtres ont vu le jour ou leurs organes sont



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 209

ce qu'ils sont, ni rechercher, pour en expliquer l'origine, une
intention ou des prévisions qui sans doute n'existent pas. Les
choses sont ce qu'elles sont en vertu de l'enchaînement nécessaire

des causes et des effets, rien de plus. Dans la nature,
tout a une cause nécessaire, rien n'a un but fixé par une
intelligence suprême. — La pensée, débarrassée du dualisme

importun de la matière et de l'esprit, arrive enfin à l'unité
qu'elle poursuit. Tout s'explique désormais par un seul principe,

par les lois de la matière qui, partout et toujours les

mêmes, régissent l'univers entier, de la cellule où commence
à s'agiter la vie jusqu'aux phénomènes les plus compliqués de

l'histoire. C'est le monisme ou la doctrine de l'unité, la science
de l'avenir

On serait tenté, à ce point, de chicaner les partisans
enthousiastes du système. Le monisme, en effet, pourrait bien
être moins nouveau qu'ils ne semblent le croire. Il ressemble

singulièrement à l'antique matérialisme que professaient déjà,
trois cents ans avant l'ère chrétienne, Epicure et, un siècle et
demi avant lui, Démocrite d'Abdère, et on peut se demander
si ce n'est pas lui qui revient, sous un nom nouveau et un
vêtement moderne. Mais passons. Le nom et la date ne font
rien à l'affaire. Il s'agit pour nous d'examiner le système pour
lui-même et selon ce qu'il vaut, sans nous préoccuper de

son âge.

II

Or, il y a une première remarque à faire. Dans cet ensemble
où tout paraît s'enchaîner avec une conséquence logique
rigoureuse, l'enchaînement n'est pas aussi rigoureux qu'il en a

l'air. Le système se compose, en effet, de trois éléments qu'un
peu d'attention permet de reconnaître et qu'il faut distinguer
avec soin. Ces trois éléments sont : premièrement, des
observations positives; en second lieu, une hypothèse scientifique;
enfin des thèses philosophiques. Examinons-les successivement.

Il y a d'abord des observations portant sur des faits positifs,

indéniables, qui avaient été longtemps méconnus ou mal

interprétés. C'est la partie indiscutable du système, celle par



210 H.-F.-E. DUBOIS

laquelle il a rendu à la science le plus de services et les
services les plus précieux. Quand, par exemple, on a fait voir que
certaines dispositions particulières, et en quelque manière
fortuites, des parents peuvent, en se transmettant à leurs descendants,

y devenir, sous l'influence de circonstances favorables,
des caractères permanents qui modifient parfois profondément
le type primitif de l'espèce, — quand on a montré que le
milieu où vivent les êtres agit sur leur organisation et que
celle-ci s'accommode par degrés à ces conditions jusqu'à ce

qu'elle y réponde, qu'elle est par conséquent beaucoup plus
souple et plus variable qu'on ne se le figure d'ordinaire, —
quand on a constaté que, dans la multitude des espèces qui
vivent à la surface du globe, celles-là seulement subsistent qui
sont assez fortement organisées pour résister, au milieu de la

lutte que tous les êtres ont à livrer pour l'existence, — quand
on a prouvé, par la présence d'organes rudimentaires inutiles,
que l'activité créatrice ne suit pas les mêmes procédés que
ceux qui nous sont familiers, — on a enrichi le trésor des

connaissances humaines de données positives, établies sur des

faits, suffisamment contrôlées par l'expérience, dont la science
devra toujours tenir compte désormais, sous peine de méconnaître

des éléments essentiels de la vérité. Il faut en savoir un
gré infini à la persévérance et à la sagacité des observateurs
qui les ont fournies.

En second lieu, il y a dans la doctrine évolutionniste, et c'est
ce qui en fait l'originalité, une hypothèse grandiose. Cette hypothèse,

c'est celle de la transformation des espèces, transformation
qui permet de ramener tous les êtres organisés à un très petit
nombre de souches ou même à une souche unique. Elle se

recommande assurément tout à la fois par sa grandeur et sa

simplicité. Elle a le mérite incontestable de chercher à expliquer

tous les phénomènes du monde organique par un principe

unique, conformément au besoin d'unité qui est dans notre
esprit et à la loi d'économie que nous rencontrons partout dans

la nature, où les résultats les plus considérables sont en
général produits par les moyens les plus simples. Elle rend
compte d'un certain nombre de faits dont l'opinion contraire



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 211

ne sait que faire, ainsi de l'existence de types évidemment
intermédiaires entre diverses classes d'êtres, ainsi de modifications

qui, dans une autre supposition, restent inexplicables,
ainsi encore de la présence des organes rudimentaires dont
nous parlions. Elle a, de plus, l'avantage de pouvoir s'appliquer

à certains phénomènes du monde intellectuel comme à

ceux du monde physique, à la formation des idiomes, par
exemple.

Mais, malgré tous ces mérites, elle n'en est pas moins une
hypothèse, c'est-à-dire une supposition qui ne saurait
prétendre à l'évidence et à la certitude d'un fait concret et positif.

On l'a trop oublié. C'est un essai d'explication, essai

original, intéressant, supérieur peut-être à tous ceux qui l'ont
précédé, mais cet essai, du moins dans la forme actuelle de la

théorie, ne peut être accepté encore comme pleinement
satisfaisant. L'hypothèse, en effet, présente des lacunes graves,
elle renferme des suppositions qui ne sont pas justifiées par
les faits, elle pèche parfois contre les règles de la logique.

J'ai parlé de lacunes. Ainsi elle n'explique pas pourquoi
aujourd'hui nous ne voyons plus les espèces se transformer. On

ne voit absolument pas pourquoi les mêmes conditions qui,
autrefois, doivent avoir produit des espèces nouvelles, ne
produisent actuellement que de simples variétés, tout au plus. Les

partisans enthousiastes du transformisme se fâchent bien fort
quand on leur fait cette objection et ils accusent leurs adversaires

d'ignorance ou de parti pris. Mais, en attendant, l'objection

subsiste et on n'y a. que je sache, jamais répondu d'une
manière satisfaisante. Ainsi encore on n'explique pas pourquoi

certaines modifications que la loi d'adaptation devrait
produire n'ont pas lieu. On dit bien qu'il faut distinguer l'adaptation

divergente et l'adaptation directe, que le développement
est tantôt progressif, tantôt récurrent, c'est-à-dire, marchant à

reculons. Mais est-ce là une explication Je ne le pense pas.
Cela me paraît revenir à dire que les choses sont telles parce
qu'elles sont telles. On n'explique pas davantage pourquoi
les espèces inférieures continuent à coexister, dans une foule
de cas, avec les espèces supérieures, au milieu des mêmes con-



212 H.-F.-E. DUBOIS

ditions qui ont motivé leur transformation en celles-ci. N'y
aurait-il pas lieu de poser le dilemme : ou bien les êtres sont
modifiés par le milieu où ils vivent, et ces espèces ne devraient
plus exister; ou bien elles existent, et les modifications ont
une autre cause que le milieu où elles vivent?

Voilà pour les lacunes. Il y a plus. L'hypothèse évolutionniste

est obligée de recourir dans plusieurs cas à des suppositions

qui ne sont rien moins que prouvées.
Par exemple, pour trouver le temps nécessaire aux

transformations dont il s'agit, transformations qui s'accomplissent
d'une manière graduelle et naturellement fort lente, il faut
admettre pour la durée de notre globe un nombre prodigieux
d'années. Or, s'il paraît évident que la chronologie usuelle, qui
lui attribue cinq à six mille ans d'existence, n'a pas de valeur
scientifique, rien ne prouve, d'autre part, qu'il remonte à une
si haute antiquité. C'est une simple supposition, qui peut être

vraie ou être fausse, et rien de plus. Je sais bien qu'on a cherché
à l'appuyer sur certains faits. On a calculé le temps que mettent
aujourd'hui à se produire les atterrissements de certains fleuves
ou les mouvements de certains continents, et on a appliqué
cette mesure aux phénomènes géologiques. Mais, pour que
cette méthode donnât des résultats certains, il faudrait
commencer par prouver que les conditions dans lesquelles les

phénomènes se sont produits autrefois étaient les mêmes que
ce qu'elles sont aujourd'hui, ce qu'il est impossible de

démontrer.

Autre exemple. Si l'on trouve des types intermédiaires entre
certaines classes d'êtres, il s'en faut pourtant beaucoup qu'on
les rencontre partout où, d'après le système, ils devraient exister.

En l'absence de preuves, on affirme qu'ils ont existé et

disparu. D'après M. Haeckel, que je cite1, les trois classes de

vertébrés supérieurs devraient avoir une forme ancestrale

commune. On n'en trouve aucune trace. Ces « protamniotes, »

comme il les nomme, doivent provenir de sozobranches, —

une sorte d'amphibies, — également inconnus. Néanmoins,
ajoute-t-il sans hésiter, leur existence est sûrement établie par

' Histoire de la création naturelle, trad. Letourneau, pag. 582 suiv.



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 213

l'anatomie comparée... Or il s'agit, bien entendu, de l'anatomie

comparée fondée sur les données évolutionnistes ; c'est
donc dire que si la théorie est exacte leur existence est

certaine, mais il faudrait d'abord établir leur existence pour prouver

la théorie. — S'agit-il des mammifères, même lacune. La
forme ancestrale commune de tous les mammifères, dit encore
M. Haeckel, est inconnue et depuis longtemps éteinte. J'appelle
les animaux de ce type « promammaliens1. » Puis, après en
avoir donné une description théorique : c'est de l'anatomie
comparée, dit-il de nouveau, que se tire la preuve certaine de

leur existence.

S'agit-il de l'homme, enfin. Il est le produit d'une transformation

du singe, sans doute. Mais il ne faut pas demander

pourquoi aujourd'hui les gorilles ne deviennent pas des hommes.

Ce serait faire preuve de la plus profonde ignorance.
L'homme, en effet, « ne se trouve pas clans la voie directe du

développement du singe. » Il doit avoir eu un ancêtre ou plutôt

une série d'ancêtres spéciaux. Ce fut d'abord, d'après
M. Darwin, un mammifère velu, pourvu d'une queue et

d'oreilles pointues, vivant probablement sur les arbres et habitant

l'ancien monde2. Ce furent ensuite, d'après M. Haeckel,
des « anthropoïdes disparus, » appartenant à la période miocène.
L'anatomie comparée des anthropoïdes connus et de l'homme

prouve leur existence,... en supposant toujours démontrée la
théorie que leur existence devrait justifier. Puis, au-dessus des

« anthropoïdes disparus, » manque encore un chaînon. Il n'y
en a aucun reste et aucun vestige. N'importe, M. Haeckel le

nomme et le décrit3. C'est le Pithecanthropus alalus, l'homme-
singe muet. « Cet homme-singe vivait vraisemblablement vers
la fin de l'âge tertiaire. Il provint des anthropoïdes par une
parfaite accoutumance à la station verticale et par une plus
complète différenciation des deux paires d'extrémités... Quoique

ces hommes-singes fussent... par le développement de

leurs facultés intellectuelles, plus voisins de l'homme véritable

1 Histoire de la création naturelle, trad. Letoumeau, pag. 583.
* Descendance de l'homme, trad. Moulinié, II, pag. 410.
3 Histoire de la création naturelle, trad. Letourneau, pag. 585, 586.



214 H.-F.-E. DUBOIS

que tous les anthropoïdes, il leur manquait cependant le signe
vraiment caractéristique de l'homme, le langage articulé, avec
le développement de l'intelligence et de la conscience du moi,
qui en est inséparable. » Vous jureriez qu'il les a vus. Point
du tout. « L'existence d'hommes primitifs dépourvus de la
parole — je poursuis la citation — est un fait dont tout
esprit sérieux trouvera la preuve dans la linguistique
comparée »

Pures suppositions que tout cela, malgré les affirmations
contraires, suppositions que les faits confirmeront peut-être...
un jour. En attendant cette confirmation, qui pourrait bien se

faire désirer longtemps, ces suppositions ne sont pas autre
chose que des articles de foi. M. Haecicel le reconnaît naïvement.
«Il faut croire inébranlablement, dit-il1, à la vérité de la
doctrine de la descendance. » — On ne saurait avouer plus
ingénument qu'on n'est plus, à ce point, sur le terrain de la

science, de la science expérimentale et sérieuse.
Je ne parle que pour mémoire d'une autre supposition, celle

de la génération spontanée, que tous les darwinistes n'admettent

pas, mais qui est pour M. Haeckel une « hypothèse nécessaire,

» parce que sans cela « il faudrait avoir recours à une
création surnaturelle2. » Evidemment ici le philosophe a

entraîné le naturaliste hors de son domaine.
En troisième lieu, l'hypothèse que nous étudions, telle du

moins qu'elle est exposée dans les ouvrages de ses représentants

actuels les plus autorisés, pèche parfois contre les règles
de la logique. Nous avons constaté tout à l'heure, me semble-

t-il, certains cercles vicieux. Us ne sont pas les seuls.
Le transformisme part du principe de la descendance pour

expliquer les relations souvent étranges qui existent entre les

types et les espèces du monde organique. Mais comme, dans

une foule de cas tout au moins, cette descendance n'est pas
démontrée par l'expérience, il conclut des rapports existants
entre les espèces qu'elles descendent les unes des autres.
Assurément ce raisonnement manque de rigueur.

1 Histoire de la création naturelle, trad. Letourneau, pag. 631, 632.
1 Ibid., pag. 307, 308.



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 215

M. Haeckel, et d'autres après lui, insistent beaucoup sur ce

qu'ils appellent la loi biogénétique1, d'après laquelle le
développement de l'individu, dans la période embryonnaire, reproduit

successivement toutes les transformations que l'espèce a

subies pour devenir ce qu'elle est. Mais beaucoup de ces types
sont inconnus. Et l'on se fonde sur les transformations de
l'individu pour conclure à leur existence. N'est-ce pas affirmer ce

qu'il s'agirait de démontrer?
Je poursuis. Le double fait de la persistance de certains

caractères et des transformations qui s'opèrent dans le monde

organique doit s'expliquer, dit-on2, par deux lois : l'hérédité
qui préside au premier, l'adaptation qui rend compte du
second. Et celle-ci, ajoute-t-on, a lieu en vertu de la variabilité
et de la plasticité — c'est-à-dire de la faculté d'accommodation
— des organismes. Mais n'est-ce pas vouloir expliquer la chose

par la chose elle-même? N'est-ce pas dire, après tout, que les

organismes varient parce qu'ils sont variables, comme
l'opium qui fait dormir « parce qu'il y a en lui une vertu dormiti

ve? »

Pour expliquer l'origine de la raison, qui distingue l'homme
de l'animal, on fait appel à l'aptitude au langage articulé.
« Rien n'a dû ennoblir et transformer les facultés et le cerveau
de l'homme, écrit M. Haeckel3, autant que l'acquisition du

langage. » « C'est la langue qui a créé la raison, » écrivait Geiger
en 1869 et M. Oscar Schmidt le répète après lui4. Mais qui ne
voit que cette aptitude au langage articulé suppose précisément

des facultés et un cerveau différents de ceux de l'animal
qui ne la possède pas, qui ne voit que la langue serait impossible

sans un germe de raison? Et cette explication ne rappelle-
t-elle pas un peu trop la célèbre définition de la fabrication du

canon : « On prend un trou, autour duquel on fond de l'acier? »

Voilà tout autant de cercles — et de cercles vicieux assuré-

1 Histoire de la création naturelle, trad. Letournean, pag. 438 et suiv.
* Oscar Schmidt, Descendance et darwinisme, seconde édition, pag. 148

et suiv.
3 Histoire de la création naturelle, pag. 590-592.
* Descendance et darwinisme, pag. 271.



216 H.-F.-E. DUBOIS

ment — bien caractérisés. Puis n'y a-t-il pas, à côté de cela,

quelques contradictions? N'y a-t-il pas une sorte de contradiction,

tout au moins, entre le principe de l'hérédité et celui de

l'adaptation, dont on invoque tantôt l'un, tantôt l'autre, selon

qu'on en a besoin Si les caractères des types tendent à se

perpétuer, ne doivent-ils pas être réfractaires à l'accommodation

qui les modifie et réciproquement? N'y a-t-il pas une
contradiction plus frappante entre l'affirmation si souvent répétée

que le monde obéit à la loi du progrès et celle que la
naissance des êtres, de leurs organes et de leurs modifications n'a

point été voulue en vue d'un but, et n'a lieu qu'en vertu des

lois mécaniques? Le progrès, à moins d'être un mot vide de

sens, n'est-il pas un mouvement vers un but? Mais nous
entrons ici déjà sur le terrain de la philosophie. Or, pour le
moment, nous n'avons à considérer qu'une hypothèse de la
science naturelle. Je n'insiste donc pas sur ce point, malgré
son importance.

Au reste il suffit, me parait-il, des exemples cités pour montrer

que cette hypothèse, si intéressante qu'elle soit, n'a pas le
droit de prétendre à une rigueur scientifique absolue, encore
moins à une certitude parfaite. Disons : il se peut que les
choses se soient passées ainsi. Ajoutez, si vous le voulez, que
c'est probable. Dans l'état actuel des connaissances humaines,
on ne peut aller plus loin sans abandonner le terrain de la

science pour entrer sur celui de la fantaisie.

Il nous reste à signaler un troisième élément que renferme
le système évolutionniste, ce sont les thèses philosophiques
qu'on y fait entrer d'ordinaire. Ces thèses sont, en particulier,
l'affirmation qu'il n'y a rien en dehors de la matière et de ses

lois, rien du moins que l'homme puisse connaître et dont il
vaille la peine de se préoccuper. Puis, celle qu'il n'existe
aucun esprit créateur distinct du monde, celle que rien dans

la nature n'est fait en vue d'un but et qu'il ne faut jamais
demander pourquoi les êtres sont là, mais seulement comment
ils sont nés.

Ce sont les doctrines fondamentales de ce qu'on est
convenu d'appeler le matérialisme. Mais ces thèses, contestables



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 217

en elles-mêmes, ne sont point en rapport nécessaire avec la
doctrine de l'évolution. Elles constituent, par rapport à

celle-ci, un hors-d'œuvre, qu'on y a ajouté en vertu d'un
malentendu ou de préoccupations étrangères à la science. En

effet, de ce que l'expérience sensible porte sur la matière et

sur les lois qui président à ses mouvements, et qu'elle ne peut
aller au delà, il ne résulte point que la matière seule existe.

Autant vaudrait dire, par exemple, que parce que l'œil ne

perçoit que des couleurs et non pas des sons, il n'y a que des

couleurs et que les sons n'existent pas.
Puis, à supposer que l'expérience arrive à constater, ce qui

n'est encore, nous venons de le voir, qu'une hypothèse, que
les espèces sont nées les unes des autres et même que la vie
doit son origine à une certaine combinaison des forces inorganiques,

cela n'implique nullement la négation d'un esprit
créateur. Car prétendre qu'on trouve dans la matière la raison

suffisante de l'esprit, dans l'être inconscient celle de l'être
conscient de soi-même, dans l'animal celle de l'homme, et

que cela dispense de toute autre recherche, c'est s'insurger
contre la logique. C'est vouloir expliquer le connu par
l'inconnu. Nous avons quelque idée de ce qu'est l'esprit, nous ne

savons pas et peut-être nous ne saurons jamais ce qu'est la

matière. Nous savons en quelque manière ce qu'est l'homme,
nous ne savons point ce qu'est l'animal. C'est affirmer en outre
que le moins peut produire le plus, c'est-à-dire qu'il peut y
avoir dans l'effet quelque chose de plus ou quelque chose
d'autre que dans la cause, ce qui est contraire aux lois les plus
élémentaires de l'esprit humain. C'est la même faute que commet

ce qu'on appelle la morale évolutionniste, lorsqu'elle veut

expliquer le dévouement par l'égoïsme des instincts. La question

de la descendance des êtres n'est donc point identique
avec celle de leur origine première ou de leur nature.

Enfin, parce qu'on a compris comment les êtres se

produisent, cela ne veut pas dire qu'il soit inutile ou absurde
de rechercher pourquoi ils naissent ou ils existent. Ce sont
deux problèmes différents et la solution de l'un ne dispense
point de chercher celle de l'autre. A supposer que l'œil des



218 H.-F.-E. DUBOIS

animaux supérieurs et de l'homme se soit développé, par voie

d'adaptation successive, de la simple tache qui en occupe la
place dans les êtres inférieurs, il ne résulte point que l'œil ne
soit pas fait en vue de la lumière ni dans le but de percevoir
les couleurs et les objets.

Il faut donc hardiment retrancher de la doctrine de l'évolution

tout ce qui n'y appartient pas et qui tend à confondre une
thèse d'histoire naturelle avec une thèse métaphysique. Beaucoup,

je le sais, tiennent très fort à cette confusion et parmi
eux se trouvent, chose étrange, quelques-uns des adversaires
les plus déclarés de la métaphysique. Les uns y tiennent pour
pouvoir condamner le transformisme au nom des principes
spiritualistes. Les autres y tiennent tout autant pour pouvoir
battre en brèche le spiritualisme au nom de la doctrine de

l'évolution qui est, dit-on, le dernier mot de la science. Les

uns et les autres commettent, sans s'en douter, la même

erreur, celle de confondre ce qui devrait rester distinct. Frères
ennemis, ils commencent, pour se combattre, par se placer
sur le même terrain, et ce terrain est celui d'une commune
méprise.

III

Ceci nous a conduits à la dernière partie de notre étude :

la comparaison entre les données du transformisme et celles
de la théologie, spécialement de la théologie chrétienne.

S'il faut, comme nous venons de le voir, retrancher des
premières les thèses métaphysiques qu'on y a souvent associées

indûment, il en reste, avec une ample collection d'observations,

une hypothèse appartenant exclusivement au domaine de

l'histoire naturelle et portant sur la manière en laquelle la vie
se manifeste et se développe sur notre globe. Or, à ce titre, le
transformisme n'est point incompatible avec les données de la

théologie : il ne les infirme pas plus qu'il ne les appuie ou ne
les réclame.

Que veut, en effet, la théologie Rendre compte d'un fait —

ou d'un ensemble de faits, si vous aimez mieux — tout comme
les sciences physiques et naturelles. Seulement ces faits sont



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 219

d'un autre ordre que ceux dont ces sciences s'occupent. Ce

sont les faits religieux, tels qu'ils se sont produits dans
l'histoire, tels qu'ils se produisent dans le sanctuaire de la
conscience individuelle. Remarquons-le en passant, la religion,
non pas seulement telle qu'elle s'est manifestée à une époque
de l'histoire, mais telle qu'elle existe dans la conscience
humaine sous la forme du sentiment religieux, est un fait
incontestable dont aucun esprit sérieux ne peut vouloir se

débarrasser en l'ignorant ou en le reléguant dans le monde des

chimères.
Or, que suppose le sentiment religieux et, plus spécialement,

le sentiment chrétien relativement aux objets dont nous nous
entretenons aujourd'hui, c'est-à-dire à l'origine du monde, de

la vie, de l'homme, à la nature de celui-ci et à ses destinées?

Et, par conséquent, quelles sont, à cet égard, les thèses de la

théologie? — Que le monde est une création, c'est-à-dire qu'il
a sa cause unique dans la volonté toute-puissante d'un esprit
infini qui lui a donné l'existence, qui lui a marqué son but et

dont les lois de la nature expriment la pensée.
Ces données sont en contradiction évidente avec une

philosophie qui enseigne que le monde est dû à l'action plus ou
moins fortuite de causes purement matérielles, que la vie s'y
développe uniquement en vertu des mêmes causes, sans plan
et sans but. Mais ici, nous ne saurions trop le répéter, il ne

s'agit pas de cette philosophie, il s'agit seulement d'une
manière de comprendre et d'expliquer comment, en fait, les

choses se sont passées. Or, que la création ait eu lieu par
le moyen d'une série d'actes créateurs entièrement
distincts les uns des autres, comme le veut l'opinion traditionnelle,

ou bien sur la voie d'une évolution graduelle, d'une
transformation successive des espèces, cela n'importe point à

la théologie. La première hypothèse ne relève pas plus la

gloire du Créateur que la seconde ne la diminue. Elles sont

différentes, voilà tout. Ce n'est pas sur le terrain religieux,
c'est par une étude attentive, patiente et complète des faits

que la question devra être tranchée.
Mais il y a, dil-on, le récit biblique de la création. Ce récit



220 H.-F.-E. DUBOIS

exclut la théorie de la transformation des espèces. Pour qui
respecte l'autorité de la Bible, la question est donc définitivement

résolue. On pourrait répondre que l'auteur de la Genèse

n'a pas voulu faire de l'histoire naturelle et qu'il n'est, par
conséquent, ni darwiniste ni antidarwiniste. Ce serait cependant
se contenter, me paraît-il, à trop bon marché. Il est certain que
si l'on prend le récit de la Genèse au sens littéral, comme
l'expression matérielle des faits, il est difficile de l'accorder avec
les thèses du transformisme. Mais cette interprétation a contre
elle les textes eux-mêmes.

Et d'abord, il y a dans la Genèse deux récits de la création

— chap. Ier et II — qui diffèrent par plus d'un détail. S'il faut
les prendre dans le sens littéral, auquel faudra-t-il donner la

préférence? Puis, pour nous en tenir au plus détaillé de ces

deux récits, celui du chap. I01', il renferme nombre de traits qui
ne peuvent évidemment être pris à la lettre. Ainsi déjà les

six jours de la création. Ainsi l'expression : Dieu dit. Ainsi
cette autre expression : Dieu regarda tout ce qu'il avait fait...
C'en est assez, je pense, pour montrer que nous n'avons pas
affaire ici à un exposé scientifique des faits, à un procès-verbal
de la création, mais à un récit symbolique, exprimant sous la

figure à la fois la plus simple et la plus vraie — celle d'un
ouvrier qui accomplit en une semaine sa tâche — ce grand principe

que le monde est l'œuvre du Créateur, qui l'a tiré du néant
et qui l'a fait devenir ce qu'il est par une série de progrès
successifs.

Par quels procédés l'action créatrice s'est-elle accomplie? La
Genèse ne le dit point et l'auteur, sans doute, ne s'en est
absolument point mis en peine. Nous savons bien qu'on a souvent
soutenu l'opinion contraire, nous savons bien que, en partant
de cette supposition, on a maintes fois essayé de prouver jusque
dans le détail l'accord de la Bible et de la science, comme on
dit. Nous savons qu'on a écrit là-dessus de gros livres et qui
passent pour très profonds. Mais tout ce travail nous paraît être

en pure perte, parce qu'il repose sur une base fausse, qu'il part
d'une supposition erronée. Les divergences inconciliables
des interprètes qui s'y sont adonnés suffiraient à le prouver.



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 221

Les théologiens et les naturalistes ont, les uns et les autres,
mieux à faire que cela.

Voilà pour la création, prise dans son ensemble. Venons-en
à l'homme. La théologie chrétienne suppose que l'homme est

un être libre, doué d'un esprit distinct de la matière et
impérissable, destiné à faire le bien mais capable de faire le mal,
responsable par conséquent de ses actes, image dans le monde

fini de l'esprit infini.
Ces thèses-là, qui sont au fond celles de toute philosophie

spiritualiste, ne peuvent s'accorder avec celles du matérialisme,

— du monisme, comme on dit aujourd'hui, — qui ne
voit dans l'activité de la pensée et de la volonté qu'une
manifestation fatale des forces de la matière, produisant, suivant le

cas, ce que nous appelons le bien et le mal, le vice et la vertu,
comme elles produisent la beauté et la laideur, la gazelle et

l'hippopotame. Mais, encore une fois, le transformisme lui-même
n'est pas plus matérialiste qu'il n'est spiritualiste. Il prétend
que l'homme descend du singe et c'est abominable, dit-on.
Mais il a le droit de dire à ses adversaires : Vous, d'où pensez-
vous qu'il descend? D'un morceau de limon, pétri par la main
divine? Cela vaut-il mieux? Et qu'est-ce que le singe, sinon du
limon organisé? D'ailleurs l'action créatrice qui, d'un singe,
aurait fait un homme, ne serait pas moins admirable que celle
qui l'aurait tiré de la boue de la terre.

La question n'est pas là. Elle n'est pas de savoir comment
l'homme est né sur la terre, — que les naturalistes nous le
disent quand ils le pourront, — mais bien de savoir ce que
l'homme est. L'homme n'est-il qu'un animal n'ayant que des

instincts, sans liberté, sans responsabilité, ou bien est-il autre
chose? Or, pour y répondre, il faut, non pas remonter aux
origines de l'espèce humaine, qui seront peut-être toujours
obscures, mais interroger l'homme lui-même, interroger l'histoire

et notre conscience.

L'histoire, pour ne citer qu'un seul exemple, montre dans
la race humaine une faculté de progrès que les animaux, même
les plus parfaits, ne possèdent point. Les éléphants et les chiens
d'aujourd'hui ne sont pas plus intelligents que ceux d'autre-

THÉOL. ET PHIL. 1882. 16



222 H.-F.-E. DUBOIS

fois; les abeilles et les fourmis ont su dès le premier jour élever

leurs étonnantes constructions, mais depuis elles n'ont,
que nous sachions, rien appris de plus et sans doute elles
n'apprendront jamais rien. Et tandis que le singe qui, tout petit,
charmait par sa gentillesse, s'hébète en grandissant et devient
une brute, l'enfant qui, au seuil de la vie, semblait n'être
guère plus qu'un animal, devient un homme et peut-être un
génie. La remarque est d'un darwiniste convaincu et très peu
suspect de faiblesse pour les théologiens, M. Oscar Schmidt L
« Le singe en grandissant, dit-il, devient plus animal, l'homme,
plus humain. )> Cela seul suffirait à montrer la distance énorme
qui sépare l'homme de l'animal.

Il y a plus. Rentrez en vous-mêmes. Prêtez l'oreille à la voix
du remords qui, trop souvent, par malheur, retentit dans le
secret de votre cœur. Pourquoi vous affligez-vous et avez-vous
honte de cette bassesse que vous avez commise, quand
personne, pourtant, ne l'a connue et ne vous la reproche, quand
l'opinion générale vous est toute favorable et que vous pourriez
marcher la tète haute au milieu des hommes, si ce n'est parce
que, malgré vous peut-être, vous vous sentez coupables? Et
qu'est-ce que se sentir coupable sinon sentir qu'on a mal fait
quand on aurait pu et qu'on aurait dû bien faire, sentir qu'on
est libre et qu'on a fait mauvais usage de la liberté Nous savons
bien qu'on a essayé d'expliquer le remords autrement, par le

dépit, le désagrément ou l'ennui que cause le mal. Cette

explication-là peut rendre compte de certaines formes du

remords, qui en ont l'apparence plutôt que la réalité, elle
n'explique pas le cri de la conscience. Or ce cri de la conscience,
vous aurez beau écouter attentivement, vous ne le surprendrez

jamais chez l'animal.
M. Darwin, il est vrai, croit l'avoir trouvé dans le chien et

spécialement dans le chien d'arrêt. « Un chien d'arrêt, dit-il2,
si toutefois il était capable de réfléchir sur sa conduite passée,

pourrait se dire : j'aurais dû tomber en arrêt devant ce lièvre,

* Oscar Schmidt, Descendance et darwinisme, pag. 258, seconde édition.
* Ch. Darwin, la Descendance de l'homme, II, pag. 413, traduction

Monlinié.



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 223

au lieu de céder à la tentation de lui donner la chasse, s Mais,
après tout, cette boutade n'est peut-être pas autre chose qu'une
aimable mystification à l'adresse des lecteurs trop crédules.
Remarquons ces mots caractéristiques : « S'il était capable de

réfléchir sur sa conduite passée. » Mais c'est justement ce qu'il
n'est pas. S'il avait une conscience, il aurait une conscience,
c'est évident. Mais alors aussi il serait un homme et non pas
un chien, dût-il continuer à marcher à quatre pattes.

Nous savons encore qu'on a voulu expliquer la conscience

par les habitudes héréditaires, par les mœurs, par l'éducation.
Nous ne nions point que ces divers facteurs ne contribuent à

la développer. Mais d'où viennent ces habitudes, ces mœurs
et cette éducation si ce n'est du germe même de la conscience,
et comment l'auraient-elles éveillé, s'il n'avait été là?

Nous pourrions multiplier les exemples; nous avons voulu
nous borner à relever les plus frappants. Il est certain que
l'activité de l'animal offre quelque ressemblance avec celle de

l'homme : elle en est comme un symbole obscur et incomplet,
de même que la vie de la plante est un symbole obscur de celle
de l'animal. Il est possible encore que l'homme soit issu de

l'animal, mais il est autre chose que lui, et c'est assez.

On pourrait être tenté d'objecter, ici de nouveau, le récit de

la Genèse. Toutefois cette objection n'aurait de valeur, comme
lorsqu'il s'agit de la création en général, que si ce récit devait
être pris à la lettre. Or nous avons vu qu'il n'en est rien et

que, si même nous ne pouvons séparer aujourd'hui le symbole
de la chose signifiée et faire la part exacte de l'un et de

l'autre, nous sommes bien en présence d'un récit symbolique.
Comment entendre autrement des expressions telles que celles-
ci : Dieu dit : Faisons l'homme à notre image ; Dieu forma
l'homme de la poudre de la terre... il souffla dans ses narines
une respiration de vie... Personne aujourd'hui, que nous
sachions, ne songe à les entendre littéralement.

A la question de l'origine ou plutôt de la nature de l'homme
se rattache naturellement celle qui est relative à son état
primitif. C'est ici, entend-on répéter souvent, que se révèle
l'irrémédiable antagonisme entre la théologie et le transformisme.



224 H.-F.-E. DUBOIS

La théologie, en effet, dit-on, suppose que l'homme, aux
premiers jours de son histoire, tel qu'il était sorti des mains du

Créateur, était un être accompli, orné de tous les dons de

l'intelligence et du cœur, parfaitement pur, entièrement juste,
infiniment supérieur à ce qu'il est aujourd'hui. La doctrine de

l'évolution, qui fait sortir l'homme de l'animal, suppose au
contraire qu'il a commencé par un état de grossièreté, de sensualité

et de sauvagerie, duquel il s'est élevé par degrés à l'état
actuel.

Lorsque la question est posée en ces termes, l'opposition
entre les deux points de vue est évidente. Mais, en ces termes,
la question est mal posée. Pour ce qui concerne la science,
d'abord, nous venons de voir que, à supposer même que
l'homme soit issu de l'animal, il est plus, il est autre chose

qn'un animal. Il y a en lui des aptitudes, des facultés qui le
distinguent absolument de celui-ci. Elles peuvent n'exister encore
qu'en germe, à l'étal latent, comme chez l'enfant. Elles n'en
sont pas moins là, et il faut en tenir compte, sous peine de

faire de l'arbitraire et non plus de la science. Quant à la
théologie, je sais bien qu'une certaine théologie, très répandue et
très respectable assurément, — c'est celle des confessions de

foi de la Réforme, — enseigne que l'état primitif de l'homme
était un état de perfection intellectuelle et morale. Mais cette
thèse n'est d'accord ni avec les faits ni avec les récits bibliques
et il faut que la théologie y renonce, sous peine de méconnaître

les uns et les autres.
En effet, l'état actuel de l'homme est incompatible avec la

supposition de la perfection originelle. Remarquez que nous
disons de la perfection originelle, non de l'innocence, ce qui
est tout autre chose. Parfait au début, l'homme ne serait pas
tombé, comme il l'a fait, ou bien si, par impossible, il était
tombé, sa chute eût été bien plus profonde encore qu'elle
n'est, et il n'y aurait pas pour lui possibilité de relèvement :

ce serait la chute consciente et réfléchie d'un être qui veut le
mal et qui le commet exprès, ce serait le mal absolu. Je n'insiste

pas : le temps et le sujet de cette conférence ne nous
permettent pas de poursuivre. Mais il y a plus : statuer la per-



DARWIN ET LA THEOLOGIE 2SJ5

fection morale, la sainteté, comme point de départ, c'est
méconnaître la vraie nature de l'homme et la vraie nature de la
liberté. La sainteté est le produit d'un travail, d'une activité
de la volonté décidée à réaliser le bien : autrement elle n'est

plus la sainteté. Elle est un point d'arrivée, non un point de

départ. Enfin la théorie de la perfection originelle n'est point
d'accord avec les récits bibliques.

D'après les premiers chapitres de la Genèse, l'homme,
vivant en Eden, n'est point mauvais assurément, car il converse
avec Dieu qui l'a créé et qui le bénit ; mais il n'a pas encore
le sentiment de la pudeur, car Adam et Eve n'ont pas de

vêtements et ils n'en ont point honte ; il ne connaît pas encore le

bien et le mal. car il y a dans le paradis un arbre au moyen
duquel il doit apprendre à les connaître et à les distinguer.
C'est un état d'innocence, dont l'innocence relative de l'enfant
offre une analogie, ce n'est pas la perfection ni la sainteté.
Cette interprétation, au reste, était déjà celle de saint Paul.
« Ce qui est spirituel, dit-il, n'est pas le premier, c'est ce qui
est animal — par où il n'entend pas l'animalité pure, mais un
état de faiblesse morale et d'imperfection — ce qui est spirituel
vient après. » (1 Cor. XV, 46.) Il y a donc sur ce point à modifier

sérieusement les données théologiques usuelles.

Mais, à ce compte, il n'y a plus d'opposition de principe
entre la théologie et la science naturelle, même avec l'hypothèse

du transformisme. Supposez que celle-ci ait raison
lorsqu'elle fait descendre l'homme d'un singe, ou d'un mammifère

ayant une queue et des oreilles pointues, voire d'un
organisme beaucoup plus primitif, ascidie, monère ou bathybius,
on sera en droit d'en conclure que l'homme ne peut pas avoir
commencé par la perfection, mais on n'est point fondé à en
déduire qu'il n'est pas un homme. Or la théologie n'en
demande pas davantage : le reste lui importe peu.

Il reste, dans cet ordre d'idées, une dernière question à

traiter, celle de la destinée future de l'homme. La théologie
chrétienne, d'accord avec la philosophie spiritualiste, enseigne
la permanence de l'âme individuelle, de la personnalité. La
doctrine de l'évolution ne suppose-t-elle pas plutôt que les in-



226 H.-F.-E. DUBOIS

dividus dont se compose l'espèce humaine, sortie des entrailles
de la nature, n'ont pas plus de durée que ceux dont se

composent les espèces végétales et animales, formes passagères
dont l'espèce a besoin pour un temps et qui doivent disparaître

sans retour quand elles ont joué leur rôle Personne ne

songe à revendiquer l'immortalité pour la fleur que coupe en

passant la faux du moissonneur ou pour le papillon que
déchire la main insouciante de l'enfant qui le poursuit. Pourquoi

l'homme prétendrait-il à mieux
Cette question dépasse évidemment l'horizon de la science

naturelle. Elle a à se préoccuper de ce qui est, de l'organisme
qui entre dans le champ de ses expériences, non de ce qui
sera et de ce qui ne peut être un objet d'observation. Elle oublie
donc ses limites quand elle prétend la résoudre. Cependant il
y a, entre les diverses branches des connaissances humaines,
une connexité si étroite, il est si naturel à notre esprit de

chercher à tirer les conséquences philosophiques des faits qu'il
étudie que nous ne pouvons guères nous contenter de cette

simple observation. Il est certain que, si l'humanité ne constituait

qu'une espèce comme tant d'autres, un des anneaux de la
chaîne immense des êtres qui vivent sur notre globe, il serait

difficile, en partant des données du transformisme, d'attribuer à

cette espèce, et par conséquent aux individus qui en font partie,
une existence permanente, une valeur absolument durable.

Mais l'humanité n'est point cela. Elle n'est pas, comme les

autres espèces, un simple point de transition, une étape dans

le développement de la vie sur la terre. Elle en est la
forme suprême, celle vers laquelle convergent et où aboutissent

toutes les autres, celle dans laquelle l'esprit, que nous
n'apercevons ailleurs que comme une puissance obscure et

inconsciente, présidant sans le savoir aux lois de l'être,
acquiert la conscience de soi et devient lui-même, A ce compte,
on ne voit pas pourquoi les individus dans lesquels l'esprit
s'est ainsi réalisé pleinement en entrant en possession de soi-

même n'auraient pas une durée permanente, quand même

ceux des espèces inférieures ne vivent que pour un temps et

sont destinés à disparaître' sans retour. La science naturelle



DARWIN ET LA THÉOLOGIE 227

ne peut pas le prouver, soit qu'elle parte des données
évolutionnistes, soit qu'elle parte du principe de la fixité des espèces.

Mais elle n'a nulle raison de le nier, pas plus au nom de

la première de ces suppositions que de la seconde : c'est ce

qu'il fallait montrer.
En résumé, si les données de la théologie chrétienne sont

absolument incompatibles avec celles de la philosophie
matérialiste qu'on a souvent indûment identifiée avec le transformisme,

elles ne le sont pas avec celles du transformisme
lui-même. Hypothèse ingénieuse et digne d'être prise en
sérieuse considération, la doctrine de l'évolution est loin d'être
encore suffisamment établie par les faits et absolument prouvée

: il importe de ne pas l'oublier. Mais à supposer qu'elle le
soit un jour, ce jour-là la théologie n'aura pas cessé de vivre.
Les craintes de ceux qui le redoutent pour elle et les
espérances de ceux qui y comptent pour s'en débarrasser sont
également chimériques.

La théologie et la science naturelle ont chacune leur domaine
et leur méthode qu'il ne faut pas essayer de confondre et qu'il
ne faut pas vouloir opposer. Mais, sur des routes diverses,
l'une et l'autre poursuivent le même but, la vérité. Le savant,
quel qu'il soit, qui chercherait autre chose, serait indigne de

son nom. Qu'elles travaillent, chacune dans sa sphère : elles

n'ont rien à redouter l'une de l'autre, elle n'ont qu'à rivaliser
de sérieux, d'application, de conscience.

Les voyageurs qui gravissent une cime escarpée peuvent y
monter par des chemins divers. Ils peuvent, en montant, se

perdre de vue. Les uns peuvent croire les autres égarés ou

perdus parce qu'ils ne les voient plus. Tous montent cependant.

Ils vont lentement, reculant parfois, soupirant, mais sans

se lasser et sans désespérer, les yeux tournés en haut. Et
l'heure vient, enfin, où, sur le sommet, dans l'étincelanto
lumière, ils se retrouvent et se saluent avec bonheur. Ainsi de

ceux qui cherchent la vérité. Verrons-nous le jour où ils se

rencontreront sur les lumineux sommets? Nous ne savons.
Mais nous savons que ce jour viendra, et cela nous suffit.

H.-F.-E. DuBois.


	Darwin et la théologie

