
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: Le principe essentiel du protestantisme [suite]

Autor: Nippold, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379299

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379299
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE

PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME

PAR

FRÉDÉRIC NIPPOLD
professeur à Berne '.

III

9. Nous n'avons pu exposer qu'à grands traits, dans ce qui
précède1, pour quelles causes et sous quels rapports le principe

protestant ne parvint pas, dès le début, à son complet
épanouissement dans les Eglises qui en étaient issues. Nous
devons nous contenter d'indications plus sommaires encore
sur la troisième question qui nous est soumise : Qu'a-t-on
tenté dès lors et que reste-il à faire pour donner à notre principe

toute sa valeur et l'amener à produire toutes ses

conséquences dans les trois domaines de la doctrine, du culte et de

l'organisation de l'Eglise
Qu'a-t-on tenté dès lors? Pour répondre d'une façon

satisfaisante à cette première partie seulement de notre question,
il faudrait un coup d'œil approfondi sur tout le développement
de la réforme juqu'à nos jours. Rappelons simplement en
quelques mots les grands facteurs historiques qui ont déterminé

ce développement.
C'est de l'époque du piétisme que date le commencement

visible de la transformation qui s'est opérée au sein du protes-

1 Voir les livraisons de novembre 1881 et janvier 1882.



152 FRÉDÉRIC NIPPOLD

tantisme. Cependant il ne faut pas perdre de vue l'influence de

certains événements politico-ecclésiastiques : savoir, d'une part,
la défaite que finirent par essuyer les tendances antiréformatrices

incarnées en Louis XIV ; d'autre part le développement
progressif de l'Etat moderne sous Guillaume III d'Angleterre,
le grand électeur de Brandebourg et même le tsar de Russie
Pierre le Grand. On ne peut oublier non plus, en dehors de

l'Eglise, cette influence scientifique qui fit de la transition du
XVIIe au XVIII0 siècle un moment à tous égards si important,
et dans lequel le monde des idées, grâce aux sciences
naturelles et à la philosophie, se transforme peu à peu tout entier,
comme le prouve entre autres le discrédit dans lequel tombèrent

les procès de sorcellerie. Enfin il faut mentionner, au sevi
de l'Eglise elle-même, certains mouvements précurseurs, à

partir de l'ancien anabaptisme jusqu'au puritanisme anglo-
néerlandais.

On est loin, généralement, d'apprécier assez les progrès que
le piétisme, cette seconde réformation, a fait faire au principe
protestant. Il n'est aucun des pia desideria qui n'ait sa racine
dans les postulats essentiels de la réforme ; ainsi, le désir que
du dogme on revienne à la Bible, et celui qu'à la hiérarchie
cléricale se substitue le sacerdoce universel des croyants. Mais

ce que nous rencontrons avant tout dans les diverses créations
de cette époque, si pleine d'aspirations, c'est l'individu religieux
se déterminant lui-même, c'est l'individualisme chrétien. Aussi,

malgré les plaies dont on sait que souffre l'Eglise, pas trace de

lamentations pessimistes sur le mauvais esprit du temps, et

surtout pas la moindre idée de soupirer après le pot-au-feu de

l'Egypte, c'est-à-dire l'Eglise autoritaire de Rome. Bien au

contraire, c'est un esprit vraiment protestant et évangélique
qui anime ces créations à tendance pratique des collegia pie-
tatis, des collegia philobiblica, des hospices en faveur des

orphelins et des pauvres, non moins que cette littérature, alors

nouvelle, sur la vie de Jésus, ces collections de lettres des

réformateurs, les savantes recherches des Seckendorf, des

Gottfried Arnold, des Sagittarius, qui ont fait époque dans le

champ de l'histoire ecclésiastique ; et c'est encore le même



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 153

souffle qui se fait sentir dans la nouvelle musique d'Eglise des

Händel et des Bach.

Après la période des débuts de l'Eglise primitive et celle
des origines de la Réformation, il n'en est aucune qui produise
au même degré, sur quiconque veut bien l'étudier à ses vraies

sources, l'impression fortifiante, solennelle, d'une époque
progressive. Seulement, cette période du piétisme réel,
authentique, plein d'énergie, il faut bien se garder de la confondre

avec la caricature à laquelle on donne généralement ce

nom. C'est dire que je ne saurais m'approprier davantage
l'opinion qui tend à devenir à la mode aujourd'hui dans
certains milieux : opinion qui voit dans le piétisme un retour au
catholicisme, et qui, partant du point de vue de la confession

luthérienne, prétend appliquer aux créations de l'Eglise réformée

la mesure de la Formule de concorde. Ce n'est point ici
le lieu de m'expliquer plus au long sur ce sujet. Le temps
presse ; hâtons-nous de passer du piétisme à ce qu'on a

nommé l'époque des lumières.
Dans cette nouvelle période l'œuvre du piétisme n'est que

reprise et développée. A partir surtout du milieu du XVIIIe
siècle, la longue lutte que s'étaient livrée le papisme et le

protestantisme semble définitivement décidée à l'avantage de ce
dernier. Ses progrès dès lors viennent compenser les défaites,
les pertes qu'il avait essuyées au XVIIe siècle. Rien plus, la
pensée inspiratrice de la protestation de Spire est érigée en
maxime de gouvernement par Frédéric II : « Dans mes Etats,
disait ce prince, chacun doit pouvoir travailler à son salut
comme il l'entend. » La tolérance, née sur le sol protestant,
devient également la loi fondamentale d'un grand pays catholique,

grâce aux nobles efforts d'un Joseph IL
La jeune république américaine, dont le combat 'pour la

liberté forme aussi une des pages les plus glorieuses de l'histoire

de l'Eglise, devient le théâtre d'un développement
religieux indépendant à tous égards. Ajoutez à cela l'essor que
prend la littérature nationale de tous les peuples, la littérature
allemande surtout, qui, avec les Haller, les Geliert, les Klop-
stock, s'imprègne d'un esprit religieux et protestant ; les éta-

THÉOL. ET PHII.. 1882. 11



154 FRÉDÉRIC NIPPOLD

blissements charitables ouverts aux malheureux : aveugles,
sourds-muets, aliénés; l'impulsion nouvelle donnée aux écoles

populaires par des hommes qui, comme autrefois le Seigneur,
avaient pitié de la multitude.

Il faut tenir compte de l'ensemble de ces faits pour bien

comprendre la transformation qui s'opérait à la même époque
dans la théologie. Cette transformation elle-même était accompagnée

d'une réforme toute semblable dans la philosophie et
l'archéologie, dans la jurisprudence et la médecine ; et, ce qui
n'importe pas moins, il se forma, grâce aux sciences de la

nature, une manière toute nouvelle de concevoir l'univers.
Sans contredit, l'ère de Lessing a entièrement rompu avec

l'ergoterie de l'orthodoxisme. Elle s'en est allée, la théologie
batailleuse des siècles antérieurs, et de toute part on tend à

l'adoucissement des vieilles oppositions confessionnelles. Celui

qui n'a jamais étudié cette époque dans les œuvres mêmes

qu'elle a produites, peut seul en condamner la théologie, et
l'accuser en bloc de rationalisme. Ce n'est pas tout: la formation

d'Eglises nouvelles, telles que celles de l'Unité des frères
et du méthodisme, témoigne de la force productive non moins

que de la marche progressive continue du principe protestant.
Ce serait le moment, si notre sujet n'était pas déjà si ex-

traordinairement vaste, d'exposer plus précisément de quelle
manière ont été modifiés alors les deux principes, dits principe

formel et principe matériel, dans le vieux moule desquels
on voudrait renfermer aujourd'hui encore le protestantisme tout
entier. En effet la transformation de ces deux principes est en

relation étroite avec celle des rapports existant entre les

diverses Eglises. Plus de ces polémiques qu'on rendait à plaisir
toujours plus irritantes, comme c'avait été le cas au XVIe, au
XVIIe siècle. On renonçait à imputer sans motif à son adversaire
des conséquences que celui-ci était le premier à répudier. Au
lieu de cela, on apprenait à connaître et à apprécier les
opinions autres que les siennes. La conséquence, c'est qu'on était
amené tout naturellement à chercher d'abord la synthèse des

deux principes, jusqu'alors opposés, de la tradition et de la
Bible. Celle-ci, longtemps isolée de tout le développement au sein



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 155

duquel elle avait pris naissance, soumise à la même distinction
scolastique entre la substance et l'accident qu'on appliquait,
dans le dogme de la transsubstantiation, aux éléments de la

cène, la Bible, disons-nous, fut enfin prise pour ce qu'elle est : un
document historique de la révélation de Dieu. De même, quant
à la doctrine de la justification, on se trouvait placé au fond

en présence de la même tâche que l'Eglise du second siècle :

apprendre à concilier entre eux le point de vue de Paul et celui
de Jacques, comme ayant chacun sa raison d'être. Au lieu de

s'en tenir au système de tel ou tel apôtre, on se mit à étudier
scientifiquement la vie et la doctrine du Seigneur lui-même.

Inutile d'insister davantage. Des jugements erronés sur une
période aussi mal comprise que peu connue n'ont pas lieu de

surpendre. Quant à nous, au tableau horripilant que trouve
bon de tracer de l'époque des lumières la hiérarchie confes-

sionaliste, aidée par le pouvoir à ressaisir l'empire dans l'Eglise,
nous ne songeons pas à opposer un tableau sans ombre
aucune : il suffit de laisser parler l'histoire. Cette époque a sans
doute ses ombres comme toute autre. Mais si l'on y rencontre
chez les masses une indifférence plus manifeste qu'auparavant,
elle provient avant tout de causes antérieures, dont plusieurs
assez anciennes. Déjà, dans la période de l'orthodoxie querelleuse

et persécutrice, nombre d'âmes paisibles avaient été

poussées au séparatisme dévot, aux écoles des Schwenkfeld,
îles Weigel et de leurs nombreux successeurs. La période du

piétisme, cela est certain, accuse des tendances séparatistes
bien plus marquées encore. La piété conventionnelle, souvent
maniérée, qui était alors à la mode, devait amener à son tour
une réaction analogue à celle qui s'était produite en Angleterre,

lors de la restauration des Stuarts, contre les exagérations

des puritains. La philosophie des libres penseurs, enfin,
qui recueillirent la succession de Louis XIV, avait rejeté et la
forme et le fond de la doctrine ecclésiastique. Sur la question
du mal et de son pouvoir dans le monde, ils se berçaient des

illusions de Rousseau. L'époque des lumières ne pouvait pas
ne pas subir les conséquences de tous ces divers mouvements.



156 FRÉDÉRIC NIPPOLD

10. Ces ombres, toutefois, n'auraient pu arrêter le développement

toujours plus accentué du vrai protestantisme. Si, dans
notre siècle, le progrès, au lieu de se poursuivre, a été suivi
d'un incontestable recul, la cause en est à un facteur tout autre
que ceux que nous venons de mentionner ; facteur dont
l'influence a été telle qu'elle nous oblige à modifier la question
qui nous est posée et à nous demander, non seulement : Quels
ont été les progrès du principe protestant? mais aussi: En quoi
sa marche a-t-elle été rétrogade Deux faits, indissolublement
unis, expliquent ce recul : la révolution et la réaction. Depuis
que le principe révolutionnaire est entré en jeu, le principe
réformateur n'a été que trop souvent paralysé par un principe
réactionnaire.

Voir dans la révolution l'opposé de la réformation c'est sans
contredit se mettre en plein désaccord avec « l'opinion publique,

» pour laquelle réformes et révolutions sont choses
semblables, ou qui fait même de la révolution le fruit mûr de

l'époque dite des lumières. Mais voici précisément l'erreur, c'est

que l'on comprend ordinairement sous ce terme de révolution
des choses très diverses et n'ayant entre elles que fort peu de

rapport; on appelle de la sorte les luttes d'une nation pour
reconquérir son indépendance non moins que les changements
apportés aux principes de gouvernement. Or ce sont là des
manifestations d'une tout autre espèce que ce terrible fléau de Dieu,
issu en France des violences de la contre-réformation, et qui
poursuivit l'Eglise et la religion des mêmes fureurs que, jadis,
l'inquisition ecclésiastique. Partout où le principe révolutionnaire

proprement dit a pu déployer toutes ses conséquences, il
a bien moins réformé les abus existants qu'il n'a renversé tout
ordre légal. Des révolutions de cette nature, telles que le règne
de la Terreur, la Commune de 1871, ou les atrocités des

nihilistes en Russie, n'ont jamais amené aucun progrès positif. Tout
au contraire, la suite inévitable en est chaque fois un recul.
Et peut-il en être autrement? Quand la conscience est oblitérée

au point qu'on espère arriver au bien par le mal, l'ordre
moral ne tarde jamais à se venger. Si donc les tendances
réactionnaires se sont, contre toute attente, renforcées dans les



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 157

Eglises des divers pays, c'est en définitive la révolution qu'il
faut en accuser. Le mot bien connu du nonce Meglia : « Seule

la révolution peut nous venir en aide, » a trouvé tout récemment

une nouvelle application dans la dernière encyclique
papale, qui cherche à amorcer les gouvernements en agitant
devant eux le spectre rouge.

Le flot de la grande révolution française montait encore, que
déjà les de Maistre, les Chateaubriand, les de Bonald, dans des

livres dont l'influence fut immense, cherchaient à démontrer

tjue l'unique planche de salut pour la société en décomposition
consistait à reconnaître l'autorité infaillible du pape. De même

en d'autres pays, dans la mesure où on avait eu à souffrir de

l'invasion révolutionnaire, la haine du jacobinisme s'exalta
jusqu'à la haine de la Réforme, ce mouvement dans lequel on

voyait la première cause de l'esprit moderne. Les lettres de

Metternich et d'Adam Müller à Gentz, les confessions du comte
Frédéric-Léopold Stolberg, la lettre bien connue de Charles-
Louis Haller, de Berne, à sa famille, ne sont que des indices
isolés, entre beaucoup d'autres, d'un courant d'idées qui a

acquis dès lors toujours plus de puissance.
Tandis que le pouvoir de la papauté sur le catholicisme

parvenait à un point qu'il avait à peine atteint sous Innocent III,
et que des filets habilement tendus lui promettaient de plus
riches captures dans la suite, on vit. les chefs et les directeurs
des Eglises protestantes se brouiller avec le protestantisme lui-
même. Des premiers rangs de la société on partit de nouveau
en pèlerinage auprès du rocher de Saint-Pierre, dans une

proportion inconnue même du XVIIe siècle. Juristes, journalistes,

artistes et poètes, ensorcelés par la nuit du moyen âge

avec son magique clair de lune, suivirent en foule la même
voie. Le nombre des ecclésiastiques anglais qui quittèrent
l'Eglise episcopale pour celle du pape s'éleva à plusieurs centaines.
Tant en Suisse qu'en Allemagne, de 1848 à 1870 seulement,
environ cinquante théologiens luthériens et calvinistes ont
échangé les symboles protestants contre la confession du
papisme. Nous en avons eu, ces dernières années encore, des

exemples retentissants. Et cependant ces pertes numériques



158 FRÉDÉRIC NIPPOLD

du protestantisme sont peu de chose auprès de la trahison que
commet à l'égard du principe protestant le système hiérarchique

en vigueur aujourd'hui dans la plupart des Eglises
allemandes.

Il est superflu de prouver que l'alliance conclue en

Allemagne, sous l'influence du mouvement actuel de réaction,
entre ultramontains et conservateurs soi-disant protestants,
repose sur un complet reniement de la conscience protestante.
Mais qui pourrait s'étonner de pareille alliance? « Les esprits
qui se ressemblent se rencontrent sur la terre et sur l'onde. »

Toutes les natures à propension cléricale, à qui il imporle bien
moins de satisfaire aux besoins religieux de la communauté

que de remettre celle-ci sous le joug; tous ceux qui veulent
dominer et asservir la conscience de leurs semblables, oubliant
cette parole : « Qui es-tu pour juger le serviteur d'autrui s'il
tombe ou demeure debout, c'est pour son maître, » tous ceux-
là, quelle que soit la formule confessionnelle qu'ils ont signée,
sont prédisposés à être les dociles vassaux du césarisme papal.
Spener déjà l'avait clairement reconnu quand il dit prophétiquement

que plus le protestantisme emprunte au papisme ses

procédés, plus il fait les affaires du pape qui est à Rome.
Que nos cryptopapistes acquiescent seulement à la demande

qu'adressait Léon XIII aux derniers pèlerins allemands, celle
d'obtemperare in omnibus, qu'ils se soumettent à la papauté
infaillible dans toutes les questions concernant la foi et les

mœurs, le protestantisme ne s'en trouvera que mieux. Les
traîtres à leur propre parti ont été de tout temps les pires ennemis.

La dispense de prendre part aux exercices religieux
publics, que se fit accorder Charles-Louis Haller, déjà nommé, ne
s'obtient que trop facilement en faveur de quiconque a le désir
de rentrer dans le giron de Rome, surtout en faveur des hommes

remplissant une charge de pasteur évangélique. Preuve
en soit Starck, le premier prédicateur de la cour de Hesse.

N'a-t-on pas vu cet homme, l'auteur du « Banquet de Théo-
dule, )> c'est-à-dire du plus astucieux écrit de controverse
contre le protestantisme, demeurer pendant de longues années,

non pas au XVIIe siècle, mais au XIXe, à la tête de l'Eglise de



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 15t»

Hesse-Darmstadt où on a pu constater son influence bien
longtemps encore après lui?

Et que penser de M. de Gerlach? Lui, l'indigne dénonciateur
des professeurs de Halle, en 1830, le fameux collaborateur de

la Gazette de la Croix, dictant en cette qualité, sous Frédéric-
Guillaume IV, à toute la politique ecclésiastique prussienne la
marche qu'elle avait à suivre, ne s'est-il pas, sur la fin de ses

jours, rattaché à la fraction Windthorst? Que dire aussi quand
on voit prendre le même chemin au directeur actuel de l'Eglise
du Hanovre, à celui-là même qui déclarait un pasteur badois

indigne de servir cette Eglise parce que l'Union, dans le pays
de Bade, se refuse à appliquer aux réformés le reprobant secus

docentes? Que penser encore de M. le conseiller royal Luthardt,
le trère de celui qui a recueilli en Saxe l'héritage de Hoë de

Hohenegg, et J'un des chefs du confessionalisme luthérien de

Bavière ; lui qui s'est laissé porter à la chambre bavaroise par
les ultramontains dans deux arrondissements à la fois? Et ce

ne sont encore là que quelques-uns des faits significatifs qu'une
nouvelle édition des Signes des temps, de Bunsen, si jamais elle
voit le jour, aurait à enregistrer.

Dans le royaume de Saxe, c'est à un comte devenu catholique

qu'il appartient de repourvoir toute une série de postes de

pasteurs luthériens. Un des derniers synodes a bien tenté de

remédier à cet abus par trop manifeste, auquel ne le cède guère,
il est vrai, le rôle joué en politique ecclésiastique par beaucoup
de « patrons, » demeurés protestants de nom. Ce synode avait
proposé que le droit du patronat fût exercé par les membres
luthériens de la même famille. Mais, au dernier moment, la
résolution fut de nouveau très humblement retirée. Dans le grand-
duché de Hesse, les écoles communales de la ville d'Offenbach,
soutenues des deniers de tous les contribuables, sont entre les
mains d'un prince converti au catholicisme. Les entrées
clandestines que les jésuites possèdent à Stuttgart ne sont, depuis
longtemps, un secret pour personne. Et quant à la phase
actuelle de la politique ecclésiastique berlinoise, elle est éclairée
d'un jour suffisant, pour quiconque sait ouvrir les yeux, par
les précédents édits du chancelier de l'empire en personne.



160 FRÉDÉRIC NIPPOLD

Depuis que le concile du Vatican a fait tomber les dernières
barrières qui s'opposaient encore à l'absolutisme papal, toutes
les impiétés par lesquelles les jésuites ont remplacé la religion
du Christ sont proposées au pauvre peuple catholique comme
la seule et unique vérité : culte du cœur de Jésus et apparition
de madones, stigmates et exorcismes. On a si totalement
oublié ce qu'est au fond la foi en cette croix de Christ, dont tous
les vrais disciples du Seigneur ont à se charger, qu'aussitôt
qu'une épreuve a atteint un adversaire, on ose avec une
audace coupable parler d'un jugement de Dieu La haine de tous
ceux qui suivent Christ au lieu du pape, voilà la preuve essentielle

qu'on possède la foi qui sauve. Les femmes de Cnevenez
n'ont-elles pas été qualifiées d'héroïnes chrétiennes parla presse
ultramontaine de tout pays? Dans le canton de Lucerne, une
proclamation électorale que faisait répandre le plus haut
fonctionnaire du gouvernement, ne parlait de rien moins que de
« la flétrissure imprimée à la communauté de Grosswangen par
la misérable secte de vieux catholiques qui s'y trouvaient. »

Pie IX, dans un de ses derniers discours, déclarait les écoles

protestantes de Rome pires que les lieux de prostitution. Le
soi-disant droit divin de la papauté n'en reconnaît absolument

aucun à ceux qui ne pensent pas de même : c'est chose plus
claire que le jour. Et avec tout cela, nous voyons les
gouvernements ecclésiastiques de la plupart des Eglises protestantes
de l'Allemagne suivre avec complaisance les ornières romaines.
A voir surtout ce qui se passe dans la plus importante des

Eglises nationales de ce pays, le vieil esprit, protestant semble
absolument enchaîné.

Il n'est rien de pire que de fermer les yeux devant des faits

pareils. A n'en juger que par les tendances de ses hauts dignitaires

ecclésiastiques, le protestantisme serait en pleine
décadence. Impossible de ne pas rapprocher sa situation actuelle
de ce qu'il était au XVIIe siècle, époque de son plus profond
abaissement. Et c'est pourtant alors, c'est du sein de cet
abaissement si douloureux, que nous lui avons vu prendre son

plus vigoureux essor. Il n'en est pas autrement aujourd'hui ;

c'est ce que je voudrais faire voir par quelques indica-



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 161

lions, rassemblées à la hâte, et d'ailleurs bien connues de

chacun.
Elevons nos regards par delà les formes ecclésiastiques,

envisageons dans son ensemble le mouvement des esprits au

temps présent, et nous ne serons pas un instant clans le cloute

de savoir à laquelle appartient l'avenir, de ces deux puissances
en lutte et dont l'opposition toujours plus tranchée est au centre
de tout le développement ecclésiastique de notre siècle : le

papisme jésuitique avec son armée de vassaux et de satellites, ou
le protestantisme, si profondément divisé et plus encore
enchaîné. La papauté a cru, il est vrai, pouvoir se permettre de

provoquer à un duel à mort jusqu'à la philosophie même qui
est à la base de toute science particulière. Elle a osé proclamer
prœceptor urbis et orbis ce Thomas d'Aquin qui le premier étaya
l'infaillibilité papale de l'autorité des pères de l'Eglise, dont on
lui avait procuré, depuis Rome, des éditions falsifiées. Mais, il
me semble qu'on peut être sans inquiétude sur la question de

savoir qui, de l'esprit philosophique de saint Thomas ou de

celui de Kant, exercera l'hégémonie dans l'avenir. Sans même

quitter le terrain ecclésiastique proprement dit, quelle
abondance de manifestations n'y voyons-nous pas de la force
expansive toujours nouvelle du principe central, du principe
essentiel du protestantisme

Si tel ou tel peut être momentanément ébranlé dans sa foi au

principe protestant, en comparant notre état extérieur d'endettement

à la massive unité de notre adversaire, il n'a besoin que
d'apprendre à connaître un peu mieux ce dernier pour découvrir,

sous cette unité tant vantée, la décomposition et le
délabrement le plus fâcheux. Quelqu'un serait-il tenté de refuser au

christianisme comme tel toute influence civilisatrice? qu'il
considère les pays où régnent l'islamisme et le bouddhisme, et il
apprendra à connaître la position unique du christianisme au
milieu des autres religions. Eh bien, de même, celui qui en

viendrait à douter de l'avenir du protestantisme changera bientôt

d'avis s'il examine de plus près le sud de l'Italie, les

provinces basques, ou mieux encore, la république de l'Equateur,
l'Etat ultramontain modèle, enfin Rome elle-même. Qu'on fasse,



102 FRÉDÉRIC NIPPOLD

si l'on veut, abstraction de toute comparaison semblable, le

développement en grand du protestantisme, dans notre siècle

spécialement, parle assez haut en faveur de la force intérieure
de son principe.

Il est un fait qu'on n'a point encore remarqué comme il le

mérite, c'est que les hommes qui, en divers pays, sont à la tête
du mouvement théologique, Schleiermacher et Rothe, aussi

bien que Vinet et Chalmers, que Parker et Kierkegaard, ont
tous mis au centre de leurs systèmes l'idée de l'individualité,
de la personnalité, de la particularité. Comment oublier,
ensuite, l'essor extraordinaire qu'a pris en Allemagne In

science théologique, et cela chez les catholiques aussi bien que
dans l'Eglise évangélique, jusqu'au moment où, de part et

d'autre, les tendances réactionnaires, venant paralyser tout le

développement qui se produisait au sein des Eglises, firent
tomber le fruit alors qu'il était près de la maturité. Et quand
l'étude consciencieuse et loyale fut mise à l'interdit en Aile-
magne^ les pays voisins n'en ont que mieux su exploiter cette
mine si riche.

De même que dans leur théologie, nulle part il ne manque à

la vie ecclésiastique des protestants des symptômes réjouissants
et de bon augure. Nous y rangeons, par exemple, la réalisation
si ardemment souhaitée de l'union entre la réforme saxonne et

la réforme suisse dans ces pays rhénans qui, déjà au XVIe siècle,

en avaient été les promoteurs. Lorsque, comme c'est le cas
dans ces contrées, la conscience populaire a depuis longtemps
oublié les noms de luthérien et de réformé, pour y substituer
celui d'évangélique, par opposition au romanisme, aucun homme
sensé ne saurait voir dans ce fait le simple résultat d'un ordre
émané du cabinet d'un prince. C'est exactement au même titre
que nous mettons au premier rang des défenseurs du véritable
esprit protestant ces hommes qui s'élevèrent contre la liturgie
militairement imposée à l'Union, comme autrefois les princes,
à Spire, protestèrent contre l'empire de la majorité. Les vieux
luthériens de Silésie etdePoméranie, la communauté réformée
néerlandaise du Wupperthal, peuvent bien identifier, les uns
comme les autres, l'essence de la foi chrétienne avec un dogme



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 163

qu'il nous est impossible de nous assimiler : cela nous empê-
chera-t-il de reconnaître en eux de vivants témoins du principe

protestant Je n'hésite point à en dire autant même de

Harms, de Hermannsbourg, et des disciples de Vilmar, dans la

Hesse, d'autant plus que, au milieu d'un monde de soi-disant

croyants qui n'ont qu'un but : parvenir ils ont su donner à leur
peuple la preuve que, même en Allemagne, il existe encore des

ecclésiastiques, fidèles à la confession, auxquels leur conscience
ne permet pas de se soumettre à l'invitation aujourd'hui de

nouveau en faveur : « Signez, mon cher monsieur, signez si

vous voulez rester dans votre paroisse. » Et pourquoi ne pas
rappeler les beaux jours de printemps des Eglises réformées
libres Si ni celle d'Ecosse ni celle du canton de Vaud n'ont à

la longue échappé au danger dont l'ignorance pieuse ne cesse
de menacer la libre science, il n'en reste pas moins qu'à l'origine

de l'une et de l'autre on sent le souffle généreux de l'esprit

protestant primitif.
Nous avons reconnu précédemment, dans nos diverses Eglises

protestantes, non pas simplement des personnalités juridiques,
mais des individualités morales. C'est précisément pour cela

qu'aujourd'hui, moins que jamais, il ne saurait être question de

vouloir les faire entrer de force dans tel ou tel moule invariable.
Prenons plutôt pour exemple la forme religieuse et morale qu'imprime

à la vie nationale un luthéranisme tel que celui des
provinces baltiques ou de la Pensylvanie, ou un calvinisme comme
celui qui s'affirme dans les conciles généraux de l'Alliance
presbytérienne. Partout une ardeur juvénile, une vie débordante,
aspirant à un développement toujours nouveau. Ainsi en est-il
surtout là où il s'agit d'une lutte pour l'existence, comme chez
les Saxons transylvains, en butte de la part des Madgyars à

l'humeur destructive des anciens Huns, et en général chez les

protestants de l'empire d'Autriche, qui n'ont recommencé à

respirer librement que depuis l'époque de Joseph IL Que
de traits touchants, mais aussi que de traits nobles et propres
à retremper les courages nous sont racontés des petites Eglises
dispersées en tout lieu que soutiennent la société de Gustave-
Adolphe et celle des protestants disséminés Et comment passer



164 FRÉDÉRIC NIPPOLD

sous silence cette admirable et saisissante résurrection du
protestantisme français, que durant tout un siècle le régime
bourbonien eut la frivolité de déclarer mort et enterré. Des faits de

plus en plus nombreux et tout récents montrent assez la place

qu'occupe, dans la France occupée à se régénérer, le
protestantisme des deux nuances. Vous rappellerai-je encore
l'influence que l'Evangile, dans sa simplicité, acquiert actuellement
en Italie, dans cette Italie dont le peuple, au dire du père jésuite
Curci, avait jusqu'à nos jours entendu parler de tout plutôt que
du Nouveau Testament? Ferai-je paraître à vos yeux la vieille
Eglise des Vaudois, dont le champ de travail ne cesse de

s'étendre? Ou bien la récente Eglise episcopale américaine

laquelle, espérons-le, nous donnera bientôt un évêque de Rome

prenant pour base et pour appui l'Evangile? Vous conduirai-je
enfin jusqu'en Espagne pour y constater combien d'âmes ont
faim et soif de ce Sauveur humble et doux, dont la lumière a

été, plus que partout ailleurs, mise sous le boisseau dans ce

•pays de l'inquisition et des auto-da-fés?
Mais non, nous ne mettons pas notre gloire clans les chiffres.

Nous ne tirons point vanité, comme le fait l'Eglise des papes,
de millions d'adhérents, dont la plupart ont rompu intérieurement

avec elle. Nous avons horreur d'une propagande qui
tombe sous le coup de cette parole du Maître : « Vous courez
la mer et la terre pour faire un prosélyte, puis vous le rendez

digne de la géhenne deux fois plus que vous-mêmes. » Mais les

conquêtes spirituelles accomplies par le papisme d'une part, le

protestantisme de l'autre, ont-elles changé de caractère depuis
le milieu du XVIIIe siècle, alors que, dans la France plus que
jamais asservie au pape, le matérialisme célébrait ses honteuses

orgies, tandis que les frères Wesley, en Angleterre, annonçaient
la parole du salut aux derniers des misérables? Ont-elles varié
depuis les années de la Terreur, pendant lesquelles il se commit

sur des femmes et des enfants des atrocités à faire frémir
les plus cruels sauvages, tandis que, précisément à la même

époque, en Angleterre et en Amérique, les sociétés bibliques
et de missions commençaient leur œuvre gigantesque? Les
descendants des anciens pèlerins de l'Amérique ne sont-ils



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 165

plus à cette heure le sel de ces Etats-Unis dont l'énergie va
croissant de plus en plus? Les quakers d'aujourd'hui se sont-ils
lassés de s'opposer à l'esclavage tant des blancs que des noirs,
et d'envoyer dans les prisons leurs Elisabeth Fry? La vénérable
cité de Boston n'est-elle pas devenue le centre d'une foi strictement

monothéiste, qui honore sans doute le Seigneur Jésus-

Christ un peu plus que ne le faisaient ceux qui lui ont attribué
le nom de Dieu à une époque où un empereur mourait en s'é-
criant : « Malheur à moi, car je deviens dieu » à une époque
encore où naître sans père était un emblème favori de toutes
les mythologies? Et si l'Allemagne nous offre le spectacle d'un
système ecclésiastique extrêmement malade, presque incurable,
semble-t-il, dont l'empereur lui-même, au début de son règne,
accusa la piété d'hypocrisie et de beau semblant ; bref, d'une

Eglise qui en est réduite à voir changer son personnel
dirigeant, du moment qu'il s'agit d'un honnête agiotage en matière
d'impôts ou de douane : s'ensuit-il que le protestantisme
allemand comme tel soit étouffé sous la pression des laquais de la

hiérarchie Il l'est tout aussi peu que ne l'était le protestantisme

français au siècle passé. Non, c'est bien ici le cas
d'appliquer la parole pleine de foi des fondateurs de la Burschenschaft,

de cette société d'étudiants qui fraya la première la voie
à l'unité de l'Allemagne, réduite par le congrès de Vienne à

n'être plus qu'une notion géographique, et qui fournit à cette
cause tant de nobles martyrs : « La maison peut déchoir ; après

tout, qu'importe? L'esprit vit en nous tous. Et notre rempart,
c'est Dieu »

Apprenons seulement à user d'un seul poids et d'une même

mesure, et nous retrouverons le même principe protestant non
seulement chez Schleiermach er ou chez Baur, mais chez Beck
de Tubingue, et Hofmann d'Erlangen, voire même chez un
Rupp ou un Kalthoff; dans les créations de Kaiserswerth, de

Neuendettelsau et de Bad Boll, non moins que dans les institutions

charitables sans couleur confessionnelle pour lesquelles
la chrétienté actuelle manifeste le plus de sympathie ; dans la

poésie religieuse et la littérature populaire du jour, aussi bien

que dans le monument de Luther à Worms ou les tableaux de



1G6 FRÉDÉRIC. NIPPOLD

Hus du peintre Lessing. Surtout n'oublions jamais que notre
Seigneur a rendu grâces au Père de ce que les choses cachées

aux sages et aux intelligents ont été révélées aux petits enfants,
et le secret de notre force nous sera toujours plus clairement
dévoilé.

Ce secret, ce n'est pas clans telle ou telle scolastique, même
la plus moderne, que nous le découvrirons, mais d'autant plus
sûrement auprès de Gertrude, la femme de Léonard, et chez
Kaethi la grand'mère ' ; non pas en participant à la puissance
mondaine des cardinaux de Rome ou d'Avignon, mais dans

l'esprit qui animait la « nuée de témoins » des temps anciens.
Luctor et emergo telle était la devise des Pays-Bas dans leur
lutte de quatre-vingts ans pour la liberté. « Ne désespère pas,
petit troupeau, » telles furent les dernières paroles de Gustave-

Adolphe, et comme son chant du cygne. « La vérité ne peut
être tuée, » écrivait sur ses livres l'anabaptiste Balthasar Hub-
maier. C'est cette prière sur les lèvres : « Jésus, Fils du Dieu

éternel, aie pitié de moi » que Servet entra clans la paix de son
Maître. Ce n'est pas sans dessein que j'ai réservé pour la fin les

noms si décriés de ces hérétiques, c'est pour bien faire voir que
le nerf même du protestantisme et la plus solide garantie de son
avenir, c'est le courage qu'on a de sa conviction, courage que
ne peuvent effrayer les accusations d'incrédulité lancées çà et
là contre la foi dont on fait preuve. Quant à celui qui est assez
lâche pour faire dépendre sa foi de pareils jugements, où se

iixera-t-il, si le calviniste appelle le zwinglien un incrédule,
si le luthérien lance la même accusation au calviniste, et le

partisan du pape au luthérien Bien au contraire, la foi de

Jésus, que Tobias Beck, dans son dernier écrit, posait, en face
de toute soi-disant foi en Jésus, comme le seul vrai critère du

chrétien, implique en toute première ligne une inébranlable
fidélité à sa conviction.

11. Arrêtons-nous ici. Aussi bien nos réponses aux deux

questions qui nous étaient posées : « Qu'a-t-on fait depuis la
Réformation? et que reste-t-il à faire? » se sont-elles déjà
entremêlées. Au fond, pour répondre à la première, il suffisait de

1 Récits populaires de Pestalozzi et de Jérémias Gottheit (Bitzius).



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 167

dire : La puissance de l'homme et sa sagesse ont fait peu de

chose, l'Esprit de Dieu beaucoup. Lui qui ne brise pas le roseau
froissé et n'éteint pas le lumignon qui fume encore, n'a cessé

de réveiller à nouveau la foi personnelle, qui constitue le principe

essentiel du protestantisme. Et de même, sur le second

point, tout ce que nous pouvons dire est ceci : Le peu qu'il
nous est, quant à nous, possible de faire, c'est que chacun
s'efforce de remplir son devoir à la place que lui a assignée cette
Providence de Dieu, à laquelle notre réformateur de Zurich
rendit jusqu'à la mort un si joyeux et courageux témoignage ;

c'est encore que nos Eglises ne cherchent pas leur but en elles-

mêmes, mais se souviennent de ce mot de Jésus : « Vous savez

que les princes des nations les maîtrisent et que les grands les

dominent. Il n'en sera point ainsi parmi vous ; mais que celui
qui aspire à être grand parmi vous soit votre serviteur, et que
celui qui veut être le premier parmi vous soit votre esclave.

C'est ainsi que le Fils de l'homme est venu, non pour être servi,
mais pour servir. »

En toutes choses il est absurde d'être à cheval sur un principe,

de vouloir pousser un principe à outrance. Fatalement,
cela tourne à mal. Ici, ce serait pire que partout ailleurs.
L'application complète et conséquente du principe protestant ne

dépend ni de celui qui veut ni de celui qui court, mais de Dieu

qui fait miséricorde. Il suffit que nous tenions les yeux fixés

sur le royaume de Dieu tel que nous le dépeint l'Evangile,
quand il fait du monde visible tout entier le type de l'invisible ;

fixés aussi sur le renouvellement de l'Evangile aux jours de la

Réformation, pour que jamais la base positive sur laquelle
repose notre protestantisme ne vienne à lui faire défaut. Ce que
nous disons-là, nous le disons spécialement en vue des

tendances qui nous divisent, tendances qui chez nous ont appris à

se regarder en face au grand jour, tandis qu'elles existaient, à

vrai dire, déjà auparavant sous une forme ou sous une autre, et

qu'ailleurs une malheureuse camisole de force les empêche
seule de se déployer et de mettre leur vitalité au service de

l'ensemble.

Quelque peu récréatifs que soient en tout temps les débats



168 FRÉDÉRIC NIPPOLD

théologiques, et quelque mince qu'en soit le profit (est-il une
seule dispute de religion où les deux partis adverses ne se soient

pas attribué la victoire?) une chose est sîire, c'est que les luttes

par où ont passé nos Eglises ne sont point provenues de l'arbitraire

des hommes, mais étaient imposées sans rémission par
les circonstances et les besoins du temps. Et quand même ces
luttes n'ont été exemptes ni de passion ni de calculs humains,
n'est-ce pas beaucoup cependant que, à l'heure actuelle déjà,
il ait pu en être rendu compte d'une manière si calme, si

objective dans le récit historique qu'en a fait récemment M. Fins-

ler, récit complété par la notice statistique de M. Georges Lang-
hans1? Sur le terrain désormais assuré de l'égalité des droits
de nos diverses théologies, les partis adverses précédemment
réputés inconciliables se sont donné la main en vue de l'œuvre
pratique commune. Ils ont commencé chacun à reconnaître la

part de travail qui leur incombait. Me sera-t-il permis d'indiquer

comment cette tâche de chacune des trois tendances se

présente comme idéal pour l'avenir?
La tâche que par testament Henri Lang a léguée à notre

gauche, c'est de mettre le trésor inaliénable des idées
religieuses et chrétiennes à l'abri précisément des orages dont il
est menacé du côté de la gauche. De même que ce théologien,
avant de mourir, a encore remis à leur place Strauss et

Hartmann, parce qu'il avait bien compris que ce serait folie que de

rêver en pareil cas de je ne sais quelle communauté d'esprit,
ce sont aussi ses héritiers spirituels qui, les premiers, ont
démasqué le mépris du matérialiste Hellwald pour la Réformation,

la haine du naturaliste Zola contre le spiritualisme protestant,

montrant qu'ici de même il y a opposition irréconciliable.
Une position toute semblable revient, me semble-t-il, à

notre droite, mais dans le sens opposé. Là aussi nous constatons,

chez tous ceux dont la conscience protestante est restée

' Finsler, antistès a Zurich : Geschichte der theol.-kirchl. Entwicklung in
der deutsch-reformirten Schweiz seit den drcissiger Jahren, 1881. (Voir Revue

de théol. et de phil. de mai 1881.) — G. Langhang, pasteur dans le canton
de Berne : Der gegenwärtige Stand dei- kirchlichen Parteien in der Schweiz,
dans les numéros 29-32 du Volksblatt für die ref. Kirche der Schweiz de
1881.



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PR0TESTANTI8ME 169

vivace sous la forme antique et traditionnelle de la foi, une
opposition toujours plus nette, plus accentuée contre les porte-
queue des jésuites. Trop longtemps le parti dont nous parlons

a subi la fatalité, même dans nos Eglises, d'être mené par
des hommes qui partageaient au plus haut degré les inclinar
tions des Charles-Louis Haller et des Hurter; des hommes qui
ne savaient protester que contre les créations et les idées de

notre temps qui renversaient les vieilles prérogatives ; qui, tout
en s'emparant du pouvoir dans nos Eglises en vue de parvenir
à leurs fins politiques, commençaient toujours, dès qu'une
question importante était posée, par s'informer de ce qu'en
pensaient les partisans de la papauté, pour régler là-dessus leur
propre attitude. Et pourtant la tendance conservatrice au milieu
de nous est appelée, ¦— ce devrait être plus qu'un beau rêve, —
à protéger notre sanctuaire, à nous protestants, contre les dangers

que nous fera courir, ainsi qu'à nos enfants dans l'avenir,
un papisme dont le pouvoir ne fait que s'accroître. S'opposer
la Bible à la main à l'ennemi le plus acharné de la dissémination

des Saintes-Ecritures; sauvegarder la vraie conception
biblique de la lutte entre le royaume de Dieu et l'empire du
monde, lutte qui, bien loin de finir, ne cesse de grandir en
acharnement ; entretenir aussi au milieu de notre génération
cette merveilleuse intuition des apôtres touchant l'invasion de

l'esprit antichrétien au sein même de l'Eglise : quelle belle
tâche que celle qu'un Napoléon Roussel a léguée aux partisans
de ses anciennes vues dogmatiques

Nous venons d'assigner à notre droite et à notre gauche leur
champ d'activité, dans lequel elles peuvent travailler pour le
bien de tous : où est alors celui du tiers parti, de ce parti si

conspué, et encore plus tourné en ridicule de ce parti qui en

Allemagne, sous le nom de « théologie de conciliation, » semblait,

aux jours de la restauration cryptopapale, près de

succomber à sa propre faiblesse, peu compatible avec l'esprit
protestant? Mais eut-on jamais plus qu'aujourd'hui besoin d'une
tendance vraiment irénique? D'année en année le protestantisme

français, si vaillant au dehors, ressent d'une manière
plus douloureuse tout ce qui lui manque à l'intérieur, par le

THKOI.. ET PHIL. 1882. 12



170 FRÉDÉRIC NIPPOLD

l'ait que la droite et la gauche se séparent d'une façon si
tranchée, sans que personne soit là pour servir de trait d'union.
Dans la crise si âpre que traverse actuellement l'Eglise nationale

de Prusse, au milieu de la lutte engagée entre la
conscience populaire et une théologie de courtisans, sous la pression

même du terrorisme exercé par cette dernière, un
nouveau tiers parti s'est levé, courageuse phalange qu'on voit
combattre au premier rang pour conserver l'héritage de Spire.
Et qui donc oserait encore reprocher aux partisans de la
conciliation qui sont parmi nous de vouloir passer à côté des questions

de principes ou d'en émousser prudemment les angles,
quand l'école de notre professeur Immer de Berne s'est mise
avec entrain et vigueur à aborder les problèmes les plus ardus
qui se posent à la théologie de l'avenir

Qu'ils soient donc tous les bienvenus dans nos Eglises,
comme en général tous ceux qui ont reconnu dans l'Evangile de

Jésus-Christ le salut de l'humanité et reconnaissent de bon
cœur à autrui les mêmes droits qu'à eux-mêmes ; tous ceux qui
ne cessent d'avoir présente à l'esprit cette strophe de Geibel :

« Voulez-vous ramener dans le giron de l'Eglise — ceux qui
se sont dispersés au loin? — agrandissez, élargissez les portes,
— au lieu de les barricader de vos propres mains. » Ou bien
ce mot de l'apôtre : « Que chacun de vous mette au service
des autres le don qu'il a reçu, comme de bons dispensateurs
des grâces variées de Dieu, » ne s'appliquerait-il pas précisément

aux dons et aux charismes de nos tendances diverses,
lesquelles ont besoin, pour se compléter, les unes des autres,
et qui, séparées, ressemblent au faible jonc arraché au
faisceau? Ne serions-pas appelés, à cet égard aussi, à regarder
par humilité nos frères comme plus excellents que nous-
mêmes

Mais précisément parce que nous considérons ces
tendances théologiques comme jouissant dans notre Eglise des

mêmes droits, et leur action commune pour le bien de la même

Eglise comme la première condition de son avenir, on nous

permettra de leur adresser à toutes, en terminant, un avertissement

et une prière venant d'un cœur protestant. Notre aver-



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 171

tissement sera celui-ci : Qu'elles se gardent de cette intolérance,
la pire de toutes, qui ne peut se mettre dans l'esprit qu'un
homme intelligent et sincère ait une autre opinion que celle
à laquelle on est parvenu soi-même. Et voici notre prière :

Qu'elles n'élèvent pas la partie plus haut que le tout et ne
laissent point la tendance théologique dégénérer en faction
politique. Si notre Eglise n'était plus que le vivier où chaque
parti vient tendre ses filets; si, au moment de choisir un
pasteur, on demandait, non pas : De quoi la paroisse a-t-elle
besoin? (grâce à Dieu nos paroisses sont prodigieusement
indifférentes aux querelles théologiques), mais : Notre parti gagne-
t-il ou perd-il un avant-poste en pays ennemi — alors on

verrait se confirmer une fois de plus ce mot éternellement vrai
de Rothe : « Veut-on perdre une bonne cause, il n'est besoin

que d'en faire une question de parti. » Mais surtout, si orthodoxes,

si libéraux, ou si fins politiques que nous puissions
nous croire, nous serions alors abandonnés de l'esprit qui a

donné naissance au protestantisme; car cet esprit, s'il nous
garantit le droit d'avoir nos vues, ne garantit pas moins à nos
semblables celui d'avoir les leurs. Heureusement, à voir les

signes des temps, c'est le contraire qui paraît devoir arriver.
Il peut sans doute exister encore dans tous les camps de ces
théologiens batailleurs qui ne parviennent pas à comprendre et à

reconnaître les droits d'autrui, — la jeune génération, et cela
dans tous les camps, poursuit un plus noble idéal. A Berne,
nos jeunes pasteurs ont pris les devants : au lieu de s'en aller
chacun de son côté, ils ont constitué une association qui les

réunit tous. Les étudiants à leur tour ont fondé une société de

théologie dont voici le résultat : c'est que tous ses membres
ont exprimé le désir qu'en aucun temps l'une quelconque de

nos tendances ne vienne à faire défaut.
12. Après ces indications sur la tâche que doivent se

proposer nos divers partis, il nous resterait à éclaircir une
dernière partie de notre troisième question : il s'agirait de

déduire, de tout ce qui précède, les conséquences relatives à la

doctrine, au culte et à la constitution de nos Eglises. Ici pourtant

je dois poser les armes, ne voulant pas abuser plus long-



172 FRÉDÉRIC NIPPOLD

temps de votre attention. Non qu'il ne vaille la peine d'en venir

à l'application des principes établis ci-dessus. Ce sujet
au contraire m'a plus préoccupé et plus intéressé que tout le

reste. C'est un volume entier qu'on pourrait aisément écrire
sur ce point spécial, en partant des prémisses que nous venons
de poser, et c'est précisément pourquoi je m'arrête, ne pouvant
renfermer un torrent dans un gobelet. Les pensées, en effet,
débordent en foule de la source inspiratrice. Je ne puis que
remercier le comité d'avoir mis sous nos yeux cette tâche, dont

on s'occupera, je l'espère, dans plus d'une de nos réunions

subséquentes. Je vous soumettrai volontiers le résultat de mes

recherches sur ce point. Mais laissons cela pour le moment,
ainsi que le compte rendu des rapports présentés dans les
sections cantonales. Tout se résume au fond dans ce seul point:
Il faut que nos Eglises, comme chacun de nous, ne cessent de

grandir, jusqu'à ce qu'elles soient parvenues à la stature
parfaite de Christ. C'est aux sociétés, aussi bien qu'aux individus,
que s'adresse l'exhortation que le drame de Schiller a

empruntée au récit du premier combat des Suisses pour la liberté :

« Regarde en avant, Werner, et non derrière toi. » Mais plutôt

répétons avec l'apôtre : « Je laisse ce qui est derrière moi,
et m'avançant vers ce qui est devant, je cours vers le but qui
m'est proposé. Ce n'est pas que j'aie déjà remporté le prix, ou

que je sois déjà parvenu à la perfection ; mais je le poursuis,
tâchant de le saisir, puisque j'ai été moi-même saisi par Jésus-

Christ. »

THÈSES

1. Pour répondre à la question de savoir quel est le principe
essentiel commun à tout le protestantisme, il faut renoncer
dès l'abord à ramener à un type unique la grande diversité
des formes et dénominations protestantes. Toutes les tentatives

qu'on pourrait faire en vue de les réunir sous une même
autorité extérieure se heurtent à d'irréductibles contradictions.



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 173

2. Le principe du protestantisme ne peut pas se déduire non
plus de l'opposition au catholicisme, attendu que l'âge même
de la Réforme ignorait absolument cette opposition-là. D'autant

plus complète, en revanche, est l'opposition entre le
protestantisme et le papisme, ainsi que toutes les tendances qui
sont les vassales de ce dernier.

3. Les symboles des Eglises protestantes, séparées les unes
des autres au point de vue constitutionnel et dogmatique,
ne doivent pas davantage être considérés comme une source
de première main d'où l'on puisse faire dériver le principe du

protestantisme. L'essence de la Réformation comme telle ne se

révèle que dans les plus anciens témoignages qui nous
restent du mouvement religieux primitif, antérieur aux divisions
survenues dans la suite.

4. Le principe unique du protestantisme, le sol nourricier
d'où sont issues toutes les Eglises si diverses de la Réforme,
n'est autre que le principe qui s'est formulé dans la protestation

de Spire, savoir le droit qu'a l'individu religieux de se

déterminer lui-même. Cet individualisme chrétien est entré

pour un certain temps en collision avec l'universalisme chrétien

(ou catholicisme idéal). L'un et l'autre, cependant, ont leur
racine dans le même Evangile du règne de Dieu et sont destinés

à se compléter réciproquement.

Il

5. Toute appréciation vraiment historique du développement
des Eglises protestantes doit partir de l'action religieuse et
morale exercée par elles sur la vie des peuples, en comparant
les pays où elles sont établies avec ceux qui sont soumis au

pouvoir de la papauté. D'autre part, il faut qu'elle sache

reconnaître dans les différentes Eglises ou dénominations autant
d'individualités distinctes ayant chacune son idéal particulier,
et dans ce qu'on appelle leurs principes formel et matériel des

vérités permanentes revêtues d'une forme temporaire. Cette
forme temporaire est chaque fois en rapport étroit avec le
niveau de la culture générale, telle qu'elle se manifeste dans le



174 FRÉDÉRIC NIPPOLD

domaine politique et social, dans la science et les arts, par les

préjugés et superstitions populaires et la jurisprudence.
6. La principale raison pour laquelle le principe protestant

n'a reçu dans aucune des Eglises nouvellement formées une
application immédiate et conséquente, doit se chercher dans
le fait qu'une partie seulement du mouvement général de la
Réforme a pu trouver place dans les dites Eglises. En particu-
ler, l'expulsion du baptisme et de l'unilarisme, bien qu'elle
s'explique par les circonstances de l'époque, a porté un coup
funeste au principe fondamental du protestantisme.

7. Une seconde cause, consécutive à la première, de la
constitution défectueuse des nouvelles Eglises, consiste dans le
renouvellement du byzantinisme (imposé, il est vrai, par les
nécessités politiques) et dans la manière dont, en conséquence,
on abusa des Eglises dans des intérêts étrangers à la religion.

8. Par cet état de choses constitutionnel, d'où naquit un
nouveau droit ecclésiastique, s'explique aussi l'évolution
dogmatique, qui se caractérise essentiellement par la séparation et
l'isolement croissants des différentes Eglises et par la
suppression de la tendance irénique au sein de chacune d'elles en

particulier.

ill
9. Le principe protestant a été arraché de la torpeur de

l'orthodoxisme par la seconde réformation du piétisme. Les

impulsions émanées du piétisme ont été recueillies et
développées par l'époque dite des lumières. A l'élan vigoureux que
prend durant cette période le prolestantisme dans son ensemble,

correspond le renouvellement de sa théologie, principalement

en ce qui concerne les principes formel et matériel.
10. C» puissant progrès du protestantisme dans le cours du

XVIIIe siècle est suivi d'un recul par le fait de la Révolution,
engendrée en France par la contre-réformation. Cette réaction
a profité en première ligne à la papauté, mais elle ne devait

pas tarder, par contre-coup, à paralyser le principe protestant
au sein des Eglises protestantes elles-mêmes. Nonobstant cet
enchaînement du principe prolestant, tel qu'il se manifeste



LE PRINCIPE ESSENTIEL DU PROTESTANTISME 175

surtout dans la situation anormale qui est faite aujourd'hui à

la plupart des Eglises d'Allemagne, ce principe n'en a pas
moins produit dans notre siècle des fruits importants, et, en

dépit de la puissance encore croissante du principe contraire,
celui du papisme, il ne s'en montrera pas moins, en définitive,
toujours supérieur à son rival.

11. L'avenir des Eglises protestantes dépend de la fidélité à

leur principe. Cette fidélité, la gauche ecclésiastique doit en
faire preuve en défendant l'Evangile contre le matérialisme et
le naturalisme ; la droite, en repoussant le papisme et le
cryptopapisme ; le centre, en abordant de front les questions de

principe qui se poseront à l'avenir.
12. L'application du principe fondamental du protestantisme

aux domaines spéciaux de la doctrine, du culte et de la
constitution, exige une étude spéciale. Sur le terrain de

l'individualisme chrétien, la doctrine ne devra chercher que dans le
seul Evangile du Seigneur le fondement sur lequel se sont
élevés les systèmes dogmatiques des différentes Eglises, comme
déjà auparavant ceux des différents apôtres. Le culte, affranchi
de tout intellectualisme, devra devenir de plus en plus l'affaire
de toute la communauté, et être complété par des fêtes
religieuses populaires en même tema* que par des actes de dévotion

domestiques. La constitution, enfin, doit tenir pleinement
compte de la conscience individuelle, mais en même temps
sauvegarder l'autonomie de la vie ecclésiastique et la mettre à

l'abri de toutes les influences extérieures, de nature politique,
qui chercheraient à s'exercer sur elle.

Traduit par L. F.


	Le principe essentiel du protestantisme [suite]

