
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 15 (1882)

Artikel: Nouvel essai d'interprétation de l'oracle d'Emmanuel dans la Bible
annotée

Autor: Gretillat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NOUVEL ESSAI

D'INTERPRETATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL

DANS LA BIBLE ANNOTÉE

Voici trois ans environ que j'ai l'honneur de faire partie du

comité de la Bible annotée. Ma très modeste, mais assidue

collaboration m'a déjà valu de grands avantages et quelques petits
désagréments.

Au nombre des premiers, je compte l'occasion qui m'est ainsi

offerte d'étudier de suite les prophètes de l'Ancien Testament,
en compagnie de deux interprètes aussi autorisés que MM. Godet

et Félix Bovet. Car bien que ce dernier n'ait pas voulu, malgré
nos sollicitations, être compté officiellement comme membre
du comité de rédaction, il n'a pas laissé de lui apporter dès le

début, et sauf l'interruption de quelques mois d'absence, le

concours de sa science, de la justesse et de la sagacité de son

esprit. Comme il a toujours observé, instinctivement d'ailleurs,
le précepte du sage Salomon : « Qu'un autre te loue, et non

pas tes lèvres, » j'ai cru pouvoir me permettre d'être l'autre
dans ces quelques lignes, écrites, ainsi que les suivantes, de

mon chef et sous ma seule responsabilité.
J'arrive aux petits désagréments. Le principal peut-être est

d'avoir déjà rencontré, durant ma courte carrière de collaborateur,

quelques mécontents et pas mal d'impatients; et je
m'empresse de leur assurer à tous que nous pardonnons aux
uns et sympathisons avec les autres.

L'inévitable question qui nous accoste, dès que nous passons
THÉO!.. ET PHIL. 1882. 8



lOti GRETILLAT

la frontière du petit canton de Neuchâtel, c'est : « A propos...
quand verrons-nous le prochain fascicule » Et, l'avouerai-je,
comme un homme averti en vaut deux, j'ai pris l'habitude
d'arrêter mon interpellateur aux deux premiers mots, et de lui dire :

Cher frère, nous connaissons... mais auriez-vous par hasard
lu les fascicules précédents?

Un jour même, qu'on juge de mon triomphe, un vénérable
pasteur de France avait déjà commencé la formule redoutée :

« Apropos... » lorsque je constatai que le dernier fascicule,

paru depuis plusieurs semaines, n'était point encore dans ses

mains, et que le précédent gisait sur un rayon de sa

bibliothèque... non coupé î

Aussi m'a-t-il été rapporté d'un de mes collègues et compatriotes

que, prenant par trop vivement notre parti contre toutes
ces impatiences, il s'écria un jour : « Us ont Esaïe et Jérémie,
qu'ils les relisent :> Je n'aurais garde de m'approprier un
pareil propos marqué au coin de l'irrévérence envers nos cinq
mille souscripteurs. J'ose affirmer seulement que, s'il fallait
choisir entre l'accusation d'insuffisance et celle de paresse, des

commentateurs de l'Ecriture Sainte préféreraient toujours la

première.
Je reconnais que des promesses, qu'on peut aujourd'hui

qualifier d'ambitieuses, ont été faites, annonçant une plus rapide
succession des fascicules de la Bible annotée. Mais si l'on
considère que cet ouvrage ne devait pas être, comme le Bibelwerk
de Lange, les Encyclopédies de Herzog et de Lichtenberger, une
collection de travaux individuels, mais la production d'un
comité seul responsable, on me pardonnera d'avoir toujours cru,
pour ma part, pensé et dit dès l'origine que notre entreprise
durerait bien autant que la guerre de Troie; et aujourd'hui je
serais fort aise de ne pas m'être trompé.

Veut-on un exemple entre plusieurs des lenteurs auxquelles
un comité de rédaction est condamné Les trois membres
présents avaient travaillé un jour de dix heures à midi et demi à la

révision d'un premier projet. Au moment de se séparer, ils
constatèrent avec stupeur qu'en deux heures et demie ils n'avaient
achevé que la traduction de onze versets sans les notes



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 107

Je demande ici le droit d'être imprudent et indiscret encore
une fois. Je voudrais quelquefois que vous vissiez notre vénéré
président, à un âge où tout honnête banquier est retiré des

affaires, et à des heures où la plupart des fidèles dorment ou se

promènent; que vous le vissiez corrigeant une seconde, une
troisième épreuve, rédigeant à nouveau une note, consultant
de nouvelles sources, faisant de longues courses pour répondre
à un rendez-vous, en un mot, consacrant à l'œuvre qu'il dirige
les heures prises sur son repos ou sur d'autres travaux qui lui
sont également réclamés de toutes parts.

Si du moins, au terme de tant de lenteurs, les collaborateurs
avaient conscience d'avoir d'avance désarmé la critique par le
succès, d'avoir satisfait à l'attente à la fois des théologiens de

profession et des mineurs de Belgique que nous comptons en
bon nombre, dit-on, parmi nos souscripteurs. Mais vous savez

que les critiques des théologiens, de M. Gautier, par exemple,
sont encore les moins redoutables de toutes, parce que, partant
d'hommes qui se rendent compte des difficultés de la tâche,
elles sont aussi les plus bienveillantes, et que, d'autre part,
adressées à des collègues, elles sont acceptées toujours sous
bénéfice d'inventaire. Il ne saurait y avoir ici ni scandale pris
ni scandale donné. Il n'en est pas toujours de même, alors qu'on
veut instruire le peuple de l'Eglise.

Un jour, il y a deux ans de cela, je vis arriver chez moi, pour
régler nos comptes annuels, le vigneron Jean-François qui,
sous sa longue barbe et avec sa voix de stentor, représente
assez bien le predicant populaire, type rare encore du sacerdoce

universel de l'avenir.
Or Jean-François était un souscripteur de la Bible annotée,

et ce qui plus est, il paraît qu'il la lisait.
— Et puis, me dit-il, tout en mangeant son potage et en

essuyant ses lèvres, vous travaillez à la Bible annotée?

— Oui, lui dis-je.
— Et votre explication d'Emmanuel, au chap. VII d'Esaïe,

elle n'est pas claire
— Ah non? C'est que le texte ne l'est pas non plus.
— Mais alors il ne fallait rien dire.



108 GRETILLAT

— Mais c'eût été difficile.
— Tenez, je suis allé chez Félix l'autre jour pour l'interroger

là-dessus, et il m'a dit qu'il n'avait pas d'explication non
plus et qu'il vous avait conseillé de dire simplement que vous
ne compreniez pas.

— C'est parfaitement exact ; M. Félix Bovet nous avait dit
cela. Mais nous avons cru, peut-être à tort, que nous n'étions

pas réduits à cette extrémité.
— Au revoir, à l'année prochaine me dit Jean-François en

reprenant son gourdin et son vaste chapeau; puis, me jetant
un regard de côté, et toujours de sa voix de stentor : « Là où
la Parole de Dieu se tait, il faut que la sagesse humaine se

taise! »

Il est vrai que l'apostrophe atteignait le soussigné en pleine
poitrine ; car une des interprétations condamnées était sa propre
fille, issue d'une inspiration soudaine entre le réveil et le lever,
et apportée toute chaude au comité dans sa séance du jour.
Il faut savoir quo cette crux interpretum, Esa. VII, 14, dès

longtemps redoutée d'ailleurs, avait failli nous arrêter court après

quatre mois de campagne, comme un de ces forts détachés à

côté desquels une troupe ne passe pas. Je me rappellerai
toujours l'heure où, nous voyant dans une impasse sans issue, le

découragement et presque la désespérance nous avaient saisis!
et j'entends encore M. Félix Bovet nous déclarer, je crois bien

qu'il n'a pas changé d'avis, que le texte auquel nous étions
arrivés était, selon lui, absolument indéchiffrable dans son état
actuel ; qu'après avoir consulté tous les commentateurs de tous
les temps et de toutes les écoles, depuis les ultra-orthodoxes
jusqu'aux ultra-rationalistes, depuis les pères grecs jusqu'aux
Allemands modernes, il était d'avis qu'il fallait donner sa langue
aux chiens.

C'est sur ces entrefaites que la fille nouveau-née s'était
offerte, aussitôt applaudie par l'un, acceptée avec résignation par
l'autre, et jugée digne, en fin de compte, d'une mention honorable

et modeste, à la suite de toutes ses devancières, comme
n'étant ni meilleure ni pire qu'aucune d'elles.

Encore cette dernière qualité de nouvelle venue allait-elle



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 109

devenir contestable; car huit jours après, ayant commis
l'imprudence de communiquer mon idée à un ami, il me dit :

« Mais, c'a toujours été justement la mienne, et c'était celle de

Saurin »

Me voilà donc bien empêché à traiter mon sujet : Nouvel
essai d'interprétation, et quoi d'étonnant à ce que Jean-François

et tant d'autres, qui sans doute en ont lu le résumé à la

page 75 du [premier fascicule, seconde colonne, n'aient pas
encore rendu justice à ces deux lignes dont cet article ne
doit être que le développement et la justification.

Voici d'abord la traduction que nous avons essayée du morceau

tout entier, du verset 14 au 25, et qui, sur quelques
points, différera de celle de la Bible annotée.

14. « C'est pourquoi le Seigneur, lui, vous donnera un signe :

voici Ja fille a conçu, elle enfante un fils, et elle lui donne pour
nom : Emmanuel! 15. Il se nourrira de crème et de miel
jusqu'à ce qu'il sache rejeter le mal et choisir le bien. 16. Car avant

que l'enfant sache rejeter le mal et choisir le bien, la terre dont
les deux rois te font peur sera abandonnée. 17. L'Eternel fera

venir sur loi, sur ton peuple et sur la maison de ton père des

jours tels qu'il n'y en a point eu depuis qu'Ephraïm s'est séparé
de Juda ; — le roi d'Assyrie — 18. Et il arrivera en ce jour-là
que l'Eternel sifflera les mouches clés bouts des fleuves d'Egypte
et les abeilles du pays d'Assyrie; 19 elles viendront et se poseront

toutes dans les vallées escarpées et dans les fentes des

rochers, sur tous les buissons et sur tous les halliers. 20. En

ce jour-là, le Seigneur rasera avec un rasoir qu'il aura loué
au delà du fleuve, avec le roi d'Assyrie, la tête et les poils des

pieds, et il enlèvera aussi la barbe. 21. Et il arrivera en ce

jour-là qu'un homme nourrira une vache et deux brebis ; 22 à

cause de l'abondance du lait, on [ne] se nourrira [que] de

crème ; car quiconque sera resté dans le pays se nourrira de

crème et de miel. 23. Et il arrivera en ce jour-là que tout
endroit où il y avait mille ceps de vigne valant mille pièces
d'argent, sera devenu ronces et épines; 24 on y entrera avec des

flèches et avec l'arc, car tout le pays ne sera que ronces et

épines. 25. Et toutes les montagnes cultivées avec le sarcloir,



110 GRETILLAT

on n'y viendra plus, par crainte des ronces et des épines; elles

seront le pâturage des bœufs et un sol foulé par les moutons.»
Les principales difficultés de ce morceau se trouvent dans le

verset 14 :

1° Qui est désigné par le mot ha'alma? Est-ce une vierge,
une jeune fille, une jeune femme, la femme du prophète, la
femme d'Achaz ou une inconnue de l'avenir?

2° Qui est Emmanuel? Est-ce le Messie futur? Est-ce un
personnage contemporain? un fils de prophète? un fils d'Achaz?
Ezéchias, ou tout autre enfant israélite?

De plus, le morceau tout entier présente des incohérences

étranges, jointes par des particules qui ont évidemment fort
étonné les traducteurs les plus connus, puisque nous les trouvons

remplacées chez eux par les particules contraires. Nous

y passons sans transition du signe de bon augure, la naissance

d'Emmanuel, vers. 44, à l'image de la calamité, vers. 15 (comp,
avec 22) : il se nourrira de beurre et de miel; d'un fait
présumé à venir et lointain, à un autre annoncé comme imminent,

vers. 16, et ce dernier verset qui semble annoncer une

délivrance, est rattaché au vers. 15 par un car, lequel Ostervald

et Segond, à la différence de Perret-Gentil, se sont accordés

à remplacer par un mais; enfin le vers. 17, qui annonce
de nouveau une calamité, est rattaché sans particule au vers.
16 qui annonce une délivrance; et ici encore Osterwald a voulu
suppléer à l'insuffisance du texte par l'addition d'un mais. Si

nous ajoutons à toutes ces causes d'embarras l'expression :

se nourrir de beurre et de miel qui, dans notre chapitre, paraît
signifier pénurie plutôt qu'abondance, nous avons le résumé
succinct de toutes les chances d'erreur que nous avons à courir.

Ne nous étonnons pas d'ailleurs, ceci soit dit d'avance pour
notre encouragement ou notre excuse, que l'oracle soit difficile
à entendre pour nous, puisqu'il fut prononcé afin de n'être pas
entendu de son premier témoin lui-même.

Achaz a refusé le signe de la bienveillance divine qui lui
était offert. Il s'est mis par là dans la même situation morale

que les pharisiens qui demanderont à Jésus un signe dans le

ciel. L'incrédulité qui repousse l'offre du signe divin et celle



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 111

qui réclame ce signe à contre-temps, devaient recevoir deux

réponses toutes pareilles : un signe, oui; mais un signe qui
ne profitera qu'aux fidèles. Aux pharisiens, Jésus offre un
miracle dans le sein des eaux, type d'un autre miracle dans le
sein de la terre. C'était évidemment renvoyer à vide ceux qui
en demandaient un clans le ciel. A l'incrédule Achaz, Dieu
impose un signe qu'il ne demande pas; il oppose à son refus une
promesse prononcée devant lui, et dont l'effet ne sera pas pour
lui. Le roi incrédule sera donc traité de la même façon que le

peuple rebelle ; car, selon le chapitre précédent déjà, le
prophète avait reçu la mission de parler à ce peuple, non seulement

sans espoir de succès, mais avec la certitude de produire
chez lui un aveuglement et un endurcissement irrémédiables.

De même qu'il y a des épreuves qui sont des grâces, il y a

donc des manifestations de grâces qui sont des jugements et
des causes de scandale, et il y a des révélations données pour
aveugler et endurcir.

Cette double intention, renfermant à la fois l'encouragement
et la menace, était déjà exprimée dans le nom même de Schear-
iaschoub (un reste reviendra). Jugement et salut : c'est le
thème de la prophétie tout entière de l'Ancien Testament et de

toute révélation divine jusqu'à l'Evangile. (Comp. Luc II, 34;
2 Cor. II, 16.)

Notre étude comprendra deux parties, dont l'une traitera de

la mère d'Emmanuel ; la seconde, d'Emmanuel lui-même ;

toutes deux, comme on le comprend, étroitement solidaires
l'une de l'autre. De plus, nous nous efforcerons dans la seconde,
avant d'exposer et de justifier notre propre opinion, de classer

sous certaines rubriques celles qui ont pu se produire jusqu'ici,
et dont aucune, pour une raison ou pour une autre, ne saurait
nous satisfaire.

CHAPITRE PREMIER

La mère d'Emmanuel.

Dans un article publié en 1874 dans la Revue théologique de

Montauban, sous ce titre : Les citations de l'Ancien Testament



112 GRETILLAT

dans les deux premiers chapitres de saint Matthieu, j'avais
présenté une explication de ha' aima au sujet de laquelle je n'ai
pas varié, et j'ai eu même dès lors la satisfaction de voir cette
opinion soutenue par M. Heer, dans le N° 26 du Kirchenfreund
de 1879.

Je me contenterai donc ici de reproduire librement deux

pages de mon article précité.
Le mot n/2?î?n (Esa. VII, 14) signifie-t-il nécessairement

itKpBêvos, suivant la version des Septante et de Matthieu? Oehler
dit là-dessus : Realencyclopœdie de Herzog, article Messias,

première édition, page 415 : « Il est vrai que ì""iU?p ne signifie
pas nécessairement virgo illibata, mais bien celle qui n'est pas
mariée. »

Hengstenberg s'exprime à peu près de même : Christologie,
tom. II,pag. 55: «La virginité n'esl pas proprement renfermée
clans le mot. Mais il est certain que riQ?ï) désigne une
personne non mariée, dans les premières années de la jeunesse;
et, s'il en est ainsi, la virginité s'entend de soi dans ce
contexte. »

L'auteur cite les six passages où se trouve le mot nä?^ et
où le sens de jeune personne non mariée lui paraît incontestable

; ce sont : Gen. XXIV, 43; Ex. II, 8; Ps. LXVIII, 26;
Cantiq. I, 3; VI, 8; Prov. XXX, 19.

Haupt, dans son livre intitulé : Die alttestamentlichen Citate
in den vier Evangelien, représente à peu près la même opinion
à la page 211 à laquelle nous renvoyons.

Après avoir comparé une fois de plus les différents endroits
où se rencontre le mot en question, je m'arrête à l'idée que c'est

le mot français fille qui rend le mieux le mot hébreu PIS ?))¦ Les

cinq premiers textes cités s'opposent à ce qu'on l'entende de

la femme mariée, et dans tous les cinq M. Segond l'a traduit
en effet par jeune fille; le sixième texte suffit à nous prouver
en revanche que HuPJJ n'est pas davantage synonyme de

n^inn qui signifie exclusivement vierge, -KupU-joi. Nous
souscrivons donc à l'opinion d'Hengstenberg rapportée plus haut,
et selon laquelle le mot HaPÏ) désigne une fille, vierge ou

non. Dans la traduction : la jeune fille, qui est celle de la Bible



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 113

annotée, l'adjectif nous paraît être ajouté inutilement; mais
nous rejetterions, comme trop accentuées dans deux sens
opposés, à la fois la traduction de M. Segond : la jeune femme, et

celles d'Ostervald et de Martin : la vierge; car la première
exclurait la virginité de la mère d'Emmanuel, et la seconde

exprimerait l'intention d'exclure l'état contraire.
Si nous consultons non plus l'usage général ou possible du

mot, mais l'acception qui résulte du contexte de notre
passage, nous écarterons tout ensemble l'idée que la mère
d'Emmanuel pourrait être une jeune femme mariée, car alors il n'y
aurait pas de signe, et le cas où elle serait une fille non vierge,
car on ne pourrait plus parler de signe divin à propos de la
naissance illégitime de l'être quelconque portant le nom
d'Emmanuel.

Mais si la mère d'Emmanuel n'a pu êlre, dans la pensée du

prophète et vu le contexte de notre passage, ni une femme
mariée ni une fille non vierge, et qu'il fallût ne reconnaître ici
qu'une prophétie messianique directe, un oracle annonçant
comme un fait individuel et concret la naissance du sein de la

vierge Marie du Messie futur, il ne nous resterait plus qu'à
faire intervenir dans ce texte un miracle dépassant absolument
l'horizon des contemporains et du prophète lui-même. Nous
n'excluons point à priori d'un morceau prophétique une intuition

si inconcevable et si transcendante qu'elle soit, car rien
n'est impossible à Dieu ; nous disons seulement que ce procédé
absolument surnaturel sortirait des analogies de la révélation ;

et si une autre issue, une autre solution de la difficulté du texte
se présente, elle doit être préférée.

Or nous croyons pouvoir trouver dans la comparaison de

Esa. VII, 14 avec Mich. V, 2, qui en est, selon nous, le premier
thème, le moyen d'écarter du texte original toute apparence
d'inconvenance en même temps que d'invraisemblance, tout en

justifiant la citation Math. I, 23. En effet, le mot n!2 ?^)T\ dans

Esa. VII, 14 (remarquons ici l'article qui désigne le sujet comme
connu), nous paraît être une reproduction de HT?!'' (Mich.
V, 2), et s'il en est ainsi, l'interprétation du second de ces

termes emporte celle du premier. Orla signification de nT?T'



114 GRETILLAT

(Mich. V, 2) nous semble être déterminée à son tour par le

passage précédent (IV, 9 et 10), où Sion est représentée en travail

d'enfant1. C'est cette même Sion, désignée dans Michée

comme devant enfanter le Messie à travers les douleurs de la

captivité, qui, sous la dénomination mystérieuse de H52?J) PL

donnera naissance à Emmanuel, selon Esa. VII, 14. Telle est,

croyons-nous, l'interprétation grammaticale et historique du

premier membre de cet oracle difficile, et nous ne laisserons

pas de remarquer qu'elle répond bien à la manière des

prophètes qui aiment à rattacher chaque oracle à ses antécédents,
formant ainsi cette tradition non interrompue, cette SikSo^ti twv

irpoynrüv, dont parle Josephe.
Mais l'interprétation dite grammaticale-historique ne saurait

épuiser la portée d'un oracle prophétique.
11 est remarquable déjà que jamais, à partir de Gen. III. 15, la

prophétie ne nomme le père direct du Messie. C'est le principe
féminin dans l'humanité qui est dès l'origine désigné pour lui
donner naissance. Sans être positivement exclu, le facteur
paternel n'est du moins nulle part expressément indiqué. Cette

réticence providentielle laissait libre carrière à l'accomplissement.

L'annonce d'une naissance surnaturelle, quelle qu'elle fût,
ne devait étonner non plus ni le prophète ni les fidèles Israelites

nourris de l'histoire et des traditions du peuple de Dieu.

Isaac, Jacob, Samson, Samuel avaient été déjà dans les temps
passés les enfants du miracle ; et, en cela, ils avaient été, eux
aussi, des signes qui en annonçaient et en préparaient un plus
grand. L'institution même de la circoncision avait dû, dès les

origines de la race, marquer d'un caractère sacré toute la
descendance d'Abraham, et elle signifiait que le fruit de la promesse
(Gen. XII, 1 et 2) ne serait pas le produit pur et simple de la

nature.
Le prophète Esaïe ne faisait donc, dans l'oracle qui nous

occupe, dans la teneur de cet oracle et dans ses réticences

mêmes, que se rattacher aux données prophétiques anté-

1 Voir sur ces passages de Michée l'excellent opuscule de Schlier : Die
kleinen Propheten.



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 115

rieures, et même à la plus ancienne de toutes, par delà l'oracle
de Michée, qui, étant son prédécesseur immédiat, lui fournissait

le thème direct de son discours. La Sion fidèle figurait ici
comme l'héritière légitime et privilégiée de la première
promesse faite à la postérité de la femme.

Mais l'esprit prophétique, disons-nous, ne se laisse pas
emprisonner dans la lettre qu'il déborde au contraire de toutes
parts, et ses réticences et ses réserves elles-mêmes sont
souvent aussi significatives que les paroles. Le prophète est venu
annoncer la délivrance que l'Eternel accordera tôt ou tard à son

peuple, mais dont ni Achaz ni sa famille ne sera l'instrument.
Ces Assyriens, dont il a voulu se faire un appui, reviendront
en ennemis après la déroute des deux alliés qui le menacent
(18). La descendance royale de David, jusqu'alors si privilégiée
et si honorée dans l'économie théocratique, est complètement
passée sous silence dans cet oracle-ci, et il résulte, en effet, du

chap. XI, que cette souche prédestinée du salut messianique
doit traverser un temps de suprême humiliation avant d'accomplir

sa destinée'.
Une menace à l'adresse d'Achaz et de sa famille était donc

renfermée dans ce terme même de n52^yn, qui désignait la mère

d'Emmanuel. La promesse faite ici à la Sion fidèle enveloppait
une sentence sur la royauté déchue et désormais ignorée.
L'Eternel va se donner de nouveaux instruments pour remplacer
ceux qui sont devenus indignes. Il va opérer un miracle de

création au sein de la nation sainte, délaissée par les organes
infidèles de la théocratie et à qui il ne reste plus que son Dieu
et son avenir. Sion, l'élite de la nation élue et la meilleure fille
d'Eve, porte en son sein le salut et enfantera le Sauveur.

La sentence d'exclusion prononcée implicitement sur Achaz
et sa maison dans l'oracle de notre texte, a eu son effet en ce

que la famille régnante de Juda a été éliminée de la lignée
qui devait donner naissance au Messie. La généalogie de Marie,
la mère de Jésus, se rattache à David par Nathan (Luc III, 31).

1 La racine et le tronc de David (XI, 1), d'où sortira un humble rejeton,
un surgeon gros d'avenir, sont tacitement opposés a 1'orgneiUeuse forêt
d'Assur qui va tomber sous la hache (X, 19).



116 GRETILLAT

Les eliminations successives d'Ismael et d'Esatï de la lignée
sainte peuvent servir ici d'analogie.

Par ce que j'appellerai une condensation nouvelle de l'esprit
prophétique, l'évangéliste Matthieu, à son tour, avait droit de

rapporter à la vierge Marie ce que le prophète avait dit en pensant

à Sion, à la fois vierge comme fiancée à Dieu seul et mère
du Messie. Ce qui avait élé dit de la mère pouvait être rapporté
à la fille. De même que Sion était l'élite de la postérité de la

femme, Marie était la plus pure des filles de Sion, l'incarnation
du bon génie de la cité fidèle. L'humble et chaste fille de David
était Sion personnifiée, et par là aussi elle devenait l'héritière
privilégiée de toutes les richesses et de toutes les gloires
annoncées à l'humanité depuis la première promesse faite à Eve.
En elle les antiques oracles, aussi bien que les réticences
significatives de la prophétie dès l'origine de l'histoire du salut,
ont rencontré les uns leur réalisation, les autres leur explication

définitive et satisfaisante.
Voici en quels termes M. Heer expose cette même interprétation

dans l'article du Kirchenfreund que nous avons cité :

« La « aima » d'Esaïe devrait s'expliquer par le passage Mich.

V, 3, qui trouve lui-même son explication dans le contexte; et

le passage IV, 10, en particulier, nous montre clairement que
celle qui enfante est la fille de Sion elle-même. »

« Nous estimons, ajoute l'auteur de l'article, que le nom :

fille de Sion, a traversé dans la conscience de l'Israélite des

phases toutes semblables à celle du terme : Serviteur de

l'Eternel. Il n'a pas toujours le même contour dans la langue
prophétique. Sa signification se condense et finit par se terminer
comme en pointe de pyramide dans l'idée d'une pieuse vierge,
dans laquelle s'incorpore l'idée de la fille de Sion.

» Le nom de Sion ou de fille de Sion désigne quelquefois
dans son acception la plus large le peuple d'Israël tout entier,
et est synonyme alors de fille d'Israël. Le plus souvent, il
désigne les habitants de Jérusalem, abstraction faite de leur qualité

religieuse et morale. Mais la signification de ce nom se

rétrécit jusqu'à la limite du véritable peuple de Dieu, de l'Israël
idéal. Ce n'est pas tout encore : la fille de Sion n'est pas seule-



nouvel essai d'interprétation de l'oracle d'emmanuel 117

ment le peuple objet de la rédemption; c'est elle parfois qui

procure cette rédemption au reste du peuple; enfin elle figure
comme la mère fidèle qui soigne tendrement ses enfants dont
Jéhova est le père. »

L'explication que nous venons de défendre est bien d'accord
avec celle du premier évangéliste, sous cette réserve qu'il tire
de plein droit une application directe, à l'événement une fois

accompli, d'un oracle qui dans sa teneur première devait avoir
aux yeux du prophète lui-même une signification collective ;

mais celle-ci renfermait, bien loin de l'exclure, cette application

future et directe. Et de même que Jésus-Christ a été la

personnification concrète et définitive du type d'abord collectif
et de plus en plus individuel du Sei-viteur de l'Eternel, nous
disons que Marie sa mère a été la personnification du type
collectif d'abord, puis individualisé en elle-même, de la fille de

Sion.

CHAPITRE SECOND

Emmanuel.

Si la première question posée à propos du texte Esa. VII, 14

était résolue d'une manière jugée satisfaisante, nous aurions

l'avantage d'aborder la seconde en écartant d'avance du champ
de la discussion un certain nombre d'interprétations déjà
implicitement condamnées.

Les difficultés propres à l'oracle d'Emmanuel ont déjà été

résumées en ce que l'accomplissement de l'oracle paraît tour à

tour imminent ou lointain, et que, dans la suite du morceau,
l'élément paraclétique et l'élément comminatoire s'entremêlent
sans transition, ou sont joints l'un à l'autre par des transitions
qui présentent d'apparents contre-sens.

Mais quelle que soit l'interprétation à donner des détails du

texte, quel que soit le personnage désigné par Emmanuel, et

quand même il ne resterait de lui comme élément messianique

que son nom, nous dirions que ce nom à lui seul, ce nom de

bon augure, serait déjà un signe efficace de la grâce de Dieu, un

gage assuré du salut à venir. Soit que le nom d'Emmanuel si-



118 gretillat
gnilie directement que l'enfant dont il s'agit sera lui-même
Dieu avec nous (ce qui serait conforme à la portée du passage
Esa. IX, 5), soit qu'il exprime seulement d'une manière générale,

comme l'expression : L'Eternel notre justice (lèv. XXIII, 6)
la promesse que Dieu sera présent au sein d'Israël ; soit enfin
qu'Emmanuel représente un enfant contemporain ou futur, il est
certain que le peuple auquel un tel signe est donné ne saurait
périr, car dire : Dieu avec nous, c'est dire : salut

Les interprétations qui ont été données de l'oracle d'Emmanuel

peuvent être rangées dans trois catégories, et nous relèverons,

chemin faisant, les avantages et les difficultés propres à

chacune d'elles.
1. Celles que nous appellerons exclusivement historiques,

qui nient toute signification messianique de l'oracle, et rapportent

le nom d'Emmanuel à un personnage dont la naissance
serait annoncée comme très prochaine et dont le nom omineux
comme ceux de Scheariaschoub et de Maherschalalaschbris
serait offert en signe à la génération contemporaine.

Emmanuel ne serait donc pas autre qu'un fils du roi, selon

les uns : Ezéchias ou tout autre fils d'Achaz non nommé dans

l'histoire; d'autres ont voulu faire d'Emmanuel un fils du
prophète, soit en l'identifiant avec Maherschalalaschbas, dont la
naissance est racontée VIII. 3, soit en l'en distinguant.

Ecartons tout de suite la supposition que le nom d'Emmanuel
pourrait désigner Ezéchias, puisque le futur successeur
d'Achaz était âgé de neuf ans déjà au moment où l'oracle fut
prononcé. Nous ne saurions davantage identifier Emmanuel avec

Maherschalalaschbas, attendu que la naissance de l'un et celle
de l'autre se trouvent dans des rapports différents avec un
seul et même événement : la délivrance de Jérusalem (comp.
VII, 16 avec VIII, 4) ; et la différence des personnages résulterait

déjà de cette inégalité, quand elle ne serait pas établie

déjà par la dualité des noms.
Il ne resterait plus qu'à supposer sous le nom d'Emmanuel

un fils du prophète distinct des deux autres et jouant le même

rôle, ou enfin tout autre enfant israélite fils d'un personnage
contemporain, dont l'histoire n'aurait pas non plus conservé le nom.



nouvel essai d'interprétation de l'oracle d'emmanuel 119

Toutes ces interprétations ont ceci pour elles qu'elles
rendent aisément raison du morceau VII, 15-25, alors qu'Emmanuel

parait participer aux expériences diverses de la génération

contemporaine.
Notre première raison pour les écarter toutes ensemble se

tire de notre discussion précédente touchant la mère d'Emmanuel,

s'il est vrai que ha' aima ne saurait désigner une femme
mariée.

Nous avons déjà demandé comment il faudrait accorder
d'ailleurs un événement aussi ordinaire que la naissance d'un fils
d'Achaz, du prophète ou de tout autre israélite avec la solennité

extraordinaire d'un signe que le Seigneur lui-même opérera

Tout exalté que nous supposions en vérité le langage
prophétique, encore devons-nous admettre qu'il se rattachait par
quelque coin au sens commun. Mais nos objections principales
se tirent du contexte des chap. VIII à XL

Si favorable que paraisse le morceau Esa. VII, 15-25 à

l'interprétation exclusivement historique, les difficultés ne tarderont

pas à renaître devant nous dès que nous aurons franchi ce

premier pas ; et l'idée d'avenir écartée de l'oracle VII, 14,

s'imposera absolument dans les suivants, soit qu'on considère
ceux-ci comme des reprises du premier, ou comme en étant
indépendants.

En effet, comment rapporter à un enfant contemporain, quel
qu'il soit, l'invocation contenue VIII, 8, même entendue dans
le sens le plus emphatique : « Les eaux d'Assyrie rempliront
toute l'étendue de ton pays, ô Emmanuel »

Quoi donc ce fils du roi ou du prophète se trouverait être,
à peine venu au monde, le maître ou le possesseur de Canaan

Mais tournons le feuillet : l'enfant qui nous est né, le fils qui
nous a été donné, est tout à coup appelé : « Admirable,
Conseiller, Dieu puissant, Pète éternel, Prince de la Paix! »

(Traduction Segond.)
Enfin le rejeton qui sortira du tronc de David, le surgeon

qui croîtra de ses racines XI, 1, devenu le porteur des sept
Esprits de l'Eternel, 2, le dominateur absolument juste et le



120 GRETlLLAT

juge tout-puissant de la terre entière, 3-5. est appelé à produire
une révolution dans la nature, telle qu'on n'en avait jamais vu
depuis la chute, et qui sera accompagnée d'une rénovation
morale universelle et complète (6-9) — et Emmanuel ne serait

qu'un enfant contemporain!
Evidemment les intuitions du prophète dépassent et débordent

de toutes parts les mesquines proportions de la réalité

contemporaine; d'une part, la royauté, si abaissée qu'elle fût
moralement à l'époque d'Achaz, n'était pourtant pas encore
réduite à l'état de ce tronc coupé et de cette racine au ras du
sol, d'où devait sortir un jour le modeste Netzer (Esa. XI, 1)
de Nazareth (Math. IL 23); d'autre part, la promesse de

délivrance, dont la naissance d'Emmanuel devait être le signe et
le gage, n'a pu être épuisée par l'événement annoncé, VII, 16,

la défaite deRetsin et de Pekach, car cette première délivrance
devait être aussitôt suivie des calamités annoncées VII, 17-25
et VIII, 8, comme le juste châtiment de la fausse politique
d'Achaz et de son peuple, VIII, 6.

2. Les interprétations messianiques directes, selon lesquelles
Emmanuel désignerait directement le Messie dans la pensée
du prophète. Mais, dans ce cas encore, plusieurs alternatives
sont possibles, selon que l'avènement du Messie-Emmanuel
serait annoncé comme imminent ou comme lointain. La
première de ces alternatives est soutenue par Haupt, la seconde

par Hengstenberg, dans leurs ouvrages précités.
Haupt exprime l'opinion que l'horizon du prophète dans

l'oracle VII, 14 et suiv. n'a pas dépassé le présent, que cet oracle
n'en serait pas moins messianique et qu'Emmanuel, identique
avec Maherschalalaschbas (VIII, 3), était le Messie; que si, dans

les chapitres suivants, le prophète nous transporte de nouveau
dans l'avenir, et même dans un avenir très éloigné, il y aurait
ici une de ces contradictions assez fréquentes dans l'intuition

prophétique, toujours flottante entre le présent et l'avenir.
Nous avouons que cette interprétation nous fait tout l'effet
d'une défaite. Singulier prophète que celui qui annoncerait un
Messie contemporain au chap. VII, un Messie à venir aux
chapitres IX et XI, et qui n'aurait pas pris la peine de se corriger



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 121

après que sa première vue aurait été démentie par l'événement.

Et dans la supposition même que l'auteur ne l'eût pas
fait, comment admettre que des rédacteurs postérieurs et plus
avisés ne l'eussent pas fait à sa place

Selon Hengstenberg, au contraire, le prophète annoncerait
bien, dans VII, 14, un Messie à venir dans la personne
d'Emmanuel, mais en le faisant apparaître en idée devant lui et ses

contemporains; et cette personnalité idéale du Messie, préexistant

à sa naissance charnelle, présiderait comme telle aux phases

de l'histoire contemporaine, et en donnerait, pour ainsi

dire, les mesures successives. Le prophète nous représenterait
ainsi Emmanuel naissant, grandissant, mangeant du beurre et
du miel, comme si tout cela se passait déjà réellement, dans la

certitude d'ailleurs que cette existence idéale entrera un jour
dans l'histoire.

Mais on ne s'explique pas clans cette interprétation pourquoi
cette naissance idéale du Messie serait rapportée à l'époque
d'Achaz et d'Esaïe, tandis qu'il faudrait la faire remonterà
l'origine du peuple d'Israël, aux origines mêmes de l'humanité.

Singulier être d'ailleurs, que cet enfant idéal qui mange
idéalement un beurre et un miel idéal jusqu'à ce qu'il sache

rejeter le mal et choisir le bien (vers. 15), c'est-à-dire jusqu'à sa

naissance réelle, à quelques siècles de distance
Cette interprétation ne me rappellerait pas mal, mutatis mu-

tandis, celle d'un passage de YAgamemnon d'Eschyle, qui égaya

un moment l'auditoire de philologie dont je faisais partie (cet
âge est sans sérieux), et où on disait que le géant Géryon, qui
avait trois corps, avait été enterré en plein air une fois pour
chacun de ces corps, sans avoir abandonné la lumière de la vie.

Les versets 15 et 16 restent, en tout cas, une difficulté
insurmontable pour les partisans de l'interprétation messianique
directe, sous l'une ou l'autre des formes qu'elle a reçues jusqu'ici.

3. Les interprétations messianiques typiques, selon lesquelles
Emmanuel désignerait le Messie futur sans doute, mais préfiguré

pour les contemporains, soit dans une personne
individuelle, soit dans une personne collective.

Dans le premier cas, un enfant qui a dû naître à cette époque
THÉOL. ET H-ÌIL. 1882. 9



122 GRETILLAT

(soit un fils du roi, soit un fils du prophète ou tout autre
demeuré inconnu) aurait été le porteur et pour ainsi dire
l'illustration de l'idée messianique qui devait se personnifier un jour
dans le véritable et définitif Emmanuel.

Dans l'article précité, où nous avions adopté cette interprétation,

nous répondions en ces termes à l'objection fort sérieuse

que la filiation de cet entant typique aurait dû être clairement
indiquée :

« La signification symbolique et prophétique du nom
d'Emmanuel prime tellement ici le fait contemporain qu'elle
l'absorbe et l'efface, et l'attention doit rester fixée sur la chose que
ce nom signifie plutôt que sur l'être qui le porte. Nous pourrions

admettre que le substratum actuel de l'oracle fut un fils
du prophète, peut-être celui qui va naître sous le nom égale,-

ment symbolique de Maherschalalaschbas (VIII, 3), ou tout
autre, peu importe. L'idée d'avenir absorbe la réalité présente
au point, disons-nous, que celle-ci disparaît dans l'oracle, au
vers. 14, pour ne ressortir que dans les versets suivants; cela
d'autant plus que, sous l'impie Achaz, la délivrance ne pouvait
être qu'incomplète et momentanée (comp. vers. 18), et que la
menace devait conserver tout son crédit. Le type et l'antitype
passent donc sans transition l'un dans l'autre. C'était encore
une jnanière de présenter au roi une grâce qui n'était pas

pour lui. »

Dans le second cas, celui où Emmanuel serait préfiguré dans

une personne collective, plusieurs alternatives se présentent
de nouveau; nous n'en citerons que deux : Emmanuel pourrait
désigner toute génération nouvelle en Israël, en ce que la
naissance de tout enfant dans le sein du peuple-Messie était un

gage nouveau de l'accomplissement de la promesse faite aux
patriarches; un signe garantissant que, à travers toutes les

épreuves et les jugements, Dieu était avec Israël, selon le sens

du nom (Dieu avec nous).
On pourrait aussi admettre qu'Emmanuel est le reste fidèle

d'Israël désigné déjà dans le nom du fils aîné du prophète (un
reste se retournera), et qui joue d'ailleurs un si grand rôle dans

les intuitions de notre prophète et du prophétisme israélite en



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 123

général. Ce reste fidèle préfigurerait à ce moment-là le Messie

futur, personnification suprême du véritable Israël.
Les interprétations delà troisième catégorie que nous venons

d'exposer nous paraissent plus plausibles sans doute que les

précédentes et réussissent à résoudre en partie les difficultés
que présente la relation du vers. 14 aux versets suivants. L'idée
messianique flotterait entre la réalité présente et sa réalisation
future et parfaite, pour se dégager et se fixer définitivement
dans la personne de l'enfant annoncé chap. IX, vers. 5, et ce
dernier oracle désignerait directement le Messie futur.

Toutefois, en ce qui concerne notre première interprétation
rapportée plus haut, l'objection que nous nous étions faite ne
nous paraît point résolue, et nous ne nous expliquons plus,
même en y faisant intervenir la dose voulue de bonne volonté,
la brusquerie étrange des transitions, surtout du vers. 14 au 17,
ni ce mélange qui serait sans autre exemple, du type et de l'an-
titype, surtout si nous considérons que l'un devait signifier des

calamités, l'autre des délivrances.
Mais l'objection générale que nous faisons à toutes ces

tentatives et que nous avons déjà fait valoir contre celle d'Heng-
stenberg, c'est la difficulté d'attribuer, soit à un enfant israélite
naissant à ce moment-là, soit à la génération tout entière, soit
même à l'élite du peuple de Dieu, une valeur typique spéciale
à cette époque, et dont auraient été destituées les personnes
individuelles ou collectives vivant aux âges antérieurs et aux
origines même du peuple de Dieu sur la terre.

Les obscurités du texte reçu sont telles qu'il était permis de

se demander s'il nous a été transmis correctement, et si, par
exemple, les vers. 15 et 16, qui brisent si étrangement la marche

du discours, ne seraient point une interpolation, ou du
moins n'auraient pas subi des altérations ou des transpositions

propres à dénaturer le sens du morceau tout entier.
Malheureusement cette opinion ne pourrait faire valoir en sa faveur

que des raisons de critique interne, toujours fort sujettes à

caution, et nous aurions contre nous le témoignage unanime des

siècles.
Ce serait trancher et non pas résoudre.



124 GRETILLAT

Toutes les interprétations énumérées jusqu'ici supposaient
l'identité du fils nommé au vers. 14 avec l'enfant qu'on voit en
scène au vers. 16 ;nousessayeronsdeles distinguer l'un del'autre.

Tout est perdu dans le présent; tous les auxiliaires humains
font défaut; la royauté est devenue infidèle; le Seigneur, lui,
va donc faire un signe, dit le prophète. Dieu va créer un salut,
et ce salut sera un enfant. Emmanuel aura une mère et point
de père, et la maison de David, à qui appartiennent l'alliance et
les promesses, est pour la première fois depuis des siècles,
écartée de l'horizon messianique. Tout ici donc est contraire
aux analogies ordinaires, soit de la nature, soit même de la

grâce. Le cas annoncé ne sera pas surnaturel et nouveau
seulement, mais unique. Tout ici est signe : le nom du

personnage, sa naissance et sa carrière. Emmanuel sera le Messie

de l'avenir, fils de Sion (VU, 14), possesseur légitime du pays
(VIII, 8), Dieu lui-même tout-puissant et éternel (IX, 5), issu
de la race déchue de David pour s'élever de ce degré si humble

au rôle de restaurateur de toutes choses (XI).
Quand et commentées choses auront-elles lieu? Le prophète

lui-même l'ignore; ce qu'il suffit aux fidèles de savoir, c'est

que cet accomplissement certain sera lointain, car après une
délivrance passagère la génération contemporaine restera livrée
aux plus redoutables calamités.

Ainsi, du côté de l'homme et de la terre, il n'y a plus ni force
ni espoir; il ne reste plus dans l'horizon de la prophétie que
les instruments les plus fragiles pour produire le plus grand
de tous les résultats. Une jeune fille et un enfant : voilà quel
sera le salut! Mais Dieu est là. Achaz a dit : « Assur avec

nous » Le prophète répond : « Dieu avec nous » et la suite
va prouver que c'est le prophète qui avait raison. Le présent
est perdu, mais l'avenir est sauvé : voilà l'idée générale de

l'oracle d'Esaïe (VU), comme de la prophétie tout entière de l'Ancien

Testament.
L'avenir est sauvé : c'est le thème du vers. 14; mais le présent

reste livré à tous les jugements de Dieu qui fondront sur Israël
sans interruption jusqu'à l'avènement du salut : voilà celui du
morceau 15-25.



NOUVEL ESSAI DÌNTERPRÉTATrON DE L'ORACLE D'EMMANUEL 125

Vers. 15. L'expression manger du beurre et du miel suppose
la dépopulation du pays. Le sens que nous lui donnons au verset

15 est parfaitement fixé par celui qu'elle a au vers. 22, où elle
doit être entendue évidemment comme symbole de calamité.
Dire qu'Emmanuel mangera du beurre et du miel, c'est donc

annoncer qu'il apparaîtra et vivra à une époque d'humiliation,
et qu'il partagera le sort misérable des habitants du pays.

Le mot hébreu Tl^TP ne signifie pas nécessairement

jusqu'à ce qu'il sache, et pourrait se traduire plus naturellement
peut-être : quand il saura. Nous ne sommes donc point tenus
de limiter à la première enfance d'Emmanuel la prédiction qui
est faite de lui. Laissant d'ailleurs le vers. 15 à sa place, et sans

nous croire autorisé à un remaniement toujours périlleux du

texte, nous l'entendons de la solidarité parfaite qui unira
Emmanuel à son peuple malheureux à l'époque de sa venue, et

même pendant toute sa carrière terrestre.
Vers. 16. La conjonction car qui lie ce verset au précédent

est beaucoup plus difficile à expliquer que la particule adversative

mais introduite dans le texte par nos versions. Il semble,
en effet, que le vers. 16 annonce une délivrance et contienne

une promesse, puisqu'il annonce la dévastation à bref délai des

deux adversaires actuels de Juda : les royaumes d'Israël et de

Syrie. Selon toute vraisemblance, Juda devrait être sauvé par
la ruine de ses ennemis. A ce point de vue-là, la particule mais
serait seule logique, si toutefois notre interprétation du vers. 15

est la vraie. Mais la difficulté reparaîtrait dans la liaison du

vers. 17 au vers. 16, car le vers. 17 annonce des jugements qui
sont rattachés sans particule adversative à la prétendue
délivrance annoncée vers. 16.

Nous pensons donc que l'événement annoncé dans ce dernier

n'a de la délivrance que l'apparence, et ne sera que le

prélude de la dévastation qui atteindra Juda lui-même après
avoir traversé le pays de ses ennemis. Le même mouvement
d'idées se retrouve au commencement du chap. VIII (comp,
vers. 4 avec 7 et 8) et dans le premier chapitre d'Amos. La

puissance assyrienne est d'ores et déjà l'ennemie commune des

trois petits royaumes, et celle qui va en détruire deux menace



126 GRETILLAT

déjà le troisième. N'est-il pas bien d'ailleurs dans les analogies

scripturaires d'enseigner qu'une délivrance purement matérielle

peut n'être qu'un nouveau jugement infligé au méchant,
qui n'est livré pour un temps aux apparences de la prospérité
qu'afin de retomber de plus haut et pour toujours? Achaz sera
puni autant par les délivrances que par les fléaux eux-mêmes.

Mais quel est l'enfant qui entre en scène dans ce vers. 16,
et dont l'apparition subite est marquée par le changement de

sujet? Selon nous, le nahar du vers. 16, distinct du ben du

vers. 14, n'est ni Emmanuel lui-même, ni un type d'Emmanuel,

mais le fils du prophète, Scheariaschoub qui, d'après le

vers. 3, se trouvait précisément à ce moment-là à côté de son

père ; et il suffisait que le prophète le désignât d'un geste

pour le faire servir, avec une clarté suffisante pour l'interlocuteur,

d'illustration vivante aux prédictions comminatoires qui
allaient être prononcées. Nous avons remarqué déjà que,
tandis que Maherschalalaschbas, dont la naissance symbolique
est annoncée VIII, 3, n'aura atteint que l'âge de deux ou trois
ans (celui où l'enfant commence à appeler son père et sa

mère), l'enfant du VII, 16 sera, à cette même époque, en état
de discerner le bien et le mal ; et cette phase correspondait
sans doute, dans les intuitions du peuple d'Israël, à l'âge de

douze ans. Bien que plus âgé que son frère Maherschalalaschbas,

Scheariaschoub ne devait donc avoir que huit à neuf ans

au moment où l'oracle fut prononcé, et son nom de bon

augure se prêtait à servir de commentaire à celui d'Emmanuel,
le Messie lui-même, pour l'encouragement du reste fidèle
pendant les périodes calamiteuses qui allaient se succéder.
C'est Scheariaschoub, dont la mention expresse au vers. 3

ne s'expliquerait point s'il n'avait pas à jouer un rôle, dans la

suite du récit, qui donnera, dans les différents stages de sa

croissance, la mesure des délivrances et des châtiments imminents,

en attendant l'avènement futur d'Emmanuel, le Messie

lui-même.
Si l'extrême simplicité d'une solution ne risquait pas de la

rendre suspecte, nous aimerions à faire observer qu'il suffit de

suppléer un geste dans le texte pour en dissiper toute les ohs-



NOUVEL ESSAI D'INTERPRÉTATION DE L'ORACLE D'EMMANUEL 127

curilés qui nous ont arrêté jusqu'ici, et que l'omission d'un tel
détail, conforme aux habitudes des écrivains anciens, n'aurait
en aucune façon lieu de nous surprendre.

Vers. 17. Sur la maison de ton père : ces mots sont une
confirmation expresse de la malédiction — par voie d'omission

— contenue dans l'oracle du vers. 14. La punition de

l'homme qui se confie en l'homme et qui fait de la chair son
bras (Jér. XVII, 5 et suiv.), c'est qu'il ne verra pas venir le

bien, et qu'il restera seul dans le désert qu'il se sera fait. Au
nom de la même loi, tous les secours attendus de l'homme,
de l'Assyrie d'un coté, de l'Egypte de l'autre, vont se
transformer en calamités.

Les Egyptiens sont comparés à un essaim de mouches et
les Assyriens, plus puissants, à un essaim d'abeilles, le
prophète empruntant ainsi à chaque pays l'image qui lui est

propre.
Vers. 20. L'image change, etil n'est plus désormais question

de l'Egypte, qui ne devait plus jouer de rôle prépondérant sulla

scène de l'histoire. Le pays de Canaan est comparé à un
homme, et le roi d'Assyrie à un rasoir, qui enlèvera tout. Ce

rasoir a été pris à louage au-delà du fleuve. Le pays d'Israël ne
rentrait point dans les limites naturelles de l'Assyrie ; Dieu a

dû faire violence à l'histoire pour punir son peuple par le

moyen de ces étrangers.
Les vers. 21 et 22 décrivent l'état de dépopulation extrême

du pays à la suite du passage du rasoir. Dans cette Terre-
sainte jadis vantée comme un pays découlant de lait et de

miel, le lait aura le temps de devenir de la crème et le miel

sauvage se perdra au bas des rochers. Il y aura encore des

produits, mais plus de consommateurs, et quelques pièces de

bétail suffiront amplement aux besoins du petit nombre des

survivants de tant de désastres sur ce sol transformé en
pâturages. (23-25.)

La dépopulation entraînera après elle une dépréciation de

toutes choses, mais surtout des vignes qui exigent des soins et

un travail continus. Il y aura donc de la crème et du miel en

surabondance, mais plus de vin.



128 GRETILLAT

Vers. 24. Faute d'habitants, il n'y aura plus même d'outils
aratoires. Le pays ne sera bon que pour la chasse.

Dans tout ce morceau et dans le suivant (VHI-X), c'est

l'Assyrie qui occupe encore le premier plan à l'horizon
prophétique ; c'est elle qui est l'instrument aveugle dont Dieu se

sert et se servira encore pour exercer ses jugements sur son
peuple, mais qu'il saura briser aussi au moment fixé par sa

volonté (X, 5). La puissance babylonienne, la seconde des
ennemies du peuple de Dieu, la seconde des verges employées
par la justice divine, s'annoncera bientôt à l'horizon à son tour,
et déjà dans le chap. XIII, pour occuper enfin la scène dès le

chap, XXXIX ; mais tandis que, dans le cycle des prophéties
de l'époque assyrienne, le Messie apparaît, au terme de l'ère
présente, sous l'image resplendissante d'un roi juste et puissant,

restaurateur du peuple et du pays (VU-XI), la figure qui
se dégagera dans un horizon plus lointain encore sera à la fois

plus touchante et plus glorieuse... d'une gloire toute
spirituelle, voilée de faiblesse et d'ignominie, invisible à la chair,
reconnaissable seulement aux fidèles, et destinée à être
méconnue de la foule.

Car s'il devait y avoir sur la terre une figure plus glorieuse
encore que celle du roi théocratique, du Messie triomphant et

dominateur, ce ne pouvait être que celle du Serviteur de

l'Eternel, du personnage qui, dépouillé de toute qualité extérieure
prêtée, et de tout autre caractère que sa fidélité, son humilité
et son amour, destitué de toute autre grandeur que celle de sa

personne seule, est apparu non plus pour vaincre et régner,
mais pour souffrir et mourir à la place de tous les autres

hommes, des fidèles et des prophètes eux-mêmes. (LUI, 4.)
Telle a été la conquête suprême de la prophétie de l'Ancien

Testament ; et tandis que l'auteur des oracles VII-XI semble
lutter encore avec une matière indomptée, et penché sur ses

propres révélations, en traduit avec effort les énigmes en langue
humaine pour les livrer telles quelles aux méditations et aux
discussions interminables des siècles futurs ; tandis que dans

ce monde nouveau, tout en fermentation, de la prophétie
messianique, l'éclair ne sillonne de temps en temps les ténèbres



NOUVEL ESSAI d'interprétation de l'oracle d'emmanuel 129

que, dirions-nous, pour les rendre visibles, le prophète qui
enfin a atteint la cime n'y rencontre plus un roi mais une
victime ; et contemplant non plus les triomphes de la force,
mais le chef-d'œuvre de l'amour, il retrouve enfin le calme de

ses esprits dans les pures et douces clartés d'un ciel sans

nuages et d'un horizon sans voiles.

Gretill.vt.


	Nouvel essai d'interprétation de l'oracle d'Emmanuel dans la Bible annotée

