
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1881)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Jules Kaftan. — L'Essence de la religion chrétienne1.

M. le professeur P. Chapuis a déjà rendu compte aux lecteurs
de la Revue (1879, p. 394 et 484) de deux publications de M. Kaftan.

Le volume qui a paru cette année développe les mêmes
thèses d'une manière plus ample et plus conséquente ; ce n'est

pas un manuel pour les étudiants, c'est une œuvre d'investigation.

La lecture n'en est pas constamment aisé>3, mais elle est

toujours instructive et souvent captivante.
M. Kaftan sent que nos contemporains ne sont pas mis assez

directement en présence du christianisme tel qu'il est, et il
voudrait que la théologie vînt à leur aide en posant avec précision
les questions, soit celles où la science est souveraine, soit surtout
celles que chacun doit résoudre par sa propre liberté. Il se

propose d'établir quelle est l'essence de la religion chrétienne, c'est-
à-dire qu'il cherche à marquer les traits d'une figure qu'on a la

tentation ou même l'habitude de rendre vague et fuyante. Une

telle entreprise est trop légitime et répond trop aux besoins

de notre époque pour que son succès ne soit pas vivement
désiré.

1 Das Wesen der christlichen Religion, dargestellt von Dr Julius Kaftan,
Licentiat und Professor der Theologie. Basel 1881, Bahnmaier's Verlag
(C. Detloff). — 1 vol. de xi et 467 pages in-8.



624 BULLETIN

I

Comment s'y prendra l'auteur pour la mener à bien en d'autres

termes, quelle sera sa méthode? Il se rattache aux écrivains

qui commencent par définir l'essence de la religion pour décrire
ensuite celle du christianisme, mais il se refuse à démontrer
comme eux que la religion appartient à la nature de l'homme,
parce que cette manière de procéder suppose à tort qu'il existe

une notion de la nature humaine ferme et reconnue de tous.

Mieux vaut selon lui étudier les religions historiques, telles

qu'elles se présentent à l'observateur, et noter les caractères qui
leur sont communs, tout en prenant des aspects divers dans

chacune d'elles. On évite ainsi d'introduire dans l'examen des idées

philosophiques étrangères et de préjuger le résultat de

l'enquête.

La vie de l'âme peut être ramenée à deux facteurs, l'intelligence

et le sentiment auquel se rattache la volonté ; tous nos

jugements se distribuent en deux calégories, les jugements
théoriques affirmant un état de choses que nous nous représentons et

les jugements d'appréciation exprimant une attitude que nous

prenons vis-à-vis de cet état de choses. De quelle nature sont les

jugements de la piété La piété étant avant tout un sentiment,
elle prononce des jugements d'appréciation ; dans toute religion,
le principal est non pas une certaine conception du monde, mais

une relation avec le monde.

Il y a trois sortes de jugements d'appréciation : ceux qui
distinguent entre bon et mauvais (naturels), ceux qui distinguent
entre bien et mal (moraux) et ceux qui distinguent entre beau

et laid (eslitétiques). Laissant de côté les derniers, l'auteur
caractérise les jugements naturels en disant qu'ils sont dictés par
une prétention à l'existence, tandis que les jugements moraux

dépendent d'une idée de la vie parfaite, d'un idéal moral ; souvent

les uns contredisent les autres; nous désirons accomplir tel acte

parce qu'il prolongerait ou enrichirait notre vie, et en même

temps nous y répugnons parce que cet acte est coupable.
La prétention à la vie est le premier mobile qui donne nais-



THÉOLOGIE 625

sance au sentiment religieux, car l'expérience universelle
démontre que l'homme n'est pas en état de satisfaire cette prétention

; il se tourne alors vers une puissance qui influe sur les
conditions de son existence et son culte n'a pas d'autre but que de

gagner la bienveillance des dieux. Cette religion se rencontre chez

les peuples barbares et chez les peuples civilisés, même chez
certains chrétiens. La conviction de l'insuffisance des biens terrestres

peut aussi conduire à un progrès religieux ; au lieu de s'adresser
à la divinité pour obtenir un sort terrestre plus avantageux,
l'âme la recherche pour elle-même, mettant au-dessus des biens
de ce monde la participation à la vie divine. Ainsi est né le
brahmanisme et le même phénomène est offert par certaines sectes

mahométanes ou chrétiennes.
D'autre part les biens poursuivis par l'homme peuvent être

naturels ou moraux ; les biens naturels sont tous ceux qui contribuent

à produire les jouissances de ce monde, les biens moraux
ont ceci de particulier qu'ils sont inséparables de devoirs déter
minés et que l'individu ne saurait en jouir seul.

Ces observations permettent de classer les religions en quatre
groupes :

I. Celles qui n'offrent que des biens terrestres. Si ces biens

sont naturels, nous restons dans les religions de la nature, s'ils
sont moraux, nous entrons dans les religions nationales.

IL Celles qui connaissent un souverain bien supérieur au
monde. Pour les unes, ce bien est naturel, ce sont les religions
du mysticisme naturel; pour le christianisme, le souverain bien
est le royaume de Dieu supérieur au monde, auquel on ne participe

pas sans travailler à sa réalisation clans le monde.

Tout ce qui précède montre que la religion est essentiellement

pratique; cependant, outre les jugements d'appréciation, elle comporte

des affirmations théoriques, des doctrines ; ces affirmations,
si elles sont vraies, correspondent à un état de choses objectif.
Toutefois les doctrines doivent conserver un caractère pratique ;

on le comprend surtout depuis Scbleiermacher qui, allant d'un
extrême à l'autre, ne voit dans les doctrines que des descriptions
d'états religieux subjectifs, des réflexions sur le sentiment de

dépendance absolue.



626 BULLETIN

Il est plus juste de dire que les doctrines religieuses sont des

jugements sur Dieu, sa nature et sa volonté. La religion naît lorsque

l'homme, convaincu de son impuissance à satisfaire son
besoin de vie, recourt à quelque divinité capable d'agir sur le

monde. Cette divinité a trois caractères : elle est distincte du

monde, elle possède une puissance extraordinaire et elle est douée

d'intelligence et de volonté. Le croyant attribue l'objectivité non
seulement à l'objet central de sa foi, mais à toutes celles de ses

croyances qui sont en relation avec la pratique de sa vie, car s'il
cessait d'y voir des réalités objectives, les sentiments qui font sa

joie l'abandonneraient aussitôt. La connaissance religieuse a donc

pour condition un état subjectif et cet état est produit par l'éveil
de l'intérêt le plus ardent parmi les hommes, celui de la vie et

du bonheur, mais la réalité connue est de toutes la plus objective,
c'est Dieu, qui n'appartient pas même au monde dont l'homme fait

partie. La pensée dominante dans la religion est celle de la
puissance de Dieu, non celle de la dépendance vis-à-vis de Dieu.

Schleiermacher avait été lui-même conduit à cette erreur par la

doctrine traditionnelle qui, mêlant à la foi chrétienne la spéculation

philosophique, présente Dieu surtout comme la causalité
absolue.

M. Kaftan s'attache ensuite à définir la religion et la moralité.

Il y a entre elles la même différence qu'entre un bien et un idéal

moral. L'acte réclamé par la plupart des religions est le culte,

qui n'est pas moral en soi, et la religion conduit à des erreurs
morales soit quand elle fait régner le légalisme qui commande

des actes sans valeur morale, soit quand elle inspire l'ascétisme

contemplatif qui fait un péché de toute activité dans le monde.

La vie morale se forme par l'éducation, en opposant à la volonté
de l'élève une autre volonté qui est son autorité ; l'idéal moral ne

naît que dans la vie commune : l'homme placé au milieu de la

famille et de l'histoire voit s'imposer à lui des devoirs indépendants

du plaisir et de la peine. A cette action s'ajoutent celles

des personnalités supérieures, de la réflexion et dans une
certaine mesure, celle de la religion. La supériorité d'une religion
consiste précisément dans la prépondérance qu'elle accorde aux
biens moraux sur les biens naturels.



THÉOLOGIE 627

Si l'idée du souverain bien est l'idée fondamentale pratique de

toute religion, et celle de Dieu, l'idée fondamentale théorique, il
en est une troisième qui les unit l'une à l'autre, c'est celle de

révélation par où il faut entendre une manifestation de Dieu relative

au bonheur et au malheur des hommes. Cette révélation varie

avec la nature des religions, telles qu'elles ont été définies plus
haut : quand les biens sont terrestres et naturels, la révélation
est représentée par des mythes et des traditions interprétés par
les prêtres ; dans les religions nationales, les dieux prennent part
à l'histoire du peuple ; les religions mystiques offrent des événements

extraordinaires dans la vie de leurs fondateurs, mais c'est en

soi-même que l'homme trouve Dieu en cédant à un penchant
religieux naturel plus encore qu'en étant éclairé par une révélation ;

enfin, dans le christianisme, le croyant participe à la vie de Dieu,
et en même temps la personne historique de Jésus-Christ est

une révélation objective.
Ici se termine la première partie du livre, destinée à préparer

par une analyse de la religion, telle qu'elle existe dans les faits,
l'étude du christianisme. La seconde partie décrit les formes
particulières que prennent dans le christianisme les traits essentiels

des religions historiques.

II

Tout d'abord quel est le bien donné par la religion chrétienne
à ses adhérents? Pour le savoir, il faut consulter les documents

historiques de la révélation sur laquelle repose le christianisme,
le centre de cette révélation est Jésus-Christ. Les écrits du nouveau

Testament présentent deux tableaux de l'activité de Jésus :

celui des Synoptiques a une valeur historique supérieure à celui
de Jean ; nous y voyons Jésus prêchant le royaume de Dieu à la
fois comme le souverain bien et comme un bien moral ; on y
participe du vivant même de Jésus, en s'attachant à sa personne ; la

communion avec lui produit l'effort moral et l'effort moral tend
à approfondir cette communion.

Les écrits apostoliques exposent comment l'homme peut jouir
du souverain bien sans avoir avec Jésus les mêmes relations que



628 BULLETIN

ses contemporains entretenaient avec lui pendant son existence

terrestre. Ces écrits doivent être utilisés ici pour en tirer non des

doctrines mais des données sur la religion chrétienne ; ils sont
l'œuvre de ceux qui les premiers l'ont réalisée dans leur vie

(p. 223) ; leur valeur tient surtout à ce qu'ils font connaître la foi
de leurs auteurs. Le point de départ de cette recherche est la prédication

du royaume de Dieu faite par Jésus ; entre ce premier fait
et le second, qui est la foi des apôtres, se placent la mort et la
résurrection de Jésus. Or ce sont ces deux événements qui ont donné

l'impulsion aux apôtres ; la mort de leur Maître a détruit leurs
fausses idées du royaume de Dieu et sa resurrection les a élevés

à la conception d'un royaume de Dieu supérieur au monde
terrestre. Ils se sont mis alors à prêcher à leur tour ce royaume, en
affirmant la résurrection de Jésus. Dans leur prédication la

personne de Christ ressuscité et glorifié prend la place qu'occupait
le royaume de Dieu dans celle de Jésus lui-même ; sa présence
le dispensait de parler de lui autant que durent le faire ses

disciples. L'évangile de Jean a précisément ceci de particulier que
les discours de Jésus y ont revêtu la forme de ceux des apôtres,
en mettant en avant la personne de Christ plutôt que le royaume
de Dieu ; cette différence naît de ce que cet évangile est le témoignage

rendu par un apôtre à son Maître plus encore qu'un récit
purement objectif. Du reste pas plus dans cet évangile que dans

les autres Jésus ne pousse ses disciples à la vie contemplative : le
christianisme combine la religion et la moralité, car il apporte un
bien suprême qui est supérieur au monde, et la possession de ce

souverain bien détermine une activité morale qui se déploie dans

le monde.
Dans toute religion se fait jour le sentiment d'une colère de

Dieu qui éloigne l'homme du bien suprême et par conséquent le
besoin d'une réconciliation ; cette réconciliation appartient à

l'essence même du christianisme, mais comme elle n'est que la

manière dont le bien suprême est communiqué, il faut avant tout
se faire une juste idée de ce bien suprême et de l'obstacle qui
nous en sépare, le péché. Toute transgression, voulue ou
inconsciente, de la volonté de Dieu est un péché. La qualité d'une
action bonne ou mauvaise est établie par une norme qui est la



THÉOLOGIE 629

volonté de Dieu ; la théologie traditionnelle a le tort de chercher

cette volonté de Dieu dans l'état moral du premier homme avant

la chute (status integritatis), au lieu de la voir dans la révélation
de Dieu en Jésus-Christ. D'après cette révélation, Dieu veut que
son règne vienne et se réalise ; c'est cette volonté qui est la norme
morale d'où dépend la notion du péché.

La vie de l'humanité est entièrement dominée par le péché,

car elle obéit à la loi naturelle qui pousse à fuir la peine et à

chercher le plaisir. La Bible désigne ce fait en disant que l'homme
est chair; par là elle ne fait pas de la vie naturelle ni de la
recherche des biens terrestres un péché, mais elle appelle avec

raison péché la vie qui n'a d'autre principe que cette recherche,
cette vie étant en effet un obstacle à la réalisation du royaume
de Dieu. En même temps elle est malheureuse. Une telle
notion du péché correspond par contraste à celle de rédemption ou
de régénération, mais non à celle de réconciliation ; le pendant
de la réconciliation ou du pardon est l'imputation. Paul distingue
entre les péchés qui sont imputables et ceux qui ne le sont pas ;

sans loi, l'imputation n'est pas possible et par loi il entend la
conscience subjective. Ainsi est exclu de l'imputation le péché naturel
et inné ; seule la désobéissance active, l'inimitié contre Dieu est

l'objet du pardon. Cette distinction est la conséquence du caractère

moral du christianisme; étendre l'imputation à l'état de péché,
c'est porter atteinte à la moralité, tout en paraissant pousser les

exigences morales jusqu'à l'exagération. La doctrine traditionnelle
commet cette faute en parlant d'une culpabilité héréditaire, aussi

inadmissible que la perfection innée ; dans ces deux expressions

l'adjectif est incompatible avec le substantif. En confondant le

péché avec la culpabilité, on risque de tomber dans l'une ou l'autre
de ces erreurs : ou bien on voit une culpabilité partout où il y a

péché et on incline au manichéisme, ou bien on ne voit le péché

que là où il y a culpabilité et on se rapproche du pélagianisme.
Le christianisme est à la fois pardon et régénération, parce que
l'homme est en même temps coupable et pécheur.

La culpabilité suppose la liberté. La question du rapport de la
liberté humaine et de la toute-puissance divine est purement
spéculative et étrangère à la religion chrétienne ; il s'agit seulement



630 BULLETIN

de savoir si la liberté existe. Il y a une loi du plaisir et de la peine
qui tient l'homme sous son empire ; l'homme est-il en état de s'en
affranchir? Oui, car souvent il se décide par la réflexion à faire ce

qui lui coûte soit pour obéir à un devoir, soit pour suivre un
conseil de prudence. La liberté existe quand le sentiment excité

n'empêche pas la réflexion ; cette liberté n'est pas une quantité
constante, elle diminue par l'inaction et s'accroît par l'exercice.

Avec le degré de liberté varie le degré de culpabilité ; les

transgressions libres constituent l'inimitié contre Dieu. Du même coup,
quand on a offensé Dieu, on est amené à le considérer comme un
ennemi. Aussi Christ apporte-t-il en premier lieu le pardon qui
permet à l'homme de se rapprocher de Dieu et d'avoir confiance

en lui.
Chez Paul, le pardon est appelé justification à cause de sa

polémique contre les pharisiens ; ceux-ci attribuaient le pouvoir
justificateur aux actes mêmes de l'homme, Paul, au contraire,
montre dans la mort de Christ la justice de Dieu révélée objectivement

pour produire la foi. La réconciliation une fois opérée par
Jésus-Christ, nous possédons le souverain bien en lui : Jésus de

Nazareth est pour nous la parfaite révélation de Dieu. Autrefois
partisans et adversaires étaient d'accord pour entendre par
révélation la communication surnaturelle de vérités théologiques ;

aujourd'hui on met plus en évidence le caractère historique de la

révélation, mais les conceptions sont diverses. La théologie
moderne, représentée par Biedermann, attribue à la personne de

Jésus-Christ une place centrale, en ce sens seulement qu'il a été

le premier à se sentir Fils de Dieu ; il en résulte que pour nous
la révélation s'accomplit dans les profondeurs intimes de notre
âme au lieu d'apparaître en Jésus-Christ. D'autres font consister

la révélation dans la combinaison de certains faits extérieurs avec

l'inspiration ; cette manière de voir revient en définitive à l'inspiration

les faits n'ayant d'importance que celle qui leur est donnée

par l'inspiration.
N'oublions pas que la révélation est dans toutes les religions

une manifestation de Dieu concernant le bonheur et le malheur
des hommes, la manière dont Dieu communique le bien suprême.
Dans le christianisme, le souverain bien du royaume céleste est



THÉOLOGIE 631

donné en Jésus-Christ, non dans la Bible ou dans un enseignement

surnaturel sur Jésus-Christ; sa mort et sa résurrection,
intimement unies à sa vie, sont les événements qui font naître la

piété de chaque chrétien et auxquels elle reste attachée. A cela il
convient d'ajouter que, pour se développer dans la piété chrétienne,
l'individu doit recevoir par la parole des vérités qui sont

surnaturelles, puisque la notion d'un royaume divin ^supérieur aui
monde et la miséricorde de Dieu à l'égard du pécheur ne sont ni
des inventions de l'esprit humain ni des conclusions tirées de

l'expérience.
Le rôle unique de Jésus dans la révélation et dans l'histoire a

conduit de bonne heure les chrélions à lui reconnaître une dignité
supérieure telle qu'elle comporte l'adoration. Ses disciples étant
certains d'avoir part à la vie divine par la communion avec lui,
leurs sentiments à son égard ne pouvaient s'exprimer autrement

que par la foi à sa divinité et lui-même l'a réclamée. Le
christianisme effectue, comme le mysticisme, un contact entre Dieu et

l'homme, mais dans le christianisme ce contact n'a pas seulement
lieu pour des individus, il s'établit au moyen de l'histoire par la

vie humaine et morale de Jésus. La foi à la divinité de Christ n'est
incompatible avec cette humanité que si on place l'essence de Dieu
dans la toute-puissance et non dans l'amour saint.

La révélation de Dieu, qui a son centre en Jésus-Christ, se

continue après lui par l'adjonction de nouveaux membres au royaume
de Dieu, car ainsi la réconciliation devient toujours plus manifeste;
en outre l'action de l'Esprit de Dieu sur l'esprit de l'homme, pour
le conduire à la révélation en Christ et pour la lui faire saisir, peut
être considérée comme une autre continuation. Cette action est la
même pour les croyants et pour les apôtres, mais ceux-ci conservent

une place exceptionnelle par leur rapport historique avec

Christ.
Les temps qui ont précédé l'apparition de Jésus offrent des faits

de révélation racontés par l'Ancien Testament qui ne deviennent
clairs qu'après cette apparition. La révélation en Christ, bien loin
de devoir être expliquée par la révélation générale et universelle»

permet de signaler cette révélation générale là où elle est, c'est-à-
dire dans l'histoire plutôt que dans le monde.



632 BULLETIN

Arrivé là l'auteur rencontre la séparation de la chrétienté
suivant deux directions. Le christianisme, devenant religion dominante
dans la civilisation gréco-romaine, a été saisi dans une
combinaison de philosophie et de mysticisme naturel d'où il est sorti
à l'état de catholicisme. Le changement qu'a subi la foi apostolique
se fait voir surtout dans la substitution de l'incarnation, fait
physique, au fait historique de la résurrection. Ce n'est plus la
révélation qui donne la connaissance de Dieu, on part de la notion
d'un Dieu caché; puis le dogme catholique présente Christ comme
la condition indispensable et physique du christianisme, au lieu
d'affirmer qu'en lui on participe au souverain bien. De là naît la
nécessité d'une institution qui mette à la portée des individus les

effets qui émanent de Christ ; la doctrine de l'Eglise devient le

second dogme du catholicisme. L'Eglise a trois fonctions : elle

administre, surtout au moyen des sacrements, les forces introduites
dans le monde par l'incarnation ; elle interprète les mystères de

la révélation et elle gouverne disciplinairement la vie chrétienne.
Elle est le royaume de Dieu sur la terre et prescrit deux morales,
celle de la vie du monde et celle du moine, issue du mysticisme
naturel.

La Réformation a protesté contre la réglementation de la piété
et ramené les âmes au royaume de Dieu, saisi comme le
souverain bien, et à la révélation en Christ. Elle a été une restauration
du christianisme primitif sur la base de la révélation divine, mais

elle a conservé le dogme christologique qui est la pierre angulaire
du système catholique, avec cette différence qu'il est devenu une
doctrine intellectualiste au lieu de se mettre à la portée de la

piété par la transsubstantiation et la messe.

Parmi les thèses théoriques qui font partie de la religion
chrétienne, il en est trois qui risquent d'être modifiées par le mélange
de notions purement spéculatives : ce sont l'idée de Dieu, la Trinité
et la conception du monde. Dieu est un esprit personnel supérieur

au monde ; s'écarter de cette définition, c'est sortir du christianisme.

Les deux attributs de la divinité, puissance et relation avec

l'homme, se combinent dans l'amour tout-puissant, éternel et saint

de Dieu en Christ. L'antagonisme établi entre l'amour de Dieu et

sa justice est un produit de l'erreur catholique qui présente le



THÉOLOGIE 633

souverain bien comme moralement indifférent. La foi à la
révélation aboutit à une doctrine trinitaire qui est différente de la doctrine

traditionnelle, celle-ci étant d'origine catholique, comme lachristo-
logie ; les trois termes sont réunis dans cette formule : le chrétien

ne connaît et ne possède Dieu que par Jésus-Christ dans le Saint-

Esprit. Le monde est parfaitement dépendant de Dieu qui dirige
toutes choses conformément au but fixé par son amour saint ; pour
bien juger de l'activité de Dieu dans le monde, il ne suffit pas de

faire appel à la notion de cause, c'est surtout celle du but qui est

appropriée ; la piété voit dans tout événement, même dans les

malheurs, un bien relatif, car elle remonte droit à Dieu qui se sert
de tout pour rapprocher l'homme du bien suprême et moral. La
foi chrétienne échappe à certaines difficultés qui arrêtent la théologie

traditionnelle, parce qu'elle ne sort pas du domaine pratique
et moral pour poser des problèmes de l'ordre philosophique.

Le dernier chapitre traite de l'Eglise. Le côté subjectif d'une

religion s'appelle la foi ; quel est le rapport normal de la foi et de

la révélation Ce rapport est moral, c'est une obéissance à la

vérité divine, obéissance qui s'exprime par des jugements d'appréciation.

Les réformateurs n'ont pas proclamé l'autonomie de la

conscience ; il y a place pour une autorité dans le protestantisme
et cette autorité est fondée dans le caractère moral du souverain
bien. Sous quelle forme cette autorité doit-elle être présentée à

l'individu? Est-ce dans l'Ecriture? L'Ecriture est le document de

la révélation historique et, pour connaître le contenu de ces écrits,
il faut en faire l'objet d'une étude historique ; cette étude ne sera
destructive que si elle est dominée par une foi qui n'est pas la foi
chrétienne. Cependant l'autorité ne réside pas dans l'Ecriture
seule ; lavérité qui s'impose à l'individu réclame un second facteur,
l'Eglise empirique destinée à être le porteur de la vérité divine.
S'en tenir à l'Ecriture seule, c'est remplacer la révélation par
l'inspiration ; un écrit inspiré exige une exégèse inspirée et ainsi

reparaît la subjectivité la religiosité mystique des religions de la
nature. Le protestantisme a été un retour à la révélation ; les

réformateurs ont eu le tort de conserver la doctrine catholique de

l'inspiration, toutefois en la corrigeant par la norme de la
confession ecclésiastique. La confession de l'Eglise est en effet la vraie

THÉOL. ET PHIL. 1881. 41



634 BULLETIN

forme de l'autorité pour l'individu, car elle dégage la vérité divine
qui ressort de la révélation vérité qui est de nature non pas à

être seulement comprise par l'intelligence, mais à être saisie avec
obéissance par l'homme tout entier. Il appartient à la théologie de

dégager mieux cette vérité divine ; les personnes pieuses se défient

aujourd'hui de la théologie, parce que ses résultats sont incohérents,

mais cet état est l'effet d'une cause momentanée, la lutte
intérieure, encore confuse et inachevée, qui s'engage entre la foi

évangélique et les fragments conservés de l'appareil scolastique du

catholicisme. La dogmatique a pour tâche actuelle de décrire ce

que le chrétien croit et ce que l'Eglise doit enseigner sur la base

de la révélation divine.
On pourrait désirer plus de précision dans ces derniers

développements qui, du reste, sont expliqués par tout l'exposé qui
remplit le volume et que nous avons reproduit aussi fidèlement

qu'il nous a été possible. Nous ne souscrivons pas à toutes les

thèses de M. Kaftan, faute d'avoir pu les soumettre à une critique
suffisante, mais c'est bien là le langage qu'il faut tenir en parlant
aux esprits sérieux aujourd'hui. Que servirait-il de dissimuler les

différences qui nous séparent du passé? ne vaut-il pas mieux les

signaler avec franchise, puis tracer nettement le plan de

reconstruction scientifique et d'activité pratique que nous devons suivre?
La science théologique n'est pas un luxe dangereux que s'accorde

l'Eglise dans les moments de paix et de prospérité, c'est un labeur

indispensable au succès duquel tous sont intéressés, auquel ils
doivent leur sympathie, dans la mesure où ils désirent l'avancement

du règne de Dieu. Serait-il bien entendu de négliger ce

labeur pour satisfaire à des nécessités pratiques plus pressantes

Peut-être, s'il s'agissait d'une contemplation idéale, mais cette
étude quand elle est faite avec un esprit étendu et juste, conduit

précisément à mieux voir la nature pratique de la religion. Elle
ne peut donc manquer de donner de précieuses directions à ceux

qui travaillent avec dévouement sur quelque point isolé. En la

poursuivant avec conséquence, on arrivera à des conclusions sur
la constitution ecclésiastique l'êvangélisation la prédication et

l'instruction religieuse aussi bien que sur l'enseignement
théologique.



REVUES 635

Après avoir lu avec grand profit l'Essence de la religion
chrétienne nous nous en promettons autant à lire le volume sur la

Vérité de la religion chrétienne que nous annonce M. Kaftan.

En attendant, signalons deux auteurs qui ont abordé récemment

en tout ou en partie les mêmes questions, M. Astié, dans l'article

Religion de l'Encyclopédie Lichtenberger, et M. Janet, dans un
article de la Revue des Deux-Mondes du 15 octobre sur la
Philosophie de la croyance. Ernest Martin.

REVUES
Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft

Directeur : M. Luthardt.
Neuvième et dixième cahiers.

F.-A.-F Philippi, pasteur: La division du Décalogue. — R. Kober :

La sainteté des enfants chrétiens non baptisés (1 Cor. VII, 14). —
F. Nägelsbach (Dillingen) : Encore une fois la parabole de l'économe
infidèle. — W. Germann : Episodes de l'histoire des luthériens de

Bohême avant l'édit de tolérance de Joseph IL— P. Hiibener : La
parabole du bon Samaritain. Etude homilétique sur Luc X, 25-37. —
R. Heman (Kulmbacli) : Interprétation de la sixième demande de
l'oraison dominicale. — J.C. Heuch : La pratique de la cure d'âme
pastorale auprès des malades. II. — H. Franck : L'étude de la Bible
dans l'enseignement religieux de nos gymnases. — F. Schnedermann :
La mythologie chez les poètes chrétiens.

Theologische Studien aus Wurtemberg
Directeurs : MM. Hermann et Zeller.

Quatrième livraison.
Th. Häring (Stuttgart) : Un nouveau genre d'apologétique. (A propos

de l'ouvrage du professeur Kaftan : « Das Wesen der christlichen
Religion. ») — Fr. Braun (chapelain de la cour à Stuttgart) :

Protestantisme et sectes.— Pezold (Niedernliall) : Les reproches que Strauss
adresse à la morale de Jésus. II.

Zeitschrift für praktische Theologie
de MM. Bassermann et Ehlers.

Quatrième cahier.
fi. Seyerlen : Le culte chrétien au siècle apostolique. (Fin.) —

Neumann : Le soin des pauvres par l'Eglise. (Fin.) — Bassermann : Sermon
sur Gai. II, 11-14. — Köhler: Sermon de Noël sur Jean I, 6-12. —
Bulletin.


	Théologie

