Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 14 (1881)

Artikel: La reconstruction de la théologie
Autor: Stearns, Lewis F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE

PAR LE

Rev. LEWIS F. STEARNS!

professeur de théologie systématique.

La théologie d’une époque est toujours en intime relation
avec la foi chrétienne et la pensée de cette époque elle-méme.
La tache de la théologie, comme science, n’est pas simplement
de formuler et de systématiser les faits et les vérités de la ré-
vélation dans leur forme objective et constante ; elle doit plu-
tot entrer en rapport avec ces faits et ces vérités tels qu’ils se
trouvent dans la conscience chrétienne en général, tels qu’ils
sont saisis par la foi commune. Pour qu’il y ait des doctrines,
il faut d’abord des croyances. Pour qu’il puisse y avoir un
systéme & enseigner, il faut qu’un systeme existe déja dans la
pensée vivante de I'liglise. Chaque période doit tirer les mate-
riaux de sa théologie du fond de ses propres convictions, les
modeler avec son esprit particulier et les présenter dans son
langage spécial. Comme Dorner le dit: « Aucune époque ne
peut accomplir ce devoir pour une autre. Chacune doit faire ce
travail pour elle-méme, quelque précieuse que soit 'aide du

* Discours prononcé & 1'ouverture des cours du séminaire théologique
du Bangor (Etats-Unis), le 1°f juin 1881, Traduit de 1'Indépendant, de
New-York, par P. Vautier. Outre sa valeur intrinseque, nous donnons ce
discours comme preuve nouvelle du progres théologique dans les pays de
langue anglaise. Le lecteur voudra bien ne pas oublier qu'il s’agit d’'un
professeur orthodoxe parlant dans un établissement orthodoxe. (Réd.)

THEOL. ET PHIL. 1881, 34



522 REV. LEWIS F. STEARNS

passé, et bien qu’on soit assuré de la continuité du passé et du
présent. Chaque 4ge, s'il veut avoir la vérité, doit acquérir de
nouveau la certitude de la vérité, et doit le faire en accord avec
son propre sens de la vérité. »

Notre lot nous est échu dans une époque ol ce travail est
environné de difficultés particuliéres. La continuité entre le
passé et le présent a été brisée. Les anciennes croyances ont
été troublées. Sous l'influence des altaques du dehors et sous
I'impulsion intérieure d’un esprit de recherche, 'Eglise a été
conduite & examiner de nouveau le contenu de sa foi. Les
fondements du christianisme , méme ceux de la religion, ont
été remis en question. C'est avec des difficultés infinies, au
sein du travail et de la tempéte, au travers des luttes extérieures
et au milieu des craintes, que nous avons di regagner notre
certitude de la vérité. Aucune époque n’a combattu plus
vaillamment le combat de la foi.

Pendant ce temps la théologie dogmatiyue a été quelque peu
négligée ; il ne pouvait guere en étre autrement. Les pensées,
les énergies, les craintes, les espérances de I'Eglise se sont
concentrées sur d’autres objets, Les croyances, qui fournissent
ses matériaux A la théologie, et avec lesquelles celle-ci construit
son systeme , ont été en pleine confusion sous influence d’un
travail de révision et de reconstruction ; ce qui était usé et
inutile n’étant pas encore entiérement séparé de ce qui avait
une valeur permanente, le nouveau n’ayant pas encore pris la
place du vieux qu'on avait rejeté. Il n’y a qu’d comparer ce
dernier quart de siécle avec celui qui I'a précédé, pour dire
que notre age n’a pas été un age théologique.

Cependant nous nous tromperions grandement si nous de-
vions inférer de & que la théologie a perdu définitivement son
pouvoir. En vertu méme de sa nature de science et de sa rela-
tion avec la vérité chrétienne, cela est tout a fait impossible.
Aussi longtemps que le christianisme existera, ses croyances,
pour autant qu’elles sont des croyances fixes, devront trouver
une expression précise et systématique. La théologie peut
changer, suivant les temps, sa forme et sa méthode ; elle peut
subir une éclipse temporaire, mais aussi longtemps que I‘e



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 523

christianisme subsiste, elle ne cessera pas. Par suite des be-
soins permanents et toujours renouvelés de 'Eglise, le moment
viendra tot ou tard (et tous les signes des temps indiquent que
ce sera bientdt), ol la théologie regagnera son ancienne place,
dans l'intérét du monde chrétien.

En réalité , une période comme celle au travers de laquelle
nous avons passé n’est qu'en apparence opposée & la théo-
logie. Elle ouvre plutdt la voie & une carriére de nouvelle
vigueur et de succes, sous de plus favorables auspices. S'il n’y
avait pas eu, dans le passé, de semblables périodes ol1 le champ
de la théologie resta longtemps négligé, nons n’aurions jamais
vu ces périodes progressives dans lesquelles la science sacrée
s'est montrée si riche en fruits et d’une influence si bien-
faisante sur la religion. Dans cette époque de lutte, les vieilles
vérités se sont faites, paisiblement et sans bruit, & de nouvelles
conditions, en prenant de nouvelles formes et en se préparant
a4 une nouvelle tiche. L’ceuvre s’est faite, dans le cceur des
croyants et des penseurs chréliens, sous la direction du grand
Chef de I'Eglise. En effet, on peut dire, en un certain sens,
qu’une nouvelle théologie, encore cachée aux regards, s’est
développée dans la conscience des chrétiens vivants qui forment
le corps de Christ ; de sorte que la tiche du théologien ne semble
pas tant de faire une nouvelle théologie ou de revivifier celle
qui est morte et tombée en discrédit, que de découvrir et de
montrer celle qui est déja 1a, de rendre comme science a
I'Eglise ce qu’elle posséde déja par la foi.

Quol qu’il en soit, il me semble qu’a mesure que se dissipe
la poussiére de cette période de lutte et de confusion, nous
commencons a voir de plus en plus clairement les contours de
ce qui ne peut étre ébranlé et doit demeurer ; nous discernons
déja les changements qui ont eu lieu, tandis que dans la pensée
religieuse de notre temps se manifestent clairement certaines
tendances, qui nous permettent de déterminer en quelque
mesure la direction dans laquelle se mouvra probablement la
théologie d’un avenir prochain.

Je vous invite maintenant & considérer avec moi quelques-
unes de ces modifications et de ces tendances, dans leurs rap-



bR4 REV. LEWIS F. STEARNS

ports avec le rétablissement et la reconstruction du systéme de
la vérité théologique, que nous sentons tous devoir étre réclamé,
dans un jour prochain, par le réveil de I'intérét théologique et
de lactivité dans I’Eglise.

En premier lieu, laissez-moi vous parler de la tendance de
la pensée chrétienne concernant les grands problémes de la
théologie naturelle.

Les attaques les plus fortes du dernier quart de siecle ont
été dirigées contre la citadelle de la religion: la croyance a
I'existence d’'un Dieu personnel. Nous n’admettons pas que,
dans toute cette période, il y ait en un seul moment ol cette
croyance fondamentale ait été réellement en péril; mais il y a
eu des temps ou les vieux arguments semblaient avoir entiére-
ment perdu leur pouvoir et dans lesquels le cceur des faibles
défaillait de peur, tandis que les ennemis de la religion regar-
daient avec un air de triomphe non déguisé. Butler, Paley,
Chalmers, et les autres grands noms de la théologie naturelle
pendant le sigcle passé et la premiére moitié du nétre, trou-
vaient les plus fermes appuis de leur enseignernent dans les
faits de la nature, interprétés par les sciences physiques. La
nécessité d’une cause premiére pour expliquer lorigine de la
matiére, la source de la vie et la genése de I’homme, était sou-
tenue par ces penseurs chrétiens avec une indiscutable force
de raisonnement. La permanence des espéces semblait récla-
mer, pour expliquer leur existence, une série de créations
spéciales. Les preuves manifestes d’un plan et d'une adaptation
dans la nature étaient mises en évidence avec beaucoup
d’abondance et de clarté, pour montrer que la cause premiere
est un étre intelligent, sage et bon. Appuyée par les arguments
ontologiques et moraux, la preuve semblait compléte, et elle
était pratiquement compléte pour cette époque.

L’athéisme était une exception, méme parmi les hommes de
science, et 'incrédulité se mouvait presque complétement sur
le terrain du théisme.

Il n’y a pas lieu de s’étonner si, & 'apparition d’une nouvelle
philosophie, admettant une puissance derriére les phénomeénes,
mais la reléguant absolument dans la région de l'incognoscible,



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 925

tout a été, au premier moment, trouble et confusion, et si les
anciens fondements ont paru tomber en ruine. Cette philoso-
phie d’ailleurs n’était 14 que pour préparer la voie & une nou-
velle théorie scientifique qu’on proclamait entierement suffi-
sante pour expliquer, par les lois naturelles, les commence-
ments et les transitions dans le développement de la création,
et pour rendre superflue la présupposition d’un plan, par le
fait qu’elle rendait compte d’une maniére uniforme et satis-
faisante de tout ce qui avait été regardé comme transcendant
dans l’esprit humain. Je n’ai pas besoin de refaire l'histoire
des vingt derniéres années. Nous la connaissons suffisamment,
c’est toujours la méme vieille histoire, qui s’est souvent répétee,
quoique peut-étre rarement sur une si vaslie échelle et avec
une telle abondance de résultats.

Toutes les fois que quelque grand progrés dans les sciences
physiques s’accomplit, I'idée se répand que le principe de
Pexistence est sur le point de recevoir une explication phy-
sique. Une lerrible poussiére s’éléeve dans le camp scienti-
fique ; mais peu a peu elle se dissipe et, s'il y a progrés, les
vieux problémes demeurent cependant intacts et la tour de
Babel de la matiére est aussi éloignée qu’auparavant du firma-
ment de l'esprit, ou brille toujours, au-dessus de tout, dans
tout son éclat et sa gloire, le soleil de la divine existence. Nous
avons appris & notre tour la vieille legcon, que chaque 4ge de
la pensée chrétienne doit apprendre pour soi-méme, c’est que
la religion ne court aucun danger de toutes les découvertes
que peut faire la véritable science. Il est bon pour nous de
Vavoir appris. Nous en sommes venus & voir que la philosophie
de I'ignorance, avec son corollaire de matérialisme pratique,
ne fait point partie de la vraie science. Nous avons aussi appris
qu'il n’y a rien dans I’hypothése de I’évolution, en dehors de
cette philosophie, qui soit 'ennemi de la religion ; mais qu’au
contraire elle peut, comme toute science, rendre les plus
riches services & la religion, lorsque nous aurons découvert
commment appliquer ses résultats. Il n’y a pas & douter que
cette idée générale, la plus vaste, la plus hardie et la plus
heureuse depuis les jours de Newton, ne soit I'hypothése



526 REV. LEWIS F. STEARNS

déterminante de la science pour bien des années, ayant sa
place & cOté de la loi de la gravitation. Qu’elle soit I’expres-
sion définitive de la vérité, ses plus sages avocats ne le pré-
tendent pas. Elle n’a pas réussi jusqu’ici, et ne réussira
probablement jamais, & expliquer lorigine des choses, et &
jeter un pont sur les vastes lacunes de la succession des étres.
Sans aucun doute, avec les progrés de la science, il y aura
lieu de la reviser ; mais elle ne touche point les grandes vé-
rités de la théologie naturelle , et ne peut méme les toucher,
sinon en nous fournissant de nouveaux malériaux pour les
prouver. Depuis que les théologiens sont arrivés & cette con-
clusion, le flot qui semblait s’élever si fortement contre la foi
s’est retiré. Le changement d’attitude sur ce sujet marque le
commencement de la nouvelle ére de la pensée religieuse
dans laquelle nous sommes entrés.

L’argument tiré d’un plan, dans la création, devra étre revu,
mais on peut prévoir que sa valeur sera établie d’une fagon
beaucoup plus ferme qu’auparavant. L’ancienne téléologie avait
ses cOtés faibles. Il y avait plus qu'un grain de vérité dans le
sarcasme, maintenant usé, de Herbert Spencer, sur la « théorie
de charpentier de 'univers. » Nous ’admettons volontiers ; ce
qu’il y avait de mécanique devra étre sacrifié dans la théologie
naturelle de I'avenir; mais nous gagnerons A sa place une idée
plus profonde de la volonté et de l'intelligence infinies, tra-
vaillant & obtenir des résultats lointains, par le procés lent,
uniforme et certain des lois naturelles. Et lorsque 'ceuvre de
reconstruction sera achevée, il y a lieu de croire que plusieurs
de ceux qui se sont égarés, dans cet 4ge de doute, seront ra-
meneés A la croyance en Dieu. La vraie science doit toujours
avoir & la fin ce résultat. Elles sont aussi vraies de nos jours,
sous le régne de I'évolution, que lorsqu'elles furent pronon-
cées pour la premiére fois, ces nobles paroles de Bacon:
« Tant que Yesprit de 'homme regarde aux causes secondes
séparément, il peut parfois s’en tenir a elles et ne pas aller
plus loin ; mais lorsqu’il considére la chaine bien unie qu’elles
forment entre elles, il doit nécessairement s’élever A une Pro-
vidence et & une Divinité. »



LA REGONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 527

Il a été bon toutefois pour nous, par suite du doute qui a
¢té temporairement jeté sur les preuves externes de I'existence
de Dieu, d’avoir été forcés de nous appuyer sur les preuves
internes, tirées de nos intuitions morales. Nous avons été dans
le temps passé trop enclins & les ignorer, oubliant que « ce qui
est le plus semblable & Dieu dans I'dme » sera toujours la
preuve la plus forte et la plus irréfutable, pour la majorité des
hommes. Nous sommes revenus & cette classe d’arguments,
avec un sentiment nouveau de leur valeur. Nous voyons,
comme jamais auparavant, que cette idée d’un droit absolu,
gouvernant nous et toutes choses, dont nous ne pouvons pas
nous affranchir, que tout homme reconnait, qui oblige, méme
ceux qui nient un Dieu personnel, & admettre « un non-moi
éternel qui tend & la justice, » nous voyons, dis-je, que cette
idée, qui trouve son expression dans les formes inférieures du
culte de la nature, aussi bien que dans la religion la plus cul-
tivée, est une preuve de Dieu, capable de tenir par sa propre
force et de supporter quelque charge que ce soit. Ce n’est pas
seulement un des piliers sur lesquels repose l'évidence de
lexistence de Dieu, un argument enlre plusieurs, mais c’est
I'argument des arguments, le fondement large et solide, sur
lequel s’appuient eux-mémes les piliers qui supportent I’édifice
de la croyance en un Dieu personnel.

De I’étude assidue de la nature, dans laquelle est engagée
notre époque, il est résulté une conception plus vaste de Dieu,
un sentiment plus profond de son pouvoir, une vue plus large
de son activité dans I'univers ; tout cela ne peut manquer
d’avoir son influence sur chaque nouvel exposé de la vérite,
dans la partie de la théologie dont nous nous occupons.

L’ancienne théologie appuyait principalement sur la trans-
cendance de Dieu. Elle ’envisageait surtout comme un gouver-
neur moral, en établissant, d'une facon trop extérieure et
mécanique, sa relation avec la nature et ’homme, en dehors
de la'sphére de la religion. Laforce du théisme, en tant qu’op-
posé soit au panthéisme soit au matérialisme, consiste a main-
tenir que la relation d’un Dieu personnel avec nos dmes est
cclle d’un étre libre avec des étres libres. Mais 1] est une



528 REV. LEWIS F. STEARN.

autre classe de vérités, non incompatibles avec les précé-
dentes, mais simplement supplémentaires, qui méritent une
place dans tout exposé complet du Dieu révélé. Dieu est im-
manent dans la nature, aussi bien qu’élevé au-dessus d’elle.
Bien que nous ayons appris de nouveau de la science cette
vérité, ce n’est pourtant que ce que les poétes hébreux ensei-
gnaient il y a longtemps. Charles Kingsley I'exprime admira-
blement dans ce passage : « L’inconnue x qui se trouve sous
tous les phénomenes, qui est toujours & I’ceuvre dans tous les
phénomeénes, dans le tout et dans chaque partie du tout,
jusque dans la coloration de chaque feuille et la formation de
chaque cellule de protoplasma, n’est pas autre que ce que les
anciens Hébreux appelaient — par métaphore sans doute (car
comment peut-on parler de l'invisible sinon par des méta-
phores tirées du visible 7), mais par la seule métaphore capable
d’exprimer ce miracle perpétuel et présent partout, —le souf-
fle de Dieu; 'esprit qui est le Seigneur et la source de la vie. »

JI'en viens maintenant & une autre tendance, qui se manifeste
par le changement qui a eu lieu dans les bases de 1'apologé-
tique. Les preuves du christianisme, employées par les théolo-
giens du sécle dernier avec beaucoup de succés contre le scep-
ticisme de leur époque, étaient récemment encore regardées
comme un boulevard inexpugnable opposé aux attaques contre
la révélation; mais, pareilles aux forlifications employées
avant le temps des cuirassés et des canons rayés, elles sont
tombées peu & peu en désuétude. Il est impossible aujour-
d’hui de faire reposer la valeur du christianisme sur la preuve
externe de la prophétie et des miracles, ou méme sur le fait
extérieur de la résurrection de Jésus-Christ. Non point que
ces faits ne soient plus aussi vrais qu’ils 'ont toujours été, ce
sont des faits; non qu’ils ne soient plus dignes d’occuper une
place dans I’apologétique ; mais, dans ’ordre de notre logique,
c’est au christianisme de les prouver, et non pas a eux de
prouver le christianisme. Notre méthode, en partie historique,
‘en partie morale, descend beaucoup plus profond. Elle cher-
che, dans le Christ historique, l’explication de ce nouveau
pouvoir qui, nul ne peut le nier, est venu dans le monde par



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 529

Ientremise de cette merveilleuse personnalité. Elle trouve
en lui la satisfaction des besoins religieux de I’humanité, le
point culminant de tout le développement antérieur du monde
juif et paien, le commencement d'une ére nouvelle dans
Phistoire de ’humanité. Elle trace depuis son commencement,
et & travers les siécles, le cours toujours plus large de la vie
religieuse ainsi que de la morale et de la civilisation chré-
tiennes. Elle montre que le christianisme est aujourd’hui le
grand moteur moral. Par-dessus tout elle fait porter le poids
de ses arguments sur la conscience religieuse de I’Eglise et la
conviction personnelle de chaque croyant. C’est cette certitude
intérieure & I'égard de Christ, née de I’expérience, qui n’est
pas une opinion, mais une connaissance portant avec elle sa
propre preuve, c’est elle qui est le testimonium Spiritus Sancte
dont parlent si souvent les réformateurs et qui donnait a leur
foi tant d’élan et de sérénité, mais qui est malheureusement
tombé plus tard & I’arriére-plan, & une épogque moins profondé-
ment spirituelle.

Cette tendance christocentrique n’est pas particuliére a I'a
pologétique. C’est un caractére général de la pensée religieuse
de notre temps, qui exercera indubitablement une influence
sur la théologie & venir, spécialement sur sa formation en
systeme. La prédication, la littérature religieuse, la piété pra-
tique du jour trouvent la source premiére et le centre vital
du christianisme dans la personne de Jésus-Christ, le Dieu-
Homme, le médiateur entre Dieu et 'homme. En dépit des
nombreuses tentations qui la poussaient 4 accéder au point de
vue humanitaire sur la nature du Sauveur, I’Eglise chrétienne
de notre époque a loyalement et sincérement retenu la
croyance a la divinité de Christ.

Plus d’un demi-siécle a passé depuis que cette jeune sceur
de la famille puritaine, pour laquelle cette doctrine était de-
venue une pierre d’achoppement, s'est séparée de son paren-
tage selon la foi, avec des paroles ameéres de part et d’autre,
paroles que plus tard peut-étre les deux partis ont regrettées.
Le noble enthousiasme qui la caractérisait, la maniére sérieuse
dont elle proclamait la suprématie de la vérité et du devoir, la



530 REV. LEWIS F. STEARNS

perfection de sa littérature, sa défense si fidéle de la cause du
droit et de la liberté, sa philanthropie exempte d’égoisme, ont
gagné en sa faveur 'admiration du monde. Il y a longtemps
que nous, membres de l'ancienne famille, avons appris & appré-
cier et & aimer ce qu’il y avait de bon et de noble chez elle.
Nous nous sommes réjouis de ses triomphes comme des notres,
nous nous sommes enorgueillis avec elle de la gloire de ses
fils, nous avous joyeusement regu les nombreuses et utiles
lecons qu’elle nous a données, nous avons ressenti son in-
fluence surquelques-unes de nos croyances, nous nous sommes
attristés avec elle, ces derniers temps, quand quelques-uns de
ses enfants se sont complétement égarés de la foi chrétienne ;
mais, dés le début, nous avons senti, comme nous le sentons
encore, qu’il y a dans sa croyance une lacune, qui doit tou-
jours ’empécher d’arriver & un plein succés en tant qu’Eglise
chrétienne. A cet égard nous n’avons jamais désiré la suivre
et nous ne le désirons pas davantage aujourd’hui. La grande
masse des chrétiens de celte contrée n’a jamais abandonné
la croyance que Jésus-Christ est Dieu, dans le sens le plus
élevé. Il n’y a aucune différence d’opinion sur ce sujet dans le
sein des dénominations qui sont les héritiers directs des Eglises
primitives du pays.

Tout en retenant fermement la divinité de Christ, notre
époque a appris, avec une nouvelle force, ce que c’est que son
humanité. La dévotion qui entoure I’étude de ’histoire évan-
gélique, le grand nombre et la popularité des Vies de Jésus
qui ont fait leur apparition pendant ces trois ou quatre der-
niéres décades, montrent la direction de la pensée générale.
(C’est dans I’homme Christ Jésus que cette génération a appris
4 découvrir le Dieu manifesté en chair. (Cest lorsque nous
voyons les marques de ses souffrances humaines et que nous
sentons au plus profond de notre cceur sa fraternité avec nous,
que nous nous écrions, avec Thomas : « Mon Seigneur et mon
Dieu! »

Le systéme de la doctrine chrétienne doit trouver son centre
en Christ. La vieille théologie réformée, la théologie de Calvin
et de la confession de Westminster, celle de nos Eglises calvi-



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 531

nistes américaines cherchaient leur centre dans les décrets de
Dieu. (’était une grande pensée de partir ainsi du dessein
éternel du Tout-Puissant et de développer, de ce point de dé-
part transcendant, tout le systeme de la vérité chrétienne.

Le résultat était un tout logique, puissant et parfaitement
cohérent. Ce point central a été maintenu, dans loutes les mo-
difications du calvinisme, d’Edwards jusqu’a Emmons; mais il
n’en est plus ainsi. Il y a déja longtemps que la pensée chré-
tienne, tout doucement, et sans se rendre bien compte du chan-
gement qui s'opérait, s’est détachée de cet ancien centre et a
commencé a flotter autour d’an centre nouveau ; et cependant
cette révolution est presque aussi grande que celle qui s’est
passée, dans la science, entre le systéme de Ptolémée et celui
de Copernic. Malgré toute I’élévation de son idée de la souve-
raineté de Dieu, I'ancien systéme était étroit et machinal; sa
théodicée était en défaut 14 justement ol elle était le plus
nécessaire. Elle placait au premier plan la doctrine de 1'élec-
tion, qui est vraie et scripturaire entant que corollaire pratique
de l'action divine dans la régénération et la sanctification, et
elle lui subordonnait tout le reste. D’aprés elle, I'élu était tout,
el tout était en vue de I'élu. Mais la nouvelle théologie trouve
un autre centre. Il est convenable que Christ, qui est le centre
historique de la religion chrétienne, comme il est le centre
vital de I’Eglise, soit aussi le centre du systéme théologique.
C’est autour de lui que doivent se grouper toutes les vérités et
toutes les doctrines.

Une autre tendance évidente de ce temps est une vue plus
large de la nature et du role des Ecritures. Si, dans leur forme
moderne, la science et la philosophie ont été employées a I'in-
vestigation des fondements de la religion, la critique moderne
s’est appliquée, avec une abondance de ressources, & sonder
les archives primitives du christianisme. Ce travail s’est pour-
suivi, avec un enthousiasme infatigable, depuis le commence-
ment du siécle, en appelant & son aide la plus profonde éru-
dition linguistique, une finesse critique et une connaissance
historique dont on n’avait jamais consacré la dixiéme partie
& aucune autre partie de la littérature. Ces travaux, poussés



h32 REV. LEWIS F. STEARNS

avec un zéle égal par les croyants et par les sceptiques, n'ont
pas été sans résultat. Ils ont mis un terme aux vieilles accusa-
tions d'invention et d’imposture auxquelles on se plaisait pré-
cédemment. Ils ont revendiqué la véracité historique des livres
qui composent le canon. Ils ont accentué et mis en relief, dans
sa merveilleuse signification, cette révélation divine, qui,
commencée dans les périodes les plus reculées de I'histoire
juive, est allée en grandissant jusqu’a la venue de Jésus-Christ,
la véritable Parole de Dieu. En mé&me temps, ces travaux ont
mis pleinement en évidence, dans les Ecritures, un élément
humain, lequel ne se borne point & des particularités de pensée
ou d’expression, mais emporte encorel'imperfection et 'erreur
de la nature humaine. Ils ont conduit enfin & une distinction
plus exacte entre les diverses parties de la Bible, eu égard &
leur valeur religieuse.

La vieille méthode, qui prenait la Bible comme un tout, en
accordant une valeur égale 2 toutes ses parties, et qui, par sa
théorie trop générale et sans distinction de l'inspiration plé- -
niére, donnait au tout une autorité infaillible, simplifiait gran-
dement la tiche du dogmaticien. Celui-ci, rassemblant pour
preuves ses iextes partout ol il voulait, de Moise & ’Apoca-
lypse, ne se préoccupait pas spécialement du caractére du livre
auquel ils étaient empruntes, ni méme souvent du contexte au
milieu duquel ils se trouvaient. Cela était possible dans un age
dépourvu d’érudition et de critique; mais qui dira que c’est
possible aujourd’hui, et que cela le sera encore dans l’avenir?

(C’est le désir d’une autorité infaillible en matiére de foi et
de pratique qui a donné, a la doctrine de l'inspiration, sa prise
la plus forte sur la pensée chrétienne. Nuus avons besoin d’'une
telle autorité ; mais nous en venons de plus en plus & voir que
Pautorité infaillible devant laquelle le croyant doit se courber
n’est nil'Eglise, comme le disent les catholiques, ni la raison
humaine, comme le prétendent les rationalistes, ni I’Ecriture,
comme I'avancait la théologie de la Réforme, mais Dieu, par-
lant par Christ & 'ame, parlant & la conscience et par le
moyen de la conscience, parlant de maniére & étre reconnu de
tous ceux qui veulent écouter sa voix. Les Ecritures ne sont



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 533

pas cette autorité divine, mais elles la renferment. Elles sont
I’écrin, mais non pas le joyau.

Nous ne rejetons pas l'inspiration. Nous croyons en elle plus
réellement que jamais. Si nous avons en nous ce qui est ca-
pable de reconnaitre I’Esprit divin, nous pourrons trouver les
traces de cet Esprit au travers de ces livres sacrés, comme
dans aucun autre livre que le monde posséde, et nous sentirons
et reconnaitrous que leurs auteurs étaient poussés et conduits
par cet Esprit, comme les hommes ne 'ont jamais élé aupara-
vant ou des lors. Mais nous considérons ce sujet pratiquement.
Nous voyons & chaque page des preuves évidentes que cette
influence n’était pas écrasante et machinale, mais qu’elle lais-
sait les écrivains dans la pleine possession de leur liberte
humaine et était conditionnée & leur développement religieux
et intellectuel. Nous croyons qu’il n’est pas tout & fait honnéte
de commencer avec une théorie a priori de I'inspiration ver-
bale et d’obliger ensuite les faits & s’y conformer. Laissons
d’abord la critique biblique faire son ceuvre, puis nous pour-
rons développer notre théorie en accord avec les faits.

Convaincus, comme nous le sommes, par les preuves histo-
riques et morales, que I’enseignement de Christ et des apotres
est la vérité divine, et que le Nouveau Testament nous donne
une relation, vraie en substance, de cet enseignement et des
faits qui s’y rapportent, tandis que ’Ancien Testament en fait
autant pour la préparation de cette nouvelle dispensation de
grice; convaincus, comme nous le sommes, que la Providence,
toujours active dans ’histoire humaine, a travaillé dans le sein
de la nation juive, d'une maniére spéciale et merveilleuse, a
amener 'humanité & Christ, nous pouvons consentir a laisser
ouvertes bien des questions, jusqu’a ce que les recherches de
la science les aient élucidées. Nous pouvons de méme laisser
indéterminée la limite précise entre '’humain et le divin, dans
cette admirable collection de livres qui est si manifestement
pénétrée tout entiére de la présence divine. La vérité de notre
systeme dogmatique, et bien moins encore la foi chrétienne,
ne repose pas sur la solution de telle ou telle question, comme
Pauteur du Pentateuque ou l'origine de l'institution lévitique.



534 REV. LEWIS F. STEARNS

Ce sont des questions & résoudre pour les savants qu’elles con-
cernent spécialement. Si telle portion de I’Ancien Testament,
que nous étions habitués & assigner & la plus ancienne période
de la littérature hébraique, est d’une origine postérieure & I'exil,
nous avons besoin de le savoir, afin de pouvoir mettre d’ac-
cord notre enseignement historique et dogmatique. Si tel n’est
pas le cas, nous devons aussi nous en assurer; mais c’est la
une question & déterminer & la tranquille lumiére de la science
et non dans 'atmosphére chauffée d’un procés pour hérésie.
Et prenons garde de ne pas faire reposer I'existence de la foi
sur la décision d’une pareille matiére, quel que soitl'intérét que
nous y apportions.

En dépit de la liberté avec laquelle notre époque établit la
doctrine de 'inspiration et peut-éire justement pour cette rai-
son, I’esprit qui 'anime est éminemment scripturaire. La mi-
nutieuse et patiente étude des Ecritures, qui est si fréquente
de nos jours, nous a appris que la Bible est une mine de vérité
divine, assez riche pour récompenser toul sérieux investiga-
teur. C’est le champ qui renferme le trésor caché, d’autant
plus appréciable u’il doit étre plus cherché. Une bibliolatrie
rui ne sait pas faire de distinction perd ce qu’il y a de meil-
leur dans le livre. Une conscience chrétienne éclairée y trouve
une source vive de vie et de lumieére.

11 y a anjourd’hui, en outre, une tendance croissante & puiser
les doctrines chréliennes directement dans les révélations, plu-
tot que de les emprunter indirectement aux spéculations des
théologiens. Nous reconnaissons maintenant que 'un des dé-
fauts qui ont discrédité la théologie passée et préparé la voie
& cet abandon de la théologie si général aujourd’hui, était son
caractére extrascripturaire. Ses dogmes favoris étaient méta-
physiques, plutdt que bibliques et pratiques. Elle s’appuyait
plus sur la dialectique que sur l'exégése. Elle {it une ceuvre
bonne en son temps, mais elle cessa d’étre utile quand les temps
furent changés. Notre époque doit étre abordée par un autire
chemin, et par une méthode plus simple.

Ce n’est pas un fait de peu d’importance que la coincidence
de cette période critique avec la révision de la version anglaise



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 535

de la Bible. Parmi les nombreuses bénédictions que nous atten-
dons de ce grand travail, se placera une impulsion nouvelle
dans I’étude de la théologie biblique et de la dogmatique, qui
deviendront plus populaires. Si le grand public a perdu sa
confiance dans la théologie, c’est en partie parce qu’il n’a plus
foi en notre vieille version, ou plutdét parce qu’il éprouve des
doutes & I’égard de sa fidélité. Quand il verra, ainsi que nous
pouvons maintenant 'espérer, comment un simple systéme
théologique, adapté aux besoins de notre temps, peut étre aisé-
ment et clairement tiré de I’Ecriture, il reviendra avec avidité
a I’étude de la Bible et en demandera la prédication comme
aux jours passes.

On pouvait s’attendre & ce que les ardentes recherches faites
dansles champsdelabiologie, dela physiologie, de I’ethnologie,
de la sociologie et sciences voisines, qui ont suivi l'introduction
de la théorie si féconde et siactive de I’évolution, exerceraient
une influence profonde sur les doctrines anthropologiques. Bien
des choses, dans les tendances du moment actuel, montrent
qu’il en sera ainsi, si méme le fait n’a pas déja eu lieu. Sans
aucun doute, les points principaux de P'ancienne théologie —
laliberté, le péché, la responsabilité personnelle, la spiritualité
et 'immortalité de ’'dme — demeureront intacts, en dépit des
terribles efforts tentés de divers cOtés pour substituer I'évo-
lution & la chute, et pour faire de I'’ame une chose matérielle.
Le christianisme ne peut étre que spiritualiste, et §’il accepte
jamais I’évolution, il ne pourra 'accepter sous une forme qui
exclurait le fait du péché de 'homme. Mais il y a dans 'étre
humain un c6té par lequel il est allié aux ordres inférieurs de
la nature, coté dont il faut tenir compte si nous voulons pleine-
ment comprendre ses relations & la fois terrestres et supé-
rieures & ce monde.

Le défaut de la théologie de la réformation, comme de celle
d’Augustin, fut de confondre ces deux grands caractéres de
la nature humaine. D’un co6té, les rapports de ’homme avec
ses semblables, cette solidarité de race en vertu de laquelle
I'humanité est une; de lautre, son individualité, par la-
quelle chaque 4me se distingue de toutes les autres, et se



536 REV. LEWIS F. STEARNS

trouve dans une relation absolument unique avec son Créa-
teur.

Ce n’est pas que la distinction ne fat reconnue ; mais elle
n’était pas suffisamment établie aux endroits importants. Toutes
les anciennes doctrines du péché originel, d’Augustin a Ed-
wards, insistaient sur 'unité collective de I’homme, trouvant
en elle la mesure de la responsabilité, mais sans pouvoir la
distinguer convenablement de son individualité, D’autre part,
dans la Nouvelle-Angleterre, la théologie du présent siécle,
fidéle & ce caractére qui, dans toutes les faces de notre vie
américaine, s’est montré si puissant pour le bien — quoique
aussi parfois, il faut le confesser, pour le mal, — la théologie
s’est jetée, par réaction, dans un individualisme qui ignorait
presque Pautre facteur. Cet individualisme ne se manifestait
pas seulement dans l'anthropologie, mais dans toute les doc-
trines. Il faisait de chaque 4me une unité en présence du
grand gouverneur moral de 'univers. Il présentait la liberté et
la responsabilité comme pénétrant partout et suffisant & tout,
leur domaine étant élendu sur toute la sphere de la vie intelli-
gente et consciente. Enfin, en se débarrassant de toutes les
difficultés du point de vue scripturaire, par sa distinction entre
la capacité naturelle et la capacité morale, il donnait & I'indi-
vidu, avec un immense pouvoir moral, une terrible respon-
_sabilite,

Sous l'influence d’une philosophie moins machinale et d’une
connaissance scientifique de 'homme, plus habile dans ces
distinctions, nous apprenons & séparer, ainsi qu'a distinguer,
mieux qu'on ne ’a jamais fait, la double nature de I'’homme,
collective et individuelle. Nous savons reconnaitre en 'une le
domaine de la nécessité, dans 'autre celui de la liberté, et dis-
tribuer la responsabilité plus équitablement qu’auparavant. La
loi scientifique de I’hérédité aremis en circulation li doctrine
que les anciens théologiens s’efforcaient d’exprimer sous le
nom de péché originel, terme qui avait un sens pour autant
qu’il était employé par Augustin, mais qui n’est qu’une malen-
contreuse erreur de nom, si l’'on accepte une théorie autre que
la sienne. Parfois il semblerail presque que nous retournons



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE B37

4 la doctrine de ces théologiens; mais ce retour n’est qu’ap-
parent. Nous éviterons la faute dans laquelle ils sont tombés,
tout en retenant la vérité qu’ils ont vaguement tenté d’expri-
mer. La ligne de progrés en théologie (pour emprunter une
comparaison que Motley applique quelque part finement 2
P’histoire) n’est pas la ligne droite, ni le cercle qui revient per-
pétuellement & son point de départ, mais la spirale, qui s’éléve
toujours plus & chaque tour.

D’ailleurs, la tendance de I'époque, en tant que scientifique,
nous conduit vers une plus grande simplicité. La science et la
philosophie enseignent toutes deux que la puissance se trouve
dans la direction de I'unité. A mesure que nous pénétrons plus
profondément dans les mystéres de la nature, les lois et les
formes que nous découvrons deviennent moins nombreuses et
moins compliquées. Si la Bible provient de I’Auteur de la na-
ture, nous pouvons chercher une semblable simplicité dansle
systeme qui supporte les faits qu’elle contient et relie ensemble
ces vérités vitales. Et comme ce systéme est de mieux en
mieux compris, et que la foi générale de I’Eglise le saisit plus
complétement, nous pouvons tendre & I'exposer plus simple-
ment en termes théologiques. On a le sentiment croissant que
la théologie a été trop compliquée, dans le passé, et qu’il faut
laisser de coté une bonne partie de cette vieille et embarrassante
machinerie, pour se concentrer sur les faits vitaux. Notre époque
oublie rapidement les divisions scolastiques et la fausse termi-
nologie de jadis. Il est temps qu’une nouvelle distribution des
matiéres a traiter soit faite entre la théologie systématique et
sa sceur, 'histoire des dogmes. Bien des sujets peuvent étre
transportés de la premiére & la seconde, au grand avantage de
toutes deux. Tirant ses matériaux d’un vaste champ, ne dé-
daignant pas d’accepter de la science, de l'histoire, des reli-
gions du passé et du présent la lumiére qu’elles jettent sur ses
grands problémes, la théologie doit distribuer ses sujets d’étude
entre quelques simples catégories.

Notre époque nous fournit en outre quelques utiles lecons
dans ce que Whately appelle « cette branche du savoir im-
portante et trop négligée, la connaissance de l'ignorance de

THEOL. ET PHIL. 1881, 39



538 REV. LEWIS F. STEARNS

homme. » La prétention d’une certaine école scientifique
actuelle est de n’enseigner que la vérité positive; une autre
veut reléguer dans leroyaume de 'incognoscible tout ce qui ne
peut étre prouvé par le moyen des sens. Je ne veux pas m’ar-
réter ici & me demander jusqu’a quel point ces deux écoles
ont maintenu rigoureusement leurs principes; mais il est cer-
tain que le positivisme et I'agnosticisme ont exercé a quelques
égards une salutaire influence, qui s’est fait puissamment sentir
dans la sphére de la pensée religieuse. La spéculation dogma-
tique est aujourd’hui béaucoup plus modesle qu’autrefois ; elle
reconnait ses limites et est préte & confesser son ignorance sur
plusieurs sujets, autour desquels se sont livrées les plus terri-
bles batailles théologiques. Le remarquable théologien qui a
conduit & son terme I'intéressant développement du calvinisme,
appelé la théologie de la Nouvelle-Angleterre, cet auteur dont
I'influence est encore si étendue, grice a ses ouvrages, avait
formé le réve de combler toutes les lacunes de la théologie, au
moyen de ce qu’il nommait des joints logiques, de maniére &
construire un systéme bien uni et complet, sans aucun vide
entre ses parties. La tentative du D" Emmons, en dépit de la
finesse de son esprit et de I'habileté de sa méthode, fut un
insuccés, comme 1l en arrivera toujours & de pareils essais. Le
hardi systeme qu’il avait élevé tomba en piéces dés que son
esprit ne fut plus 14 pour le soutenir. Cette chute a peut-étre
contribué autant que la philosophie dominante & nous ensei-
gner la modération. En tout cas nous sommes contents de
prendre, sur plusieurs points, lattitude de l'ignorance. Cet
agnosticisme chrétien (s’il est permis d’accepter cet usage
populaire et inexact d’un ot dont on a trop abusé) n’est pas
un pyrrhonisme inconsidéré. Ce n’est pas non plus cette autre
espece d’ignorance que décrit Carlyle, sous cette forme caus-
tique : « Ignoramus parlant & trés haute voix & Ignoratis. »
C’est la calme acceptation des limites mises & notre savoir par
la révélation et la constitution méme de notre esprit; c’est la
reconnaissance de ce fait, que nous ne pouvons pas découvrir
Dieu par nos recherches, qu’il n'y a pas de commune mesure
entre le fini et I'infini, et qu’il y a, méme dans notre propre



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 539

nature, des mystéres impossibles & sonder. Nous sommes dis-
posés A admetire que la spéculation humaine est allée jadis
trop loin, en essayant d’expliquer la grande doctrine de la
Trinité, et que la théologie s’est trop présomptueusement lan-
cée dans I'étude de ce redoutable mystére, devant lequel les
anges se voilent la face.

Nous voyons maintenant que des siécles de controverse sur
la question de la relation des deux natures, dans la personne
du Sauveur, n’ont pas réussi & résoudre ce formidable pro-
bleme, bien que ces efforts n’aient pas été inutiles pour arréter
les progrés d’une erreur antibiblique. Nous découvrons enfin
que le silence de la révélation sur le rapport précis entre le
premier grand péché et les péchés des millions d’individus qui
ont vécu dés lors, est un silence que ni la science ni la philo-
sophie ne sont capables de rompre, par une explication pleine-
ment satisfaisante. Nous voyons qu’il est possible d’accepter
cette doctrine universelle (catholique) et scripturaire de l'ex-
piation : I'ceuvre du Christ n’a pas eu seulement pour résultat
de réveéler aux hommes 'amour de Dieu, mais elle a écarté
I'obstacle qui, dans la justice éternelle de I'univers, s’opposait
au pardon du pécheur. Mais nous admettons franchement aussi
qu’il est impossible pour nous, en regardant de notre point de
vue, d’expliquer comment cette ceuvre a obtenu ce résultat,
Nous disons donc avec Butler : « Si Ecriture a laissé, comme
cela est certain, un mystére non entierement révélé, sur la
question de la satisfaction par Christ, toutes les conjectures
sur ce point doivent étre, sinon évidemment absurdes, du moins
incertaines. Et personne n’a aucune raison de se plaindre de
ce manque d’information, & moins qu’il ne puisse montrer ses
droits & cet égard. »

Nous reconnaissons I’élément impénétrable défiant tous nos
efforts de définition ou de solution, qui doit toujours nous ac-
compagner lorsque nous traversons la limite ou se rencon-
trent le divin et I’humain, dans nos recherches sur les rela-
tions entre la grice divine et la volonté humaine, & propos du
développement de la vie nouvelle. Nous acceptons, sans les
réconcilier, ces deux grands faits, en maintenant, dans leur



540 REV. LEWIS F. STEARNS

intégrité, non seulement le plein droit de la liberté humaine,
mais aussi I'autre coté de la question, la grice de Dieu. Si une
théologie superficielle, désireuse de tout rendre clair, laisse ce
dernier a I’écart, une théologie plus profonde et plus spirituelle
doit retenir, comme réclamée par la raison, ’Ecriture et toute
vraie expérience chrétienne, cette grace salutaire de Dieu,
qui, d’éternité en éternité, atteint dans son cours puissant et
entraine toute 4me croyante jusqu’au céleste état.

Nous confessons les difficultés et I'obscurité des doctrines
eschatologiques qui appartiennent & ce pays inconnu dans
lequel V'expérience ne jette aucun jour, la raison une péile
lueur, et la révélation infiniment moins de lumiére que nous
ne le désirerions, quoiqu’elle nous donne tout ce dont nous
avons besoin. La pensée religieuse de notre temps se contient
elle-méme, 14 ou elle avait coutume de parler avec une absolue
certitude, et admet que maintenant nous ne connaissons qu’en
partie et ne prophétisons que partiellement. Ainsi, pour ce
qui concerne la plus obscure et la plus solennelle de toutes ces
questions, ’avenir de ceux qui persévérent dans leur résistance
aux offres de I'amour de Dieu, I'Eglise retient loyalement les
simples données de Celui qu’elle croit étre la pleine vérité de
Dieu, comme il est le chemin et la vie des hommes, et elle
résiste & toutes les tentatives de formuler des théories qui lui
semblent avoir été repoussées par son Chef. Mais d’autre part,
IEglise chrétienne recule devant le dogmatisme sur un sujet si
terrible, et espére humblement qu’il y a & ce mystére une
solution qui sera manifestée, lorsque sera pleinement révélée
cette vérité, admise par nous avec une confiance inébranlable,
que linfinie justice se confond avec l'infinie bonté.

D’autres sciences confessent leur ignorance. Pourquoi la
notre ne le ferait-elle pas? Quand la théologie a appris & dire,
sans rougir de son ignorance : « Je ne sais pas, » elle est
préte alors & s’écrier, en face de ce"qui lui a été clairement
révélé . « Je sais et je crois. »

in relation étroite avec cette disposition & confesser les
limites de la connaissance, on remarque de nos jours une plus
grande tolérance en matiére de croyances religieuses. La ba-



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 541

taille livrée en commun contre I'impiété et l'irréligion a rap-
proché, plus qu'auparavant, les diverses dénominations et les
différents partis de I'Eglise. Ils ont compris que le terrain
commun sur lequel ils se tiennent et qu’ils sont tous intéressés
a défendre, est beaucoup plus large et plus vaste qu’ils ne
I’avaient supposé; qu’il y a moins de choses essentielles et
plus de secondaires, dans la foi chrétienne, qu’ils n’étaient
parfois disposés & I’admettre ; qu’il est possible de différer sur
plusieurs points, dans la foi et dans la pratique, et cependant
de maintenir les grandes vérités salutaires de I’Evangile de
Jésus-Christ. A mesure que les chrétiens des différentes con-
fessions se sont rapprochés les uns des autres et, en se consi-
dérant en face, ont saisi ’esprit particulier & chacun d’eux, ils
en sont venus & voir que leurs divergences sont de faible
importance, et qu'en beaucoup de cas elles ne sont qu’ap-
parentes, n’étant que les diverses faces de la méme grande
vérité. En réalité, ces vérités divines sont choses si immenses
qu’elles ne s’étendent pas seulemenl dans l'insondable infini,
bien au dela de notre atteinte et de notre compréhension, mais
que, méme dans leurs proportions visibles, elles surpassent le
pouvoir de les mesurer et de les saisir, pour tout homme,
toute Eglise,tout mode de pensée ou toute forme de langage.

Nous commencons & étre persuadés qu'en fait de croyances
les deux cdtés peuvent étre justes et que la vérité, au lieu de
se trouver d’un seul coté ou entre les deux, peut étre en eux,
autour d’eux et au-dessus d’eux, de maniére que tous deux
ensemble peuvent bien contenir ce qu'un seul ne peut pas,
et cependant rester beaucoup au-dessous de la compléte
vérité.

Assurément cette disposition aura une influence (si méme ce
n’est pas déji le cas) sur la méthode et I'esprit de la théologie,
en la rendant plus large , plus catholique et plus tolérante. La
ou prédominent les intéréts polémiques, la théologie devient
nécessairement étroite et bornée (one-sided = einseitig). Les
ameéres controverses des temps passés ont trop souvent intro-
duit dans le systéme dogmatique Vodium theologicum , dont
Peffet est toujours d’élever des demi-vérités & la place de vérités



B4R REV, LEWIS F. STEARNS

antiéres, et de mettre trop en saillie des matiéres de peu d'im-
portance — fréquemment, & vrai dire, la menthe, I'aneth et le
cumin de la théologie — tandis que les choses réellement
essentielles sont rejetées a l'arriére-plan. Qui pourrait ne pas
voir que tel fut l'effet des controverses qui ont divisé nos
Eglises américaines, il y a quarante ou cinquante ans, et vers
lesquelles nous ne tournons nos regards qu’avec confusion ?
Et ne devons-nous pas étre convaincus, par les événements
subséquents, que ce fut une des principales causes qui ont fait
négliger dés Jors la théologie? Pour établir avec précision et
maintenir fermement les doctrines que nous tenons pourvraies,
il n’est pas nécessaire d’exclure toute autre forme d’exposé, ni
d’employer notre force a les réfuter et & montrer qu’elles n’ont
aucun droit & l'existence. Il n’est pas nécessaire que nous,
soyons toujours a étiqueter, au moyen de ces anciens termes
empruntés & la polémique, — pélagien, semi-pélagien, armi-
nien, etc., — les formules de ceux qui préférent une phraséo-
logie différente de la noétre.

Il est vrai qu'il y a, de part et d’autre, des extrémes a éviter.
Il existe de nos jours, dans I’Eglise, un faux libéralisme qui
est prét & sacrifier méme ce qu’il y a d’essentiel dans la foi
chrétienne. Il y a une tolérance découlant d’une pure indiffé-
rence, pour laquelle toutes les croyances sont égales, parce
qu’elle-méme n’en a point de sérieuses. Il y a un soi-disant
libéralisme , établi sur terrain extrachrétien, qui balaie tout
autour de lui, par son dogmatisme et son intolérance, et qui a
construit, avec ses négations, un systéme tout aussi tyrannique
qu'aucun de ceux qu’il reproche a I'Eglise. De tels extrémes
doivent en effet &tre évités; mais nous avons besoin de relever
ce grand mot de liberté, et de lui rendre sa véritable signifi-
cation pour la théologie de notre époque. On ne peut pas s’at-
tendre, et il n’y a pas lieu de le désirer, & ce que le temps des
controverses théologiques soit passé. Un nouvel intérét dans
les doctrines du christianisme éveillera de nouvelles discus-
sions. Plus l'intérét est grand, plus les discussions sont sérieu-
ses; mais est-ce trop d’espérer qu’elles seront soutenues, sur
un champ plus large, et avec un esprit plus généreux que dans



LA RECONSTRUCTION DE LA THEOLOGIE 543

le passé? Y a-t-il besoin de mettre une telle importance a des
points qui ne sont que de simples schibboleths de sectes ou des
objets de philosophies différentes ? Ne pouvons-nous pas aspirer
a4 un systéme dans lequel pourrait s’unir toute ’Eglise chré-
tienne, comme elle I'a fait autrefois, et qui, en occupant un
terrain plus élevé, offrirait un plus vaste horizon ?

J’ai ainsi cherché & montrer que notre temps prépare la voie
a une nouvelle carriére de la science théologique, que les
matériaux existent déja, et que le caractére de ce systeme
peut , en partie du moins, étre déja discerné. Vu la nature de
la question, je n’ai pu parler qu’en termes généraux. Pour le
présent, aprés la période de confusion & travers laquelle nous
avons passé, il y a encore dans la nouvelle théologie bien des
éléments informes et seulement ébauchés. 1l faudrait, pour ré-
duire ces matériaux en systéme , un espril divinement guidé,
scientifique, organisateur; un esprit capable de faire pour
les fécondes pensées de notre temps ce qu'un Origéne, un
Augustin, un Calvin ont fait pour le leur. 1l faut un travail
spécial sur les doctrines particuliéres, avant que celles-ci
puissent prendre définitivement place dans le systéme. Est-ce
trop de prophétiser que, lorque ce travail préliminaire sera
achevé, il y aura un réveil de I'intérét pour la théologie dog-
matique, tel que ’Eglise n’en a pas vu depuis bien des anneées?

J'ai parlé d’une nouvelle théologie. Qu'on me comprenne
bien ; je ne parle pas d’une nouvelle vérité. La vérité est divine
et demeure & toujours la méme. Dieu n’a pas accordé de nou-
velle révélation & nolre époque. Mais la théologie est humaine
et change avec la pensée humaine. Nous croyons qu’il se forme
une nouvelle théologie, meilleure et plus riche en vérités que
I’ancienne, certainement mieux adaptée & notre temps¥, mais
la vérité qu’elle exprimera sera la vérité invariable de tous les
ages, la vérité de la Bible, la vérité de Jésus-Christ.

Nous ne pouvons pas estimer trop haut l'importance du
systéme qui sera ainsi le porteur de la vérité pour 'avenir. Si
la foi d’une époque donne asa théologie son caractére, la théo-
logie, & son tour, exerce la plus grande influence sur la foi et
la vie pratique de cette époque. La théologie des années qui



51913 REV. LEWIS F. STEARNS

viennent contribuera largement a former le christianisme de
ce prochain avenir. C’est 4 elle a fournir la substance de la
prédication chrétienne. C’est & elle & enseigner les méthodes
par lesquelles les Ames peuvent étre sauvées et édifiées &
Pimage de Christ. C’est & elle & fournir la matiére et & déter-
miner la forme des instructions religieuses qui seront données
aux enfants des générations suivantes. C’est & elle & mettre
entre les mains des pasteurs et des instituteurs les armes aun
moyen desquelles ils devront lutter contre I'incrédulité, et la
vaincre par le secours de Dieu. C’est & elle 4 aller avec les
évangélistes dans les contrées encore incultes de notre patrie
et & entrer dans les pensées et la foi de ces nouvelles societés,
composées de populations de plusieurs pays, et qui surgissent
dans notre vaste Ouest. C’est & elle 4 suppléer le mobile per-
manent des missions en pays étrangers. C'est & elle & former
la matiére premiére des instructions convenabies aux nou-
veaux convertis, dans les parties de la terre encore plongées
dans les ténébres, et & fagonner le message que ces nouveaux
convertis, saisis & leur tour par l’esprit missionnaire, porteront
aux peuples plus reculés. C’est & cette théologie qu’appartient
un role (et qui peut dire quelle en sera I'importance ?) dans le
travail du bienheureux accomplissement du royaume du Reé-
dempteur. Longtemps aprés que nous aurons disparu, son in-
fluence se fera sentir. Son souvenir sera écrit dans ’élernité.
Dieu seul sait combien grand sera son pouvoir.




	La reconstruction de la théologie

