
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1881)

Artikel: La reconstruction de la théologie

Autor: Stearns, Lewis F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA

RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE

Rév. LEWIS F. STEARNS1
professeur de théologie systématique.

La théologie d'une époque est toujours en intime relation
avec la foi chrétienne et la pensée de cette époque elle-même.
La tâche de la théologie, comme science, n'est pas simplement
de formuler et de systématiser les faits et les vérités de la
révélation dans leur forme objective et constante ; elle doit plutôt

entrer en rapport avec ces faits et ces vérités tels qu'ils se

trouvent dans la conscience chrétienne en général, tels qu'ils
sont saisis par la foi commune. Pour qu'il y ait des doctrines,
il faut d'abord des croyances. Pour qu'il puisse y avoir un
système à enseigner, il faut qu'un système existe déjà dans la

pensée vivante de l'Eglise. Chaque période doit tirer les matériaux

de sa théologie du fond de ses propres convictions, les
modeler avec son esprit particulier et les présenter dans son

langage spécial. Comme Dorner le dit : « Aucune époque ne

peut accomplir ce devoir pour une autre. Chacune doit faire ce

travail pour elle-même, quelque précieuse que soit l'aide du

1 Discours prononcé à l'ouverture des cours du séminaire théologiquo
du Bangor (Etats-Unis), le 1er juin 1881. Traduit de l'Indépendant, de

New-York, par F. Vautier. Outre sa valeur intrinsèque, nous donnons ce

discours comme preuve nouvelle du progrès théologique dans les pays de

langue anglaise. Le lecteur voudra bien ne pas oublier qu'il s'agit d'un
professeur orthodoxe parlant dans un établissement orthodoxe. (Réd.)

THÉOL. ET PHIL. 1881. 34



522 RÉV. LEWIS F. STEARNS

passé, et bien qu'on soit assuré de la continuité du passé et du
présent. Chaque âge, s'il veut avoir la vérité, doit acquérir de

nouveau la certitude de la vérité, et doit le faire en accord avec
son propre sens de la vérité. »

Notre lot nous est échu dans une époque où ce travail est
environné de difficultés particulières. La continuité entre le

passé et le présent a été brisée. Les anciennes croyances ont
été troublées. Sous l'influence des attaques du dehors et sous
l'impulsion intérieure d'un esprit de recherche, l'Eglise a été
conduite à examiner de nouveau le contenu de sa foi. Les
fondements du christianisme, même ceux de la religion, ont
été remis en question. C'est avec des difficultés infinies, au
sein du travail et de la tempête, au travers des luttes extérieures
et au milieu des craintes, que nous avons dû regagner notre
certitude de la vérité. Aucune époque n'a combattu plus
vaillamment le combat de la foi.

Pendant ce temps la théologie dogmatique a été quelque peu
négligée ; il ne pouvait guère en être autrement. Les pensées,
les énergies, les craintes, les espérances de l'Eglise se sont
concentrées sur d'autres objets, Les croyances, qui fournissent
ses matériaux à la théologie, et avec lesquelles celle-ci construit
son système, ont été en pleine confusion sous influence d'un
travail de révision et de reconstruction ; ce qui était usé et
inutile n'étant pas encore entièrement séparé de ce qui avait
une valeur permanente le nouveau n'ayant pas encore pris la
place du vieux qu'on avait rejeté. Il n'y a qu'à comparer ce
dernier quart de siècle avec celui qui l'a précédé, pour dire
que notre âge n'a pas été un âge théologique.

Cependant nous nous tromperions grandement si nous
devions inférer de là que la théologie a perdu définitivement son

pouvoir. En vertu même de sa nature de science et de sa relation

avec la vérité chrétienne, cela est tout à fait impossible.
Aussi longtemps que le christianisme existera, ses croyances,
pour autant qu'elles sont des croyances fixes, devront trouver
une expression précise et systématique. La théologie peut
changer, suivant les temps, sa forme et sa méthode ; elle peut
subir une éclipse temporaire, mais aussi longtemps que le



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 523

christianisme subsiste, elle ne cessera pas. Par suite des
besoins permanents et toujours renouvelés de l'Eglise, le moment
viendra tôt ou tard (et tous les signes des temps indiquent que
ce sera bientôt), où la théologie regagnera son ancienne place,
dans l'intérêt du monde chrétien.

En réalité, une période comme celle au travers de laquelle
nous avons passé n'est qu'en apparence opposée à la
théologie. Elle ouvre plutôt la voie à une carrière de nouvelle
vigueur et de succès, sous de plus favorables auspices. S'il n'y
avait pas eu, dans le passé, de semblables périodes où le champ
de la théologie resta longtemps négligé, nons n'aurions jamais
vu ces périodes progressives dans lesquelles la science sacrée
s'est montrée si riche en fruits et d'une influence si
bienfaisante sur la religion. Dans cette époque de lutte, les vieilles
vérités se sont faites, paisiblement et sans bruit, à de nouvelles

conditions, en prenant de nouvelles formes et en se préparant
à une nouvelle tâche. L'œuvre s'est faite, dans le cœur des

croyants et des penseurs chrétiens, sous la direction du grand
Chef de l'Eglise. En effet, on peut dire, en un certain sens,
qu'une nouvelle théologie, encore cachée aux regards, s'est

développée dans la conscience des chrétiens vivants qui forment
le corps de Christ ; de sorte que la tâche du théologien ne semble

pas tant de faire une nouvelle théologie ou de revivifier celle

qui est morte et tombée en discrédit, que de découvrir et de

montrer celle qui est déjà là de rendre comme science à

l'Eglise ce qu'elle possède déjà par la foi.

Quoi qu'il en soit, il me semble qu'à mesure que se dissipe
la poussière de cette période de lutte et de confusion, nous

commençons à voir de plus en plus clairement les contours de

ce qui ne peut être ébranlé et doit demeurer ; nous discernons

déjà les changements qui ont eu lieu, tandis que dans la pensée

religieuse de notre temps se manifestent clairement certaines

tendances, qui nous permettent de déterminer en quelque
mesure la direction dans laquelle se mouvra probablement la

théologie d'un avenir prochain.
Je vous invite maintenant à considérer avec moi quelques-

unes de ces modifications et de ces tendances, dans leurs rap-



524 RÉV. LEWIS F. STEARNS

ports avec le rétablissement et la reconstruction du système de

la vérité théologique, que nous sentons tous devoir être réclamé,
dans un jour prochain par le réveil de l'intérêt théologique et
de l'activité dans l'Eglise.

En premier lieu laissez-moi vous parler de la tendance de

la pensée chrétienne concernant les grands problèmes de la

théologie naturelle.
Les attaques les plus fortes du dernier quart de siècle ont

été dirigées contre la citadelle de la religion : la croyance à

l'existence d'un Dieu personnel. Nous n'admettons pas que,
dans toute cette période il y ait eu un seul moment où cette

croyance fondamentale ait été réellement en péril ; mais il y a

eu des temps où les vieux arguments semblaient avoir entièrement

perdu leur pouvoir et dans lesquels le cœur des faibles
défaillait de peur, tandis que les ennemis de la religion regardaient

avec un air de triomphe non déguisé. Butler, Paley,
Chalmers, et les autres grands noms de la théologie naturelle
pendant le siècle passé et la première moitié du nôtre,
trouvaient les plus fermes appuis de leur enseignement dans les
faits de la nature interprétés par les sciences physiques. La
nécessité d'une cause première pour expliquer l'origine de la
matière, la source de la vie et la genèse de l'homme, était
soutenue par ces penseurs chrétiens avec une indiscutable force
de raisonnement. La permanence des espèces semblait réclamer,

pour expliquer leur existence, une série de créations
spéciales. Les preuves manifestes d'un plan et d'une adaptation
dans la nature étaient mises en évidence avec beaucoup
d'abondance et de clarté, pour montrer que la cause première
est un être intelligent, sage et bon. Appuyée par les arguments
ontologiques et moraux, la preuve semblait complète, et elle
était pratiquement complète pour cette époque.

L'athéisme était une exception, même parmi les hommes de

science, et l'incrédulité se mouvait presque complètement sur
le terrain du théisme.

Il n'y a pas lieu de s'étonner si, à l'apparition d'une nouvelle

philosophie, admettant une puissance derrière les phénomènes,
mais la reléguant absolument dans la région de l'incognoscible,



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 525

tout a été, au premier moment, trouble et confusion, et si les

anciens fondements ont paru tomber en ruine. Cette philosophie

d'ailleurs n'était là que pour préparer la voie à une
nouvelle théorie scientifique qu'on proclamait entièrement
suffisante pour expliquer, par les lois naturelles, les commencements

et les transitions dans le développement de la création,
et pour rendre superflue la présupposition d'un plan, parle
fait qu'elle rendait compte d'une manière uniforme et
satisfaisante de tout ce qui avait été regardé comme transcendant
dans l'esprit humain. Je n'ai pas besoin de refaire l'histoire
des vingt dernières années. Nous la connaissons suffisamment,
c'est toujours la même vieille histoire, qui s'est souvent répétée,
quoique peut-être rarement sur une si vaste échelle et avec

une telle abondance de résultats.
Toutes les fois que quelque grand progrès dans les sciences

physiques s'accomplit, l'idée se répand que le principe de

l'existence est sur le point de recevoir une explication
physique. Une terrible poussière s'élève dans le camp scientifique

; mais peu à peu elle se dissipe et, s'il y a progrès, les
vieux problèmes demeurent cependant intacts et la tour de

Babel de la matière est aussi éloignée qu'auparavant du firmament

de l'esprit, où brille toujours, au-dessus de tout, dans

tout son éclat et sa gloire, le soleil de la divine existence. Nous

avons appris à notre tour la vieille leçon, que chaque âge de

la pensée chrétienne doit apprendre pour soi-même, c'est que
la religion ne court aucun danger de toutes les découvertes

que peut faire la véritable science. Il est bon pour nous de

l'avoir appris. Nous en sommes venus à voir que la philosophie
de l'ignorance, avec son corollaire de matérialisme pratique,
ne fait point partie de la vraie science. Nous avons aussi appris
qu'il n'y a rien dans l'hypothèse de l'évolution, en dehors de

cette philosophie, qui soit l'ennemi de la religion ; mais qu'au
contraire elle peut, comme toute science, rendre les plus
riches services à la religion, lorsque nous aurons découvert
comment appliquer ses résultats. Il n'y a pas à douter que
cette idée générale, la plus vaste, la plus hardie et la plus
heureuse depuis les jours de Newton, ne soit l'hypothèse



526 RÉV. LEWIS F. STEARNS

déterminante de la science pour bien des années, ayant sa

place à côté de la loi de la gravitation. Qu'elle soit l'expression

définitive de la vérité, ses plus sages avocats ne le
prétendent pas. Elle n'a pas réussi jusqu'ici, et ne réussira
probablement jamais, à expliquer l'origine des choses, et à

jeter un pont sur les vastes lacunes de la succession des êtres.
Sans aucun doute, avec les progrès de la science, il y aura
lieu de la reviser ; mais elle ne touche point les grandes
vérités de la théologie naturelle et ne peut même les toucher,
sinon en nous fournissant de nouveaux matériaux pour les

prouver. Depuis que les théologiens sont arrivés à cette
conclusion, le flot qui semblait s'élever si fortement contre la foi
s'est retiré. Le changement d'attitude sur ce sujet marque le
commencement de la nouvelle ère de la pensée religieuse
dans laquelle nous sommes entrés.

L'argument tiré d'un plan, dans la création, devra être revu,
mais on peut prévoir que sa valeur sera établie d'une façon
beaucoup plus ferme qu'auparavant. L'ancienne teleologie avait
ses côtés faibles. Il y avait plus qu'un grain de vérité dans le

sarcasme, maintenant usé, de Herbert Spencer, sur la « théorie
de charpentier de l'univers. » Nous l'admettons volontiers ; ce

qu'il y avait de mécanique devra être sacrifié dans la théologie
naturelle de l'avenir; mais nous gagnerons à sa place une idée

plus profonde de la volonté et de l'intelligence infinies,
travaillant à obtenir des résultats lointains, par le procès lent,
uniforme et certain des lois naturelles. Et lorsque l'œuvre de

reconstruction sera achevée, il y a lieu de croire que plusieurs
de ceux qui se sont égarés, dans cet âge de doute, seront
ramenés à la croyance en Dieu. La vraie science doit toujours
avoir à la fin ce résultat. Elles sont aussi vraies de nos jours,
sous le règne de l'évolution, que lorsqu'elles furent prononcées

pour la première fois, ces nobles paroles de Bacon :

« Tant que l'esprit de l'homme regarde aux causes secondes

séparément, il peut parfois s'en tenir à elles et ne pas aller
plus loin ; mais lorsqu'il considère la chaîne bien unie qu'elles
forment entre elles, il doit nécessairement s'élever à une
Providence et à une Divinité. »



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 527

Il a été bon toutefois pour nous, par suite du doute qui a

été temporairement jeté sur les preuves externes de l'existence
de Dieu, d'avoir été forcés de nous appuyer sur les preuves
internes, tirées de nos intuitions morales. Nous avons été dans

le temps passé trop enclins aies ignorer, oubliant que « ce qui
est le plus semblable à Dieu dans l'âme » sera toujours la

preuve la plus forte et la plus irréfutable, pour la majorité des

hommes. Nous sommes revenus à cette classe d'arguments,
avec un sentiment nouveau de leur valeur. Nous voyons,
comme jamais auparavant, que cette idée d'un droit absolu,

gouvernant nous et toutes choses, dont nous ne pouvons pas
nous affranchir, que tout homme reconnaît, qui oblige, même

ceux qui nient un Dieu personnel, à admettre « un non-moi
éternel qui tend à la justice, » nous voyons, dis-je, que cette

idée, qui trouve son expression dans les formes inférieures du

culte de la nature, aussi bien que dans la religion la plus
cultivée, est une preuve de Dieu, capable de tenir par sa propre
force et de supporter quelque charge que ce soit. Ce n'est pas
seulement un des piliers sur lesquels repose l'évidence de

l'existence de Dieu, un argument entre plusieurs, mais c'est

l'argument des arguments, le fondement large et solide, sur
lequel s'appuient eux-mêmes les piliers qui supportent l'édifice
de la croyance en un Dieu personnel.

De l'étude assidue de la nature, dans laquelle est engagée
notre époque, il est résulté une conception plus vaste de Dieu,
un sentiment plus profond de son pouvoir, une vue plus large
de son activité dans l'univers ; tout cela ne peut manquer
d'avoir son influence sur chaque nouvel exposé de la vérité,
dans la partie de la théologie dont nous nous occupons.

L'ancienne théologie appuyait principalement sur la
transcendance de Dieu. Elle l'envisageait surtout comme un gouverneur

moral, en établissant, d'une façon trop extérieure et

mécanique, sa relation avec la nature et l'homme, en dehors
de la sphère de la religion. Laforce du théisme, en tant qu'opposé

soit au panthéisme soit au matérialisme, consiste à maintenir

que la relation d'un Dieu personnel avec nos âmes est

colle d'un être libre avec des êtres libres. Mais il est une



528 RÉV. LEWIS F. STEARN.

autre classe de vérités, non incompatibles avec les
précédentes, mais simplement supplémentaires, qui méritent une
place dans tout exposé complet du Dieu révélé. Dieu est
immanent dans la nature, aussi bien qu'élevé au-dessus d'elle.
Bien que nous ayons appris de nouveau de la science cette

vérité, ce n'est pourtant que ce que les poètes hébreux
enseignaient il y a longtemps. Charles Kingsley l'exprime
admirablement dans ce passage : « L'inconnue x qui se trouve sous
tous les phénomènes, qui est toujours à l'œuvre dans tous les

phénomènes, dans le tout et dans chaque partie du tout,
jusque dans la coloration de chaque feuille et la formation de

chaque cellule de protoplasma, n'est pas autre que ce que les
anciens Hébreux appelaient — par métaphore sans doute (car
comment peut-on parler de l'invisible sinon par des

métaphores tirées du visible?), mais par la seule métaphore capable
d'exprimer ce miracle perpétuel et présent partout, —le souffle

de Dieu ; l'esprit qui est le Seigneur et la source de la vie. »

J'en viens maintenant à une autre tendance, qui se manifeste

par le changement qui a eu lieu dans les bases de l'apologétique.

Les preuves du christianisme, employées par les théologiens

du sède dernier avec beaucoup de succès contre le
scepticisme de leur époque, étaient récemment encore regardées
comme un boulevard inexpugnable opposé aux attaques contre
la révélation ; mais, pareilles aux fortifications employées
avant le temps des cuirassés et des canons rayés, elles sont
tombées peu à peu en désuétude. Il est impossible aujourd'hui

de faire reposer la valeur du christianisme sur la preuve
externe de la prophétie et des miracles, ou même sur le fait
extérieur de la résurrection de Jésus-Christ. Non point que
ces faits ne soient plus aussi vrais qu'ils l'ont toujours été, ce

sont des faits; non qu'ils ne soient plus dignes d'occuper une
place dans l'apologétique ; mais, dans l'ordre de notre logique,
c'est au christianisme de les prouver, et non pas à eux de

prouver le christianisme. Notre méthode, en partie historique,
en partie morale, descend beaucoup plus profond. Elle cherche,

dans le Christ historique, l'explication de ce nouveau
pouvoir qui, nul ne peut le nier, est venu dans le monde par



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 529

l'entremise de cette merveilleuse personnalité. Elle trouve
en lui la satisfaction des besoins religieux de l'humanité, le

point culminant de tout le développement antérieur du monde

juif et païen, le commencement d'une ère nouvelle dans

l'histoire de l'humanité. Elle trace depuis son commencement,
et à travers les siècles, le cours toujours plus large de la vie
religieuse ainsi que de la morale et de la civilisation
chrétiennes. Elle montre que le christianisme est aujourd'hui le

grand moteur moral. Par-dessus tout elle fait porter le poids
de ses arguments sur la conscience religieuse de l'Eglise et la
conviction personnelle de chaque croyant. C'est cette certitude
intérieure à l'égard de Christ, née de l'expérience, qui n'est

pas une opinion, mais une connaissance portant avec elle sa

propre preuve, c'est elle qui est le testimonium Spiritus Sanctì
dont parlent si souvent les réformateurs et qui donnait à leur
foi tant d'élan et de sérénité, mais qui est malheureusement
tombé plus tard à l'arrière-plan, à une époque moins profondément

spirituelle.
Cette tendance christocentrique n'est pas particulière à l'a

pologétique. C'est un caractère général de la pensée religieuse
de notre temps, qui exercera indubitablement une influence
sur la théologie à venir, spécialement sur sa formation en

système. La prédication, la littérature religieuse, la piété
pratique du jour trouvent la source première et le centre vital
du christianisme dans la personne de Jésus-Christ, le Dieu-
Homme, le médiateur entre Dieu et l'homme. En dépit des

nombreuses tentations qui la poussaient à accéder au point de

vue humanitaire sur la nature du Sauveur, l'Eglise chrétienne
de notre époque a loyalement et sincèrement retenu la

croyance à la divinité de Christ.
Plus d'un demi-siècle a passé depuis que cette jeune sœur

delà famille puritaine, pour laquelle cette doctrine était
devenue une pierre d'achoppement, s'est séparée de son parentage

selon la foi, avec des paroles amères de part et d'autre,
paroles que plus tard peut-être les deux partis ont regrettées.
Le noble enthousiasme qui la caractérisait, la manière sérieuse
dont elle proclamait la suprématie de la vérité et du devoir, la



530 RÉV. LEWIS F. STEARNS

perfection de sa littérature, sa défense si fidèle de la cause du
droit et de la liberté, sa philanthropie exempte d'égoïsme, ont
gagné en sa faveur l'admiration du monde. Il y a longtemps
que nous, membres de l'ancienne famille, avons appris à apprécier

et à aimer ce qu'il y avait de bon et de noble chez elle.
Nous nous sommes réjouis de ses triomphes comme des nôtres,
nous nous sommes enorgueillis avec elle de la gloire de ses

fils, nous avons joyeusement reçu les nombreuses et utiles
leçons qu'elle nous a données, nous avons ressenti son
influence sur quelques-unes de nos croyances, nous nous sommes
attristés avec elle, ces derniers temps, quand quelques-uns de

ses enfants se sont complètement égarés de la foi chrétienne ;

mais, dès le début, nous avons senti, comme nous le sentons

encore, qu'il y a dans sa croyance une lacune, qui doit
toujours l'empêcher d'arriver à un plein succès en tant qu'Eglise
chrétienne. A cet égard nous n'avons jamais désiré la suivre
et nous ne le désirons pas davantage aujourd'hui. La grande
masse des chrétiens de cette contrée n'a jamais abandonné
la croyance que Jésus-Christ est Dieu, dans le sens le plus
élevé. Il n'y a aucune différence d'opinion sur ce sujet dans le
sein des dénominations qui sont les héritiers directs des Eglises

primitives du pays.
Tout en retenant fermement la divinité de Christ, notre

époque a appris, avec une nouvelle force, ce que c'est que son
humanité. La dévotion qui entoure l'étude de l'histoire
évangélique, le grand nombre et la popularité des Vies de Jésus

qui ont fait leur apparition pendant ces trois ou quatre
dernières décades, montrent la direction de la pensée générale.
C'est dans l'homme Christ Jésus que cette génération a appris
à découvrir le Dieu manifesté en chair. C'est lorsque nous

voyons les marques de ses souffrances humaines et que nous
sentons au plus profond de notre cœur sa fraternité avec nous,
que nous nous écrions, avec Thomas : « Mon Seigneur et mon
Dieu »

Le système de la doctrine chrétienne doit trouver son centre

en Christ. La vieille théologie réformée, la théologie de Calvin

et de la confession de Westminster, celle de nos Eglises calvi-



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 531

nistes américaines cherchaient leur centre dans les décrets de
Dieu. C'était une grande pensée de partir ainsi du dessein
éternel du Tout-Puissant et de développer, de ce point de

départ transcendant, tout le système de la vérité chrétienne.
Le résultat était un tout logique, puissant et parfaitement

cohérent. Ce point central a été maintenu, dans toutes les
modifications du calvinisme, d'Edwards jusqu'à Emmons; mais il
n'en est plus ainsi. Il y a déjà longtemps que la pensée
chrétienne, tout doucement, et sans se rendre bien compte du
changement qui s'opérait, s'est détachée de cet ancien centre et a

commencé à flotter autour d'un centre nouveau ; et cependant
cette révolution est presque aussi grande que celle qui s'est

passée, dans la science, entre le système de Ptolémée et celui
de Copernic. Malgré toute l'élévation de son idée de la
souveraineté de Dieu, l'ancien système était étroit et machinal ; sa

théodicée était en défaut là justement où elle était le plus
nécessaire. Elle plaçait au premier plan la doctrine de l'élection,

qui est vraie et scripturaire entant que corollaire pratique
de l'action divine dans la régénération et la sanctification, et
elle lui subordonnait tout le reste. D'après elle, l'élu était tout,
et tout était en vue de l'élu. Mais la nouvelle théologie trouve
un autre centre. Il est convenable que Christ, qui est le centre
historique de la religion chrétienne, comme il est le centre
vital de l'Eglise, soit aussi le centre du système théologique.
C'est autour de lui que doivent se grouper toutes les vérités et

toutes les doctrines.
Une autre tendance évidente de ce temps est une vue plus

large de la nature et du rôle des Ecritures. Si, dans leur forme
moderne, la science et la philosophie ont été employées à

l'investigation des fondements de la religion, la critique moderne
s'est appliquée, avec une abondance de ressources, à sonder
les archives primitives du christianisme. Ce travail s'est poursuivi,

avec un enthousiasme infatigable, depuis le commencement

du siècle, en appelant à son aide la plus profonde
érudition linguistique, une finesse critique et une connaissance

historique dont on n'avait jamais consacré la dixième partie
à aucune autre partie de la littérature. Ces travaux, poussés



532 RÉV. LEWIS F. STEARNS

avec un zèle égal par les croyants et par les sceptiques, n'ont
pas été sans résultat. Ils ont mis un terme aux vieilles accusations

d'invention et d'imposture auxquelles on se plaisait
précédemment. Ils ont revendiqué la véracité historique des livres
qui composent le canon. Ils ont accentué et mis en relief, dans

sa merveilleuse signification, cette révélation divine, qui,
commencée dans les périodes les plus reculées de l'histoire
juive, est allée en grandissant jusqu'à la venue de Jésus-Christ,
la véritable Parole de Dieu. En même temps, ces travaux ont
mis pleinement en évidence, dans les Ecritures, un élément
humain, lequel ne se borne point à des particularités de pensée
ou d'expression, mais emporte encore l'imperfection et l'erreur
de la nature humaine. Ils ont conduit enfin à une distinction
plus exacte entre les diverses parties de la Bible, eu égard à

leur valeur religieuse.
La vieille méthode, qui prenait la Bible comme un tout, en

accordant une valeur égale à toutes ses parties, et qui, par sa

théorie trop générale et sans distinction de l'inspiration
pionière, donnait au tout une autorité infaillible, simplifiait
grandement la tâche du dogmaticien. Celui-ci, rassemblant pour
preuves ses textes partout où il voulait, de Moïse à l'Apocalypse,

ne se préoccupait pas spécialement du caractère du livre
auquel ils étaient empruntés, ni même souvent du contexte au
milieu duquel ils se trouvaient. Cela était possible dans un âge

dépourvu d'érudition et de critique ; mais qui dira que c'est
possible aujourd'hui, et que cela le sera encore dans l'avenir?

C'est le désir d'une autorité infaillible en matière de foi et
de pratique qui a donné, à la doctrine de l'inspiration, sa prise
la plus forte sur la pensée chrétienne. Nous avons besoin d'une
telle autorité; mais nous en venons de plus en plus à voir que
l'autorité infaillible devant laquelle le croyant doit se courber
n'est ni l'Eglise, comme le disent les catholiques, ni la raison
humaine, comme le prétendent les rationalistes, ni l'Ecriture,
comme l'avançait la théologie de la Réforme, mais Dieu, parlant

par Christ à l'âme, parlant à la conscience et par le

moyen de la conscience, parlant de manière à être reconnu de

tous ceux qui veulent écouter sa voix. Les Ecritures ne sont



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 533

pas cette autorité divine, mais elles la renferment. Elles sont

l'écrin, mais non pas le joyau.
Nous ne rejetons pas l'inspiration. Nous croyons en elle plus

réellement que jamais. Si nous avons en nous ce qui est

capable de reconnaître l'Esprit divin, nous pourrons trouver les

traces de cet Esprit au travers de ces livres sacrés, comme
dans aucun autre livre que le monde possède, et nous sentirons
et reconnaîtrons que leurs auteurs étaient poussés et conduits

par cet Esprit, comme les hommes ne l'ont jamais été auparavant

ou dès lors. Mais nous considérons ce sujet pratiquement.
Nous voyons à chaque page des preuves évidentes que cette
influence n'était pas écrasante et machinale, mais qu'elle laissait

les écrivains dans la pleine possession de leur liberté
humaine et était conditionnée à leur développement religieux
et intellectuel. Nous croyons qu'il n'est pas tout à fait honnête
de commencer avec une théorie a priori de l'inspiration verbale

et d'obliger ensuite les faits à s'y conformer. Laissons

d'abord la critique biblique faire son œuvre, puis nous pourrons

développer notre théorie en accord avec les faits.

Convaincus, comme nous le sommes, par les preuves
historiques et morales, que l'enseignement de Christ et des apôtres
est la vérité divine, et que le Nouveau Testament nous donne

une relation, vraie en substance, de cet enseignement et des

faits qui s'y rapportent, tandis que l'Ancien Testament en fait
autant pour la préparation de cette nouvelle dispensation de

grâce; convaincus, comme nous le sommes, que la Providence,
toujours active dans l'histoire humaine, a travaillé dans le sein
de la nation juive, d'une manière spéciale et merveilleuse, à

amener l'humanité à Christ, nous pouvons consentir à laisser
ouvertes bien des questions, jusqu'à ce que les recherches de

la science les aient élucidées. Nous pouvons de même laisser
indéterminée la limite précise entre l'humain et le divin, dans

cette admirable collection de livres qui est si manifestement

pénétrée tout entière de la présence divine. La vérité de notre
système dogmatique, et bien moins encore la foi chrétienne,
ne repose pas sur la solution de telle ou telle question, comme
l'auteur du Pentateuque ou l'origine de l'institution lévitique.



534 RÉV. LEWIS F. STEARNS

Ce sont des questions à résoudre pour les savants qu'elles
concernent spécialement. Si telle portion de l'Ancien Testament,
que nous étions habitués à assigner à la plus ancienne période
de la littérature hébraïque, est d'une origine postérieure à l'exil,
nous avons besoin de le savoir, afin de pouvoir mettre d'accord

notre enseignement historique et dogmatique. Si tel n'est

pas le cas, nous devons aussi nous en assurer ; mais c'est là
une question à déterminer à la tranquille lumière delà science
et non dans l'atmosphère chauffée d'un procès pour hérésie.
Et prenons garde de ne pas faire reposer l'existence de la foi
sur la décision d'une pareille matière, quel que soit l'intérêt que
nous y apportions.

En dépit de la liberté avec laquelle notre époque établit la
doctrine de l'inspiration et peut-être justement pour cette

raison, l'esprit qui l'anime est éminemment scripturaire. La
minutieuse et patiente étude des Ecritures, qui est si fréquente
de nos jours, nous a appris que la Bible est une mine de vérité
divine, assez riche pour récompenser tout sérieux investigateur.

C'est le champ qui renferme le trésor caché, d'autant
plus appréciable qu'il doit être plus cherché. Une bibliolatrie
qui ne sait pas faire de distinction perd ce qu'il y a de meilleur

dans le livre. Une conscience chrétienne éclairée y trouve
une source vive de vie et de lumière.

Il y a aujourd'hui, en outre, une tendance croissante à puiser
les doctrines chrétiennes directement dans les révélations, plutôt

que de les emprunter indirectement aux spéculations des

théologiens. Nous reconnaissons maintenant que l'un des
défauts qui ont discrédité la théologie passée et préparé la voie
à cet abandon de la théologie si général aujourd'hui, était son
caractère extrascripturaire. Ses dogmes favoris étaient
métaphysiques, plutôt que bibliques et pratiques. Elle s'appuyait
plus sur la dialectique que sur l'exégèse. Elle fit une œuvre
bonne en son temps, mais elle cessa d'être utile quand les temps
furent changés. Notre époque doit être abordée par un autre
chemin, et par une méthode plus simple.

Ce n'est pas un fait de peu d'importance que la coïncidence
de cette période critique avec la révision de la version anglaise



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 535

de la Bible. Parmi les nombreuses bénédictions que nous attendons

de ce grand travail, se placera une impulsion nouvelle
dans l'étude de la théologie biblique et de la dogmatique, qui
deviendront plus populaires. Si le grand public a perdu sa

confiance dans la théologie, c'est en partie parce qu'il n'a plus
foi en notre vieille version, ou plutôt parce qu'il éprouve des

doutes à l'égard de sa fidélité. Quand il verra, ainsi que nous

pouvons maintenant l'espérer, comment un simple système
théologique, adapté aux besoins de notre temps, peut être
aisément et clairement tiré de l'Ecriture, il reviendra avec avidité
à l'étude de la Bible et en demandera la prédication comme
aux jours passés.

On pouvait s'attendre à ce que les ardentes recherches faites
dans les champs de labiologie, delà physiologie, de l'ethnologie,
delà sociologie et sciences voisines, qui ont suivi l'introduction
delà théorie si féconde et si active de l'évolution, exerceraient
une influence profonde sur les doctrines anthropologiques. Bien
des choses, dans les tendances du moment actuel, montrent
qu'il en sera ainsi, si même le fait n'a pas déjà eu lieu. Sans

aucun doute, les points principaux de l'ancienne théologie —
la liberté, le péché, la responsabilité personnelle, la spiritualité
et l'immortalité de l'âme — demeureront intacts, en dépit des

terribles efforts tentés de divers côtés pour substituer
l'évolution à la chute, et pour faire de l'âme une chose matérielle.
Le christianisme ne peut être que spiritualiste, et s'il accepte
jamais l'évolution, il ne pourra l'accepter sous une forme qui
exclurait le fait du péché de l'homme. Mais il y a dans l'être
humain un côlé par lequel il est allié aux ordres inférieurs de

la nature, côté dont il faut tenir compte si nous voulons pleinement

comprendre ses relations à la fois terrestres et
supérieures à ce monde.

Le défaut de la théologie de la réformation, comme de celle

d'Augustin, fut de confondre ces deux grands caractères de

la nature humaine. D'un côté, les rapports de l'homme avec
ses semblables, cette solidarité de race en vertu de laquelle
l'humanité est une; de l'autre, son individualité, par
laquelle chaque âme se distingue de toutes les autres, et se



536 RÉV. LEWIS F. STEARNS

trouve dans une relation absolument unique avec son Créateur.

Ce n'est pas que la distinction ne fût reconnue ; mais elle
n'était pas suffisamment établie aux endroits importants. Toutes
les anciennes doctrines du péché originel, d'Augustin à

Edwards, insistaient sur l'unité collective de l'homme, trouvant
en elle la mesure de la responsabilité, mais sans pouvoir la

distinguer convenablement de son individualité. D'autre part,
dans la Nouvelle-Angleterre, la théologie du présent siècle,
fidèle à ce caractère qui, dans toutes les faces de notre vie

américaine, s'est montré si puissant pour le bien — quoique
aussi parfois, il faut le confesser, pour le mal, — la théologie
s'est jetée, par réaction, dans un individualisme qui ignorait
presque l'autre facteur. Cet individualisme ne se manifestait

pas seulement dans l'anthropologie, mais dans toute les
doctrines. Il faisait de chaque âme une unité en présence du

grand gouverneur moral de l'univers. Il présentait la liberté et
la responsabilité comme pénétrant partout et suffisant à tout,
leur domaine étant étendu sur toute la sphère de la vie intelligente

et consciente. Enfin, en se débarrassant de toutes les

difficultés du point de vue scripturaire, par sa distinction entre
la capacité naturelle et la capacité morale, il donnait à l'individu,

avec un immense pouvoir moral, une terrible responsabilité.

Sous l'influence d'une philosophie moins machinale et d'une
connaissance scientifique de l'homme, plus habile dans ces

distinctions, nous apprenons à séparer, ainsi qu'à distinguer,
mieux qu'on ne l'a jamais fait, la double nature de l'homme,
collective et individuelle. Nous savons reconnaître en l'une le
domaine de la nécessité, dans l'autre celui de la liberté, et
distribuer la responsabilité plus équitablement qu'auparavant. La
loi scientifique de l'hérédité a remis en circulation la doctrine
que les anciens théologiens s'efforçaient d'exprimer sous le
nom de péché originel, terme qui avait un sens pour autant
qu'il était employé par Augustin, mais qui n'est qu'une
malencontreuse erreur de nom, si l'on accepte une théorie autre que
la sienne. Parfois il semblerait presque que nous retournons



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 537

à la doctrine de ces théologiens; mais ce retour n'est
qu'apparent. Nous éviterons la faute dans laquelle ils sont tombés,
tout en retenant la vérité qu'ils ont vaguement tenté d'exprimer.

La ligne de progrès en théologie (pour emprunter une
comparaison que Motley applique quelque part finement à

l'histoire) n'est pas la ligne droite, ni le cercle qui revient
perpétuellement à son point de départ, mais la spirale, qui s'élève

toujours plus à chaque tour.
D'ailleurs, la tendance de l'époque, en tant que scientifique,

nous conduit vers une plus grande simplicité. La science et la
philosophie enseignent toutes deux que la puissance se trouve
dans la direction de l'unité. A mesure que nous pénétrons plus
profondément dans les mystères de la nature, les lois et les
formes que nous découvrons deviennent moins nombreuses et
moins compliquées. Si la Bible provient de l'Auteur de la
nature, nous pouvons chercher une semblable simplicité dans le

système qui supporte les faits qu'elle contient et relie ensemble

ces vérités vitales. Et comme ce système est de mieux en
mieux compris, et que la foi générale de l'Eglise le saisit plus
complètement, nous pouvons tendre à l'exposer plus simplement

en termes théologiques. On a le sentiment croissant que
la théologie a été trop compliquée, dans le passé, et qu'il faut
laisser de côté une bonne partie de cette vieille et embarrassante

machinerie, pour se concentrer sur les faits vitaux. Notre époque
oublie rapidement les divisions scolastiques et la fausse

terminologie de jadis. Il est temps qu'une nouvelle distribution des

matières à traiter soit faite entre la théologie systématique et
sa sœur, l'histoire des dogmes. Bien des sujets peuvent être

transportés de la première à la seconde, au grand avantage de

toutes deux. Tirant ses matériaux d'un vaste champ, ne

dédaignant pas d'accepter de la science, de l'histoire, des

religions du passé et du présent la lumière qu'elles jettent sur ses

grands problèmes, la théologie doit distribuer ses sujets d'étude
entre quelques simples catégories.

Notre époque nous fournit en outre quelques utiles leçons
dans ce que Whately appelle « cette branche du savoir
importante et trop négligée, la connaissance de l'ignorance de

THÉOL. ET PHIL. 1881. 35



538 RÉV. LEWIS F. STEARNS

l'homme. » La prétention d'une certaine école scientifique
actuelle est de n'enseigner que la vérité positive; une autre
veut reléguer dans le royaume de l'incognoscible tout ce qui ne
peut être prouvé par le moyen des sens. Je ne veux pas m'ar-
rêter ici à me demander jusqu'à quel point ces deux écoles

ont maintenu rigoureusement leurs principes ; mais il est
certain que le positivisme et l'agnosticisme ont exercé à quelques
égards une salutaire influence, qui s'est fait puissamment sentir
dans la sphère de la pensée religieuse. La spéculation dogmatique

est aujourd'hui beaucoup plus modeste qu'autrefois ; elle
reconnaît ses limites et est prête à confesser son ignorance sur
plusieurs sujets, autour desquels se sont livrées les plus terribles

batailles théologiques. Le remarquable théologien qui a

conduit à son terme l'intéressant développement du calvinisme,
appelé la théologie de la Nouvelle-Angleterre, cet auteur dont
l'influence est encore si étendue, grâce à ses ouvrages, avait
formé le rêve de combler toutes les lacunes de la théologie, au

moyen de ce qu'il nommait des joints logiques, de manière à

construire un système bien uni et complet, sans aucun vide
entre ses parties. La tentative du D1' Emmons, en dépit de la
finesse de son esprit et de l'habileté de sa méthode, fut un
insuccès, comme il en arrivera toujours à de pareils essais. Le
hardi système qu'il avait élevé tomba en pièces dès que son

esprit ne fut plus là pour le soutenir. Cette chute a peut-être
contribué autant que la philosophie dominante à nous enseigner

la modération. En tout cas nous sommes contents de

prendre, sur plusieurs points, l'attitude de l'ignorance. Cet

agnosticisme chrétien (s'il est permis d'accepter cet usage
populaire et inexact d'un mot dont on a trop abusé) n'est pas
un pyrrhonisme inconsidéré. Ce n'est pas non plus cette autre
espèce d'ignorance que décrit Carlyle, sous cette forme caustique

: « Ignoramus parlant à très haute voix à Ignoratis. »

C'est la calme acceptation des limites mises à notre savoir par
la révélation et la constitution même de notre esprit ; c'est la
reconnaissance de ce fait, que nous ne pouvons pas découvrir
Dieu par nos recherches, qu'il n'y a pas de commune mesure
entre le fini et l'infini, et qu'il y a, même dans notre propre



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 539

nature, des mystères impossibles à sonder. Nous sommes
disposés à admettre que la spéculation humaine est allée jadis
trop loin, en essayant d'expliquer la grande doctrine de la

Trinité, et que la théologie s'est trop présomptueusement lancée

dans l'étude de ce redoutable mystère, devant lequel les

anges se voilent la face.

Nous voyons maintenant que des siècles de controverse sur
la question de la relation des deux natures, dans la personne
du Sauveur, n'ont pas réussi à résoudre ce formidable
problème, bien que ces efforts n'aient pas été inutiles pour arrêter
les progrès d'une erreur antibiblique. Nous découvrons enfin

que le silence de la révélation sur le rapport précis entre le

premier grand péché et les péchés des millions d'individus qui
ont vécu dès lors, est un silence que ni la science ni la
philosophie ne sont capables de rompre, par une explication pleinement

satisfaisante. Nous voyons qu'il est possible d'accepter
cette doctrine universelle (catholique) et scripturaire de

l'expiation : l'œuvre du Christ n'a pas eu seulement pour résultat
de révéler aux hommes l'amour de Dieu, mais elle a écarté
l'obstacle qui, dans la justice éternelle de l'univers, s'opposait
au pardon du pécheur. Mais nous admettons franchement aussi

qu'il est impossible pour nous, en regardant de notre point de

vue, d'expliquer comment cette œuvre a obtenu ce résultat.
Nous disons donc avec Butler ; « Si l'Ecriture a laissé, comme
cela est certain, un mystère non entièrement révélé, sur la

question de la satisfaction par Christ, toutes les conjectures
sur ce point doivent être, sinon évidemment absurdes, du moins
incertaines. Et personne n'a aucune raison de se plaindre de

ce manque d'information, à moins qu'il ne puisse montrer ses

droits à cet égard. »

Nous reconnaissons l'élément impénétrable défiant tous nos
efforts de définition ou de solution, qui doit toujours nous

accompagner lorsque nous traversons la limite où se rencontrent

le divin et l'humain, dans nos recherches sur les relations

entre la grâce divine et la volonté humaine, à propos du

développement de la vie nouvelle. Nous acceptons, sans les

réconcilier, ces deux grands faits, en maintenant, dans leur



540 RÉV. LEWIS F. STEARNS

intégrité, non seulement le plein droit de la liberté humaine,
mais aussi l'autre côté de la question, la grâce de Dieu. Si une
théologie superficielle, désireuse de tout rendre clair, laisse ce

dernier à l'écart, une théologie plus profonde et plus spirituelle
doit retenir, comme réclamée par la raison, l'Ecriture et toute
vraie expérience chrétienne, cette grâce salutaire de Dieu,
qui, d'éternité en éternité, atteint dans son cours puissant et
entraîne toute âme croyante jusqu'au céleste état.

Nous confessons les difficultés et l'obscurité des doctrines

eschatologiques qui appartiennent à ce pays inconnu dans

lequel l'expérience ne jette aucun jour, la raison une pâle
lueur, et la révélation infiniment moins de lumière que nous
ne le désirerions, quoiqu'elle nous donne tout ce dont nous
avons besoin. La pensée religieuse de notre temps se contient
elle-même, là où elle avait coutume de parler avec une absolue

certitude, et admet que maintenant nous ne connaissons qu'en
partie et ne prophétisons que partiellement. Ainsi, pour ce

qui concerne la plus obscure et la plus solennelle de toutes ces

questions, l'avenir de ceux qui persévèrent dans leur résistance
aux offres de l'amour de Dieu, l'Eglise retient loyalement les

simples données de Celui qu'elle croit être la pleine vérité de

Dieu, comme il est le chemin et la vie des hommes, et elle
résiste à toutes les tentatives de formuler des théories qui lui
semblent avoir été repoussées par son Chef. Mais d'autre part,
l'Eglise chrétienne recule devant le dogmatisme sur un sujet si

terrible, et espère humblement qu'il y a à ce mystère une
solution qui sera manifestée, lorsque sera pleinement révélée
cette vérité, admise par nous avec une confiance inébranlable,
que l'infinie justice se confond avec l'infinie bonté.

D'autres sciences confessent leur ignorance. Pourquoi la
nôtre ne le ferait-elle pas? Quand la théologie a appris à dire,
sans rougir de son ignorance : « Je ne sais pas, » elle est

prête alors à s'écrier, en face de ce'qui lui a été clairement
révélé : « Je sais et je crois. »

En relation étroite avec cette disposition à confesser les
limites de la connaissance, on remarque de nos jours une plus
grande tolérance en matière de croyances religieuses. La ba-



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 541

taille livrée en commun contre l'impiété et l'irréligion a

rapproché, plus qu'auparavant, les diverses dénominations et les
différents partis de l'Eglise. Ils ont compris que le terrain
commun sur lequel ils se tiennent et qu'ils sont tous intéressés
à défendre, est beaucoup plus large et plus vaste qu'ils ne
l'avaient supposé ; qu'il y a moins de choses essentielles et
plus de secondaires, dans la foi chrétienne, qu'ils n'étaient
parfois disposés à l'admettre ; qu'il est possible de différer sur
plusieurs points, dans la foi et dans la pratique, et cependant
de maintenir les grandes vérités salutaires de l'Evangile de

Jésus-Christ. A mesure que les chrétiens des différentes
confessions se sont rapprochés les uns des autres et, en se
considérant en face, ont saisi l'esprit particulier à chacun d'eux, ils
en sont venus à voir que leurs divergences sont de faible

importance, et qu'en beaucoup de cas elles ne sont
qu'apparentes, n'étant que les diverses faces de la même grande
vérité. En réalité, ces vérités divines sont choses si immenses

qu'elles ne s'étendent pas seulement dans l'insondable infini,
bien au delà de notre atteinte et de notre compréhension, mais

que, même dans leurs proportions visibles, elles surpassent le

pouvoir de les mesurer et de les saisir, pour tout homme,
toute Eglise,tout mode de pensée ou toute forme de langage.

Nous commençons à être persuadés qu'en fait de croyances
les deux côtés peuvent être justes et que la vérité, au lieu de

se trouver d'un seul côté ou entre les deux, peut être en eux,
autour d'eux et au-dessus d'eux, de manière que tous deux
ensemble peuvent bien contenir ce qu'un seul ne peut pas,
et cependant rester beaucoup au-dessous de la complète
vérité.

Assurément cette disposition aura une influence (si même ce

n'est pas déjà le cas) sur la méthode et l'esprit de la théologie,
en la rendant plus large plus catholique et plus tolérante. Là
où prédominent les intérêts polémiques, la théologie devient
nécessairement étroite et bornée (one-sided einseitig). Les

amères controverses des temps passés ont trop souvent introduit

dans le système dogmatique Yodium theologicum, dont
l'effet est toujours d'élever des demi-vérités à la place de vérités



542 RÉV. LEWIS F. STEARNS

entières, et de mettre trop en saillie des matières de peu
d'importance — fréquemment, à vrai dire, la menthe, l'aneth et le

cumin de la théologie — tandis que les choses réellement
essentielles sont rejetées à l'arrière-plan. Qui pourrait ne pas
voir que tel fut l'effet des controverses qui ont divisé nos
Eglises américaines, il y a quarante ou cinquante ans, et vers
lesquelles nous ne tournons nos regards qu'avec confusion
Et ne devons-nous pas être convaincus, par les événements
subséquents, que ce fut une des principales causes qui ont fait
négliger dès lors la théologie? Pour établir avec précision et
maintenir fermement les doctrines que nous tenons pourvraies,
il n'est pas nécessaire d'exclure toute autre forme d'exposé, ni
d'employer notre force à les réfuter et à montrer qu'elles n'ont
aucun droit à l'existence. Il n'est pas nécessaire que nous,,
soyons toujours à étiqueter, au moyen de ces anciens termes
empruntés à la polémique, — pélagien, semi-pélagien, arminien,

etc., — les formules de ceux qui préfèrent une phraséologie

différente de la nôtre.
Il est vrai qu'il y a, de part et d'autre, des extrêmes à éviter.

Il existe de nos jours, dans l'Eglise, un faux libéralisme qui
est prêt à sacrifier même ce qu'il y a d'essentiel dans la foi
chrétienne. Il y a une tolérance découlant d'une pure indifférence,

pour laquelle toutes les croyances sont égales, parce
qu'elle-même n'en a point de sérieuses. Il y a un soi-disant

libéralisme, établi sur terrain extrachrétien qui balaie tout
autour de lui, par son dogmatisme et son intolérance, et qui a

construit, avec ses négations, un système tout aussi tyrannique
qu'aucun de ceux qu'il reproche à l'Eglise. De tels extrêmes
doivent en effet être évités; mais nous avons besoin de relever
ce grand mot de liberté, et de lui rendre sa véritable signification

pour la théologie de notre époque. On ne peut pas
s'attendre, et il n'y a pas lieu de le désirer, à ce que le temps des

controverses théologiques soit passé. Un nouvel intérêt dans

les doctrines du christianisme éveillera de nouvelles discussions.

Plus l'intérêt est grand, plus les discussions sont sérieuses

; mais est-ce trop d'espérer qu'elles seront soutenues, sur
un champ plus large, et avec un esprit plus généreux que dans



LA RECONSTRUCTION DE LA THÉOLOGIE 543

le passé? Y a-t-il besoin de mettre une telle importance à des

points qui ne sont que de simples schibboleths de sectes ou des

objets de philosophies différentes Ne pouvons-nous pas aspirer
à un système dans lequel pourrait s'unir toute l'Eglise
chrétienne, comme elle l'a fait autrefois, et qui, en occupant un
terrain plus élevé, offrirait un plus vaste horizon

J'ai ainsi cherché à montrer que notre temps prépare la voie
à une nouvelle carrière de la science théologique, que les

matériaux existent déjà, et que le caractère de ce système

peut, en partie du moins, être déjà discerné. Vu la nature de

la question, je n'ai pu parler qu'en termes généraux. Pour le

présent, après la période de confusion à travers laquelle nous

avons passé, il y a encore dans la nouvelle théologie bien des

éléments informes et seulement ébauchés. Il faudrait, pour
réduire ces matériaux en système un esprit divinement guidé,
scientifique, organisateur ; un esprit capable de faire pour
les fécondes pensées de notre temps ce qu'un Origene, un

Augustin, un Calvin ont fait pour le leur. Il faut un travail
spécial sur les doctrines particulières avant que celles-ci
puissent prendre définitivement place dans le système. Est-ce

trop de prophétiser que, lorque ce travail préliminaire sera
achevé, il y aura un réveil de l'intérêt pour la théologie
dogmatique, tel que l'Eglise n'en a pas vu depuis bien des années?

J'ai parlé d'une nouvelle théologie. Qu'on me comprenne
bien; je ne parle pas d'une nouvelle vérité. La vérité est divine
et demeure à toujours la même. Dieu n'a pas accordé de

nouvelle révélation à notre époque. Mais la théologie est humaine
et change avec la pensée humaine. Nous croyons qu'il se forme
une nouvelle théologie, meilleure et plus riche en vérités que
l'ancienne certainement mieux adaptée à notre temps5» mais
la vérité qu'elle exprimera sera la vérité invariable de tous les

âges, la vérité de la Bible, la vérité de Jésus-Christ.
Nous ne pouvons pas estimer trop haut l'importance du

système qui sera ainsi le porteur de la vérité pour l'avenir. Si

la foi d'une époque donne à sa théologie son caractère, la
théologie, à son tour, exerce la plus grande influence sur la foi et
la vie pratique de cette époque. La théologie des années qui



544 RÉV. LEWIS F. STEARNS

viennent contribuera largement à former le christianisme de
ce prochain avenir. C'est à elle à fournir la substance de la
prédication chrétienne. C'est à elle à enseigner les méthodes

par lesquelles les âmes peuvent être sauvées et édifiées à

l'image de Christ. C'est à elle à fournir la matière et à déterminer

la forme des instructions religieuses qui seront données

aux enfants des générations suivantes. C'est à elle à mettre
entre les mains des pasteurs et des instituteurs les armes au

moyen desquelles ils devront lutter contre l'incrédulité, et la
vaincre par le secours de Dieu. C'est à elle à aller avec les

évangélistes dans les contrées encore incultes de notre patrie
et à entrer dans les pensées et la foi de ces nouvelles sociétés,
composées de populations de plusieurs pays, et qui surgissent
dans notre vaste Ouest. C'est à elle à suppléer le mobile
permanent des missions en pays étrangers. C'est à elle à former
la matière première des instructions convenables aux
nouveaux convertis, dans les parties de la terre encore plongées
dans les ténèbres, et à façonner le message que ces nouveaux
convertis, saisis à leur tour par l'esprit missionnaire, porteront
aux peuples plus reculés. C'est à cette théologie qu'appartient
un rôle (et qui peut dire quelle en sera l'importance dans le
travail du bienheureux accomplissement du royaume du

Rédempteur. Longtemps après que nous aurons disparu, son
influence se fera sentir. Son souvenir sera écrit dans l'éternité-
Dieu seul sait combien grand sera son pouvoir.


	La reconstruction de la théologie

