Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1881)

Artikel: De la théorie du sacrifice lévitique : d'aprés Baehr et Oehler
Autor: Gretillat / Baehr / Oehler

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379284

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379284
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA

THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

D’APRES

BAHR ET (EHLER

Rapport présenté a la Société théologique neuchdteloise
en mars 1876.

Les deux savants que nous venons de nommer, morts dans
les cinq dernieres années aprés avoir rendu les services les
plus signalés & la théologie de I’Ancien Testament, seraient
sans doute fort étonnés, s'ils reparaissaient sur la scéne, de
constater que leurs noms appartiennent déja 4 une époque
ancienne. De nouveaux astres se sont levés & I’horizon ; de
nouvelles idées ont fait sensation ; la critique de I’Ancien Tes-
tament traverse une crise toute semblable & celle que 1'école
de Baur avait amenée dans celle du Nouveau, et si jamais no-
vateurs ont pu dire & propos des travaux de leurs devanciers :
« Nous avons changé tout cela, » ce sont bien MM. Reuss et
Wellhausen.

Malgré ’actualité du sujet, ce n’est pourtant pas la question
du rapport de la loi au prophétisme qui nous occupera dans
ces pages, écrites d’ailleurs avant la grande bataille qui se
livre aujourd’hui ; mais un point trés particulier de la théolo-
gie de ’Ancien Testament, sur lequel Baehr et Oehler nous
paraissent s’étre complétement mépris, sans que nous vou-
lions affaiblir la valeur de leur ceuvre dans ses autres parties.

THEOL. ET PHIL. 1881. 21



314 DE LA THEORIE DU SAGRIFICE LEVITIQUE

Berehr, jadis pasteur dans le grand-duché de Bade, docteur
en théologie, et conseiller « la section ecclésiastique du minis-
tere de UIntérieur, restera célébre surtout comme fondateur ou
restaurateur de la science appelée : Symbolique du culte mo-
saique.

Cette science n’était pas absolument nouvelle. Elle avait été
inventée et cultivée déja au XVII¢ siécle par Cocceius, l'auteur
de la théologie dite fédérale. Malheureusement pour la science
et pour lui, Cocceius, dit-on, crut qu’a faire de la typologie,
on n'en saurait trop faire, et par excés de prédilection pater-
nelle, il tua pour deux siccles sa fille nouveau-née.

Les parlisans de cette méthode se sont d’ailleurs propagés
jusqu’i aujourd’hui, surtout dans les cercles piélistes, sans
faire la réflexion bien simple qu’en mettant tout le Nouveau
Testament dans ’Ancien, on se prive de 'avantage d’avoir deux
testaments.

A T'opposite de la typologie coccéienne, on avait vua dans le
sitcle passé surgir Pinlerprétation rationaliste, sottement po-
sitiviste, burlesquement utilitaire des symboles lévitiques, et
qui, comme la premiére, a produit quelques curiosa demeurés
célébres.

Baxehr fut donc le véritable fondatcur de la « Symbolique du
culte mosaique, » qui, entre ses mains, est devenue bien réel-
lement une science nouvelle. Son livre fut comme une révéla-
tion. Ce qu’il y a d’essentiel dans cette matiére a été découvert
et dit par lui, et c’est avec une admiration mélée de confiance
que lelecteur le suit pas & pas dans les labyrinthes de I'Exode et
du Lévitique, et voit les détails les plus insignifiants cn appa-
rence s’illuminer d’'un éclat inaitendu et vraiment surnaturel.
Il n’est pas de meilleur traité d’apologétique que le livre de
Bachr, et nous ne serons pas accusé d’exagération si nous
disons que auteur fut un des génies scientifiques du siécle.

Mais si grande qu’ait été notre confiance envers lauteur
dans les parties de son ouvrage traitant des lieux sacrés, des
personnes sacrées, des temps sacrés, notre déception n’a été
que plus forte en arrivant a celle intitulée : les actes sacrés, et
spécialement a 'exposé de la théorie du sacrifice. Ici décidé-



D’APRES BZEHR ET (EHLER ‘ 315

ment le fil nous est tombé des mains, et nous avons di nous
frayer notre voie nous-méme.

Apres ce que nous venons de dire de I'impression géné-
rale que nous avons recue de 'ouvrage de Baehr, nos ré-
serves et nos critiques ne paraitront pas inspirées par le parti
pris. Mais comme la théorie du sacrifice lévitique est un point
central dans la symbolique, et que la méconnaissance du point
de vue biblique en cette matiére aura certainement son reten-
tissement dans la dogmatique chrétienne, nous avons cru
faire une ceuvre utile en rappelant succinctement ici les princi-
paux traits de la doctrine de Baehr, que nous ferons suivre de
nos observations critiques.

Au nom de Beaehr s’est naturellement associé dans notre
esprit celui de Oehler, anteur d’'une Théologie de I'’Ancien Tes-
tament! qui a paru aprés sa mort, et que nous avons eu le
privilege d’entendre pendant un semestre d’hiver & Tubingue.
D’ailleurs de larges fragments de ce cours se trouvaient déja
disséminés dans la Realencyclopedie de Herzog, dont notre
auteur était un des collaborateurs les plus actifs et les plus
appréciés. Oehler fut un des plus dignes et des plus utiles
savants qu’ait produits I’Allemagne contemporaine. Humble,
consciencieux et dégagé de tout préjugé soit de droite soit de
gauche, il a occupé une place qui est malheureusement de-
meurée vacante aprés lui.

Nous ne croirons pas lui faire injure en disant qu’il fut un
répétiteur de premier ordre. Ses éléves allemands trouvalent
quil manquait d’esprit scientifique, de Wissenschaftlichkeit.
Pendant longtemps nous nous sommes absolument refusé a
souscrire & ce Studentenurtheil, qui nous paraissait s’expliquer
suffissinment par I’absence, chez le vénérable professeur wur-
tembergeois, de l'argot philosophico-théologique, sibboleth
indispensable dans le royaume de la Wissenschaft. Toutefois,
en retrouvant sous sa forme derniére le cours que nous avions
entendu quinze ans auparavant, nous nous sommes plus faci-
lement rendu compte d’une impression qui tout d’abord ne
nous avait paru procéder que d’'un mauvais naturel. Nous

* Traduction frangaise par M. Henri de Rougemont.



316 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

avons dit nous avouer qu’'en effet Oehler manquait de ce don
que Bezehr possédait, la faculté de généralisation, le génie
créateur, I'esprit scientifique enfin, sans lequel on n’esl gqu’un
érudit, et dont 'absence se dénoncera jusque dans les détails
de I'exposition, recouverts parfois de cette gaze légére qui est
la ressource des esprits indécis et surchargés.

Quoi qu’il en soit de cette impression, je me vois obligé de
joindre Oehler & Baehr dans ma critique, vu que tous les deux
ont défendu, sur le sujet qui nous occupe, le méme point de
vue contre Hengstenberg et Kurz, champions de la doctrine
tenue jusqu’ici pour orthodoxe. Nous aurons d’abord a exposer
I'idée du sacrifice lévitique d’aprés Baehr et Oehler ; puis P'in-
terprétation que, conformément & cette prémisse, ils donnent
des éléments principaux du sacrifice lévitique. Nous ne les
suivrons pas plus loin dans la théorie du sacrifice, puisque
leur systéme se caractérise d’'une maniére suffisante dans les
deux points que nous venons d’indiquer.

I

Idée du sacrifice mosaique d’'aprés Beehr et Oehler.

{Symbolique de Behr, tom, I, pag. 199.)

L’idée centrale du sacrifice mosaique et commune A toutes
les variétés qu'’il nous présente, doit étre cherchée tout d’abord
dans le nom donné & ce rite. T:ﬂl') est la désignation de l'of-
frande, et 2277 le verbe signifiant l'acte du sacrifice lui-
méme. Le verbe 37 désigne I'essence méme de la fonction
sacerdotale, qui est de s’approcher de la Divinité ; et il résulte
de cette similitude des noms que 'idée du sacrifice et celle du
sacerdoce sont intimement corrélatives, et dans un certain
sens identiques I'une 2 'autre.

Considéré sous sa désignation générale, le sacrifice sera le
fait par lequel la communion de I'hnomme avec Jéhova, le
saint d’Israél, peut étre procurée; ce sera, en un mot, un
moyen de sanctification. Il s’ensuit encore que la signification
pure et simple de présent attribuée d’ordinaire aujourd’hui
an mot T\:P, amoindrit et fausse I'idée du sacrifice.



D’APRES BEHR ET (®HLER 317

Mais, demanderons-nous ensuite, quel est I’élément qui fait
du sacrifice un moyen de communion avec Jéhova comme avec
le Saint, et comment le sacrifice peut-il devenir lni-méme un
moyen de sanctification ? Personne ne contestera que, dans le
culte mosaique, les sacrifices sanglants ne soient les plus im-
portants. Il en résulte que c’est dans ceux-la que l'idée et le
sens du sacrifice s’exprimeront de la maniére laplus adéquate.
Heureusement nous avons dans la loi elle-méme, sur leur
essence et sur leur but, une déclaration directe qui nous
dispense de toute comparaison ultérieure. C’est le passage
Lév. XVII, 11, qui motive l'interdiction faite & PIsraélite de
manger du sang, en ces termes : « Car 'ame (Z92) de la chair
est dans le sang, et je vous I'ai donné & l'autel en expiation
pour vos Ames (n:vnwm“by 'WDD‘?), car le sang expie par
lame (UD32).»

Baehr constate que ce passage est la clef de la théorie du
sacrifice mosaique, et pense que I'on elit évité le chaos dans
lequel les auteurs d’hypotheses sont tombés, si ’on fit parti
de celte donnée. Or non seulement on ne I’a pas fait, mais
c’est & peine si la valeur de ce texte a élé soupconnée dans les
discussions sur la matiére.

1. Le premier point & considérer dans ce texte, c’est l'im-
portance qui y est donnée au sang comme agent de I’expia-
tion ; il n’y est question, ni du don de l’'animal devant servir
d’hostie, ni de la mort comme moyen d’expiation, mais seule-
ment du sang, désigné évidemment par ]a comme I’élément
central du sacrifice.

(C’est ce que prouve d’ailleurs le rituel méme, ol nous
voyons la manipulation du sang ! remise exclusivement au
prétre, tandis que les autres actes peuvent étre accomplis par
I'officiant. La tradition judaique est d’accord avec cette con-
ception, en ce qu’elle déclare que l'aspersion du sang est
radix, principium praecipuum sacrificii. G’est un canon judai-
que constant que celui-ci: Nulle est expiatio, nisi per san-
guinem (comp. Hébr. IX, 22). L’aspersion du sang dés lors se

* Nous traduisons littéralement le terme original : Blutmanipulation.



318 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

nomme aussi datio, parce que P'acte tout entier du sacrifice y
est concentré.

Ce n’est donc pas (ainsi conclut déja l'auteur, un peu préci-
pitamment selon nous) l'immolation ou la mort de I’animal
qui est le centre du sacrifice, mais la manipulation du sang.
C’est la confusion ou l'identification des deux notions de sang
et de mort qui a amené le plus d’obscurité dans les discussions
sur le sacrifice; et il n’est pas possible d’arriver & quelque
résultat utile & moins de les distinguer clairement l'une de
lautre, et de retenir que le sang est radix et principium sa-
crificii.

2. Le second point & considérér concerne le but et I'effet
du sang de 'hostie; c’est ce que notre texte exprime par le
mot ED.

La signification fondamentale de ce mot est, de I'aveu de tout
le monde : couvrir, zudecken, bedecken.

Ce sens fondamental se trouve seulement au Kal. (Gen.
VI, 14.) Au Pihel, I'usage de la langue a fixé le sens d’expier ;
mais expier ne peut signifier autre chose que : couvrir ce que
Dieu ne veut pas se montrer ou se laisser voir a lui-méme. Ce
qui est couvert n’est plus visible ; cela est comme disparu,
n’existant plus. Dans Pusage de la langue hébraique, couvrir
signifie dés lors enlever, détruire. (Comp. Jér. XVIII, 23.)

L’expiation consiste donc en ce que I'objet opposé a Diey,
ce qui empéche la communion avec lui, est enlevé, détruit,
anéanti. D’aprés nolre texte, I’expiation fait le fond du sacrifice
1évitique et elle ne saurait en étre séparée. Aussi vral le sang
est le centre du rite et doit étre répandu dans chaque sacrifice,
aussi vral tout sacrifice est, d’une maniére ou d’'une autre,
expiatoire, et I'on voit ici combien 'on a tort d’attribuer cette
qualité aux sacrifices pour le péché et pour le délit, a I'exclu-
sion des holocaustes et des sacrifices de reconnaissance.

3. Cependant notre passage ne nous présente pas seulement
Pexpiation comme but du sacrifice; il détermine aussi de qui
Pexpiation procéde et & qui elle profite :

« Je vous a1 donné le sang sur 'autel en expiation pour vos
dmes, » c’est-a-dire: J'ai réservé le sang pour cela; jen ai



D’APRES BAHR ET (EHLER 319

ordonné ainsi ; j’al rattaché I’expiation au sang. (’est donc de
Jéhova que procéde l'expiation, et elle a pour objet 'ame de
I'homme.

En effet, le sujet de MDD, pour autant gu’il s’agit du rap-
port entre Dieu et I'homme et non pas du rapport des
hommes entre eux, est toujours Jéhova lui-méme : Jér. XVIII,
23 ; Néh. III, 37 ; Ps. LXXXV, 3; XXXII, 1; Deut. XXI, 8; et
s’il est dit dans notre texte que le sang expie, cela doit s’en-
tendre, d’aprés ce qui précéde, en ces termes : « Je vous l'ai
donné pour ’expiation. » Le sang est dans la main de Jéhova,
d’aprés sa volonté, le moyen de ’expiation, il I’'a donné comme
tel.

L’objet du MDD qui ne se construit pas avec l'accusatif,
mais avec une préposition (généralement ‘7})), est toujours
Ihomme ou le péché (NP ou NNDF) attaché & ame hu-
maine. Ce sonl parfois aussi des objets inanimés, ceux en par-
ticulier qui appartiennent au culte et sont souillés par le
voisinage du péché de ’homme, mais ce n’est jamais Dieu ou
quoi que ce soit qui appartienne a Dieu. Il n’est jamais dit :
ik 7735 MDD, mais souvent en revanche : 1"71} al
I 205

L’impossibilité de construire le verbe M%D avec le nom de
Jéhova résulte du sens méme du mot, tel que nous venons de
I’établir.

Un synonyme de \8D, qui n’est pas rare, est NP7, délivrer
du péché. (Comp. Lév. XIV, 49 et 53.) Les Septante l'ont
traduit par é§eddoxw, comme MBD lui-méme, ou encore par
arvi€w, arialw.

4. Enfin notre texte nous enseigne la raison du fait que nous
venons d’exposer, I’expiation par le sang. C’est que 'ame de
la chair, Q257 WHJ, est dans le sang, car le sang expie par
'ame, WHI2.

Si sumples et si clairs que soient ces mots, continue notre
auteur, ils ont été rarement bien entendus.

La traduction de Luther porte : « Denn das Blut ist die Ver-
sohnung fiir das Leben. » Selon cette version WHI2 serait mis
pour: au lieu de la vie; ouselon les Septante, pour : dvré 4vx7s.



320 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

Mais jamais 3 n’a signifié : au liew de ; il désigne toujours le
moyen, et dans notre texte, le moyen par lequel expiation a
lieu. La traduction de Gesenius et de De Wette: « Denn das
Blut versohnt das Leben, » est tout aussi fautive, puisque
Pobjet de l'expiation se construit toujours avec 7Y, comme
c’est le cas dans notre texte.

Nous traduisons donc littéralement et correctement en
disant : « Car le sang expie par I’dme, » ce qui, rapproché des
mots du commencement du verset : « 'dme de la chair est
dans le sang, » a nécessairement ce sens-ci: C’est parce que
I’sme est dans le sang que le sang expie par I'dme. Ce n’est
donc pas I’élément matériel du sang qui le rend propre &
’expiation ; mais c’est le WHI qui est lié avec lui, qui est en
lui, dont le sang est le porteur et 'instrument, c’est 'ame qui
lui donne cette efficacité expiatoire.

Cette considération est, toujeurs selen Baehr, d’une supréme
importance pour l'intelligence du sacrifice. Car si c’est, comme
nous 'avons vu, le sang qui en fait I’élément central, mais
que cela méme n’ait lieu que parce que le WHJ est renfermé
dans ce sang, il en résulte que c’est le YPJ, son idée et son
essence, que nous devons considérer pour arriver a la véritable
interprétation du sacrifice, et nous voyons se poser devant
nous cette double question :

1° Qu’est-ce que le Nephesch en général dans P'animal et
dans ’'homme ?

2¢ Quel rapport mutuel le Nephesch de ’animal et celui de
I’homme soutiennent-ils dans le sacrifice ?

La premiére question est facile & résoudre. L’hébreu dé-
signe par WD), chez I’animal comme chez 'homme, le prin-
cipe de la vie animale, sans lequel le corps serait une masse
brute, d’ou il suit que ce mot est souvent pris pour vie, Ex.
XXI, 23; Deut. XX1V, 6; Ps. LVI, 7.

Le ¥9) humain, en partie similaire au ¥®) animal, en
difféere cependant en ce qu’il est d’une nature plus élevée, et
se trouve en relation avec I'esprit en méme temps qu’avec le
corps. Il forme méme le lien entre I'un et Pautre, et exerce
dés lors sur tous les deux son influence. Comme tel, il est le



D’APRES BXAHR ET (EHLER 321

siege et le principe de toute la force appétitive, tant du degré
inférieur que du degré supérieur. Les affections animales de
la faim et de la soif y sont rapportées (Prov. XXVII, 7; XXIV,
25), comme d’autre part les affections plus élevées de Pamour
et de la haine, de Ia joie et de la tristesse, etc. (Gen. XXXIV,
3; Ex. XV, 9; Ps. XXXV, 9; XLII, 6; Esa. LXI,10.) L’Ame est,
en un mot, le siége et le principe des affections que les au-
teurs du Nouveau Testament renferment dans le terme d’éme-
Ovpia, et comme cette émefupia n’est pas pure, le Nephesch
infecte nécessairement le corps et la vie tout entiére du vice
qu’il porte en lui. Ainsi ’homme est séparé du Dieu absolu-
ment pur et saint; 'nomme est devenu un étre pour soi en
face de Dieu. Le Nephesch apparait donc comme le principe
de I'égoité (Selbstheit), de la pure subjectiviié, de ’égoisme
dans la nature humaine.

S1 nous considérons que le sacrifice, ainsi que cela résulte
du nom méme, '{J'WP, est un moyen de communion avec le
Dieu saint, un moyen de sanctification par conséquent, nous
devrons reconnaitre qu’il ne peut étre cela qu’a la condition
de couvrir I’élément contraire & ce Dieu saint, le principe
égoiste en ’homme, le siége originel.du péché, le Nephesch.
Il le couvre, c’est-a-dire qu’il supprime et annule cette oppo-
sition, d’oll résulte la synonymie des deux expressions: 9D
wE3 By et Y Sy "md.

Plus difficile est la solution de la secende question concer-
nant le rapport du Nephesch de ’hostie au Nephesch du sacri-
fiant. On ne peut nier que d’une part le Nephesch de I’hostie
ne soit mis en paralléle avec le Nephesch du sacrifiant; d’autre
part que le sang de I'hostie ne doive servir de moyen d’expia-
tion et de salut pour le sacrifiant, ne figure des lors comme
Pantidote de son vice, et ne s’oppose comme tel au Nephesch
du sacrifiant. Le sacrifice méme devient par 14 un acte & la fois
symbolique et sacramentel. La similitude des deux Nephesch
lui donne le caractére symbolique; leur opposition, le carac-
tére sacramentel.

Quant au premier de ces caractéres, il peut d’autant moins
étre contesté qu’il est propre au culte tout entier, considéré



322 DE LA THEORIE DU SAGRIFICE LEVITIQUE

en général et dans toutes ses parties, et il ne saurait dés lors
manquer & ce qui nous a paru éire le centre du culte, le sa-
crifice. Mais le caractére symbolique du sacrifice se révele
seulement en ce que l'offrande du Nephesch dans le sang de
I’hostie sur I'autel représente l'offrande de ’Ame du sacrifiant
a Jéhova, comrme au Saint d’Israél. Comme cette offrande du
sang (c’est-a-dire de ’ame) de 'animal est un abandonnement
de I’animal & la mort, de méme la vie psychique, la vie propre
et opposée a Dieu du sacrifiant doit étre abandonnée, c’est-a-
dire mourir, Mais comme cet abandonnement est une consé-
cration & Jéhova, ce n’est pas une cessation ni une privation
d’existence pure et simple, mais une mort qui, eo ipso, devient
vie, car la sanctification qui est recherchée dans cet abandon-
nement & Jéhova, et la communion avec Jéhova qui y est atta-
chée, est précisément, selon le principe du mosaisme, la vie
véritable. La mort psychique est la condition de la vie.

La signification du sacrifice se résume en ce que 1'étre
psychique ou la vie pécheresse est abandonnée & Dieu dans la
mort, et que par la 'nomme obtient la vie véritable, la sancti-
fication par I'union avec Dieu, I'Etre des étres, 15717, Etre
saint par conséquent. Le rapport du Nephesch de I'hostie au
Nephesch du sacrifiant est donc représentatif sans doute, et
pourrait étre exprimé par les mots dvte et loco, bien que cela
n’ait pas lieu dans la lol; mais cette représentation n’est pas
une permutation extérieure des roles, ¢’est un fait symbolique,
et atelles enseignes que l’'acte du sacrifice ett été vain et inutile
si le fait qu’il représentait n’eit pas eu lieu réellement chez le
sacrifiant.

Toutefois le caractere symbolique du sacrifice n’était pas
le seul, comme on I’a souvent prétendu. Il ne représente que
I’élément subjectif et plutot négatif de la notion, & savoir:
Iabardonnement de la part du sacrifiant de la vie psychique &
Jéhova; I’élément objectif et positif en est l'acceptation par
Jéhova de cette offrande et la communication de la sainteté,
condition de la vraie vie, a celui qui s’était ainsi abandonné a
lui. C’est ce dernier élément qui donne au sacrifice le carac-



D'APRES BAHR ET (EHLER 823

tére sacramentel, en raison duquel le sang devient le moyen
institué et ordonné par Dieu lui-méme pour couvrir le péché
ou ’ame peécheresse, unir celle-ci & Jéhova et la sanctifier.
Dans la loi et en particulier dans notre texte, ce caractére sa-
cramentel du sacrifice est tout spécialement relevé : « Je vous
al donné le sang en expiaticn pour vos ames. » Dans cette
relation, le sang méme apparait comme quelque chose de
saint, et est traité dans tous les détails du rite conformément
a cette qualité.

Mais comment, et c’est ici la question la plus difficile, ce
caractére sacramentel pouvait-il étre attribué au sang? -

Sans doute, le moyen expiatoire devait étre quelque chose
en dehors du sujet, autre que lui, et de plus établi et ordonné
par Dieu; car le principe de la sanctification ne se trouve pas
en ’homme, mais seulement en celui qui est le Saint absolu
et le principe de toute sanctification, en Dieu. C’est de lui
seulement que la sanctification peut procéder, et lui seul peut
choisir et établir le moyen de la réaliser. (C’est pour cette rai-
son que le sang humain ne pouvait jamais servir de moyen
expiatoire dans la religion mosaique, et qu’il était défendu de
verser son propre sang dans un but religieux.)

Mais il n’est pas moins évident que, bien que le moyen de
sanctification fat en dehors du sacrifiant, il ne pouvait pas
étre non plus quelque chose d’absolument étranger et oppose
a lui; que, pour étre moyen de salut, couverlure pour le sujet,
il devait étre avec lui dans une relation vivante et efficace.
Pour cela, il devait avoir avec lui guelque analogie, quelque
homogénéité, quelque consubstantialité. Ce moyen d’expiation
institué par Dieu n’avait donc rien d’arbitraire, mais était
appelé par la nature méme des choses. L’objet par lequel le
Nephesch du sacrifiant est couvert, par lequel se fait I'expia~
tion, est lui-méme un Nephesch. Mais le fait que ce dernier
est celul d’un animal qui n’a proprement aucun rapport avec
I’homme, a sa raison dans 'essence méme de l'ancienne éco-
nomie, qui était extérieure, charnelle et imparfaite, et comme
telle renfermait en germe 'ordre de choses parfait et spirituel



34 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

et 'annoncait. Le sang des animaux, objet extérieur, procurait
une sainteté et une pureté extérieures, comme la théocratie
tout entiére était une institution visible et extérieure.

Si, d’aprés ce qui précéde, nous considérons le sacrifice
d’apres son coté subjectif (ou symbolique) et d’aprés son coté
objectif (ou sacramentel), il correspond parfaitement & la no-
tion qui est résultée pour nous de son nom méme, T:WP.

Si en effet il doit procurer la communion de 'homme avee
Ie Dieu saint, il doit nécessairement réunir en lui un élément
subjectif et un élément objectif, et cette association doit s’ex-
primer dans ce qui fait le centre de 'acte, c’est-a-dire dans le
sang.

En tant que le sang répandu est le symbole de 'dme du
sacrifiant qui s’abandonne & Jéhova, mais qu’il est en méme
temps, par U'aspersion qui en est faite sur 'autel, le moyen par
lequel le prétre procure expiation et sanctification au nom de
Jéhova, il s’y manifeste la relation indissoluble des deux élé-
ments de la théocratie de I’Ancien Testament, dont I’essence
est Valliance de Phomme avec le Dieu saint. Le second de ces
deux éléments est conditionné par le premier; car ce serait
nier la sainteté divine, au point de vue mosaique, que de pré-
tendre que Dieu pat sanctifier 'homme et le recevoir dans
sa communion sans cet abandonnement, sans ce sacrifice de
soi-méme.

Ainsi se confirme ce que nous remarquions en commmencarnt,
savoir que le sacrifice est dans un cercle restreint ce qu’est
la théocratie dans un cercle plus étendu.

Les prémisses que nous venons de poser permettent a 'au-
teur d’écarter de la notion du sacrifice mosaique les concep-
tions suivantes qui lul paraissent y étre étrangéres ou opposées.

1° La conception anthropopathique, qui cherche l'origine
du sacrifice dans de fausses notions de I'Etre divin, et en
détermine en conséquence l'idée et le but. L’hostie ne serait
sutvant cette conception qu’une pature jetée & un étre puissant
et jaloux, pour satisfaire pour un moment sa basse avidité. Ce
point de vue, remarque avec raison l'auteur, est suffisamment
refuté, en ce qui concerne 'ancienne alliance, par le fameux



D'APRES BZAHR ET (EHLER 325

passage : Ps. L, 7. D’ailleurs comment accorder la haute spiri-
tualité de la révélation de Dieu dans I’Ancien Testament avec
un fétichisme aussi grossier. (’est & ce point de vue que doi-
vent dés lors étre jugées et interprétées ces expressions évi-
demment figurées : « nourriture de Jéhova, odeur de bonne
senteur, » cette derniére employée par Paul lui-méme &
propos du sacrifice de Christ (Eph. V, 2), dans un sens qui ne
saurait étre également que figuré. Il en est de méme des ex-
pressions : « il de Dieu, bras de Dieu, bouche de Dieu, » que
la malveillance et le parti pris seuls pourraient faire entendre
au sens propre.

20 La conception juridique du sacrifice, selon laquelle il
serait une satisfactio vicaria offerte a la divinité.

L’homme se sentant coupable et digne de punition, se sub-
stituerait & I’animal auquel il impute sa faute et sa coulpe, et
qui souffrirait ainsi la mort & sa place. Les exigences de la
justice divine recevraient par la une satisfaction suffisante, et
c’est en quoi consisterait ’expiation.

Le centre du sacrifice parait étre ici la peine. C’est pour
échapper 4 la peine que 'homme offre le sacrifice ; le pardon
et la réconciliation sont la conséquence de la peine qui s’exé-
cute dans le sacrifice, et le rapport altéré entre Dieu et
I’homme ne peut étre rétabli sans la peine, qui serait dés lors
I’expression immédiate de 1'idée centrale du sacrifice, le point
culminant, le centre de 'action sacrée tout entiére.

Les raisons alléguées par 'auteur contre la conception juri-
dique du sacrifice sont tirées de 'interprétation de Lév. XVII, 11
exposée plus haut, et selon laquelle c’est le sang, comme
porteur de ’Ame, mais non pas la mort, c’est I’aspersion ou
la manipulation du sang, mais non pas I'immolation, qui fait le
centre du sacrifice.

La loi du rituel mosaique sépare absolument 'immolation et
l'aspersion, et elle dit expressément que c’est par le second
de ces actes et non par le premier qu’a lieu I’expiation, le 982
qui est le but du sacrifice. C’est ce que prouve encore le fait
que l’aspersion a lieu par la main du prétre, tandis que l'im-
molation se fait pas des mains laiques.



326 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

Le sacrifice étant le centre de tout le culte, la peine qui
serait le centre du sacrifice, serait par la méme le centre de
tout le culte. Or, chez tous les peuples, la priére, ’adoration a
été considérée comme un sacrifice ; mais qu’est-ce que la
prieére a a faire avec la notion de la peine?

Si le sacrifice est une peine, pourquoi, demande Baehr, ce
méme acte serait-il donum dans I’holocauste et le sacrifice de
reconnaissance, et mulcta dans le sacrifice pour le péché et
pour le délit?

Quant & l'expiation, elle doit s’opérer par la peine et par la
peine de mort qui s’exécute sur I’animal au lieu de s’exécuter
sur 'homme. Les exigences de la justice divine sont par la sa-
tisfaites ; la colére divine est apaisée. Ce n’est pastant ’homme
gue Dieu qui est réconcilié, et le moyen de propitiation est
préciséement la peine de mort. Mais celte conception contredit
directement le document biblique qui détermine que c’est le
sang et non pas la mort qui est le moyen d’expiation, et n’au-
torise en aucune fagon la confusion des deux termes sang et
mort.

Elle ne contredit pas moins la signification du terme tech-
nique désignant constamment l’expiation; €E2D qui signifie
couvrir ne peut avoir Dieu pour objet, ni ne 'a dans aucun
passage.

Elle est également incompatible avec l'idée des sacrifices
de reconnaissance, ou il ne s’agit pas, comme chacun en con-
vient, d’expiation pénale, moins encore de peine de mort, et ou
Dieu n’apparait point comme un juge punissant. Mais comme
nous y trouvons I'immolation, aussi bien que dans les autres
sacrifices, elle ne peut en tout cas étre considérée comme un
fait pénal.

Enfin, si la mort de 'hostie était un fait pénal, tout péché
pour lequel un sacrifice serait offert, devrait étre considéré
comme méritant la mort, ce que personne ne peut soutenir.

Quant au rapport du sacrifiant a ’hostie, la conception juri-
dique confond la représentation symbolique avec la réelle, la
religieuse avec la juridique. L’hostie n’est plus symbole, mais
substitut du sacrifiant, et une permutatio personarum pre-



D'APRES BXEHR ET (EHLER 327

ceéde l'acte pénal. Cet acte lui-méme n’est plus figuré, mais
réel. Mais le sacrifice se transforme par la en un acte pure-
ment extérieur, formel et mécanique. La conception juridique
renouvelle l'antique faute de confondre le symbole avec la
chose elle-méme.

Si nous comprenons bien notre auteur, la conceplion juri-
dique ne serait qu’une forme supérieure de la premiére, que
nous avons appelée anthropopathique. Le caractére commun
a4 l'une et & lautre est de présenter la divinité comme élant
I’objet de I'acte expiatoire, et non pas ’homme, le sacrifiant,
Seulement la satisfaction qui lui est offerte n’est plus comme
au degré inférieur un aliment matériel, une satisfaction d’ap-
pétit, mais le spectacle d’une exécution, une satisfaction de
vengeance.

Behr a soin en outre d’établir que les arguments que les
partisans de la conception juridique sont allés puiser dans les
rituels paiens se retournent plutdot contre eux, en ce que,
dans lintaition paienne, ’hostie est un objet sacré et véné-
rable et non pas maudit.

Nous ferons peu de cas soit de la similitude soit de 'oppo-
sition qu’on pourrait chercher a établir entre le sacrifice paien
et le sacrifice mosaique, attendu que les intuitions du paga-
nisme ne sauraient avoir pour nous ni autorité ni crédit en
cette matiere.

Nous ne pensons pas devoir nous arréter non plus aux deux
theories dont notre auteur faif encore la critique : la théorie
de Baader qu’il appelle physique- magnétique, et qui nous
parait reposer sur des prémisses par trop étrangéres aux in-
tuitions ordinaires pour trouver place dans cet exposé; et la
théorie dite de Menken, selon laquelle le sacrifice représen-
terait les deux éléments de l'expiation : destruction du péché,
dans la combustion de la chair de I’hostie, et rétablissement
de la communion avec Dieu, dans le transfert du sang sur
Iautel et dans le sanctuaire.

La critique que nous aurons a faire de la théorie de Bahr
atteindra du méme coup celle-ci : c’est qu'elle ne tient pas
compte de l'acte de I'immolation dans le rite du sacrifice, et



328 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

méconnait par conséquent, si nous sommes dans le vrai,
I'idée essentielle du sacrifice lui-méme. Nous ajoutons avec
Bahr qu’elle commet une interversion non justifiée, en ce que
la combustion de la chair de T'hostie suit dans le rite la mani-
pulation du sang au lieu de la précéder, comme ce devrait
étre le cas selon la théorie précitée.

L’opinion de Oehler sur 'essence du sacrifice lévitique est,
comme nous l'avons annonceé, identique a celle de Baehr. Nous
nous contenterons donc de la mentionner par deux courtes
cilations. A la question : Qu’est-ce qu'un sacrifice dans le sens
le plus général de ce mot? l'auteur répond (Théologie de
I’Ancien Testament, traduction de Rougemont, tom. II, pag. 5):
« Un acte extérieur et sensible par lequel ’homme montre
qu’il veut se donner, se consacrer a son Dieu. L’homme est
tellement dépendant de son Créateur, tout lui dit si clairement
que ce qu'il est vient de Dieu, avec tout ce qu’il a, tout ce
qu’il fait, tout ce qu’il souffre et tout ce qui lui arrive, qu’il
se sent pressé de témoigner d’une maniere positive & son
maitre les sentiments qui remplissent son cceur. La priere lui
offre déja un moyen de louer Dieu, de le remercier, de 'appe-
ler 4 son aide. Mais cela ne luil suffit pas. Il lui faut un acte,
une cérémonie qui vienne rendre sensibles ses dispositions
intérieures. »

Sur le sens de l'acte méme de l'immolation, Oehler s’est
rattaché également & I'opinion de Baehr.

« L’opinion que l'immolation est une exécution, est fort
répandue, et présente un sens trés facile & saisir. Mais il n’en
est pas moins vrai que la lol ne donne nulle part & penser que
les sacrifices soient une exécution juridique, comme l'est
Pinterdit ; nulle part 'autel n'est présenté comme un lieu
d’exécution. Si quelqu’un a mal et méchamment péché contre
I'Eternel et contre sa loi, la justice de Dieu s’accomplit sans
pitié & son égard, et il n’y a, précisément pour cela, plus de
sacrifices pour lui. Le culte est une institution inspirée par
la grace de Dieu et non pas par sa justice, en faveur de ceux
qui ont péché par faiblesse, maiz qui cherchent la face de
Dieu. »



D'APRES BEHR ET EHLER 329

Nous ferons remarquer tout de suite que ce passage accuse
une singuliére méconnaissance des rapports qui existent entre
la notion de justice et celle de miséricorde, ainsi qu’entre
’idée biblique du sacrifice et le Khérem. Au point de vue de la
la loi, en effet, il faut que le péché soit puni en tout état de
cause et que satisfaction soit donnée & la justice offensée; seu-
lement cette satisfaction est offerte dans un cas par le cou-
pable lui-méme ; c’est celui du Khérem qui est une manifesta-
tion de la justice seule; tandis que, dans le sacrifice, la peine
est subie par un substitut du coupable, et il y a ici alliance et
satisfaction mutuelle de la justice qui réclame la punition du
péché et de la grace qui veut épargner le pécheur,

II

Du sens des différents actes du sacrifice.

On peut prévoir que la theorie du sacrifice que nous venons
d’exposer se répercutera dans l'interprétation des différents
actes dans lesquels le sacrifice se décompose, et qui sont au
nombre de cing:

1. La présentation de I'hostie devant I'autel.

2. L’imposition des mains.

3. L’immolation.

4. L’aspersion du sang.

5. La combustion des restes.

La divergence des points de vue s’accuse tout d’abord dans
linterprétation du second acte, I'imposition des mains.

Selon Behr et Oehler, I'imposition des mains, désignée par
Pexpression 177 A0 (Lév. 1, 4.), signifiait I'abandon & Jé-
hova de I'hostie vouée par la & la mort ; la consécration a la
mort pour le service de Jéhova.

L’immolation & son tour n’est plus qu’un acte transitoire,
sans signification intrinséque autre que la mise 4 exécution de
l'idée précédente : 'abandonnement de la victime & Jéhova.
« Comme la vie est dans le sang, dit Behr, I'immolation était

proprement l'effusion du sang, dont aucune partie ne devait
THEOL. ET PHIL. 1881 22



330 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

demeurer dans le corps de la victime. Comme l'immolation
est le point culminant de l'acte d’abandonnement au Saint
d’Israél, c’est proprement par la mort que Panimal est con-
sacré, sanctifié, de sorte que, dans cet ordre de relations,
immoler et sanctifier, mourir el étre saint sont synonymes. »

D’aprés les prémisses posées I'acte principal du sacrifice sera
I’aspersion par le sang; ce sera la l'acle proprement expia-
toire ; et comme tel, il devait étre accompli seulement par le
prétre. Les objets qui devaient éire aspergés de ce sang étaient
I'autel dans le parvis, 'autel dans le lieu saint et le propitia-
toire ou Cepporeth dans le lieu trés saint, qui étaient les trois
sieges principaux de la révélation divine, ceux ol Dieu se
réveélait & Israél comme le Saint, et qui différaient entre eux
seulement par le degré de celte consécration. Si donc, comme
il a été montré, le sang représente ’ame du sacrifiant, 'asper-
sion par le sang d’un de ces objets particuliérement sacrés ne
pouvait avoir, selon notre auteur, d’autre but que celui
d’amener ’ame au siege de la révélation de Jéhova, afin que
cette révélation démontrit en elle son efficacité, la sanctifiat,
détruisit le péché qui était en elle, couvrit, c’est-a-dire expiat
ce péché. Par l'acte de l'aspersion, 'dme enire en contact
avec la sainteté active, et cet acte devient ainsi le point culmi-
nant de toute Vopération du sacrifice, dont l'idée principale
est 'union ou la communion avec Dieu.

La combustion de 'hostie, partielle ou totale, devait signifier
que, détruite pour le sacrifiant, son offrande montait vers Celui
qui habite dans les lieux trés hauts. Elle montrait quel était le
but de Voffrande et quelle avait d étre I'intention de son au-
teur. Ce que l'autel sur lequel le don était offerl signifiait déja
en quelque maniére, I'élévation de l'offrande, était représenté
plus parfaitement encore par le feu montant avec elle vers le
domicile de Dieu. C’est ce que confirme la dénomination de
cette classe de sacrifices qui se distinguent de tous les autres
par la combustion totale de la victime qui s’y opére: 'holo-

causte : "11711) . ascensio.



D’'APRES BRHR ET EHLER 331

CRITIQUE DE CETTE THEORIE

La premiere chose a faire est, me semble-t-il, de nous
demaunder quels sont les points sur lesquels nous nous sen-
tons d’accord avec nos deux auteurs, pour passer ensuite i
ceux sur lesquels nous croirons devoir les contredire.

Le sacrifice est, selon moi aussi, un don offert par 'homme
a Dieu, le symbole du don de son cceur et de sa vie, par lequel
I’homme témoigne tour & tour du désir qu’il a de rester ou de
rentrer en communion avec Dieu et du sentiment de son
insuffisance. La question est seulement pour moi de savoir si
le sacrifice qui esl un don n’est que cela.

Le sacrifice a di naitre spontanément aprés la chute. I1
n’avait aucune raison d’étre dans l’état normal ou la commu-
nion entre Dieu et ’homme était compléte & chaque moment
et & chaque degré ; l'idée étant tout entiere et & tout instant
traduite dans le fait, il n’y avait aucun motif pour ’homme de
donner a cette idée satisfaite en elle-méme une expression
supplémentaire dans le symbole. Par conséquent le fait méme
de l'oblation & Dieu d’un objet extérieur en sus de la dispo-
sition du cceur implique de la part de I’homme l'aveu du
déficit moral dont il est affecté, qui le sépare ou 1’éloigne de
Dieu, et que le sacrifice a pour but de compenser d’une ma-
niere ou de l'autre. Pour miecux exprimer ce sentiment,
Phomme s’impose une privation effective (comp. la parole de
David & Arauna, 2 Sam. XXIV, 24), qui symbolise la promp-
titude et la sincérité de regrets et de désirs, toujours infé-
rieurs & I'idéal qu’il porte en lui, & la norme morale qui plane
sans cesse sur sa téte et s’éloigne de lui & proportion méme
de ses efforts pour l'atteindre. Et jusque-la il est vrai de dire
que le sacrifice est P'expression dramatique du fait intérieur
dont la priére est 'expression verbale. Il est vrai de dire que
toute priére est un sacrifice, mais un sacrifice purement inté-
rieur et spirituel, et il n’en résulte point que le sacrifice ne
soit qu’une priére ; car 'une était une condition de la vie reli-
vieuse ct morale déjd dans 1’état normal, tandis que, comme



332 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

nous venons de le dire, le sacrifice est un acte d’alliance
propre seulement a 1'état de chute.

Le sacrifice est expiatoire ou propitiatoire, ce qui signifie la
méme chose, c’est-d-dire qu’il a pour but de rétablir par un
acte extérieur la relation entre Dieu et 'homme troublée par
le péché, car tel est en effet le sens général du verbe expier :
en hébreu NED; en grec {Adexouce. Dans la notion biblique
d’expiation est donc toujours renfermée celle de propitiation.
Aucune faute n’est expiée devant Dieu par la punition seule,
fut-ce par la punition éternelle, puisque la punition & elle seule
n’étant pas un fait moral, engendrera et perpétuera d’elle-
méme la faute qui réclamerait ainsi des expiations toujours
nouvelles. Pour que l'expiation soit valable, il faut donc en
tout cas que 'acte du sacrifice ne soit pas un pur opus opera-
tum, et réponde A un sentiment réel chez le sujet.

Comme expression de la disposition de 'homme, le sacrifice
était un acte symbolique ; il était en méme temps acle sacra-
mentel, en ce qu’il était une condition de la grace et un
movyen de grace ; mais son efficacité objective n’était que pro-
visoire et conventionnelle, comme ’expriment les termes du
passage Lév. XVII, 11 : Je vous at donné le sang pour I'dme.
Jusqu’ici nous sommes, me semble-t-il, passablement d’ac-
cord.

La divergence entre les deux fractions des interprétes or-
thodoxes porte sur ce point seul, qui n’en est pas moins d’une
réelle gravité : l'expiation ou la propitiation pour la faute
a-t-elle lieu par le moyen de Tinfliction de la peine, par la
mort, ou bien seulement par 'acte de ’oblation de I’hostie,
sanglante ou non, animal ou fruits de la terre? La mort de
I’hostie est-elle une satisfaction donnée, toujours symbolique-
ment, mais avec une efficacilé provisoire, a la justice divine
offensée, ou bien est-elle seulement la condition de 1'offrande
pacfaite, la figure parfaite de la sanctification imparfaite de la
victime ? Le sacrifice comme moyen de propitiation est-il une
substitution de victime conditionnant 'offrande de I’homme a
Dieu, ou bien une offrande, un don seulement, dont la valeur
intrinseque suffirait pour couvrir 'offense? En d’autres termes



D’'APRES BZEZHR ET (EHLER 333

encore : I'acte central du sacrifice, la condition sine qua non
de son efficacité est-elle 'immolation de la victime, ou seule-
ment 'application du sang sur 'autel ?

Beehr a tiré I'idée du sacrifice du mot '{:'\P, qui signifie of-
frande apportée a UEternel. Mais 1292 n’est pas le seul terme
employé pour désigner ce rite; 72T, dont le premier sens est,
d’aprés Gesenius, mactatio, n’est pas d’un usage moins fré-
quent (comp. Lév. XIX, 6), et celui-ci implique nécessairement
I’élément de 'immolation, de P'effusion du sang de la victime.
Mais de quel droit effacer de la définition générale un élément
représenté par une des désignations courantes du sacrifice
lui-méme ? L’auteur ne réussit pas en effet 4 rendre compte
de la différence entre I'offrande sanglante et l'offrande non
sanglante, 71727, en renfermant 'une et I’autre sous la caté-
gorie du don fait par I’homme & Dieu; surtout il n’explique
pas le fait patent que, tandis que le sacrifice sanglant se suf-
fisait & lui-méme dans l'institution théocratique, 'offrande non
sanglante ne pouvait figurer que comme accompagnement de
I'offrande sanglante. C’est le rapport inverse qui serait néces-
site- par la définition du sacrifice selon laquelle nous le rédui-
rions a un don ou & une offrande, en faisant abstraction de
I'acte de 'immolation comme d’un fait accessoire.

Surtout on ne nous explique pas dans cette conception la
cessation du sacrifice dans l'alliance nouvelle, ou l'insuffisance
du don de soi-méme, de la consécration morale de 'homme &
Dieu est trop souvent constatée pour ne pas motiver la repeé-
tition du sacrifice cérémonial, si ce sacrifice etl été essen-
tiellement le symbole du don de ’homme & Dieu et non pas
un fait de substitution pénale et provisoire, en attendant I'ex-
piation parfaite.

Bahr oppose 4 ses adversaires le locus classicus Lév. XVII,
11 comme un argument péremptoire en faveur de sa théorie.
Il s’agit de savoir si ce passage, bien compris, exclut 'opinion
qu’il combat au profit de celle qu’il défend ; si la seule traduc-
tion du texte qu’il déclare possible étant admise, il en résulte
nécessairement que I'élément essentiel du sacrifice soit I'of-
frande du sang, c’est-a-dire de ’ame de I’animal, et non pas



334 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

Veffusion du sang, I'immolation de I’animal. Si oui, nous nous
déclarons convaincu; si non, nous ferons remarquer que
c’est sur ce texte que l'auteur fonde toute sa démonstration,
que c’est & ce texte qu’ill revient sans cesse pour réfuter les
nouveaux argtments qui pourraient lui étre opposés, et que
sa théorie tout entiére pourrait bien étre solidaire de l'inter-
prétation qu’il en donne.

Eh bien, nous ne voyons auire chose jusqu’ici dans Lév.
XVII, 14, que le principe formulé par Pauteur de I’épitre
aux Hébreux IX, 22, et par la tradition juive, savoir que sans
effusion de sang, aiparexyveie (apparemment sans immola-
tion), il ne se fait pas d’expiation et par conséquent pas de
propitiation. Or le texte des Héhreux est le résumé d'une
série d'exemples tirés de la loi et que l'auteur de I'épitre
interpréte d’aprés ce principe commun & tous et fondamental
dans l'institution théocratique.

Notre auteur croit pouvoir entendre le mot e piarexynoie du
quatriéme acte du sacrifice : 'application du sang sur ’autel.
Mais tout interpréte dégagé de parti pris devra reconnaitre
que le mot exyvoie ne peut désigner que leffusion du sang de
la victime au moment de l'immolation, et point le transfert de
ce sang sur les objets sacrés. Ce passage établit que l'acte de
Peffusion du sang ou de I'immolation était 1’élément nécessaire
dans tout sacrifice, méme dans ceux de prospérité ou de re-
connaissance ; que la mort et la mort sanglante d’'une victime
était la condition nécessaire pour que I'’homme put s’approcher
de Dieu, et en ceci auteur est d’accord avec Moise (Gen. II,
17) et avec saint Paul, selon lequel la mort est la conséquence
(Rom. V, 12) et le salaire du péché. (Rom. VI, 23.)

Tout lecteur désintéressé, au vu des développements de
Bzhr sur la signification du sang dans le rite lévitique, ne
manquera pas non plus de retourner un a un ces arguments
contre leur auteur; car il est trop évident que dire sang, c’est
dire mort et non pas vie, et la terminologie scripturaire euf
éte calculée pour donner le change aux hommes si les mots :
le sang fera propitiation pour vos dmes, devaient signifier que
c’est 'offrande faite & Dieu de 'dme de P'animal vivant qui



D'APRES BAHR ET EHLER 335

procure 4 I'homme coupable la propitiation, et non pas le sang
de I'animal immolé & la place du coupable lui-méme. Pourquoi
s’obstiner a répéter le terme impropre : le sang, pour dire
Uame, et ’Ame de ’animal vivant, si le premier de ces termes
était d’'une maniére absolue 'équivalent de sang ? Pourquoi le
législateur aurait-il pris la peine de faire devant nous cette
dissertation du rapport entre I’ame et le sang de ’animal, si
c’était seulement & 'ame qu’il en voulait ?

Le point de vue selon lequel c’est la mort de la victime qui,
dans le sacrifice, est I’élément propitiatoire, est donc indiqué
par le sens naturel des mots dans le texte Lév. XVII, 11, et
confirmé par Ulinterprétation que Pauteur de lépitre aux
Hébreux donne de la 1égislation sur la matiére (Hébr, IX, 22);
j’ajoute qu’il n’est point contredit par la traduction que Beehr
lui-méme substitue, sans doute avec raison, 4 celle de Luther,
dans Lév. XVII, 11.

Soit qu’on traduise : « le sang expie pour l'dme, » ou,
comme le veut notre auteur: « le sang expie parl’ame,» le prin-
cipe que nous venons de formuler n’est point atteint; il n’est
pas favorisé par une de ces tournures plutdt que par 'autre,
et Pauteur n’est dés lors point en droit de nous opposer celle
quil croit la seule légitime, comme si elle nous condamnait.
S1Vame de 'animal est donnée au sacrifiant comme l'agent
prétant une efficacité expiatoire an sang répandu, c’est qu’en
effet ce sang répandu n’est pas mort encore; c’est le sang
chaud et vivant de I'animal, c’est son 4me non encore refroi-
die qui est substituée & I’ame humaine dans la mort que
celle-ci avait encourue, et celte &me animale appliquée sur
'autel est apte 4 procurer la propitiation, car elle a, en ce
qui la concerne, satisfait au droit divin qui exige que le cou-
pable meure.

Pour sauver la législation mosaique du reproche d’anthro-
popathisme, Beehr s’efforce de prouver que ’expiation procurée
par le sacrifice ne saurait avoir aucun effet sur Jéhova lui-
meéme, et n’a par conséquent pas de relation directe a sa jus-
tice offensée; et il lui importe fort de constater que le régime
de M2D n’est jamais Jéhova, mais la faute de 'homme ou



336 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

I’homme lui-méme. A la vérité nous ne comprendrions pas
comment NED, dont le sens originel est cowvrir, pourrait se
construire avec Jéhova comme régime. Il est trés évident que
ce qui doit étre couvert dans lacte de la propitiation c’est
I'homme et son péché, et non pas la face de Jéhova qui est
tournée vers lui. En résulte-t-il que, d’aprés ’Ecriture et I’An-
cien Testament en particulier, le péché ne soit qu’une lésion
organique chez son auteur, et non pas une offense portant
atteinte 4 la majesté de Jéhova, appelant sur le coupable sa
colére et qui dés lors ne saurait étre détournée de lui que par
une satisfaction pénale? Nous ne saurions le croire. et si an-
thropopathisme il y a, nous sommes forcé de le voir dans le
passage Gen. VIII, 21, pour n’en pas citer d’autres. De ld &
prétendre que le Jéhova de ’Ancien Testament aurait besoin,
comme les idoles paiennes, de la graisse des taureaux et des
boucs, et gu’il savoure avec délices, comme un manitou
pourrait le faire, les parfums que I'homme fait monter vers
lui, il y a fort loin, et l'auteur du psaume L, parlant au nom
de Jéhova (vers. 12 et 13) a répondu sur ce point et dans
le plus magnifique et le plus altier langage, &4 la fois aux an-
ciennes prétentions de 'homme de rendre service 4 Dieu,
et aux tentatives modernes de la critique. Le Dieu de I'Ecri-
ture est offensé par le péché de I'’homme, et il entend que
réparation lui soit faite; mais comme il est miséricordieux
autant que juste, et que la grace n’est chez lui qu'un des as-
pects de la sainteté; que, tout en voulant que le péché soit
puni, il veut que le pécheur soit sauvé, c’est lui-méme
qui a institué, dans toutes les alliances qu’il a traitées avec les
hommes, les moyens d’expiation et de propitiation offerts au
coupable repentant et croyant; c’est lui qui dit & I'Israélite :
« Je vous donne ’ame de Panimal comme moyen de propitia-
tion pour vos dmes ; » réservant ainsi le caractére conven-
tionnel et provisoire de ce moyen de propitiation ; et c’est lui
encore qui, dans 'accomplissement des temps, a désigne la
viclime parfaite, et I’a, pour ainsi dire, arrachée de son propre
sein pour la suspendre & la croix.

Si I'idée générale du sacrifice que notre auteur nous pre-



D'APRES BEHR ET (EHLER 337

sente nous parait insuffisante, et méme contradictoire avec
la conception scripturaire, les actes particuliers dont ce rite
se compose nous paraissent destitués de relation organique et
de cette logique intérieure nécessaire a tout systéme, méme
dans le sein d’une révélation qui se déclare surnaturelle.

L’imposition des mains faite par le sacrifiant sur la téte de
la victime est réduite & une présentation ou consécration
de I’hostie avant 'immolation, qui serait elle-méme la consé-
cration portée a son point culminant. Quoi de plus forcé que
I'interprétation donnée & ce geste, et qui nous parait directe-
ment contredite par plusieurs textes de la loi sur lesquels
Beehr ne craint pas de s’appuyer; ainsi Lév. XVI, 21; comp.
Nomb. VIII, 16 ; XXVII, 20-23.

Dansla symbolique instinctive de I’humanité, I'imposition des
mains a toujours signifié la transmission d’une qualité quel-
conque du sujet a l'objet, que cet objet transmis soil une
charge ou une coulpe, et il ne peut étre question que d’une
transmission de coulpe entre ’homme et 'animal.

Si le sang de ’hostie ne représente que le don & la supréme
puissance, on ne concoit pas en quoi la présentation de ce
sang, impur lui-méme, aurait qualité pour couvrir devant
Dieu I'Ame impure de ’homme. On se demande en méme
temps pourquoi la présentation de l'hostie vivante, qui porte
en elle le sang, ne serait pas préférable 4 la présentation du
sang séparé de l'animal; pourquoi le moins, savoir le sang,
aurait plus d’efficacité que le plus, savoir 'animal lui-méme,
offert vivant et intact dans toutes ses parties; et ceci nous
ramene a la question générale posée tout & ’heure : Comment
se fait-il que le législateur réclame constamment le sang de la
victime pour avoir 'dame de l'animal, au lien de parler de
Panimal lui-méme ?

Toutes ces difficultés disparaissent dans la théorie que Baehr
et Oehler combattent. Car ici ’animal ayant payé par la mort
son tribut & la nature, ’'ame de 'animal, encore unie & ce sang
qui vient d’étre répandu, est par 14 méme apte & couvrir, provi-
soirement du moins, ’ame de 'homme chargé de sa coulpe et,
par conséquent, débiteur de la justice et passible de la con-



333 DE LA THEORIE DU SACRIFICE 'LEVITIQUE

damnation divine. Saint Paul a dit : « Celui qui est mort est
quitte du péché » (Rom. VI, 7); et ce canon est applicable,
dans le systéme cérémonial, & I'animal qui vient d’étre immolé.
I'Ame de l’animal immolé a un avantage qu’elle confére a
I’ame de 'homme encore affectée de la coulpe, c’est d’avoir
subi ’expiation, et dégagée désormais de toute solidarité avec
la nature maudite, elle couvre devant la justice divine, de son
innocence reconquise a travers la mort, ’ame humaine qui est
restée sous le coup de cette méme malédiction.

Selon nous, et nous croyons rendre en ceci le sens naturel
de tous ces actes symboliques, la présentation de Panimal par
I'Israélite est I’expression de la spontanéité du sacrifiant.

L’imposition des mains est la transmission de la coulpe de
I'officiant sur la téte de 'hostie.

Limmolation ou 'effusion du sang opérée par la main du
vrai coupable représente et réalise provisoirement et symboli-
quement tout & la fois la substitution de la victime innocente &
I’hommme coupable, et 'infliction de la peine décernée sur tout
pécheur. (Gen. II, 17.)

11 est & remarquer que le principe général qui légitime cette
substitution est celul de la solidarité qui unit les unes aux
autres toutes les parties de 'organisme de ’hostie, le corps de
'homme 4 son ame, et tous les régnes de la nature, le régne
animal entre autres, & 'homme. Cetle loi universelle de solida-
rité a did recevoir des applications partielles et provisoires
dans les sacrifices de l'alliance préparatoire, avant qu’ait pu
avoir lieu la substitution de 'Homme-Dieu & I’humanité cou-
pable, qui a été l'accomplissement unique, universel et défini-
tif de tous les rites et de tous les types de la période prépa-
ratoire.

L’aspersion du sang faite sur les différents autels du sanc-
tuaire est, selon nous, la contre-partie de I'imposition des
mains ; c¢’est I'imputation de la justice procurée par I'effusion
du sang de la victime au peuple théocratique représenté par
les autels. L’autel comme la montagne symbolise I’aspiration
vers Dieu. Dans I'alliance de grice, 'autel représente la partie



D'APRES BEAHR ET (EHLER 339

humaine et réceptive; c’est 'autel qui porte les dons de
I’homme et recoit le feu du ciel.

Une analogie instructive avec le cas qui nous occupe est
I’aspersion du sang de I’agneau sur les linteaux des portes des
maisons des Israélites dans la nuit de Paques.

La combustion totale ou partielle des restes de I’hostie si-
gnifie la consécration a Dieu du pécheur maintenant justifié.

L’idée pénale est donc, selon nous, le fonds commun des
quatre classes de sacrifices 1évitiques, mais elle s’y trouve,
dirions-nous, & doses inégales, et associée dans chacune A
d’autres éléments dans des proportions diverses. Sur ce fonds
commun se détache dans chaque catégorie un élément prédo-
minant, qui ne détruit point I'élément juridique, mais s’y
ajoute.

C’est dans les sacrifices dits pour le péché (Lév. IV) et dans
les sacrifices dits de culpabilité (Lév. V), Ascham, que 'idée
de la satisfaction pénale prédomine, & peine combinée ici avec
d’autres éléments. Cependant I’élément sacramentel fait déja
son apparition dans le sacrifice pour le péché, en ce que les
restes non consumés de la victime sont mangés par le prétre,
agissant en ceci comme représentant du peuple.

La distinction des sacrifices pour le péché et des sacrifices
(ue nous appelons de culpabilité, est tres difficile a faire, et
encore aujourd’hui fort discutée. L’opinion la plus probable est
que, dans le premier de ces rites, le péché est considéré es-
sentiellement comme une provocation de la justice divine,
nécessitant une satisfaction pénale, et que, dans le second, il
s’ajoute & cette premiére conception du péché I'idée d’un tort
ou d’'une perte causée aux intéréts de Dieu sur la terre et
réclamant des dommages et intéréts. (Comp. Lév. V.) Nous
ferions mutatis mutandis entre ces deux catégories de répara-
tions une distinction semblable & celle entre les revendications
du ministére pyblic d'une part et de la partie civile de l'autre.

Le sacrifice pour le péché se traduira en langage chrétien
dans la substitution de Christ au pécheur.

Dans I'holocauste (Lév. I), I'élément prédominant est celui



340 DE LA THEORIE DU SACRIFICE LEVITIQUE

de la consécration a I'Eternel; l'idée de I'holocauste se tra-
duira dans la nouvelle alliance en celle de la destruction totale
du péché et de la consécration compléte & Dien du chrétien
justifié. (Rom. XII, 1 et 2.)

Dans les sacrifices de reconnaissance (Lév. III), a leur tour,
prédomine I'idée dont Beehr et Oehler prétendent faire 1’élé-
ment exclusif du sacrifice ;. celui de l'offrande ou du don;
mais, ici méme, cet élément ne rend point inutile le premier,
I’élément pénal, puisque, comme Beehr lui-méme le remarque,
i1 0’y avait point d’acte de sacrifice ui ne fit accompagné de
I’eftfusion du sang.

De plus, les sacrifices de reconnaissance contiennent une
partie dépassant I'idée du sacrifice lui-méme, et que nous ap-
pelons I'élément sacramentel. Cet élément, qui s’est annoncé
dans le sacrifice pour le péché dans l'acte de la manducation
par le prétre des restes de la victime, se déploie ici librement
et s’étale, pour ainsi dire, en ce que cette manducation a lieu
pour la premiére fois par la famille israélite, associée au sa-
cerdoce. I’idée de la fete et de la jouissance s’ajoute ici &
celle du sacrifice pour la transformer. Cest déja la grace di-
vine répondant a 'offrande humaine. C’est Jéhova restituant a
I'Israélite la victime qu’il lui avait apportée, et y ajoutant les
bienfaits de sa communion.

Cet élément particulier et dépassant le sacrifice trouvera
son accomplissement dans la sainte céne, qui symbolise la
grice divine répondant au grand sacrifice accompli pour ’hu-
manité en la personne de la victime du Calvaire.

On peut dire que la premiére Pique réunissait en elle tous
les éléments que nous venons de voir décomposés dans les
principales catégories de sacrifice, et qu’elle fut par conseé-
quent le sacrifice typique dans I’économie préparatoire.

Nous ne nous sommes pas encore occupé des consequences
que doit avoir la théorie de Bahr et Oehler dans la dogma-
tique chrétienne, bien que ce soient ces conséquences memes
gui prétent a la discussion de cette matiére son principal in-
térét. En réalité, ce sont deux conceptions de la rédemption
qui sont ici en présence, et qui ont engagé, pour ainsi dire,



D’APRES BEHBR ET (EHLER 341

un duel masqué : la conception dite juridique de I'expiation et
la théorie de ’expiation dite morale. Christ a-t-il expié nos
péchés par sa mort sanglante ou par la sainteté de sa vie, par
la perfection de cette sainteté, dont sa mort volontaire ne
serait que le dernier terme, le point culminant? 1a est la vraie
et grave question.

Il y avait avantage toutefols & traiter notre sujet en nous
renfermant dans les données de l'institution mosaique, sans
nous soucier ou paraitre nous soucier des conséquences possi-
bles et plus lointaines de I'un ou de I’autre point de vue. Qu’il
me soit permis toutefois, & 'appui de la conception dite juridi-
que de I’expiation, selon laquelle c’est par la voie d’'une substi-
tution pénale et non pas par U'imputation de son obéissance
active que Christ nous a procuré la justification devant Dieu,
de citer Rom. V, 11, comme la réfutation la plus péremptoire
selon nous de la théorie dogmatique que nous venons de com-
battre ; et nous terminons en posant & la théologie du Nouveau
Testament et aux partisans de la théorie de I’expiation morale
la méme question que nous avons adressée tout & I'heure a
Beaehr et & Oehler : Comment se fait-il que les auteurs du Nou-
veau Testament nous disent sans cesse passion, mort, sang,
croix, 1a ou c’est vie, activité, consécration, obéissance active,
perfectionnement moral qu’il faut entendre? Nous rendons
compte de tous les passages ol est mentionnée I'obéissance
active de Christ, car cette obéissance a été la condition néces-
saire de la validité de son sacrifice expiatoire, et il fallait que la
victime substituée & tous les pécheurs fut sainte et pure en
elle-méme ; mais nos adversaires savent-ils rendre compte de
tous les textes que nous leur opposons autrement qu’en les
sollicitant doucement a4 se montrer plus complaisants ? Il est
évident que nous ne nous adressons ici qu’a ceux qui admet-
tent encore la dogmatique de saint Paul, et nous leur disons -
Veillez & ce que votre propre dogmatique soit la servante d’une
exégese libre et impartiale.

GRETILLAT




	De la théorie du sacrifice lévitique : d'après Baehr et Oehler

