
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1881)

Artikel: Le piétisme ses origines et ses précurseurs : d'après Albrecht Ritschl.
Partie 2

Autor: V.R. / Ritschl, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PIETISME

SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

d'après

ALBREGHT RITSCHLi

SECONDE PARTIE

Le piétisme n'a pas régénéré le protestantisme; il en constitue

bien plutôt une altération, et cela par le fait de l'intrusion
dans le christianisme évangélique d'éléments empruntés à la

piété catholique. Au lieu de consommer la réformation du
XVIe siècle, comme il en avait à l'origine la prétention, il a

été un agent dissolvant pour le calvinisme, au sein duquel il a

pris naissance.
Tel est, on s'en souvient, le résultat de l'étude que M. Ritschl

a consacrée au piétisme dans l'Eglise réformée, et dont nous
avons rendu un compte sommaire dans un précédent article.
Il nous reste à compléter ce travail en faisant connaître les

vues historiques fort originales qui sont à la base de l'œuvre
de M. Ritschl. Elles se trouvent exposées dans les Prolégomènes
de son livre, et il y revient à plus d'une reprise dans le cours
même de l'histoire du piétisme réformé.

I

Un précédent historien de l'Eglise réformée, Max Gœbel.
avait été amené par l'étude des mouvements religieux dans les

' Voir Reime de tliêolugie et de philosophie, de septembre 1880.

THÉOL. ET PHIL. 1881. 15



226 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

Eglises rhénanes à formuler cette thèse : que le piétisme, dans
toutes ses variétés, n'est qu'une forme adoucie ou affaiblie de
la même direction des esprits qui, au XVIe siècle, était apparue
sous le nom d'anabaptisme L M. Bitschl arrive à une conclusion

toute semblable. Mais, s'il est d'accord avec Gœbel sur ce

point-là, il diffère totalement de lui dans le jugement à porter
sur l'anabaptisme, et cette divergence de vues réagit
naturellement sur la manière dont les deux auteurs apprécient la
nature et la valeur du mouvement pietiste.

Selon Gœbel, qui en cela partageait une opinion assez répandue,

l'anabaptisme serait le fils de la Réformation de Luther et
de Zwingle. Bien que renié par Luther dès 1522, par Zwingle
depuis 1524, il n'en serait pas moins le représentant le plus
complet, le plus décidé, le plus conséquent de leurs principes,
des principes mêmes de la Réformation. En réalité, dit M. Putschl,
la ressemblance entre anabaptistes et réformateurs n'existe
qu'a la surface, leur parenté n'est qu'apparente. Quel que soit
le groupe anabaptiste qu'on ait en vue, qu'on envisage les

prophètes de Zwickau avec leur appel à l'inspiration individuelle,
ou qu'on se tourne du côté des anabaptistes 'de Zurich avec
leur littéralisme biblique, toujours on verra s'évanouir, à un
examen un peu approfondi, le semblant d'analogie qui existait
entre eux et les pères de la Réforme.

Prenez^ par exemple, le biblicisme d'un Conrad Grébel, et

comparez-le à celui de Zwingle. Vous verrez que la ressemblance

se réduit à bien peu de chose. Zwingle, la Bible à la

main, représente l'Evangile de la grâce de Dieu et la loi morale,
tandis que Grébel, au nom de la même autorité, prêche le retour
à un type d'organisation sociale et morale de la communauté
chrétienne qui appartient à un lointain passé historique. Et si

Grébel, qui était un homme cultivé, s'en est tenu au principe
général, il suffit, pour se rendre compte de la portée de son

principe, de jeter un coup d'œil sur l'application qu'il a reçue
parmi les adhérents illettrés du parti. Voici les « baptistes apo-

1 Geschichte des christlichen Lebens in der rheinisch-icestfülischen Kirche.
3 vol. Coblence, 1849, 1852, 1860 ; le 3e est posthume, publié par Théodore

Link.



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 227

stoliques » qui, à l'exemple des apôtres, parcourent le pays
comme predicants, sans bâton ni souliers, sans bourse ni
argent ; qui, prenant à la lettre une parole connue du Maître,
s'en vont prêcher « du haut des toits, » ou se comportent
<(. comme des enfants; » qui, enfin, sous prétexte que pour être
à Christ il faut laisser femme et enfants, maison et profession,
se constituent vagabonds et se font entretenir par les frères.
Voici, d'autre part, les « baptistes spirituels séparés, » qui, ne
voulant plus rien avoir de commun avec le monde, établissent
des règles minutieuses sur l'étoffe et la coupe des vêtements, sulle

manger, le boire et le dormir ; crient malheur au nom de

l'Evangile, à qui se permet de rire ; fuient les noces, les fêtes,
le chant et la musique ; rejettent toute société ou corporation
où l'on est appelé à se rencontrer avec différentes sortes

d'hommes, et condamnent le port des armes. Et ces singularités,

qui n'ont de pareil, dans l'histoire de l'Eglise, que les

monomanies des vieux - croyants russes ne seraient autre
chose qu'un progrès plus radical, mais parfaitement conséquent,

dans la voie ouverte par Zwingle Non, ce que Zwingle
a de commun avec ces gens-là, c'est uniquement le principe
«. formel » de l'autorité de la Parole de Dieu ; principe, quoi
qu'en dise la légende théologique, qui n'est rien moins qu'un
principe spécial et caractéristique de la réformation protestante.
Pour le fond des choses, pour l'esprit qui les anime, pour le

but qu'elles poursuivent en alléguant l'Ecriture, les deux
tendances, celle de Zwingle et celle des anabaptistes, non seulement

ne sont pas apparentées, mais sont diamétralement
opposées l'une à l'autre.

Passons à l'autre groupe celui des anabaptistes saxons. On

s'est imaginé que les révélations du Saint-Esprit dont ils se

prévalaient, représentaient, à un degré supérieur, cette assurance
personnelle du salut que la foi doit puiser dans la justification
par Christ. La vérité est que ces phénomènes pathologiques,
où les impulsions les plus arbitraires et parfois les instincts les

plus criminels étaient pris pour des ordres divins, sont tout ce

qu'il y a de plus contraire soit à l'humilité et à la patience, soit
à la fidélité aux devoirs résultant de la vocation terrestre, par



228 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

lesquelles doit se traduire, selon les réformateurs, l'assurance
du salut. Pour ce qui est du thème ordinaire de la prédication
extatique des anabaptistes, savoir le prochain retour de Christ

pour juger le monde et pour fonder son règne, on pourrait
dire qu'il a du rapport avec l'attente de la fin du monde qui
accompagnait dans leur œuvre soit Luther, soit ses amis.
Cependant ces derniers n'ont jamais fait valoir ce point-là comme
un article essentiel de leur Evangile. Bien moins encore en
ont-ils fait, à la manière des anabaptistes, l'objet capital de

leur prédication et le motif dominant de leurs appels à la
repentance.

On a prétendu, enfin, trouver une preuve de la parenté
étroite qui est censée exister entre l'anabaptisme et la réforme
de Luther, dans la place accordée par l'un et par l'autre à la

théologie mystique. Luther, cela est certain, a donné pendant
quelque temps dans le mysticisme. Mais ce n'est pas en suivant
ce chemin-là qu'il est devenu le réformateur qu'on sait. Au
contraire, les traces de théologie mystique disparaissent de ses

écrits au fur et à mesure que ses vues réformatrices se sont
épurées et ont acquis plus de clarté. La conception de la vie
chrétienne que Luther a développée dans son livre de liberiate Christiana

est directement opposée au point de vue mystique. Le

mystique authentique prêche la fuite hors du monde et la négation

du monde, et attache infiniment moins de prix à l'activité
morale, à l'apprentissage de la vertu, qu'à l'union extatique avec
Dieu. Luther, au contraire, enseigne que la religion chrétienne
mène à la victoire et à la domination spirituelle du monde, et
le culte qui consiste en une conduite morale dans les relations
avec les autres hommes n'a pas, pour lui, moins de valeur que
les actes et sentiments religieux par lesquels s'affirme l'état
de réconciliation de l'homme avec Dieu. Ce qui domine chez

Luther, dans sa manière d'apprécier la vie humaine, c'est
l'antithèse du péché, dont nous sommes responsables, et de la

grâce de Dieu en Christ, tandis que chez les mystiques tout est
ramené à l'antithèse de l'être créé et de la vie divine générale.

Dans les cercles anabaptistes, la théologie mystique d'un
Carlstadt ou d'un Denck a pu se sentir chez elle; elle a pu se



d'après ALBRECHT RITSCHL 229

combiner avec leur tendance à restaurer le prétendu christianisme

apostolique. Mais entre elle et la théologie de Luther il
n'y a pas d'affinité. Surtout, il est impossible de voir dans la
première le complément logique de la seconde. L'ordre du
salut, tel que Luther l'a compris, est d'une valeur incomparablement

supérieure à celle de la méthode de haut vol, mais
stérile, qui est propre aux mystiques.

Sur tous ces points : sainteté ascétique fondée sur un bibli-
cisme formaliste, proclamation enthousiaste du prochain retour
de Christ pour établir sur la terre son règne de mille ans,
penchant pour la dévotion et la théologie mystiques, l'anabaptisme
se montre animé d'un esprit foncièrement différent de celui d'un
Luther et d'un Zwingle. Il n'y a pas là une simple différence de

degré; la différence est qualitative et générique. Attirés au
premier moment par la parole réformatrice des apôtres de Wittem-
berg et de Zurich, les anabaptistes ne tardèrent pas à entrer en

conflit avec eux quand ils se furent aperçus que la réforme
réclamée et poursuivie par ces hommes n'était pas celle qu'ils
avaient eux-mêmes rêvée, que leurs aspirations et leurs
tendances n'étaient pas les mêmes, et que, s'ils n'étaient pas d'accord

sur l'idéal à atteindre, ils l'étaient moins encore, si

possible, sur les moyens à mettre en œuvre pour le réaliser.
Bien loin d'être les radicaux du protestantisme, c'est à peine

si les anabaptistes avaient rompu avec leur passé catholique.
En principe, ils sont même restés en deçà de la ligne qui
sépare le moyen âge catholique de l'ère de la Riforme. C'est à

l'histoire du moyen âge qu'il faut remonter si on veut leur
trouver des analogues et découvrir leurs vraies origines. Nos
réformateurs ne s'y sont pas trompés, et l'on devrait y regarder
à deux fois avant de formuler un jugement opposé au leur. A
leurs yeux, l'anabaptisme n'est guère autre chose qu'une
moinerie d'un nouveau genre. Cela ressort entre autres avec
évidence de l'ouvrage que Bullinger leur a consacré1. Les

anabaptistes blâment la doctrine évangélique de la satisfaction

opérée par Christ et de la justification par la foi et non par les

œuvres. Ils blâment la doctrine d'après laquelle il serait im-
1 Der Wiedertäufer Ursprung, Fürgang, Sekten, Wesen. Zürich 1560.



230 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SUS PRÉCURSEURS

possible à l'homme d'accomplir la loi, alors que l'Ecriture tout
entière prescrit l'observation de cette même loi. Du devoir
chrétien de la charité ils tirent la conclusion que le chrétien
n'a pas le droit de rien posséder en propre. Vis-à-vis de l'Etat
ils observent une indifférence qui va jusqu'à l'antipathie, niant

que le chrétien ait besoin des institutions de l'Etat, dédaignant
de recourir à sa protection, s'interdisant de remplir des fonctions

publiques, de porter les armes, de prêter serment. Tous

ces principes reposent sur une conception essentiellement
catholique de la vie chrétienne et de l'Eglise. Le seul principe
nouveau qui les distingue est celui concernant le baptême. La
chose essentielle, à leur point de vue, étant « l'amendement
visible s de la vie, l'ascétisme actif, tel qu'il se pratique dans

leurs communautés, ils n'admettent pas qu'on puisse appartenir

à la communion des saints d'une manière qui ne serait
d'abord que passive, comme le font les Eglises papiste et évan-

gélique en administrant le baptême aux enfants. Ainsi, la

seule forme correcte de l'admission à la vraie Eglise de Christ
consistera, selon eux, dans le baptême des adultes, ou dans la
rebaptisation pour ceux qui ont reçu le baptême dans leur
enfance. Mais cette nouveauté elle-même n'est en dernière analyse

qu'une conséquence de tout cet ensemble de théories
dont les éléments préexistaient, plus ou moins développés,
dans le catholicisme du moyen âge.

II

Est-il possible de déterminer plus exactement, dans le vaste

champ du catholicisme, le domaine particulier où l'anabaptisme

a ses racines? Pour M. Bitschl le doute, à cet égard,
n'est pas possible. La réforme anabaptiste, cette réforme soi-
disant plus foncière, plus complète, plus conséquente que ne
le fut celle de Luther et de Zwingle, n'est guère autre chose

qu'une réforme renouvelée de celle de saint François d'Assise.
11 n'est rien dans les principes fondamentaux et directeurs de

l'anabaptisme qui ne s'explique de la façon la plus naturelle

par l'influence des ordres mendiants, en particulier des fran-



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 231

ciscains, sur les classes inférieures de la société, notamment
dans les villes. Il est vraiment étonnant, dit M. Ritschl, qu'aucun

historien de l'Eglise n'ait reconnu jusqu'ici le rapport
génétique qui existe entre ces deux tentatives de réformation.

On parle souvent, il est vrai, de « réformateurs d'avant la
Réforme. » Mais les historiens protestants qui se sont occupés
de l'Eglise du moyen âge ont eu très généralement le tort de

prendre le mot de Réforme dans un sens trop étroit, et de faire
d'une opposition plus ou moins prononcée aux représentants
officiels de l'Eglise établie le critère par excellence d'un
mouvement « réformateur '. » C'est à ce titre que les Albigeois,
par exemple, secte dualiste et ascétique, ont passé longtemps
pour être des « précurseurs de la Réforme, » simplement parce
qu'ils faisaient opposition à la hiérarchie romaine. On n'étudie,
semble-t-il, le moyen âge catholique que pour le faire servir
de marchepied à la réformation de Luther. L'équité historique
exigerait qu'on l'étudiât en lui-même, en tenant compte des

tendances qui lui sont propres et qui avaient leur raison d'être
dans les circonstances données. En particulier, on ne songe
pas à se demander s'il ne peut pas y avoir, s'il n'y a pas eu des

« réformations » entreprises par les autorités ecclésiastiques
elles-mêmes, ou d'intelligence et de concert avec elles. Cette
manière étroite et exclusive de comprendre l'idée de « réforme »

réagit jusque sur l'histoire de la Réformation par excellence
et empêche de lui rendre pleine justice.

Il y a eu au moyen âge de véritables réformations, qui ne se

caractérisaient pas par l'opposition à l'Eglise constituée. Il y
en a eu principalement deux, celle de Grégoire VII et celle de

François d'Assise2. Elles se rattachent l'une et l'autre à cette
réforme du monachisme qui se poursuit, sous diverses formes
et à tous les degrés, à travers l'histoire de l'Eglise occidentale
du moyen âge. D'après la conception catholique du christia-

1 On peut citer comme type du genre l'ouvrage de LTllmann, Die
Reformatoren vor der Reformation.

* M. Lechler les a reconnues comme telles dans le premier volume de

son ouvrage sur Jean de Wiclif, mais il n'a pas su en apprécier l'importance

et la valeur.



232 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

nisme, la vie monacale passe pour la vie chrétienne dans sa

perfection. Partant de ce point de vue, on entendait avant tout

par « réformation » une plus grande rigueur dans le renoncement

au monde. On prenait pour mot d'ordre ce texte classique

de l'épître aux Domains : Nolite conformarï huic secido,
sed reformamini in novitate sensus vestri. (Bom. XII, 2,
d'après la Vulgate.) Réformer le monachisme, en éloigner la
mondanité toujours prête à l'envahir, c'était, pour le moyen
âge, réformer la chrétienté elle-même. Dans ce sens, l'histoire
de l'Eglise d'Occident pendant le moyen âge forme une chaîne

presque ininterrompue d'efforts tendant à réformer l'Eglise.
Mais au milieu de toutes ces tentatives, les deux réformes dont

nous venons de parler occupent sans contredit le premier rang.
La règle de saint Benoît avait été aggravée à Cluny par le

précepte du silence. Cette réforme cluniste du monachisme
entraîna à sa suite, de par la volonté du cluniste Grégoire VII,
la réforme monacale du clergé séculier, à savoir l'introduction
du célibat obligatoire. Or une Eglise représentée par un clergé
ainsi « réformé » ne pouvait supporter d'être dépendante de

l'empire du « monde. » De là la guerre déclarée à l'investiture
laïque. Affranchir l'Eglise de toute ingérence de l'Etat, ce

n'était, en définitive, qu'une manière d'appliquer à la grande
société religieuse le principe de « réforme, » c'est-à-dire de

séparation d'avec le monde, qui était de règle pour le « chrétien

» au vrai sens du mot, c'est-à-dire pour le moine. Que les

efforts de Grégoire VII aient abouti au résultat contraire, qu'ils
n'aient servi qu'à mondaniser encore davantage l'Eglise, cela

n'est pas douteux. L'intention qui les a dictés n'en est pas moins

évidente, et Grégoire VII n'en a pas moins été un puissant
«. réformateur. »

Au moment où le système grégorien déployait ses dernières

conséquences, se leva un nouveau réformateur dont l'œuvre
devait à son tour faire époque dans l'histoire de l'Eglise
d'Occident. En tant que fondateur d'un nouvel ordre, il semble que
François d'Assise n'ait fait que suivre les traces de ses devanciers.

Et s'il a cherché à détacher du monde les frères de son
ordre par le moyen énergique de l'absolue pauvreté, on pour-



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 233

rait être tenté de ne voir là, entre lui et les autres, qu'une
simple différence de degré. Cependant on découvre dans sa

création un élément nouveau. Il est impossible, en effet, de

méconnaître qu'il ne visait à rien de moins qu'à revenir, sous
cette forme, à ce qu'il envisageait comme le christianisme
authentique, à la religion de Jésus, si l'on peut ainsi dire. Son
ambition était de pousser l'abnégation monacale au point de
la rendre exactement conforme aux préceptes donnés par Jésus
à ses premiers disciples et au modèle qu'il a laissé dans sa

personne. Dès l'entrée il en appelle expressément, dans sa

règle, à Math. XIX, 21 ; XVI, 24; Luc XIV, 26 ; Math. XIX, 29.

A cela s'ajoute l'obligation imposée aux frères de prêcher
devant le peuple, dans le but de faire pénétrer les principes
chrétiens du renoncement à soi et au monde au milieu des

classes jusqu'alors si négligées par l'Eglise. C'était reprendre
sous une autre forme, et avec l'autorisation du pouvoir
ecclésiastique, l'œuvre entreprise une génération auparavant par
Pierre Waldo. Or quels pouvaient bien être le sens et le but
de cette prédication de la pénitence ou, en d'autres termes, de

cette recommandation de la vie ascétique à des laïques sinon
de tenter un effort pour réduire le plus possible la distance qui
séparait la perfection chrétienne du monachisme du christianisme

purement passif des laïques L'idéal poursuivi par
François d'Assise était d'amener par ce moyen la « réformation

» de l'Eglise, c'est-à-dire le rétablissement du christianisme

primitif. C'est bien ainsi que l'ont compris ses contemporains.

Et il a apporté à cette œuvre une profondeur de

sentiment chrétien, une intensité d'amour pour ses semblables,
auxquelles n'a atteint aucun de ceux qu'on décore du titre de

réformateurs de l'Eglise.
Afin de faire pénétrer le genre de vie « évangélique, »

c'est-à-dire ascétique, dans la société civile, saint François
imagina de fonder, à côté de l'ordre des frères mineurs et de

celui des clarisses, le tiers ordre « de pcenitentia. » C'étaient
des congrégations de laïques qui, sans quitter la position qu'ils
occupent dans le « siècle, » se soumettent à une règle semi-
monastique et s'engagent à ne quitter le tiers ordre que pour



234 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

embrasser la vie régulière proprement dite. Les femmes ne

sont admises dans la congrégation qu'avec l'autorisation de

leurs maris. Aussitôt après son entrée dans la confrérie, le

tertiaire doit faire son testament, afin de se débarrasser du

souci de ses biens. Défense absolue de prendre part à des

festins, à la danse, surtout aux spectacles, et même d'y contribuer
indirectement. Le serment n'est admis qu'en certains cas

déterminés, et, dans la vie ordinaire, le jurement est interdit.
Le port des armes n'est permis que s'il s'agit de défendre

l'Eglise et la patrie. Les vêtements doivent être d'un drap
ordinaire qui ne soit ni blanc ni noir. En outre, les sociétaires
sont tenus de fréquenter assidûment le culte, d'observer les

heures canoniques, d'aller souvent à confesse, de communier
régulièrement, de jeûner quatre fois la semaine, de visiter les

confrères malades, d'assister à l'enterrement des sociétaires
décédés, de se soumettre enfin à la visite régulière de leurs
supérieurs. L'institution de ces confréries a été le résultat le

plus direct, le plus palpable de l'œuvre réformatrice de François

d'Assise parmi le peuple de l'Eglise. Il y avait progrès
sur les réformateurs de la première moitié du moyen âge en

ce que la réforme ne s'est pas bornée au monachisme seul.
D'autre part, l'imperfection de cette réformation franciscaine
ressort suffisamment du fait qu'elle n'a abouti en définitive
qu'à la fondation d'un ordre d'une espèce particulière. L'exemple

des franciscains à cet égard fut suivi par d'autres ordres,
à commencer par celui des dominicains. Et de même la
tendance à en revenir au christianisme primitif, à la vie apostolique,

à l'Eglise telle qu'elle devait avoir été avant son alliance
ou sa confusion avec le monde, cette tendance se généralise de

plus en plus dans la seconde moitié du moyen âge. Elle caractérise

les Vaudois romans et les Frères de Bohême non moins

que la congrégation augustine de Windesheim et les Frères et

sœurs de la vie commune dans les Pays-Bas.
La réformation franciscaine, cela est évident, repose tout

entière sur la conception catholique de la vie chrétienne et elle
entend se mettre au service de l'Eglise établie. Néanmoins
elle renfermait un principe qui devait amener des collisions



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 235

entre elle et le système papal. Ce principe était celui de
l'absolue pauvreté, que François d'Assise avait introduit dans la

règle de son ordre. Les représentants de la papauté ne le
voyaient pas de bon œil, et pour cause. N'y avait-il pas dans

cette renonciation à toute propriété un reproche tacite à

l'adresse de leur système de gouvernement Ne devaient-ils pas
craindre qu'on n'en vint un beau jour à contester aussi à

l'Eglise le droit de posséder des biens de ce monde? Et, en

effet, des voix importunes ne tardèrent pas à s'élever du sein
de cet ordre. Bientôt on vit se produire ce fait curieux qu'une
réforme aussi catholique dans son essence que l'était celle des

franciscains tournait, du moins dans une partie de ses

adhérents, à l'opposition. C'étaient les spirituels qui, tirant la

conséquence logique du principe réformateur de leur maître,
adjugeaient sans hésiter à l'Antéchrist la papauté et l'Eglise qui
refusaient d'en revenir au mode de vivre apostolique et
prétendaient étouffer le christianisme ce spirituel, » qui n'était
autre, disaient-ils, que l'Evangile de Christ. Il est vrai que les
spirituels s'en remettaient à l'avenir et à « l'Evangile éternel
de l'Esprit » du soin de réformer l'Eglise du haut en bas ; ce

qui prouve, semble-t-il, qu'ils avaient eux-mêmes le sentiment
de l'insuffisance de leurs moyens de réforme ascétique pour
ramener l'Eglise à sa perfection première. L'Eglise on le sait,

parvint à dompter cette opposition à l'aide du feu, et plus tard,
au XVe siècle, elle réduisit les spirituels au silence en les

reconnaissant, au concile de Constance, sous le nom de frères de

l'observance régulière. Mais il n'est guère croyable que cela

ait suffi pour les guérir, eux et leurs partisans du tiers ordre,
de leur antipathie profonde pour la papauté mondanisée. Le

feu aura continué à couver sous la cendre.
Ce que nous venons de dire peut suffire pour montrer

l'étroite parenté qui existe entre les tendances de l'anabaptisme

et les principes de la réformation de François d'Assise.
Mais le rapport que l'on constate entre eux n'est pas un simple
rapport d'analogie. Tout porte à croire qu'il y avait là un

rapport de filiation directe.
A peu d'exceptions près, les anabaptistes appartenaient aux



236 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

classes inférieures de la société. La plupart étaient de petits
artisans. Or c'était précisément ces couches sociales qui
depuis trois siècles formaient le champ d'activité des ordres
mendiants établis dans les villes. De ces ordres, le plus populaire

était celui des franciscains. Il est vrai qu'au XVe siècle
les ordres mendiants s'étaient relâchés de leur rigorisme, et

qu'en divers lieux le pouvoir séculier dut intervenir pour faire
cesser des désordres plus ou moins criants. Mais leur influence
sur le peuple n'en avait pas été amoindrie. Ils lui imposaient

par la sainteté ostensible de leur vie, et, grâce à la prédication,
qui les obligeait à s'occuper de l'Ecriture sainte, ils l'emportaient

toujours en crédit sur le clergé séculier, qui manquait
de culture et vivait généralement dans la débauche. Lors donc

qu'on cherche à se représenter quelle pouvait être la

conception du christianisme qui dominait, vers la fin du moyen
âge, dans la petite bourgeoisie des villes, on ne peut guère
songer à autre chose qu'aux principes des franciscains. Et si

dans ces cercles-là on attendait une réformation de l'Eglise,
cette réformation également ne peut avoir été comprise que
dans le sens franciscain, c'est-à-dire dans le sens d'un retour
aux mœurs plus austères, au genre de vie plus détaché du

présent siècle, de l'âge apostolique. Or il se trouve qu'entre les

mœurs et les tendances des anabaptistes, d'une part, et les

règles de saint François, soit la plus ancienne d'entre elles,
soit celle du tiers ordre, de l'autre, il existe la plus frappante
ressemblance, si bien qu'on dirait les premières calquées sur
les secondes.

L'équipage dans lequel les « baptistes apostoliques » s'en
allaient prêchant de lieu en lieu, d'après Marc VI, 7-9, correspond

exactement à la première règle de saint François,
art. XIV : quomodo fralres debeant ire per mundum. Bullinger
dit même en tout autant de termes que, parmi ceux de ces
baptistes qui renonçaient à toute propriété privée, il y avait
« de nouveaux déchaux, semblables aux moines franciscains, »

qui regardaient comme un péché de manier de l'argent, tandis

que d'autres ne dédaignaient pas de s'en occuper, en tant
que cet argent était la part qui leur revenait du bien commun.



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 237

Le rejet de toute compétence de l'Etat vis-à-vis de l'Eglise se

fonde chez les anabaptistes sur le principe que les chrétiens
sont faits pour souffrir et que, dès lors, ils n'ont que faire de

la protection de l'Etat. Ceci est en rapport direct avec le
précepte de saint François qui veut que ses frères se conforment
strictement dans le monde à Math. V, 39-42 : « Moi je vous dis
de ne point résister au méchant, etc. » Les membres du tiers
ordre de saint François devaient porter des vêtements gris
d'une coupe déterminée très semblables au froc des moines,
et s'abstenir des divertissements mondains. Or les « baptistes
spirituels, » pour n'être pas « conformes au siècle, » observaient

certaines règles touchant les vêtements, « exactement,
dit Bullinger, comme s'ils eussent été un nouvel ordre monastique,

» et ils blâmaient pareillement toutes les manifestations
de la joie ou de l'hilarité. La règle prescrite aux tertiaires de

ne prêter serment et dene porter des armes que dans certains
cas spécifiés fut poussée par les anabaptistes jusqu'à la défense

absolue de se prêter ni à l'un ni à l'autre. Mais lorsque leur
refus à ces deux égards risqua de devenir pour eux une question

d'être ou de n'être pas, un de leurs chefs les plus
influents, Melchior Hofmann, reconnut qu'ils avaient des obligations

envers l'Etat sur ces points-là : en fait c'était se retirer
précisément dans la position qui était assignée aux membres
du tiers ordre par la règle de leur congrégation.

En présence de pareils indices, on est autorisé à conclure que
les anabaptistes étaient, au point de départ, des personnes
saturées d'idées franciscaines, qui, en fait de réformation du

christianisme, poursuivaient essentiellement le même idéal que
le grand réformateur du XIIIe siècle. Quand Luther et Zwingle
se levèrent, prêchant l'Evangile et proclamant la nécessité de

réformer l'Eglise au nom et selon la règle de la Parole de Dieu,
ces hommes-là crurent reconnaître en eux les organes destinés
à réaliser leur idéal. Voilà pourquoi, au premier abord, ils firent
cause commune avec eux. Mais l'illusion ne fut pas longue. Au
bout de peu d'années, convaincus que la prédication des
docteurs de Wittemberg et de Zurich ne tendait à rien moins
qu'à favoriser une sainteté ascétique, réglementaire, cérémo-



23S LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

nielle, que l'autorité de l'Ecriture avait pour eux une signification

et une portée toutes différentes, ils se détournèrent d'eux et
suivirent leur propre chemin. La réforme anabaptiste du XVIe
siècle a donc bien reçu de l'exemple de Luther et de Zwingle
sa première impulsion. Mais les luthériens pouvaient dire de

ces hommes : « Ils sont sortis du milieu de nous, mais ils n'étaien t

pas des nôtres. »

Après cela, il serait aisé de montrer que l'annonce du retour
de Christ, pour établir sur la terre son glorieux règne de mille
ans, qui est le sujet ordinaire des prédications de tout un groupe
d'anabaptistes, n'est que le renouvellement, sous une forme
plus populaire, plus directement adaptée à l'Apocalypse, de

l'attente d'un règne de « l'Evangile éternel » prêchée par les

franciscains « spirituels. » Pareillement, l'intérêt de beaucoup
d'anabaptistes pour la théologie mystique s'explique pleinement

par le fait que, grâce à la prédication des moines
mendiants, la piété mystique s'était propagée hors des couvents.
C'est chose connue que, dans la seconde moitié du moyen âge,
la piété contemplative, la dévotion mystique était considérée

comme faisant en quelque sorte partie de la vocation monastique.

Elle formait comme le complément des trois vertus
officielles du monachisme, et par conséquent de la perfection
chrétienne. On sait aussi que par l'intermédiaire des tiers ordres
et d'autres congrégations analogues, telles que les Amis de Dieu,
les Frères et Sœurs de la vie commune, ce genre de dévotion,
réputé supérieur, fut répandu le plus possible parmi le peuple.
C'était un moyen subsidiaire, à côté de la piété ascétique, de

faire pénétrer dans le monde laïque la conception monacale de

la religion.
Nous ne suivrons pas M. Bitschl dans l'étude très approfondie

et fort intéressante qu'il a consacrée au mysticisme du

moyen âge, à ce «rejeton du néoplatonisme au sein de l'Eglise. »

Mais nous tenons à signaler les pages 46-61, où il se livre à une

analyse critique des sermons de saint Bernard sur le Cantique
des cantiques. Ce recueil de discours a été d'une importance
capitale, en particulier parla direction nouvelle qu'il a imprimée



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 239

à l'interprétation allégorique : l'épouse, ce n'est plus l'Eglise,
c'est l'âme du fidèle, c'est-à-dire, en première ligne, du moine.
C'est à des moines, en effet, que les sermons s'adressent, par
conséquent à des auditeurs ou à des lecteurs qui n'ont pas l'occasion

de mettre leur foi à l'épreuve au milieu des soucis et des

vicissitudes de la vie humaine. Ce sont eux que le saint de

Clairvaux appelle à s'élever par une contemplation sentimentale

du Sauveur, et spécialement du Sauveur souffrant, jusqu'à
l'union mystique de leur âme avec lui et avec Dieu. Mais ce

livre, avec le genre de dévotion qu'il représente, a servi de

type et de règle à la piété jusqu'à la fin du moyen âge, et son
influence s'est étendue bien au delà des limites de cette période
et de l'Eglise catholique elle-même. Pour compléter cette étude,
il faudrait lire encore, dans le chapitre sur Gerhard Terstegen
(pag. 463 et suiv.) les développements relatifs aux deux principales

branches du mysticisme : le mysticisme spéculatif, qui
correspond aux principes du dominicain Thomas d'Aquin,
spécialement à sa notion delà béatitude, et le mysticisme pratique
ou quiétiste, qui fut de préférence celui des franciscains et s'appuie

sur la théologie du franciscain Duns Scot. L'un et l'autre
font consister la béatitude dans l'obtention et la jouissance de

l'union avec Dieu, qui est pour l'homme le bien suprême. Mais,

pour le premier, la béatitude est un acte de l'intellect, s'élevant

jusqu'à la vision du divin, et elle est nécessairement accompagnée

de joie, laquelle est du ressort de la volonté. Pour le
second, la béatitude est un acte de la volonté, qui aspire à son
suprême objet et par l'amour arrive au repos en lui; l'intellect
ne sert qu'à diriger la volonté vers son objet, et la joie qui
accompagne l'acte de volonté n'est qu'un état accessoire.

Le mysticisme jouit de la réputation usurpée d'être un proche
parent de la réformation luthérienne. A vrai dire, il n'est qu'une
forme plus accentuée de la piété catholique. Si donc les

anabaptistes s'attachaient à des chefs qui prônaient la quiétude en
Dieu comme la perfection de la vie chrétienne, s'ils avaient des

extases et des visions dans lesquelles ils croyaient recevoir de

Dieu des impulsions directes, il est permis d'y voir la preuve



240 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

que d'ancienne date déjà ils avaient subi l'influence des traditions

mystiques qui des ordres mendiants avaient passé à leurs
affiliés laïques.

III

L'anabaptisme a donc ses racines dans le catholicisme du

moyen âge, et plus spécialement dans le champ du catholicisme
où s'exerçait depuis trois siècles l'action plus ou moins directe
de la réforme franciscaine. Le piétisme, de son côté, — cela
ressort de l'histoire que nous en avons retracée d'après M. Bitschl
dans notre précédent article, —le piétisme représente au sein
du protestantisme une évolution qui tend à le faire entrer dans

des voies analogues à celles de l'anabaptisme, et, partant, à le

faire rétrograder vers une conception catholique de la piété et
de la vie chrétienne.

Mais comment se fait-il que le piétisme ait eu le calvinisme

pour berceau? Ce fait n'est pas accidentel et demande à être

expliqué. Il trouve son explication dans le caractère particulier
de l'œuvre réformatrice de Calvin, dans quelques-uns des traits
qui la distinguent de celle de Luther.

Pour bien se rendre compte de la chose, il importe de se mettre
au clair sur une question préalable, que voici : En quoi consiste

l'originalité de ce que nous appelons par excellence la Béforma-
tion Qu'est-ce qui distingue du catholicisme latin le protestantisme

ecclésiastique, c'est-à-dire ce que les Eglises fondées par
Luther, par Zwingle et par Calvin ont entre elles de commun?

Il ne suffit pas, pour caractériser notre Béformation, de dire
qu'elle a mis en lumière les fameux deux principes, formel et
matériel. Le principe formel, celui de la souveraine autorité de

l'Ecriture sainte en matière de foi, de vie et de théologie, n'est

pas exclusivement propre à nos réformateurs. Il avait été déjà
nettement proclamé par le grand théologien de l'ordre des

franciscains, Duns Scot, qui n'était en cela que le représentant
de la tendance réformatrice du fondateur de son ordre. La
signification de ce fait n'est diminuée en rien par cet autre fait que
la théologie des franciscains ne s'en est pas moins très fortement



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 241

préoccupée de la tradition de l'Eglise. La théologie évangélique,
elle aussi, n'a-t-elle pas, dès l'origine, propagé une foule de

traditions ecclésiastiques, sans que cela portât préjudice à la
valeur qu'elle attachait en principe à la Parole de Dieu? Non,
ce principe-là n'a acquis pour Luther et ses compagnons d'œuvre
une importance spécifique que depuis le moment où le principe
dominicain et thomiste de l'assimilation de l'autorité de la
tradition à celle de l'Ecriture fut érigé à Trente en principe de

l'Eglise catholique tout entière.
Mieux que le principe formel, le principe matériel de la

justification par la foi peut prétendre au rôle qu'on lui assigne
d'ordinaire dans l'œuvre de la Déformation. Non point que cette idée
n'ait été exprimée avant Luther. Saint Bernard, entre autres,
dans un de ses sermons sur le Cantique, a donné à cette
doctrine une expression aussi précise que peut le désirer un protestant.

Mais il ne le fait qu'occasionnellement et sans la moindre
arrière-pensée d'opposition au système catholique. Cependant,
quelle que soit l'importance du dogme proclamé par Luther,
on ne saurait y voir un principe doctrinal. Il n'est qu'une
conséquence caractéristique du principe de la grâce divine, et

n'acquiert toute sa valeur qu'en connexion avec une certaine
manière de considérer et de régler la vie chrétienne. Si réellement
la Réformation n'avait eu d'autre fondement que les deux «

principes, » tels qu'ils sont habituellement formulés, on comprendrait

qu'elle eût pu donner naissance à une nouvelle école theo-

logique, mais non pas qu'elle eût inauguré une nouvelle phase,
et une phase supérieure, dans le développement de la nie
chrétienne. Comme l'a remarqué Schleiermacher1, la formule des

deux principes n'a d'autre valeur que de servir, au milieu des

divergences qui régnent entre théologiens, à indiquer le minimum

de ce qu'il faut admettre pour pouvoir prétendre à la

qualité de théologien évangélique.
Le protestantisme diffère du catholicisme essentiellement sur

trois points : d'abord par son idéal de la vie chrétienne, ensuite

par l'idée qu'il se fait de l'Eglise en tant que communauté reli-

' Ueber den eigenthümlichen Werth und das bindende Ansehen
symbolischer Bücher (1819), dans ses Œuvres de théol.tom. V,pag. 451 et 404.

THÉOL. ET PHU„ 1881. 16



242 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

gieuse, enfin par sa manière d'envisager l'Etat et ses rapports
avec l'Eglise.

Le monachisme, voilà l'idéal catholique de la vie chrétienne.
La perfection consiste avant tout dans les trois vertus de la
pauvreté, de la chasteté, de l'obéissance envers ses supérieurs,
à quoi il faut ajouter la vie contemplative. Par là on parvient
à la destination surnaturelle de l'homme, on s'élève à la vie
des anges. La perfection évangélique, au contraire, consiste à

« craindre Dieu, à se confier en sa paternelle providence dans
toutes les situations de la vie, et à remplir fidèlement les devoirs
de sa vocation. » C'est ainsi qu'elle se trouve caractérisée dans
la Confession d'Augsbourg1. Maintenant on comprend aussi

l'importance delà doctrine de la justification par la foi, sa
signification pratique, qui lui a valu le titre de primus et principalis
articulus. C'est que la «justification » est la source de cette
confiance en la providence de Dieu dans toutes les situations de la

vie, qui fait défaut au pécheur non justifié. La preuve de notre
réconciliation avec Dieu, c'est que nous sommes réconciliés
avec le cours du monde, quel qu'il soit2. Mais, il importe de le

remarquer, c'est en vivant dans le monde, en relation incessante

avec ses semblables, au milieu de l'exercice de sa vocation
terrestre, que le chrétien doit tendre à cette perfection. Entre la
foi en la providence de Dieu, d'une part, et la pratique de la

1 XXVII, 49, 50. Perfectio Christiana est serio timere Deum et rursus
concipere magnani fidem et confidere propter Christum, quod habeamus
Deum placatimi, petereaDeo et certo expectare auxilinm in omnibus rebus

gerendis jnxta vocationem, interim foris diligenter facere bona opera et
servire vocationi. In his rebus est vera perfectio et verus cultus Dei: non
est in cœlibatu aut mendicitate aut veste sordida.

* Voy. Conf. Aug. XX, 24, 25: Jam qui seit se per Christum habere pro-
pitium Deum, is vere novit Deum, seit se ei curie esse, etc. Comp. Calvin,
Inst, ehrest. III, 2, 16: En somme, il n'y a nul vrayement fidèle, sinon celuy

qui estant asseuré de certaine persuasion que Dieu luy est Pere propice et

bien veuillant attend toutes choses de sa bénignité. C'est le théologien
luthérien Jean Gerhard qui, s'inspirant de l'exemple de Thomas d'Aquin. a

le premier dénaturé sur ce point la doctrine évangélique, en adoptant
la prétendue théologie naturelle et en faisant de la toi en la providence de

Dieu, qui est la preuve spécifique de notre réconciliation avec Dieu par
Christ, une croyance de provenance « naturelle. » (Ritschl, pag. 86.)



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 243

charité envers les hommes dans l'exercice de sa vocation, de

l'autre, il existe dans l'idéal protestant une étroite corrélation.
La seconde est opposée aux trois vertus monastiques, comme
la première fait antithèse à la piété contemplative. D'après le

principe de notre Réformation, le christianisme n'est pas fait

pour fuir le monde, mais pour le remplir et pour pénétrer toutes
les relations terrestres.

Le second point de divergence entre le catholicisme et le
protestantisme porte sur la notion de l'Eglise, ou plus exactement

sur le rapport qui existe entre l'Eglise en tant que communauté

religieuse et l'Eglise comme institution extérieure, comme corps
soumis aux formes et aux règles du droit. Le principe catholique
c'est que ces deux sociétés coïncident à tous égards, c'est qu'il
n'existe aucune fonction religieuse quelconque qui nerentre dans

les cadres de l'organisation et de la juridiction ecclésiastique,
c'est que cette organisation extérieure et légale garantit directement

l'exercice correct ainsi que le maintien et la transmission
de génération en génération de toutes les fonctions religieuses
qui se font et doivent se faire dans la communauté. Dans l'un et
dans l'autre sens, l'Eglise peut être envisagée tour à tour comme
but et comme moyen. Le protestantisme, lui, distingue
nettement, en principe, entre ce qu'on peut appeler les fonctions

juridiques et les fonctions religieuses de l'Eglise et ne leur attribue

pas la même valeur. L'organisai ion extérieure de l'Eglise,
la « police, » par laquelle elle rentre dans la sphère du droit
(lequel est, de sa nature, terrestre), n'est qu'un moyen en vue et

au service de la commune activité religieuse de ses membres.
Celle-ci déborde les cadres de celle-là.

En troisième lieu, le rôle de l'Etat. Au point de vue du
catholicisme, l'Etat est le représentant du monde charnel et pécheur,
ou, s'il est reconnu comme institué de Dieu, ce n'est qu'avec la
réserve expresse qu'il est d'un ordre inférieur et qu'il doit se

plier absolument aux exigences du droit ecclésiastique. Aux

yeux du protestant, l'Etat, en tant qu'il représente le droit et

qu'il règle à ce point de vue les faits et gestes des hommes, est

un bien, garanti comme tel par Dieu lui-même. Il est sans doute
d'une moindre valeur que la communion religieuse dans la



244 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

même foi, mais il lui sert d'appui. En exerçant la discipline du

droit, l'Etat rend possible et favorise le libre exercice de l'activité

religieuse et morale collective.
Sous tous ces rapports, la Réformation protestante peut

prétendre avec raison qu'elle satisfait mieux que le catholicisme à

l'esprit de ce mot d'ordre de toute réformation : Noliteconfonnari
huic seculo, sed reformamini m novitate sensus vestri. Seulement,

— et c'est là un déficit qui s'explique en bonne partie
par la défaveur des circonstances au milieu desquelles la
Réformation s'est établie, principalement en Allemagne, — elle
n'est pas parvenue à se rendre clairement compte à elle-même
de toute la portée ni de l'enchaînement de ses propres
principes. Au lieu de s'élever à une vue d'ensemble de la manière
protestante d'envisager le monde et la vie, au lieu de formuler
une conception à la fois complète et pratique des rapports de

l'homme avec Dieu et avec le monde, elle n'a donné expression
à sa conscience religieuse particulière que dans une série de

dogmes relatifs à un certain nombre de points controversés. Il
en est résulté, d'une part, que ses déclarations de principes
pèchent par leur caractère incohérent et fragmentaire (témoin
la Confession d'Augsbourg, sans parler des Loci theologici de

Mélanchthon), d'autre part, que l'élément scolastique et
intellectualiste n'a pas tardé à prendre le dessus dans la théologie
et dans les Eglises nées de la Réformation.

C'est assez dire que le protestantisme avait ou plutôt qu'il
aurait besoin d'une réforme complémentaire. Autrement cette
noble plante, à la sève forte et saine et qui, malgré son étiole-
ment et ses difformités, ne laisse pas que de produire des fleurs
et des fruits, finirait par dépérir faute d'air et d'espace. Tout le
monde aujourd'hui est d'accord là-dessus. Cela ne fait aucun
doute pour quiconque est, à quelque degré, ou pietiste ou
rationaliste. Mais ceux-là mêmes dont l'idéal est, soi-disant,
l'orthodoxie du XVIe et du XVIIe siècle, sont trop pénétrés de

piétisme et de rationalisme pour ne pas regretter que la
Réformation ait eu à subir si tôt l'étreinte de l'intellectualisme L

Toutefois ne soyons pas injustes envers le passé. Ce rétré-
1 Voir la note qui fait suite a cet article.



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 245

cissement scolastique qu'on s'accorde à blâmer, et qui était
le résultat de tout un concours de circonstances assez

diverses, a eu sa raison d'être et son utilité. On pourrait le

comparer aux cotylédons, à ces premières feuilles d'une plante,
dont la présence est indispensable jusqu'au moment où se sont
formées les feuilles caractéristiques nécessaires à la vie du

végétal. Ces feuilles séminales n'ont pas le type des feuilles
essentielles, spécifiques de la plante, — elles ont même, en

comparaison de ces dernières, un air rabougri et difforme,
mais n'en sont pas moins nécessaires et bienfaisantes pendant
la première période de sa vie. Quoi qu'il en soit de cette
comparaison, le protestantisme est encore debout, bien qu'il n'ait
pas, jusqu'à ce jour, engendré un organisme entièrement
conforme à son esprit, et que son étiolement primitif ait été suivi
d'autres déformations encore.

Fort heureusement les êtres collectifs animés d'un principe
de vie spirituelle sont capables de supporter à cet égard plus
que ne font les produits de la nature organique. L'expérience

prouve que lorsque une pluralité d'hommes se trouvent placés

sous l'action d'un principe nouveau, ils ne se l'assimilent
jamais d'emblée dans toute sa pureté et son intégrité.
L'assimilation se fait toujours de telle sorte que les principes
accoutumés, les normes traditionnelles combinent en quelque
manière leur action avec celle du nouveau principe. Les compromis

de ce genre peuvent paraître dans la suite singulièrement
illogiques, on pourra les déclarer intolérables. Pour les
premiers intéressés ils sont non seulement possibles, ils sont ce

qu'il y a de plus pratique, parce qu'ils assurent cette continuité

de la vie spirituelle dont le grand nombre semble ne

pas pouvoir se passer. L'individu possède et conserve sa

continuité lors même que, par suite d'un changement de vocation

ou d'une conversion, sa vie acquiert, pour ainsi dire, un
contenu nouveau et prend une direction diamétralement opposée
à celle qu'il était accoutumé de suivre. Les masses, qui ne

sont pas spirituellement productives, mais en sont réduites à

une réceptivité diversement graduée, ne peuvent être gagnées

aux choses nouvelles s'il ne se produit pas, pour commencer,



246 LE PIETISMI, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

des accommodations aux choses anciennes, ou bien des retours
partiels de l'ancien état de choses dans le nouveau, ce qu'on
pourrait appeler des phénomènes régressifs. La multitude, où
domine la simple réceptivité, risquerait fort de se corrompre si
la rupture s'opérait dans son existence spirituelle sans transition

et, pour ainsi parler, dans toute sa nudité. Il importe
seulement que, dans la suite, quand de tels compromis ont
fait leur temps et sont sur le point d'être abandonnés, on ne
les laisse pas se fixer de nouveau sous prétexte que ce sont
des « institutions vénérables. » Chacune des branches du
protestantisme présente de semblables phénomènes régressifs. Ceci

nous ramène à Calvin et aux particularités de la Réforme calviniste,

au sein de laquelle le piétisme a pris naissance.

IV

Le calvinisme diffère d'abord du luthéranisme au point de

vue de la doctrine. Ce n'est pas de cette divergence que nous
avons à nous occuper ici. Ce qui nous intéresse, c'est de voir
jusqu'à quel point et en quel sens les notions fondamentales de

la Réformation touchant l'idéal de la vie chrétienne, la société

religieuse et le rôle de l'Etat ont été modifiées par Calvin ou

sous son influence. Il s'agit essentiellement d'un point dont les

polémistes du XVIe siècle ne paraissent pas avoir saisi la

portée, et qui dans notre siècle également n'a pas occupé
l'attention des théologiens comme il le mérite. Nous voulons parler

de la discipline.
En abordant ce sujet, il ne sera pas inutile de remarquer

que sous ce rapport les différentes Eglises territoriales ne se

groupent pas de la même manière que sous le rapport
confessionnel. En effet, au point de vue de la discipline, le calvinisme
a en face de lui non seulement tout le luthéranisme, mais une
notable fraction des Eglises réformées elles-mêmes. Celles de

la Suisse allemande d'abord, qui formaient le domaine particulier

de Zwingle, mais avaient fini par adopter officiellement la
confession doctrinale du calvinisme, n'ont jamais introduit sa

discipline ecclésiastique. Il en a été de même des territoires



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 247

allemands qui s'étaient rangés sous son autorité dogmatique,
tels que le Palatinat, la Hesse, Anhalt, Brème, etc. Le
calvinisme n'a réussi à faire accepter ses principes disciplinaires

que dans des pays autres que ceux de langue allemande, à

l'exception toutefois de l'Ostfrise et des duchés de Juliers,
Clèves et Berg, où ils ont pénétré depuis les Pays-Bas. De

sorte que si l'on prend la discipline pour critère ou pour principe

de classification, il faut mettre le calvinisme, pour autant
qu'il n'est pas allemand, en regard du protestantisme de langue
allemande, comprenant le luthéranisme et le zwinglianisme.

Dans les territoires suisses et allemands, la discipline
ecclésiastique, lors de la Déformation, passa dans les mains du

gouvernement. Il ne faudrait pas s'imaginer que ce fût là simplement

une conséquence du fait que les nouvelles Eglises s'étaient
constituées par l'autorité de l'Etat et que ce dernier avait retiré
à lui le droit de prononcer et d'appliquer les peines civiles que
l'Eglise, dans la pratique disciplinaire du moyen âge, faisait
exécuter par le'bras séculier. Ce fut autre chose que le résultat
de circonstances fortuites et de considérations tout extérieures.

Il y avait à la base une théorie arrêtée concernant la compétence
de l'Eglise et celle de l'Etat.

Les deux branches du protestantisme sont d'accord sur ce

point : qu'une discipline est nécessaire, non seulement en vue
de l'ordre social, mais en vue de la gloire de Christ ou, ce qui
revient au même, eu égard au caractère particulier de la
communauté chrétienne. Or Calvin conclut de là que l'Eglise doit
posséder des organes spéciaux chargés de la juridiction
spirituelle et compétents pour excommunier les pécheurs
manifestes. Bien que formés avec l'appui et le concours du gouvernement

civil, les consistoires doivent agir avec une entière
indépendance, sans que leurs sentences aient à recevoir la sanction

du magistrat ; car le pouvoir disciplinaire vient de Dieu et

constitue, selon sa Parole, un attribut inaliénable de l'Eglise.
Tout autre est le point de vue luthérien '. Par le fait que la

1 Voir entre autres les ordonnances ecclésiastiques de Stralsund par
Aepinu.s (1525) et de Sehwäbisch-Hall par Brenz (1526) dans Richter, Die
evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, vol. I; —Eras-



248 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

discipline ecclésiastique comme pouvoir judiciaire est tombée
en désuétude, l'Eglise n'a point été privée d'un de ses attributs

essentiels. La discipline ainsi entendue peut avoir son
utilité. Mais elle n'a qu'une valeur relative. A vrai dire, elle
n'atteint jamais son but. D'ailleurs l'Eglise, qui représente
l'Evangile de la grâce de Dieu et qui est elle-même un organe
de cette grâce, ne saurait être en principe un organe du droit
pénal. En tout cas, une discipline ecclésiastique ne saurait
fonctionner utilement si elle n'a pas pour base une éducation
morale de toute la nation, et cette éducation doit être l'œuvre
commune de l'Etat et de l'Eglise, du droit et de la grâce, de la

législation civile et de la prédication évangélique, de l'instruction

populaire et de la cure d'âmes '.
La manière de voir de Calvin sur ce point dépend en

première ligne de sa façon de comprendre l'autorité du Nouveau
Testament. Homme de la seconde génération, il est moins
indépendant que ne l'avait été Luther vis-à-vis de l'autorité de

l'Ecriture sainte. Ce ne sont pas seulement les idées
religieuses du Nouveau Testament qui ont à ses yeux une valeur
normative pour tous les temps. Il attribue le même caractère

obligatoire et typique à certaines institutions sociales des

premières communautés chrétiennes. C'est ainsi que l'institution
de pasteurs et de docteurs pour gouverner l'Eglise après les

apôtres, et cela sans aucune distinction de rang entre eux, est

pour Calvin une sainte institution et une loi inviolable ordonnée

de Dieu même. Pareillement la discipline, en tant qu'elle
implique le droit de châtier par l'excommunication, est un
attribut « que le Seigneur a preveu estre nécessaire» à l'Eglise.
Le pouvoir disciplinaire lui est divinement garanti dans toute
sa plénitude par le fait de la sentence que saint Paul prononce à

l'égard de l'incestueux de Corinthe 2. Le luthérien Brenz, au

mus Sarcerius, de Mansfeld, Von einer Disciplin, etc., 1556; — et pour les

vues de Luther lui-même son Commentaire sur Joël (éd. Walch, VI, 2404).
1 II serait aisé de montrer que tel était aussi le point de wie des

pasteurs de Berne lors des démêlés du gouvernement bernois avec les
ministres et professeurs calvinistes de Lausanne en 1558 et 1559.

• Instit. ehrest. IV, 12, 4.



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 219

contraire, affirme que pareille discipline ne répondait qu'à un
besoin momentané de l'Eglise, qu'elle était dictée par les

circonstances où se trouvaient placées les premières communautés

chrétiennes, qu'elle cesse de rentrer dans les attributions
régulières de l'Eglise dès que l'Etat a pris conscience de sa vraie
mission, en particulier du but moral de son droit de punir.
Nous voyons se manifester ici la différence entre le point de

vue luthérien et le point de vue calviniste, non seulement sur
la question particulière de la discipline, mais sur l'usage de la
Bible dans l'Eglise. Le luthérien était capable, en ce qui
concerne l'organisation sociale des premières communautés
chrétiennes, d'envisager le Nouveau Testament comme un document

historique, comme le témoin d'un état de choses qui, dans un
autre milieu, dans des conditions historiques différentes, ne

peut plus avoir force de loi. Pour Calvin, le précepte d'un

apôtre touchant la discipline, de même que l'organisation
ecclésiastique primitive telle qu'elle se trouve documentée
dans le Nouveau Testament, constituent des normes
invariables, dont il n'est pas permis de s'écarfer et auxquelles on

doit ramener l'Eglise.
Qui ne voit que, sur ce point, dans la mesure où il s'éloigne

du luthéranisme, Calvin se rapproche des anabaptistes Eux

aussi, au témoignage de Bullinger, faisaient un grief aux predicants

luthériens de ce qu'ils ne pratiquaient pas la discipline.
Cependant nous n'insistons pas sur ce côté de la question. On

pourrait dire, et non sans raison, que « lorsque deux disent la

même chose ce n'est pas la même chose. » 11 est évident que
l'idéal de Calvin en fait de piété et de moralité chrétiennes
était bien différent de celui des anabaptistes. Il ne partageait

pas plus leurs idées touchant la perfection évangélique qu'il
ne pouvait approuver leur façon de comprendre la position du

chrétien vis-à-vis de l'Etat. Aussi la discipline ne tend-elle pas,
dans son système, au même but que dans le leur. Pour les

anabaptistes, elle est le moyen de réaliser la sainteté effective
de la vraie Eglise; pour Calvin, elle est un moyen de maintenir
l'ordre extérieur de l'Eglise, en vue de la gloire de son Chef et

dans l'intérêt de la santé morale de ses membres. Sous ce rap-



2o0 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

port donc les différences l'emportent de beaucoup sur les

analogies. Mais il est un point sur lequel l'accord demeure
frappant, c'est que des deux parts le Nouveau Testament est

conçu comme un code inspiré, faisant autorité pour tous les

temps, non seulement en matière de foi, mais en matière
d'organisation et de gouvernement ecclésiastiques. Il y a là comme
un écho de ce principe de la réformation franciscaine, qui
veut que la société chrétienne soit replacée autant que
possible dans les mêmes conditions que l'Eglise de la première
génération.

Il y a plus. A cette analogie formelle vient s'en ajouter une

autre, plus matérielle. Calvin, dans l'intérêt de la discipline, a

imprimé à son Eglise un cachet moral par lequel l'idéal
protestant de la vie chrétienne se trouve assez sensiblement
modifié. Pour bien s'expliquer la chose il faut tenir compte en
même temps de la nationalité de Calvin et de sa propre
individualité.

C'est une chose bien digne de remarque que les Français
qui ont joué un rôle actif dans la Réformation du XVIe siècle
ont tous eu la discipline ecclésiastique fort à cœur. Il suffit,
parmi les devanciers de Calvin, de rappeler les noms de
Guillaume Farei et de l'ex-franciscain François Lambert. L'histoire
de ce dernier et de son projet d'ordonnances pour l'Eglise du

landgraviat de Hesse est tout particulièrement instructive à cet

égard. Sans se préoccuper du caractère du peuple à qui il avait

affaire, oubliant ou ignorant que l'esprit germanique tient
pardessus tout à la liberté individuelle, il avait cru pouvoir
octroyer du jour au lendemain auxHessois un système complet de

discipline ecclésiastique, c'est-à-dire un système qui, plus que
tout autre, suppose, pour être applicable, des hommes doués

de l'esprit égalitaire et ne craignant pas de se laisser discipliner.

Aussi son projet n'a-t-il jamais existé que sur le papier.
Peut-être, s'il s'était agi d'une Eglise composée de Français,
aurait-il mieux réussi. Car l'amour de l'égalité et la disposition à se

laisser réglementer sont précisément des traits par lesquels les

compatriotes de François Lambert se distinguent en général
des Allemands.



D'APRÈS ALB RECHT RITSCHL 251

Un coup d'œil sur l'histoire de l'Eglise dans ses différentes

périodes suffit pour constater que la sévérité légale et la
tendance à discipliner les masses, que ces hommes, un Lambert,
un Farei, un Calvin, ont cherché avec plus ou moins de succès
à combiner avec la Réforme du XVIe siècle, constituent un
des traits saillants du rôle que les Français ont joué depuis
les premiers siècles jusqu'à nos jours. En effet, c'est dans la
Gaule chrétienne que le monachisme ancien, venu d'Egypte,
a été accueilli d'abord avec le plus d'empressement. C'est en
France que se sont opérées, dans la première moitié du moyen
âge, les fondations ou réformes monacales de Cluny, de la

Chartreuse, de Cîteaux, de Prémontré; chose d'autant plus significative

que les fondateurs de deux de ces ordres étaient
Allemands. La France a été dans ce même temps le berceau des

croisades. Dans la seconde moitié du moyen âge, quel exemple
plus grandiose de cette aptitude à discipliner une foule que
celui que nous offre l'université de Paris A partir du XVIe siècle,
la même disposition à la discipline ascétique se manifeste soit
dans la fondation de l'ordre de la Trappe, soit dans le
jansénisme, soit dans le mysticisme quiétiste, sans oublier les créations

de saint Vincent de Paul. Enfin, depuis la Révolution et
la Restauration, le catholicisme français s'est laissé discipliner,
dans une mesure sans cesse croissante, au service de la monarchie

papale. Les réformateurs français du XVIe siècle, comme
représentants d'une sévère discipline ecclésiastique, et par le
fait qu'ils ne mettent pas en doute la possibilité de pratiquer
cette discipline, montrent qu'ils sont bien de leur race et de
leur pays. En dépit de leur dissidence dogmatique, ils rentrent
bien dans les rangs du christianisme français. On peut même
dire qu'ils y remplissent un vide, puisque du côté catholique
romain l'esprit français, dans ce siècle-là, n'a rien produit de

particulièrement marquant.
En principe, Calvin était parfaitement d'accord avec Luther

sur ce que la vie chrétienne doit se déployer et faire ses

preuves sur le terrain de la vocation civile et dans l'enceinte
de l'Etat. Il n'en est pas moins vrai que, pour l'amour de la
discipline, il a imprimé au christianisme évangélique qui relève



252 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

de lui certains traits qui rappellent l'ascétisme moyiastique.
N'éprouvant pas, pour sa propre personne, le besoin du
délassement, il n'a su voir dans les formes régulières du délassement

en commun, dans les récréations de la vie sociale et
dans les divers genres de luxe qui s'y rattachent, que le côté

par lequel ces choses-là peuvent être une occasion de pécher,
une tentation. Or la discipline ecclésiastique, précisément en
tant qu'ecclésiastique, n'ayant chance de se maintenir qu'à la
condition de ne pas s'user par suite d'une application trop
fréquente, il importait de supprimer ou du moins d'entraver le
plus possible ce qui pouvait donner lieu à l'emploi de ce «

remède. » Il fallait surtout prévenir les cas disciplinaires qui
pouvaient naître de ces délassements. De là ces lois sévères,
ces restrictions apportées à la liberté et aux agréments de

l'existence, ces rigueurs à l'endroit des plaisirs de la sociabilité
et des jouissances de l'art. Grâce à la prédominance de

l'élément français, résultant de l'admission à la bourgeoisie de

nombreux réfugiés, Calvin réussit à introduire dans la
communauté dirigée par son génie un mode de vivre assez

analogue à ce que devait être celui des membres du tiers ordre de

Saint-François.
Nous avons vu tout à l'heure que l'usage que faisait Calvin

de l'autorité du Nouveau Testament pour fonder la discipline
ecclésiastique rappelle le principe franciscain et anabaptiste,
d'après lequel la forme primitive et élémentaire de l'Eglise
chrétienne doit servir de règle pour tous les temps. Il résulte
de ce qui précède que la concordance sur ce point est encore
complétée par la commune aversion pour les récréations
« mondaines. » Nous sommes maintenant en mesure de définir
plus exactement la différence entre le luthéranisme et le
calvinisme en matière de discipline. Le point de vue luthérien (ou

protestant allemand) peut se formuler comme suit : « Si l'on
veut en venir à exercer une discipline ecclésiastique, il faut

commencer par donner au peuple une éducation morale. »

Voici au contraire quelle serait la formule calviniste : « Puisque
la discipline ecclésiastique est nécessaire, il convient de res-



d'après ALBRECHT RITSCHL 253

serrer la vie du peuple dans de plus étroites limites, surtout
en ce qui concerne les divertissements. »

Ainsi, pour autant que l'idéal du calvinisme quant à la
vie chrétienne est anticatholique, il est d'origine luthérienne ;
mais dans la mesure où il diffère de la conception de Luther, il
s'est replié dans la direction de l'idéal franciscain. Le
problème qui avait déjà préoccupé François d'Assise, et à la solution

duquel les anabaptistes travaillaient à leur manière : celui
de réaliser une communauté détachée du monde et conforme
dans sa constitution et ses mœurs au modèle de la primitive
Eglise, Calvin s'est efforcé de le résoudre à son tour, sur la
base des principes posés par la réforme protestante, et pour
autant que cela pouvait se faire sans rompre avec l'Etat. Par
l'inoculation de cet élément ascétique, Calvin, cela n'est pas

douteux, a prêté à l'Eglise qui porte son nom une force de

résistance qui devait lui rendre de précieux services, et que le
luthéranisme n'a pas possédée à ce degré. Il n'en demeure pas
moins que ces ordonnances spécifiquement calvinistes constituent

au sein du protestantisme une de ces transformations
régressives dont nous parlions plus haut, un retour partiel aux
idées de « réformation » propres au catholicisme du moyen âge.
De sorte qu'à y regarder de près le calvinisme est plus
rapproché du catholicisme que ne l'est l'Eglise luthérienne, bien

qu'à première vue celle-ci semble avoir conservé, dans ses

formes de culte et dans certaines institutions, telles que la
confession, des restes de catholicisme en plus grand nombre.

Il est un point encore sur lequel le calvinisme se montre
favorable à des tendances anabaptistes, et qui mérite par
conséquent que nous nous y arrêtions en terminant.

On sait que Calvin n'a pu établir à Genève son régime
ecclésiastique que sous l'autorité du pouvoir civil. Aussi a-t-il admis
dans le consistoire, chargé d'exercer la juridiction ecclésiastique,

un certain nombre de personnages officiels. Mais il voulait

que les décisions de ce corps fussent souveraines. Sous ce

rapport donc il postulait l'indépendance de l'Eglise vis-à-vis de

l'Etat, mais sous ce rapport seulement. Il s'est expressément



254 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

défendu des conséquences séparatistes qu'on pouvait être
tenté de tirer de l'idéal de sainteté qu'il proposait à son Eglise
ainsi que de la police disciplinaire à laquelle il la soumettait.
Afin de prévenir ces conséquences, il pose en fait que l'existence

de l'Eglise est liée à ces deux conditions seulement, à

savoir que la parole de Dieu y soit prèchée et que ses sacrements

y soient administrés. Vouloir que l'Eglise soit pure de

toute tache est une « tentation » contre laquelle « les bons »

doivent lutter, en usant de cette clémence, de cette patience,
de cette humilité qui font souvent défaut à la vertu de ceux qui
se séparent.

Les raisons que Calvin invoque pour mettre les fidèles en

garde contre cette tentation sont fort dignes de remarque. Il en
appelle d'abord au fait que saint Paul, s'adressant aux
Corinthiens, «les advoue pour Eglise de Dieu et compagnie des

saincts, » bien que « tout le corps » fût « quasi corrompu. » Et
de même les Galates, «lesquels s'estoyent presque révoltez de

l'Evangile, » l'apôtre. « un instrument esleu du sainct Esprit, »

n'en reconnaissait pas moins « entre eux quelque Eglise. » Il
rappelle ensuite que l'Eglise est fondée sur la grâce de Dieu, et

que « l'office d'un chacun de nous est de ne chercher la
remission de nos péchez ailleurs qu'où Dieu l'a mise, » à savoir
dans l'Eglise, à qui « ce bénéfice est donné comme en garde, »

et qui le« distribue »par le ministère des pasteurs « tant en la
prédication de l'Evangile qu'aux sacremens. » Il fait observer
enfin qu'on se fait illusion lorsqu'on pense qu'en se séparant
de l'Eglise « telle que nous la voyons entre nous, » on ne fait

que se retirer de la compagnie des méchants. Par une
semblable démarche on s'expose au « grand danger de se retren-
cher de la communion des sainctsd. »

C'est à l'occasion de l'anabaptisme de son temps que Calvin
se livre à ces considérations et qu'il fait entendre ces
avertissements. Mais à voir l'insistance qu'il y met, on dirait qu'il a

eu le pressentiment que ses vues en matière de police
ecclésiastique pourraient bien entraîner dans les voies du séparatisme

précisément les plus fidèles d'entre ses disciples, ceux

« Voir Instit. ehrest. IV, 1,13-27.



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 255

qu'il appelle les bons, tout en les blâmant d'être «trop grands
zélateurs de justice. » Et c'est en effet ce qui n'a pas manqué
d'arriver. Les partisans rigoureux et impatients d'une Eglise

pure et nette n'ont pas tardé à se considérer comme « les

bons, » voire les meilleurs dans l'Eglise réformée. Les raisons

que Calvin leur avait d'avance opposées furent pour eux

comme nulles et non avenues, parce qu'ils estimaient n'agir
qu'en conséquence des principes posés par le maître et de la

tâche qu'il avait prescrite à l'Eglise.
Diverses circonstances vinrent favoriser en divers lieux ces

tendances à la séparation. En France, l'Eglise réformée dut
son indépendance à la résistance opposée par l'Etat à la

Réformation elle-même. En Ecosse, ce qui a contribué à faire naître
et renaître sans cesse des aspirations dans le même sens, c'est
la notion catholique de l'Etat qu'avaient retenue les fondateurs
de l'Eglise réformée de ce pays. JohnKnox, en effet, et George
Buchanan partagent avec leur maître John Major de Saint-Andrews

la conviction que l'Etat, et par conséquent la monarchie,
a, sans préjudice de son institution divine, pour base directe la

volonté nationale et que le peuple a le droit de déposer un
prince injuste. Cette thèse, qui a pour elle l'autorité de Thomas

d'Aquin, trouve son complément et son corrélatif dans cette
autre thèse que l'Eglise, dont les organes et les directeurs
représentent directement l'autorité divine, est d'un ordre supérieur

à celui de l'Etat, qu'elle en est indépendante, même en
matière de droit. En conséquence, John Knox implanta dans

l'Eglise d'Ecosse la conception que l'autorité divine de sa

constitution, de son culte et de sa discipline lui est directement
garantie par Christ en tant que chef de l'Eglise.

Ce même idéal ecclésiastique, que l'Eglise écossaise ne
professa d'abord qu'en théorie, avait été imposé par les circonstances

à Jean Laski, le directeur spirituel de l'Eglise formée à

Londres par les réfugiés venus des Pays-Bas et de la France.
Leur qualité d'étrangers ne leur permettant pas de compter,
pour soutenir leur Eglise, sur le gouvernement civil de leur
terre de refuge, Laski plaça leur constitution ecclésiastique
« indépendante » sous l'égide de la royauté de Christ. Il la pré-



256 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

sentait comme émanée directement du pouvoir législatif de

Christ, en se fondant sur ce qu'elle était en harmonie avec les

institutions de la primitive Eglise.
L'indépendantisme, pratiqué d'abord par nécessité dans ces

communautés de réfugiés, l'emporta un certain temps, pendant

le XVIIe siècle, sur les formes episcopale et presbytérienne

de l'Eglise en Angleterre. Faisant de nécessité vertu, on

ne se borna pas à rejeter la compétence de l'Etat pour s'occuper

du temporel de l'Eglise, on en vint à sacrifier l'unité nationale

de l'Eglise à l'indépendance réciproque de toutes les

églises locales. De cette façon on obtenait une conformité avec

l'Eglise des premiers temps qui dépassait de beaucoup les
intentions de Calvin. Mais il ressort de là que l'idéal originairement

anticatholique de Calvin en matière d'Eglise, à mesure
qu'il est réalisé d'une manière plus conséquente, aboutit à un
indépendantisme qui nous ramène bien près des congrégations
anabaptistes. Et ce n'est certainement pas un effet du hasard si

l'idéal indépendantiste de la vie chrétienne a lui aussi incliné
du côté de celui de l'anabaptisme. Les congrégations des

indépendants anglais fondaient leurs prétentions essentiellement
sur la sainteté ascétique qui paraissait dans leurs membres,
sur leur rigoureuse abstention de tous les divertissements
mondains. Aussi la plupart en sont venus, sous le nom de

baptistes, à rejeter le baptême des enfants. En même temps il
s'est produit parmi eux, au XVIIe siècle, des mouvements d'un
tbéocratisme révolutionnaire très analogues à ceux qui avaient
agité cent ans auparavant les anabaptistes allemands.

Des phénomènes ecclésiastiques comme ceux dont nous
venons de parler n'ont, il est vrai, fait leur apparition que
dans une partie limitée du domaine conquis par le calvinisme
et ne se sont produits que dans des conditions particulières.
Cependant ils n'étaient possibles qu'en application de principes
qui distinguent d'une manière générale le calvinisme du
luthéranisme et du zwinglianisme, et qui, en somme, concordent
avec l'idéal de vie chrétienne que poursuivaient déjà les
réformes franciscaine et anabaptiste. Le fait qu'une évolution
« régressive » comme celle de l'indépendantisme anglais a pu,



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 257

les circonstances aidant, s'accomplir sur le terrain du
calvinisme, démontre une fois de plus la prédisposition naturelle
du calvinisme à accueillir ou à reproduire des tendances et des

modes de vivre répondant au type de réformation franciscain.
Le piétisme se rattache à ce type-là. Aussi ne faut-il pas

s'étonner s'il a eu pour berceau les conventicules de

calvinistes puritains, approuvés et patronnés par le plus grand des

théologiens calvinistes du XVIIe siècle, GisbertVoet, à Utrecht.
Loin de réagir contre les éléments ascétiques introduits dans

la piété protestante par le calvinisme, comme il a réagi contre
l'institution de la confession dans l'Eglise luthérienne, le
piétisme n'a fait que les développer en y mêlant d'autres éléments

plus ou moins hétérogènes, tels que le mysticisme et le chi-
liasme. Et c'est ainsi que, tout en travaillant à réformer les

Eglises protestantes par son opposition à l'intellectualisme et

ses appels àia piété individuelle, il a déformé le protestantisme
en y greffant des méthodes et des pratiques de provenance
catholique.

Note se rapportant à la page 244.

Voici quelles sont, selon M. Ritschl (pag. 82-93), les principales causes

qui ont contribué a faire prédominer l'intellectualisme dans l'Eglise
protestante :

1° La constitution du saint-empire romain de nation allemande étant
étroitement liée a la sainte Eglise universelle, les Etats protestants, qui
tenaient tout autant que les princes catholiques a l'intégrité de Vempire,
devaient faire tout ce qui était en leur pouvoir pour amener tous les

membres de l'empire à partager leur manière évangélique de

comprendre la religion et l'Eglise- Tant que ce but n'était pas atteint et

qu'on pouvait se flatter encore de l'atteindre par le moyen des colloques
entre théologiens, il était de l'intérêt des Etats protesi ants de se considérer,

eux et leur Eglise, comme un simple parti au sein de l'Eglise de

l'empire. Or la différence entre l'ancienne et la nouvelle Eglise étant
ainsi ramenée en politique à une différence de parti, il s'ensuivait presque

infailliblement qu'en théologie elle fût envisagée comme une divergence

d'école, semblable a celles qui s'étaient produites dans la seconde

moitié du moyen âge entre thomistes et nominalistes.
2° La Réformation s'est dégagée de l'Eglise du moyen âge à travers

une série de controverses portant sitr des points de doctrine détachés. Et
THÉOL. KT PHIL. 1881. 17



258 LE PIÉTISME, SES ORIGINES ET SES PRÉCURSEURS

Luther a été contraint de suivre ses adversaires sur ce terrain de la
dispute avant d'être arrivé pour son propre compte a une vue d'ensemble,
à une intuition complète et bien ordonnée de son christianisme
réformé.

3° Pour légitimer l'Eglise évangélique aux yeux de l'empereur et de

la diète de l'empire, pour justifier sa prétention à être la vraie Eglise
catholique, Mélanchthon, comme Luther, a cru devoir attacher un très
grand poids aux anciens symboles, spécialement en ce qui concerne la
personne de Christ et la trinité. Or ces dogmes-la, qui pour l'Eglise grecque
avaient eu une valeurpratique, parcequ'ils représentaient bien sa manière
a elle de concevoir le salut, étaient déjà descendus pour l'Eglise latine
du moyen âge au rang de formules scolastiques. Combien moins étaient-
ils faits pour s'adapter a la conscience chrétienne protestante! Ce n'était
plus, pour elle, qu'un dur et difficile problème de l'école.

4° Les théologiens du XVIe s;ècle, a commencer par Mélanchthon,
semblent n'avoir pas été aptes ou disposés a saisir dans toute son étendue

le but pratique de la religion, et a comprendre toute l'importance du
rôle qui, a côté de Dieu et de l'homme, revient en religion à ce troisième
facteur : le monde. En fait, ils ne l'ont point méconnu, mais ils n'en ont
pas tenu suffisamment compte dans leur théologie. 11 en résulte que non
seulement leurs doctrines forment un système incomplet, mais qu'elles
n'ont pu servir de régulateur à la vie chrétienne comme elles auraient dû

le faire.
5° Sur ce point-là, Calvin est incontestablement supérieur aux théologiens

allemands de son siècle, témoin sa notion de la foi telle qu'il
l'expose dans Instit- ehrest. Ill, 2, passim. Néanmoins il a grandement,
contribué pour sa part au règne de l'intellectualisme, et cela par sapolémique
contre la foi implicite des catholiques. « Est-ce la croire, de ne rien entendre,
moyennant qu'on sumette son sens à l'Eglise? Certes, la foy ne gist
point en ignorance, mais en cognoissance: et icelle non seulement de Dieu,
mais aussi de sa volonté... C'est par ceste cognoissance, et non point en
sumettant nostre esprit aux choses incogneues, que nous obtenons entrée
au royaume céleste.» (Ibid, §2.) De là l'importance majeure que Calvin
attache a ce que tous les membres de son Eglise acquièrent une connaissance

complète, exacte et bien ordonuée de la doctrine chrétienne. De là
aussi la prépondérance que ne tarde pas à prendre dans l'Eglise rélormée

la signification intellectuelle de la foi, si bien que la persuasion pratique
touchant le contenu de la foi, ce que Calvin appelle « la certaine fiance
de la benevolence de Dieu. » passe en quelque sorte à l'état d'appendice,
important sans doute, nécessaire même, mais enfin d'appendice.

6° Ce qui achève d'expliquer le triomphe du doctrinarisme dans la
théologie protestante, c'est que les hommes de cet âge ignoraient ce que
c'est que le sentiment et quels en sont l'influence et le rôle dans la vie
spirituelle. Non point, certes, que ces hommes n'aient pas senti, que dans



D'APRÈS ALBRECHT RITSCHL 259

leur vie religieuse ils n'aient pas éprouvé les impressions de plaisir et de

déplaisir. Mais ils ne se doutaient pas que l'âme, à côté des fonctions
dépenser et de vouloir, en exerce une troisième, distincte des deux autres.
Même un auteur pietiste du XVIIe siècle, Lodensteyn, qui met comme

peu d'autres le sentiment en jeu, ne connaît encore, en fait d'activités
de l'âme, que l'intelligence et la volonté.

V.R.


	Le piétisme ses origines et ses précurseurs : d'après Albrecht Ritschl. Partie 2

