Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1881)

Artikel: Le piétisme ses origines et ses précurseurs : d'apres Albrecht Ritschl.
Partie 2

Autor: V.R. / Ritschl, Albrecht

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PIETISME

SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS
D’APRES

ALBRECHT RITSCHL!

SECONDE PARTIE

Le piétisme n’a pas régénéré le protestantisme; il en consti-
tue bien pluldt une altération, et cela par le fait de I'intrusion
dans le christianisme évangélique d’éléments empruntés a la
piété catholique. Au lieu de consommer la réformation du
XVIe siecle, comme il en avait & 'origine la prétention, il a
été un agent dissolvant pour le calvinisme, au sein duquel il a
pris naissance.

Tel est, on s’en souvient, le résultat de’étude que M. Ritschl
a consacree au piétisme dans I'Eglise réformée, et dont nous
avons rendu un comple sommaire dans un précédent article.
Il nous reste a compléter ce travail en faisant connaitre les
vues historiques fort originales qui sont a la base de I'ceuvre
de M. Ritschl. Elles se trouvent exposées dans les Prolégomeénes
de son livre, et il v revient 4 plus d’'une reprise dans le cours
méme de I'histoire du piétisme réformé.

I

Un précédent historien de I'Eglise réforméc, Max Geebel,
avait été amené par I'étude des mouvements religieux dans les

* Voir Rerue de théolugie el de philosophie, de septembre 18R0.
THEOL. ET PruL. 1881, 15



226 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

Eglises rhénanes a formuler cette thése : que le piétisme, dans
toutes ses variéiés, n’est qu’une forme adoucie ou affaiblie de
la méme direction des esprits qui, au XVIe siécle, était apparue
sous le nom d’anabaptisme 1. M. Ritschl arrive & une conclu-
sion toute semblable. Mais, s’1l est d’accord avec Geebel sur ce
point-1a, il differe totalement de lui dans le jugement & porter
sur l'anabaptisme, et cette divergence de vues réagit natu-
rellement sur la maniére dont les deux auteurs apprécient la
nature et la valeur du mouvement piétiste.

Selon Geebel, qui en cela partageait une opinion assez répan-
due, 'anabaptisme serait le fils de la Réformation de Luther et
de Zwingle. Bien que renié par Luther dés 1522, par Zwingle
depuis 1524, il n’en serait pas moins le représentant le plus
complet, le plus décidé, le plus conséquent de leurs principes,
des principes mémes de la Réformation. Envréalité, dit M. Ritschl,
la ressemblance entre anabaptistes et réformateurs n’existe
qu’a la surface, leur parentlé n’est qu’apparente. Quel que soit
le groupe anabaptiste qu’on ait en vue, qu’on envisage les pro-
phetes de Zwickau avec leur appel & 'tnspiration individuelle,
ou qu'on se tourne du co6té des anabaptistes 'de Zurich avec
leur littéralisme biblique, toujours on verra s’évanouir, & un
examen un peu approfondi, le semblant d’analogie qui existait
entre eax et les péres de la Réforme.

Prenez, par exemple, le biblicisme d’un Conrad Grébel, et
comparez-le a celul de Zwingle. Vous verrez que la ressem-
blance se réduit & bien peu de chose. Zwingle, la Bible & la
main, représente I'Evangile de la griice de Dieu et la loi morale,
tandis que Grébel, au nom de la méme autorité, préche le retour
a un type d’organisation sociale et morale de la communaute
chrétienne qui appartient 2 un lointain passé historique. Et si
Grébel, qui était un homme cultivé, s’en est tenu au principe
général, il suffit, pour se rendre compte de la portée de son
principe, de jeter un coup d’ceil sur 'application qu’il a recue
parmi les adhérents illetirés du parti. Voici les « baptistes apo-

t Geschichte des christlichen Lebens in der rheinisch-westfilischen Kirche.

3 vol. Coblence, 1849, 1852, 1860 ; le 3¢ est posthume, publié par Théodore
Link.



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 227

stoliques » qui, & 'exemple des apotres, parcourent le pays
comme preéedicants, sans bdton ni souliers, sans bourse ni
argent; qui, prenant & la lettre une parole connue du Maitre,
s’en vont précher « du haut des toits, » ou se comportent
« comme des enfants; » qui, enfin, sous prétexte que pour étre
a Christ il faut laisser femme et enfants, maison et profession,
se constituent vagabonds et se font entretenir par les fréres.
Voici, d’autre part, les « baptistes spirituels séparés, » qui, ne
voulant plus rien avoir de commun avec le monde, établissent
des régles minutieuses sur I’étoffe et la coupe des vétements, sur
le manger, le boire et le dormir; crient malliewr! au nom de
I’Evangile, & qui se permet de rire; fuient les noces, les fétes,
le chant et la musique ; rejettent toute société ou corporation
ou l'on est appelé & se rencontrer avec ditférentes sortes
d’hommes, et condamnent le port des armes. Et ces singula-
rités, qui n’ont de pareil, dans I’histeire de I'Eglise, que les
monomanies des vieux -croyants russes, ne seraient autre
chose qu’un progrés plus radical, mais parfaitement conse-
quent, dans la voie ouverte par Zwingle ! Non, ce que Zwingle
a de commun avec ces gens-1a, c’est uniquement le principe
« formel » de l'autorité de la Parole de Dieu ; principe, quoi
qu’en dise la légende théologique, qui n’est rien moins qu’un
principe spécial et caractéristique de la réformation protestante.
Pour le fond des choses, pour Pesprit qui les anime, pour le
but qu’elles poursuivent en alléguant I'Ecriture, les deux ten-
dances, celle de Zwingle et celle des anabaptistes, non seule-
ment ne sont pas apparentées, mais sont diamétralement op-
posées 'une & Uautre.

Passons i 'autre groupe , celui des anabaptistes saxons. On
s’est imaginé que les révélations du Saint-Esprit dont ils se pré-
valaient, représentaient, & un degré supérieur, cette assurance
personnelle du salut que la foi doit puiser dans la justification
par Christ. l.a vérité est que ces phénomeénes pathologiques,
ou les impulsions les plus arbitraires et parfois les instincts les
plus criminels étaient pris pour des ordres divins, sont tout ce
qu’il v a de plus contraire soit & 'humilité et & la patience, soit
a la fidélité aux devoirs résultant de la vocalion terrestre, par



228 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

lesquelles doit se traduire, selon les réformateurs, 'assurance
du salut. Pour ce qui est du théme ordinaire de la prédication
extatique des anabaptistes, savoir le prochain retour de Christ
pour juger ie monde et pour fonder son régne, on pourrait
dire qu’il a du rapport avec l'attente de la fin du monde qui
accompagnait dans leur ceuvre soit Luther, soit ses amis. Ce-
pendant ces derniers n’ont jamais fait valoir ce point-1a comme
un article essentiel de leur Evangile. Bien moins encore en
ont-ils fait, 2 la maniére des anabaptistes, I'objet capital de
leur prédication et le motif dominant de leurs appels 2 la
repentance.

On a prétendu, enfin, trouver une preuve de la parenté
étroite qui est censée exister entre I'anabaptisme et la réforme
de Luther, dans la place accordée par l'un et par ’autre & la
théologie mystique. Luther, cela est certain, a donné pendant
quelque ternps dans le mysticisme. Mais ce n’est pas en suivant
ce chemin-la qu’il est devenu le réformateur qu’on sait. Au
contraire, les traces de théologie mystique disparaissent de ses
écrits au fur et & mesure que ses vues réformatrices se sont
épurées et ont acquis plus de clarté. La conception de lavie chré-
tienne que Luther a développée dans son livre de libertate chiris-
tiana est directement opposée au point de vue mystique. Le
mystique authentique préche la fuite hors du monde et la néga-
tion du monde, et attache infiniment moins de prix & lactivité
morale, & 'apprentissage de la vertu, qu’a l'union extatique avec
Dieu. Luther, au contraire, enseigne que la religion chrétienne
mene a la victoire et & la domination spirituelle du monde, et
le culte qui consiste en une conduite morale dans les relations
avec les autres hommes n’a pas, pour lui, moins de valeur que
les actes el sentiments religieuax par lesquels s’affirme I'état
de réconciliation de I’homme avec Dieu. Ce qui domine chez
Luther, dans sa maniere d’apprécier la vie humaine, c’est I'an-
tithése du péché, dont nous sommes responsables, et de la
grice de Dieu en Christ, tandis que chez les mystiques tout est
ramené A l'antithése de 1'étre créé et de la vie divine géné-
rale. Dans les cercles anabaptistes, la théologie mvstique d'un
Carlstadt ou d’'un Denck a pu se sentir chez elle; elle a pu se



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 229

combiner avec leur tendance a restaurer le prétendu christia-
nisme apostolique. Mais entre elle et la théologie de Luther il
n’y a pas d’affinite. Surtout, 1l est impossihle de voir dans la
premiére le complément logique de la seconde. L’ordre du
salut, tel que Luther ’'a compris, est d’'une valeur incompara-
blement supérieure & celle de la méthode de haut vol, mais
stérile, qui est propre aux mystiques.

Sur tous ces poinis : sainteté ascétique fondée sur un bibli-
cisme formaliste, proclamation enthousiaste du prochain retour
de Christ pour établir sur la terre son régne de mille ans, pen-
chant pour la dévotion et la théologie mystiques, ’anabaptisme
se montre animé d’un esprit fonciérement différent de celuid’un
Luther et d’un Zwingle. Il n’y a pas la une simple différence de
degré; la différence est qualitative et générique. Attirés au pre-
mier moment par la parole réformatrice des apodtres de Wittem-
berg et de Zurich, les anabaptistes ne tardérent pas 4 entrer en
conflit avec eux quand ils se furent apercus que laréforme re-
clamée et poursuivie par ces hommes n’était pas celle qu’ils
avaient eux-meémes révée, que leurs aspirations et leurs ten-
dances n’étaient pas les mémes, et que, s’ils n’étaient pas d’ac-
cord sur l'idéal & atteindre, ils I’étaient moins encore, si pos-
sible, sur les moyens 4 mettre en ceuvre pour le réaliser.

Bien loin d’étre les radicaux du protestantisme, c’est & peine
si les anabapltistes avaient rompu avec leur passé catholique.
En principe, ils sont méme restés en deca de la ligne qui sé-
pare le moyen &age catholique de I'ére de la Réforme. Cest &
Phistoire du moyen dge qu’il faut remonter si on veut leur
trouver des analogues et découvrir leurs vraies origines. Nos
réformateurs ne s’y sont pas trompés, et 'on devrait y regarder
4 deux fois avant de formuler un jugement opposé au leur. A
leurs yeux, l'anabaptisme n’est guére autre chose qu'une
moinerie d'un nouveau genre. Cela ressort entre autres avec
évidence de l'ouvrage que Bullinger leur a consacré?!. Les
anabaptistes blament la doctrine évangélique de la satisfaction
opérée par Christ et de la justification par la foi et non par les
ceuvres. Iis blament la doctrine d’aprés laquelle il serait im-

* Der Wiedertiufer Ursprung, Fiirgang, Sekten, Wesen. Ziirich 1560.



230 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

possible & ’homme d’accomplir la loi, alors que I'’Ecriture tout
entiére prescrit I'observation de cette méme loi. Du devoir
chrétien de la charité ils tirent la conclusion que le chrétien
n’a pas le droit de rien posséder en propre. Vis-a-vis de 'Etat
ils observent une indifférence qui va jusqu’a 'antipathie, niant
que le chrétien ait besoin des institutions de I’Etat, dédaignant
de recourir a sa protection, s’interdisant de remplir des fonc-
tions publiques, de porter les armes, de préter serment. Tous
ces principes reposent sur une conception essentiellement ca-
tholique de la vie chrétienne et de I'Eglise. Le seul principe
nouveau qui les distingue est celui concernant le baptéme. La
chose essentielle, & leur point de vue, étant « 'amendement
visible » de la vie, I’ascétisme actif, tel qu’il se pratique dans
leurs communautés, ils n’admettent pas gqu’on puisse appar-
tenir & la communion des saints d’'une maniére qui ne serait
d’abord que passive, comme le font les Eglises papiste et évan-
gélique en administrant le baptéme aux enfants. Ainsi, la
seule forme correcte de l'admission a la vraie Eglise de Christ
consistera, selon eux, dans le baptéme des adulles, ou dans la
rebaptisation pour ceux qui ont recu le baptéme dans leur en-
fance. Mais cette nouveauté elle-méme n’est en derniére ana-
lyse qu’'une conséquence de tout cet ensemble de théories
dont les éléments préexistaient, plus ou moins développés,
dans le catholicisme du moyen &age.

II

Est-il possible de déterminer plus exactement, dans le vaste
champ du catholicisme, le domaine particulier ot I'anabap-
tisme a ses racines? Pour M. Ritschl le doute, a cet égard,
n’est pas possible. La réforme anabaptiste, cette réforme soi-
disant plus fonciere , plus compléte, plus conséquente que ne
le fut celle de Luther et de Zwingle, n’est guére autre chose
qu’une réforme renouvelée de celle de saint Francois d’Assise.
1l n’est rien dans les principes fondamentaux et directeurs de
I’anabaptisme qui ne s’explique de la fagon la plus naturelle
par l'influence des ordres mendiants, en particulier des fran-



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 231

ciscains, sur les classes inférieures de la société, notamment
dans les villes. Il est vraiment étonnant. dit M. Ritschli, qu’au-
cun historien de P'Eglise n’ait reconnu jusqu'ici le rapport
génetique qui existe entre ces deux tentatives de réformation.

On parle souvent, il est vrai, de « réformateurs d’avant la
Réforme. » Mais les historiens protestants qui se sont occupés
de 'Eglise du moyen 4ge ont eu trés généralement le tort de
prendre le mot de Réforme dans un sens trop étroit, et de faire
d’une opposition plus ou moins prononcée aux représentants
officiels de U'Eglise établie le critére par excellence d’'un mou-
vement « réformateur 1. » Cest & ce titre que les Albigeois,
par exemple, secte dualiste et ascélijue, ont passé longtemps
pour étre des « précurseurs de la Réforme, » simplement parce
qu’ils faisaient opposition & la hiérarchie romaine. On n’étudie,
semble-t-il, le moyen dge catholique que pour le faire servir
de marchepied & la réformation de Luther. L’équité historique
exigerait quon l'étudiat en lui-méme, en tenant compte des
tendances qui lui sont propres et qui avaient leur raison d’étre
dauns les circonstances données. En particulier, on ne songe
pas & se demander s’il ne peut pas v avoir, s’il n’y a pas eu des
« réformations » entreprises par les autorités ecclésiastiques
elles-mémes, ou d’intelligence et de concert avec elles. Ceite
maniére étroite et exclusive de comprendre I'idée de « réforme »
réagit jusque sur l'histoire de la Réformation par excellence
et empeche de lui rendre pleine justice.

Il y a eu au moyen dge de véritables réformations, qui ne se
caractérisaient pas par l'opposition & I'Eglise constituée. Il y
en a eu principalement deux, celle de Grégoire VII et celle de
Francois d’Assise 2. Elles se rattachent ’une et autre a cette
réforme du monachisme qui se poursuit, sous diverses formes
et & tous les degrés, a travers I'histoire de ’Eglise occidentale
du moyen Age. D’apres la conception catholique du christia-

t On peut citer comme type du genre I'ouvrage de Ullmann, Die Re~
formatoren vor der Reformation.

¢ M. Lechler les a reconnues comme telles dans le premier volume de
son ouvrage sur Jean de Wiclif, mais il n'a pas su en apprécier 'impor-
tance et la valeur.



232 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

nisme, la vie monacale passe pour la vie chrétienne dans sa
perfection. Partant de ce point de vue, on entendait avant tout
par « réformation» une plus grande rigueur dans le renonce-
ment au monde. On prenait pour mot d’ordre ce texte classi-
que de l'épitre aux Romains: Nolite conformari huic seculo,
sed reformamini in novitate sensus vestri. (Rom. XI1I, 2, d’a-
prés la Vulgate.) Réformer le monachisme, en éloigner la
mondanité toujours préte & I'envahir, c¢’était, pour le moven
age, réformer la chrétiente elle-méme. Dans ce sens, I'histoire
de I'Eglise d’Occident pendant le moyen 4ge forme une chaine
presque ininterrompue d’efforts tendant & réformer I'Eglise.
Mais au milieu de toutes ces tentatives, les deux réformes dont
nous venons de parler occupent sans contredit le premier rang.

La regle de saint Benoit avait été aggravée a Cluny par le
précepte du silence. Cette réforme cluniste du monachisme en-
traina a sa suite, de par la volonté du cluniste Grégoire VII,
la réforme monacale du clergé séculier, & savoir Pintroduction
du célibat obligatoire. Or une Eglise représentée par un clergé
ainsi « réformé » ne pouvait supporter d’étre dépendante de
Pempire du « monde. » De 1a la guerre déclarée a I'investiture
laigue. Affranchir 'Eglise de toute ingérence de I'Etat. ce
n’était, en définitive, qu'une maniére d’appliquer & la grande
société religieuse le principe de « réforme, » c’est-a-dire de
séparation d’avec le monde, qui était de régle pour le « chré-
tien » au vrai sens du mot, c’est-a-dire pour le moine. Que les
efforts de Grégoire VII aient abouti au résultat contraire, qu’ils
n’aient servi qu’a mondaniser encore davantage I'Eglise, cela
n’est pas douteux. L’intention qui les a dictés n’en est pas moins
évidente, et Grégoire VII n’en a pas moins été un puissant
« réformateur. »

Au moment ou le systéme grégorien déployait ses derniéres
conséquences, se leva un nouveau réformateur dont I'ccuvre
devait 4 son tour faire époque dans I'histoire de I’Eglise d’Oc-
cident. En tant que fondateur d’an nouvel ordre, il semble que
Francois d’Assise n’ait fait que suivre les traces de ses devan-
ciers. Et s’il a cherché & détacher du monde les fréeres de son
ordre par le moyen énergique de I'absolue pauvreté, on pour-



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 233

rait étre tenté de ne voir 14, entre lul et les autres, qu'une
simple différence de degré. Cependant on découvre dans sa
création un élément nouveau. Il est impossible, en effet, de
méconnaitre qu’il ne visait 4 rien de moins qu’a revenir, sous
cette forme, & ce qu’il envisageait comme le christianisme au-
thentique, & la religion de Jésus, si I'on peut ainsi dire. Son
ambition était de pousser 'abnégation monacale au point de
la rendre exactement conforme aux préceptes donnés par Jésus
a ses premiers disciples et au modéle qu’il a laissé dans sa
personne. Dés l'entrée il en appelle expressément, dans sa
régle, a Math. XIX, 21 ; XVI, 24; Luc XIV, 26 ; Math. XIX, 29.
A cela s’ajoute 'obligation imposée aux fréres de précher de-
vant le peuple, dans le but de faire pénétrer les principes
chrétiens du renoncement 4 sol et au monde au milien des
classes jusqu’alors si négligées par I'Eglise. C’était reprendre
sous une autre forme, et avec l'autorisation du pouvoir ecclé-
siastique, I'ceuvre entreprise une génération auparavant par
Pierre Waldo. Or quels pouvaient bien étre le sens et le but
de cette prédication de la pénitence ou, en d’autres termes, de
cette recommandation de la vie ascétique & des laiques , sinon
de tenter un effort pour réduire le plus possible la distance qui
séparait la perfection chrétienne du monachisme du christia-
nisme purement passif des laiques? L’idéal poursuivi par
Francgois d’Assise était d’amener par ce moyen la « réforma-
tion » de l’Eglise, c’est-a-dire le rétablissement du christia-
nisme primitif. C'est bien ainsi que 'ont compris ses contem-
porains. Et il a apporté a cette ceuvre une profondeur de
sentiment chrétien, une intensité d’amour pour ses semblables,
auxquelles n'a alteint aucun de ceux qu’on décore du titre de
réeformateurs de ’Eglise.

Afin de faire penétrer le genre de vie « évangélique, »
c’est-a-dire ascétique, dans la société civile, saint Francois
imagina de fonder, & coté de 'ordre des fréres mineurs et de
celui des clarisses, le tiers ordre « de peenitentia. » C’'étaient
des congrégations de laiques qui, sans quitter la position qu’ils
occupent dans le « siécle, » se soumettent & une regle semi-
monastique et s’engagent & ne quitter le tiers ordre que pour



R34 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

embrasser la vie réguliére proprement dite. Les femmes ne
sont admises dans la congrégation qu'avec l'autorisation de
leurs maris. Aussitot aprés son entrée dans la confrérie, le
tertiaire doit faire son testament, afin de se débarrasser du
souci de ses biens. Défense absolue de prendre part & des fes-
tins, a la danse, surtout aux spectacles, et méme d’y contribuer
indirectement. Le serment n’est admis qu’en certains cas
déterminés, et, dans la vie ordinaire, le jurement est interdit.
Le port des armes n’est permis que s’il s’agit de défendre
PEglise et la patrie. Les vétements doivent étre d’un drap or-
dinaire qui ne soit ni blanc ni noir. En outre, les sociétaires
sont tenus de fréquenter assidiiment le culte, d’observer les
heures canoniques, d’aller souvent 2 confesse, de communier
régulierement, de jeuner quatre fois la semaine, de visiter les
confréres malades, d’assister a 'enterrement des sociétaires
décédés, de se soumettre enfin a la visite réguliére de leurs
supérieurs. L’institution de ces confréries a été le résultal le
plus direct, le plus palpable de 'ceuvre réformatrice de Fran-
cois d’Assise parmi le peuple de I'Eglise. Il y avait progrés
sur les réformateurs de la premiére moitié du moyen &ge en
ce que la réforme ne s’est pas bornée au monachisme seul.
D’autre part, I'imperfection de cette réformation franciscaine
ressort suffisamment du fait qu’elle n’a abouti en définitive
qu'a la fondation d’un ordre d’une espéce particuliere. L’exem-
ple des franciscains & cet égard fut suivi par d’autres ordres,
a4 commencer par celul des dominicains. Et de méme la ten-
dance & en revenir au christianisme primitif, & la vie aposto-
lique, & I'Eglise telle gqu’elle devait avoir été avant son alliance
ou sa confusion avec le monde, cette tendance se généralise de
plus en plus dans la seconde moitié du moyen 4ge. Elle carac-
térise les Vaudois romans et les I'réres de Bohéme non moins
que la congrégation augustine de Windesheim et les Freres et
sceurs de la vie commune dans les Pays-Bas.

La réformation franciscaine, cela est évident, repose tout
entiére sur la conception catholigue de la vie chrétienne et elle
entend se mettre au service de I'’Eglise établie. Néanmoins
elle renfermait un principe qui devait amener des collisions



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 235

entre elle et le systéme papal. Ce principe était celui de I'ab-
solue pauvreté, que Frangois d’Assise avait introduit dans la
régle de son ordre. Les représentants de la papauté ne le
voyaient pas de bon ceil, et pour cause. N’y avait-il pas dans
celte renonciation & toute propriété un reproche tacite a I'a-
dresse de leur systéme de gouvernement ? Ne devaient-ils pas
craindre gu’on n’en vint un beau jour & contester aussi &
IEglise le droit de posséder des biens de ce monde? Et, en
effet, des voix importunes ne tardérent pas & s’élever du sein
de cet ordre. Bientot on vit se produire ce fait curieux qu’une
réforme aussi catholique dans son essence que 'était celle des
franciscains tournait, du moins dans une partie de ses adhé-
rents, a 'opposition. C’étaient les spirituels qui, tirant la consé-
quence logique du principe réformateur de leur maitre, adju-
gealent sans hésiter a I’Antechrist [a papauté et 'Eglise qui
refusaient d’en revenir au mode de vivre apostolique et pré-
tendaient étouffer le christianisme « spirituel, » qui n’était
autre, disaient-ils, que I’Evangile de Christ. Il est vrai que les
spirituels s’en remettaient & I'avenir et & « 'Evangile éternel
de 'Esprit » du soin de réformer I’Eglise du haut en bas; ce
qui prouve, semble-t-il, qu’ils avaient eux-mémes le sentiment
de l'insuffisance de leurs moyens de réforme ascétique pour
ramener 'Eglise & sa perfection premiére. L’Eglise , on le sait,
parvint & dompter cette opposition a 'aide du feu, et plus tard,
au XVe siécle, elle réduisitles spirituels au silence en les recon-
naissant, au concile de Constance, sous le nom de fréres de
Uobservance réguliére. Mais il n’est guére croyable que cela
ait suffi pour les guérir, eux et leurs partisans du tiers ordre,
de leur antipathie profonde pour la papauté mondanisée. Le
feu aura continué & couver sous la cendre.

Ce que nous venons de dire peut suffire pour montrer
I’étroite parenté qui existe entre les tendances de 'anabap-
tisme et les principes de la réformation de Francois d’Assise.
Mais le rapport que 'on constate entre eux n’est pas un simple
rapport d’analogie. Tout porte & croire qu’il y avait 14 un
rapport de filiation directe.

A peu d’exceptions prés, les anabaptistes appartenaient aux



236 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

classes inférieures de la société. La plupart étaient de petits
artisans. Or c'était précisément ces couches sociales qui de-
puis trois sieécles formaient le champ d’activité des ordres
mendiants établis dans les villes. De ces ordres, le plus popu-
laire était celui des franciscains. Il est vrai qu'au XVe siécle
les ordres mendiants s’étaient relachés de leur rigorisme, et
qu’en divers lieux le pouvoir séculier dul intervenir pour faire
cesser des désordres plus ou moins criants. Mais leur influence
sur le peuple n’en avait pas été amoindrie. [Is lul imposaient
par la sainteté ostensible de leur vie, et, grace a la prédication,
qui les obligeait & s’occuper de I'Ecriture sainte, ils 'empor-
taient toujours en crédit sur le clergé séculier, qui manquait
de culture et vivait généralement dans la débauche. Lors donc
qu'on cherche a se representer quelle pouvait étre la con-
ception du christianisme qui dominait, vers la fin du moyen
dge, dans la petite bourgeoisie des villes; on ne peut guére
songer a autre chose qu’aux principes des franciscains. Et si
dans ces cercles-la on attendait une réformation de I'Eglise,
cette réformation également ne peut avoir été comprise que
dans le sens franciscain, c’est-a-dire dans le sens d’'un retour
aux meeurs plus austéres, au genre de vie plus détaché du
présent siécle, de ’age apostolique. Or il se trouve qu’entre les
meeurs et les tendances des anabaptistes, d’une part, et les
regles de saint Frangois, soit la plus ancienne d’entre elles,
soit celle du tiers ordre, de l'autre, 1l existe la plus frappante
ressemblance, si bien qu’on dirait les premiéres calquées sur
les secondes.

L’équipage dans lequel les « baptistes apostoliques » s’en
allaient préchant de lieu en lieu, d’aprés Marc VI, 7-9, corres-
pond exactement & la premiére regle de saint Francois,
art. XIV : quomodo fratres debeant ire per mundum. Bullinger
dit méme en tout autant de termes que, parmi ceux de ces
baptistes qui renoncaient & toute propriété privée, il y avait
« de nouveaux déchaux, semblables aux moines franciscains, »
qui regardaient comme un péché de manier de ’argent, tandis
que d’autres ne dédaignaient pas de s’en occuper, en tant
que cet argent était la part qui leur revenait du bien commun.



D'APRES ALBRECHT RITSCHL 237

Le rejet de toute compétence de I'Etat vis-a-vis de I'Eglise se
fonde chez les anabaptistes sur le principe que les chrétiens
sont faits pour souffrir et que, dés lors, ils n’ont que faire de
la protection de I'Etat. Ceci est en rapport direct avec le pré-
cepte de saint Frangois qui veut que ses fréres se conforment
strictement dans le monde & Math. V, 39-42 : « Moi je vous dis
de ne point résister au méchant, etc. » Les membres du tiers
ordre de saint Francois devaient porter des vétements gris
d’une coupe déterminée trés semblables au froc des moines,
et s’abstenir des divertissements mondains. Or les « baptistes
spirituels, » pour n’étre pas « conformes au siécle, » obser-
vaient certaines régles touchant les vétements, « exactement,
dit Bullinger, comrae s’ils eussent été un nouvel ordre monas-
tique, » et ils blAimaient pareillement toutes les manifestations
de la joie ou de I'hilarité. La régle prescrite aux fertiaires de
ne préter serment et de ne porter des armes que dans certains
cas spécifiés fut poussée par les anabaptistes jusqu’a la défense
absolue de se préter ni & l’un ni & autre. Mais lorsque leur
refus a4 ces deux égards risqua de devenir pour eux une ques-
tion d’étre ou de n’étre pas, un de leurs chefs les plus in-
fluents, Melchior Hofmann, reconnut qu’ils avaient des obliga-
tions envers I’Etat sur ces points-la : en fait c’était se retirer
précisément dans la position qui était assignée aux membres
du tiers ordre par la régle de leur congrégation.

En présence de pareils indices, on est autorisé & conclure que
les anabaptistes étaient, au point de départ, des personnes
saturées d’idées franciscaines, qui, en fait de réformation du
christianisme, poursuivaient essentiellement le méme idéal que
le grand réformateur du XIII¢ siécle. Quand Luther et Zwingle
se leverent, préchant ’Evangile et proclamant la nécessité de
réformer 1'Eglise au nom et selon la régle de la Parole de Dieu,
ces hommes-1a crurent reconnaitre en eux les organes destinés
a réaliser leuridéal. Voild pourquoi, au premier abord, ils firent
cause commune avec eux. Mais 'illusion ne fut pas longue. Au
bout de peu d’années, convaincus que la prédication des doc-
teurs de Wittemberg et de Zurich ne tendait i rien moins
qu’a favoriser une sainteté ascétique, réglementaire. cérémo-



238 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

nielle, que I'autorité de I'Ecriture avait pour eux une significa-
tion et une portée toutes différentes, ils se détournérent d’eux et
suivirent leur propre chemin. La réforme anabaptiste du XVIe
siecle a donc bien recu de 'exemple de Luther et de Zwingle
sa premiére impulsion. Mais les luthériens pouvaient dire de
ces hommes : « Ils sont sortis du milieu de nous, maisils n’étaient
pas des notres. »

Apres cela, 1l serait aisé de montrer que 'annonce du retour
de Christ, pour établir sur la terre son glorieux régne de mille
ans, qui est le sujet ordinaire des prédications de tout un groupe
d’anabaptistes, n’est que le renouvellement, sous une forme
plus populaire, plus directement adaptée & ’Apocalypse, de
Pattente d’un régne de « I’Evangile éternel » préchée par les
franciscains « spirituels. » Pareillement, l'intérét de beaucoup
d’anabaptistes pour la théologie mystique s’explique pleine-
ment par le fait que, grice & la prédication des moines men-
diants, la piété mystique s’était propagée hors des couvents.
(C’est chose connue que, dans la seconde moitié du moyen age,
la piété contemplative, la dévotion mystique était considérée
comme faisant en quelque sorte partie de la vocation monas-
tique. Elle formait comme le complément des trois vertus offi-
cielles du monachisme, et par conséquent de la perfection chré-
tienne. On sait aussi que par l'intermédiaire des tiers ordres
et d’autres congrégations analogues, telles que les Amis de Dieu,
les Freres et Sceurs de la vie commune, ce genre de dévotion,
réputé supérieur, fut répandu le plus possible parmi le peuple.
(’était un moyen subsidiaire, & coté de la piété ascétique, de
faire pénétrer dans le monde laique la conception monacale de
la religion.

Nous ne suivrons pas M. Ritschl dans I'étude trés approfon-
die et fort intéressante qu'il a consacrée au mysticisme du
moyen ige, & ce «rejeton du néoplatonisme au sein de 'Eglise. »
Mais nous tenons i signaler les pages 46-61, ouil selivre 4 une
analyse critique des sermons de saint Bernard sur le Cantique
des cantiques. Ce recueil de discours a été d’'unennportance ca-
pitale, en particulier parla direction nouvelle qu’il a imprimée



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 239

a linterprélation allégorique : I'épouse, ce n’est plus I'Eglise,
c’est 'ame du fidéle, c’est-a-dire, en premiére ligne, du moine.
C’est 4 des moines, en effet, que les sermons s’adressent, par
conséquent a des auditeurs ou a des lecteurs qui n’ont pas ’occa-
sion de mettre leur foi & I’épreuve au milieu des soucis et des
vicissitudes de la vie humaine. Ce sont eux que le saint de
Clairvaux appelle a s’élever par une contemplation sentimen-
tale du Sauveur, et spécialement du Sauveur souffrant, jusqu’a
I'union mystique de leur &me avce lul et avec Dieu. Mais ce
livre, avec le genre de dévotion qu’il représente, a servi de
type et de régle & la piété jusqu’a la fin du moyen 4ge, et son
influence s’est étendue bien au deld des limites de cette période
et de I’Eglise catholique elle-méme. Pour compléter cette étude,
il faudrait lire encore, dans le chapitre sur Gerhard Terstegen
(pag. 463 et suiv.) les développements relatifs aux deux princi-
pales branches du mpysticisme : le mysticisme spéculatif, qui
correspond aux principes du dominicain Thomas d’Aquin, spé-
cialement & sa notion dela béatitude, et le mysticisme pratique
ou quiétiste, qui fut de préférence celui des franciscains et s’ap-
puie sur la théologie du franciscain Duns Scot. L’'un et T'autre
font consister la béatitude dans I'obtention et la jouissance de
I'union avec Dieu, qui est pour ’homme le bien supréme. Mais,
pour le premier, la béatitude est un acte de 'intellect, s’élevant
jusqu’a la vision du divin, et elle est nécessairement accom-
pagnée de joie, laquelle est du ressort de la volonté. Pour le
second, la béatitude est un acte de la volonté, qui aspire a son
supréme objet et par I'amour arrive au repos en luz; I'intellect
ne sert qu’a diriger la volonté vers son objet, et la joie qui ac-
compagne l'acte de volonté n’est qu’un état accessoire.

Le mysticisme jouit de la réputation usurpée d’étre un proche
parent de la réformation luthérienne. A vrai dire, il n’est qu'une
forme plus accentuée de la piété catholique. Si donc les ana-
baptistes s’attachaient & des chefs qui pronaient la quiétude en
Dieu comme la perfection de la vie chrétienne, s’ils avaient des
extases et des visions dans lesquelles ils croyaient recevoir de
Dieu des impulsions directes, il est permis d’y voir la preuve



240 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

que d’ancienne date d€ja ils avaient subi l'influence des tradi-
tions mystiques qui des ordres mendianls avaient passé a leurs
affiliés laiques.

III

L’anabaptisme a donc ses racines dans le catholicisme du
moyen age, et plus spécialement dans le champ du catholicisme
ol s’exerc¢ait depuis trois siécles 'action plus ou moins directe
de la réforme franciscaine. Le piétisme, de son coté, — cela res-
sort de I'histoire que nous en avons retracée d’apres M. Ritschl
dans notre précédent article, — le piétisme représente au sein
du protestantisme une évolution qui tend & le faire entrer dans
des voies analogues a celles de l'anabaptisme, et, partant, 4 le
faire rétrograder vers une conception catholique de la piété et
de la vie chrétienne,

Mais comment se fait-il que le piétisme ait eu le calvinisme
pour berceau? Ce fait n’est pas accidentel et demande a étre
expliqué. Il trouve son explication dans le caractére particulier
de I'ccuvre réformatrice de Calvin, dans quelques-uns des traits
qui la distinguent de celle de Luther.

Pour bien se rendre compte de la chose, il importe de se mettre
au clair sur une question préalable, que voici: En quoi consiste
Poriginalité de ce que nous appelons par excellence la Réforma-
tion ? Qu'est-ce qui distingue du catholicisme latin le protestan-
tisme ecclésiastique, c’est-2-dire ce que les Eglises fondées par
Luther, par Zwingle et par Calvin ont entre elles de commun?

Il ne suffit pas, pour caractériser notre Réformation, de dire
gqu’elle a mis en lumiére les fameux deux principes, formel et
matériel. Le principe formel, celul de la souveraine autorité de
PEcriture sainte en matiére de foi, de vie et de théologie, n’est
pas exclusivement propre & nos réformateurs. Il avait été déja
nettement proclamé par le grand théologien de l'ordre des
franciscains, Duns Scot, qui n’était en cela que le représentant
de la tendance réformatrice du fondateur de son ordre. La signi-
fication de ce fait n’est diminuée en rien par cet autre fait que
la théologie des franciscains ne s’en est pas moins trés fortement



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 241

préoccupée de la tradition de I'Eglise. La théologie évangélique,
elle aussi, n’a-t-elle pas, dés l'origine , propagé une foule de
traditions ecclésiastiques, sans que cela portit préjudice i la
valeur qu’elle attachait en principe &4 la Parole de Dieu? Non,
ce principe-lan’aacquis pour Luther et ses compagnons d’ceuvre
une importance spécifique que depuis le moment ol le principe
dominicain et thomiste de 'assimilation de ’autorité de la tra-
dition & celle de I'Ecriture fut érigé & 1rente en principe de
I’Eglise catholique tout entiére.

Mieux que le principe formel, le principe matériel de la justi-
fication par la foi peut prétendre au role qu’on lui assigne d’or-
dinaire dans’ceuvre de la Réformation. Non point que cette idée
n’ait été exprimée avant Luther. Saint Bernard, entre autres,
dans un de ses sermons sur le Cantique, a donné a cette doc-
trine une expression aussi précise que peut le désirer un protes-
tant. Mais il ne le fait qu’occasionnellement et sans la moindre
arriére-pensée d’opposition au systéme catholique. Cependant,
quelle que soit 'importance du dogme proclamé par Luther,
on ne saurait y voir un principe doctrinal. Il n’est qu'une con-
séquence caractéristique du principe de la griace divine, et n’ac-
quiert toute sa valeur qu’en connexion avec une certaine ma-
niere de considérer et de régler la vie chrétienne. Si réellement
la Réformation n’avait eu d’autre fondement que les deux « prin-
cipes, » tels qu’ils sont habituellement formulés, on compren-
drait qu’elle eit pu donner naissance 4 une nouvelle école théo-
logique, mais non pas qu’elle elit inauguré une nouvelle phase,
et une phase supérieure, dans le développement de la vie chré-
tienne. Comme l’a remarqué Schleiermacher !, la formule des
deux principes n’a d’autre valeur que de servir, au milieu des
divergences qui régnent entre théologiens, & indiquer le mini-
muwmn de ce qu'il faut admettre pour pouvoir prétendre a la
qualité de théologien évangélique.

Le protestantisme differe du catholicisme essentiellement sur
trois points: d’abord par son idéal de la vie chrétienne, ensuite
par I'idée qu’il se fait de I'Eglise en tant que communauté reli-

' Ueber den eigenthiimlichen Werth und das bindende Ansehen sym-
bolischer Biicher (1819), dans ses (Euvres de théol.iom. V, pag. 451 et 404.

THEOL. ET PHIL. 1881, 16



242 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

gieuse, enfin par sa maniére d’envisager I'Etat et ses rapports
avec I’Eglise.

Le monachisme, voila I'idéal catholique de la vie chrétienne.
La perfection consiste avant tout dans les trois vertus de la
pauvreté, de la chasteté, de 'obéissance envers ses supérieurs,
a quoi il faut ajouter la vie contemplative. Par la on parvient
a la destination surnaturelle de I’homme, on s’éléve i la vie
des anges. La perfection évangélique, au contraire, consiste a
« craindre Dieu, a se confier en sa paternelle providence dans
toutes les situations de la vie, et Aremplir fidélement les devoirs
de sa vocation. » C’est ains1 qu’elle se trouve caractérisée dans
la Confession d’Augsbourg?!. Maintenant on comprend aussi
I'importance de la doctrine de la justification par la foi, sa signi-
fication pratique, qui lui a valu le titre de primus et principalis
articulus. C'est que la «justification » est lasource de cette con-
fiance en la providence de Dieu dans toutes les situations de la
vie, qui fait défaut au pécheur non justifié. La preuve de notre
réconciliation avec Dieu, c’est que nous sommes réconciliés
avec le cours du monde, quel qu’il soit 2. Mais, il importe de le
remarquer, c’est en vivant dans le monde, en relation incessante
avec ses semblables, au milieu de ’exercice de sa vocation ter-
restre, que le chrétien doit tendre & cette perfection. Entre la
foi en la providence de Dieu, d’une part. et la pratique de la

1 XXVII, 49, 50. Perfectio christiana est serio timere Deum et rursus
concipere magnam fidem et confidere propter Christum, quod habeamus
Deum placatum, petere a Deo et certo expectare auxilium in omnibus rebus
gerendis juxta vocationem, interim foris diligenter facere bona opera et
servire vocationi. In his rebus est vera perfectio et verus cultus Dei; non
est in ceelibatu aut mendicitate aut veste sordida.

* Voy. Conf. Aug. XX, 24, 25: Jam qui scit se per Christum habere pro-
pitium Deum, is vere novit Deum, scit se ei cure esse, etc. Comp. (alvin,
Inst. chrest. 111, 2,16: En somme, il »’y a nul vrayement fidele, sinon celuy
qui estant asseuré de certaine persuasion que Diew luy est Pere propice et
bien veuillant attend toutes choses de sa benignité. C'est le théologien lu-
thérien Jean Gerhard qui, s’'inspirant de I'exemple de Thomas d’A¢uin. a
le premier dénaturé sur ce point la doctrine évangélique, en adoptant
la prétendue théologie naturelle et en faisant de la foi enla providence de
Dien, qui est la preuve speécifique de notre réconciliation avec Dieu par
Christ, une croyance de provenance «naturelle.» (Ritschl, pag. 86.)



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 243

charité envers les hommes dans l'exercice de sa vocation, de
Pautre, il existe dans I'idéal protestant une étroite corrélation.
La seconde est opposée aux trois vertus monastiques, comme
la premiére fait antithése & la piété contemplative. D’aprés le
principe de notre Réformation, le christianisme n’est pas fait
pour fuir le monde, mais pour le remplir et pour pénétrer toutes
les relations terrestres.

Le second point de divergence entre le catholicisme et le pro-
testantisme porte sur la notion de 1'Eglise, ou plus exactement
sur le rapport qui existe entre ’Eglise en tant que communauté
religieuse et I’Eglise comme institution extérieure, comme corps
soumis aux formes et aux régles du droit. Le principe catholique
c’est que ces deux sociétés coincident i fous égards, c’est qu’il
n’existe aucune fonction religieuse quelconque quinerentre dans
les cadres de I’organisation et de la juridiction ecclésiastique,
c’est que cette organisation extérieure et légale garantit directe-
ment Pexercice correct ainsi que le maintien et la transmission
de génération en génération de toutes les fonctions religieuses
qui se font et doivent se faire dans la communauté. Dans]’un et
dansl'autre sens, '’Eglise peut étre envisagée tour a tour comme
but et comme moyen. Le protestantisme, lui, distingue nette-
ment, en principe, entre ce quon peut appeler les fonctions
juridiques et les fonctions religieuses de I’Eglise et ne leur attri-
bue pas la méme valeur. L’organisation extérieure de ’Eglise,
la « police, » par laquelle elle rentre dans la sphére du droit (le-
quel est, de sa nature, terrestre), n’est qu'un moyen en vue et
au service de la commune activité religieuse de ses membres.
Celle-ci déborde les cadres de celle-la.

En troisieme lieu, le role de ’Etat. Au point de vue du catho-
licisme, I’Etat est le représentant du monde charnel et pécheur,
ou, s’il est reconnu comme institué de Dieu, ce n’est qu’avec la
réserve expresse qu’il est d’'un ordre inférieur et qu’il doit se
plier absolument aux exigences du droit ecclésiastique. Aux
yeux du protestant, I'Etat, en tant qu’il représente le droit et
qu’il régle a ce point de vue les faits et gestes des hommes, est
un bien, garanti comme tel par Dieu lui-méme. Il est sans doute
d’une moindre valeur que la communion religieuse dans la



244 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

méme foi, mais il lui sert d’appui. En exercant la discipline du
droit, I'Etat rend possible et favorise le libre exercice de l'acti-
vité religieuse et morale collective.

Sous tous ces rapports, la Réformalion protestante peut pré-
tendre avec raison qu’elle satisfait mieux quele calholicisme &
Pesprit de ce mot d’ordre de toute réformation : Nolite conformari
huic seculo, sed reformamini mn novitate sensus vestri. Seule-
ment, — et c’est 1a un déficit qui s’explique en bonne partie
par la défaveur des circonstances au milieu desquelles la Ré-
formation s’est établie, principalement en Allemagne, — elle
n’est pas parvenue ase rendre clairement compte & elle-méme
de toute la portée ni de I'enchainement de ses propres prin-
cipes. Au lieu de s’élever & une vue d’ensemble de la maniére
protestante d’envisager le monde et la vie, au lieu de formuler
une conception a la fois compléte et pratique des rapports de
I’homme avec Dieu et avec le monde, elle n’a donné expression
a sa conscience religieuse particuliere que dans une série de
dogmes relatifs & un certain nombre de points controversés. 1l
en est résuité, d'une part, que ses déclarations de principes
pechent par leur caractére incohérent et fragmentaire (témoin
la Confession d’Augsbourg, sans parler des Loct theologici de
Mélanchthon), d’autre part, que I'élément scolastique et in-
tellectualiste n’a pas tardé & prendre le dessus dans la théologie
et dans les Eglises nées de la Réformation.

C’est assez dire que le protestantisme avait ou plutot qu'il
aurait besoin d’'une réforme complémentaire. Autrement cette
noble plante, & la séve forte et saine et qui, malgré son étiole-
ment et ses difformités, ne laisse pas que de produire des fleurs
et des fruits, finirait par dépérir faute d’air et d’espace. Tout le
monde aujourd’hui est d’accord la-dessus. Cela ne fait aucun
doute pour quiconque est, & quelque degré, ou piétiste ou ra-
tionaliste. Mais ceux-la mémes dont 1'idéal est, soi-disant, 'or-
thodoxie du XVIe et du XVII® siécle, sont trop pénétrés de
piétisme et de rationalisme pour ne pas regretter que la Réfor-
mation ait eu & subir si tot ’étreinte de Yintellectualisme 1.

Toutefois ne soyons pas injustes envers le passé. Ce rétré-

* Voir la note qui fait suite & cet article.



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 245

cissement scolastique gqu'on s’accorde & blimer, et qui était
le résultat de tout un concours de circonstances assez di-
verses, a eu sa raison d’étre et son utilité. On pourrait le
comparer aux cotylédons, & ces premiéres feuilles d’une plante,
dont la présence est indispensable jusqu’au moment ou se sont
formées les feuilles caractéristiques nécessaires a la vie du
végétal. Ces feuilles séminales n’ont pas le type des feuilles
essentielles, spécifiques de la plante, — elles ont méme, en
comparaison de ces derniéres, un air rabougri et difforme,
mais n’en sont pas moins nécessaires et bienfaisantes pendant
la premiére période de sa vie. Quoi qu’il en soit de cette com-
paraison, le protestantisme est encore debout, bien qu’il n’ait
pas, jusqu’a ce jour, engendré un organisme entiéerement con-
forme & son esprit, et que son étiolement primitif ait été suivi
d’autres déformations encore.

Fort heureusement les étres collectifs animés d’un principe
de vie spirituelle sont capables de supporter & cet égard plus
que ne font les produits de la nature organique. L’expérience
prouve que lorsque une pluralité d’hommes se trouvent placés
sous l'action d’'un principe nouveau, ils ne se l'assimilent
jamais d’emblée dans toute sa pureté et son intégrité. L’assi-
milation se fait toujours de telle sorte que les principes accou-
tumés, les normes traditionnelles combinent en quelque ma-
niére leur action avec celle du nouveau principe. Les compro-
mis de ce genre peuvent paraitre dans la suite singuliérement
illogiques, on pourra les déclarer intolérables. Pour les pre-
miers intéressés ils sont non seulement possibles, ils sont ce
qu’il y a de plus pratique, parce qu’ils assurent cette conti-
nuité de la vie spirituelle dont le grand nombre semble ne
pas pouvoir se passer. L’individu posséde et conserve sa con-
tinuité lors méme que, par suite d’'un changement de vocation
ou d’'une conversion, sa vie acquiert, pour ainsi dire, un con-
tenu nouveau et prend une direction diamétralement opposée
a celle qu’il était accoutumé de suivre. Les masses, qui ne
sont pas spiritucllement productives, mais en sont réduites &
une réceptivité diversement graduée, ne peuvent étre gagnees
aux choses nouvelles s'il ne se produit pas, pour commencer,



246 LE PIETISM¥, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

des accommodations aux choses anciennes, ou bien des retours
partiels de I'ancien état de choses dans le nouveau, ce qu'on
pourrait appeler des phénoménes régressifs. La multitude, ol
domine la simple réceptivité, risquerait fort de se corrompre si
la rupture s’opérait dans son existence spirituelle sans transi-
tion et, pour ainsi parler, dans toute sa nudité. Il importe
seulement que, dans la suite, quand de tels compromis ont
fait leur temps et sont sur le point d’éire abandonnés, on ne
les laisse pas se fixer de nouveau sous prétexte que ce sont
des «institutions vénérables. » Chacune des branches du protes-
tantisme présente de semblables phénoménes régressifs. Ceci
nous raméne 3 Calvin et aux particularités de la Réforme calvi-
niste, au sein de laquelle le piétisme a pris naissance.

v

Le calvinisme différe d’abord du luthéranisme au point de
vue de la doctrine. Ce n’est pas de cette divergence que nous
avons a nous occuper ici. Ce qui nous intéresse, c’est de voir
jusqu’a quel point et en guel sens les notions fondamentales de
la Réformation touchant I'idéal de la vie chrétienne, la société
religieuse et le role de I'Etat ont été modifices par Galvin ouw
sous son influence. 1l s’agit essentiellement d’un point dont les
polémistes du XVIe siécle ne paraissent pas avoir saisi la
portée, et qui dans notre siécle également n’a pas occupé l'at-
tention des théologiens comme il le mérite. Nous voulons par-
ler de la discipline.

En abordant ce sujet, il ne sera pas inutile de remarquer
que sous ce rapport les différentes Eglises territoriales ne se
groupent pas de la méme maniére que sous le rapport confes-
sionnel. En effet, au point de vue de la discipline, le calvinisme
a en face de lui non seulement tout le luthéranisme, mais une
notable fraction des Eglises réformées elles-mémes. Celles de
la Suisse allemande d’abord, qui formaient le domaine particu-
lier de Zwingle, mais avaient fini par adopter officiellement la
confession doctrinale du calvinisme, n’ont jamais introduit sa
discipline ecclésiastique. Il en a été de méme des territoires



D'APRES ALBRECHT RITSCHL 247

allemands qui s’étaient rangés sous son autoritée dogmatique,
tels que le Palatinat, la Hesse, Anhalt, Bréme, etc. Le calvi-
nisme n’a réussi & faire accepter ses principes disciplinaires
que dans des pays autres que ceux de langue allemande, a
I’exception toutefois de 1'Ostifrise et des duchés de Juliers,
Cleves et Berg, ou ils ont pénéiré depuis les Pays-Bas. De
sorte que si I’on prend la discipline pour critére ou pour prin-
cipe de classification, il faut mettre le calvinisme, pour autant
qu'tl n'est pas allemand, en regard du protestantisme de langue
allemande, comprenant le luthéranisme et le zwinglianisme.

Dans les territoires suisses et allemands, la discipline ecclé-
siastique, lors de la Réformation, passa dans les mains du gou-
vernement. Il ne faudrait pas s'imaginer que ce fut la simple-
ment une conséquence du fait que les nouvelles Eglises s’étaient
constituées par 'autorité de ’Etat et que ce dernier avait retiré
a lui le droit de prononcer et d’appliquer les peines civiles que
IEglise, dans la pratique disciplinaire du moven ége, faisait
exécuter par le'bras séculier. Ce fut autre chose que le résultat
de circonstances fortuites et de considérations tout extérieures.
Il y avait a la base une théorie arrétée concernant la compétence
de I’Eglise et celle de I'Etat.

Les deux branches du protestantisme sont d’accord sur ce
point: gu’'une discipline est nécessaire, non seulement en vue
de 'ordre social, mais en vue de la gloire de Christ ou, ce qui
revient au méme, eu égard au caractére particulier de la com-
munauté chrétienne. Or Calvin conclut de 14 que I'’Eglise doit
posséder des organes spéciaux chargés de la juridiction spiri-
tuelle et compétents pour excommunier les pécheurs mani-
festes. Bien que formés avec I'appui et le concours du gouver-
nement civil, les consistoires doivent agir avec une entiére in-
dépendance, sans que leurs sentences aient a recevoir la sanc-
tion du magistrat ; car le pouvoir disciplinaire vient de Dieu et
constitue, selon sa Parole, un attribut inaliénable de 1'Eglise.

Tout autre est le point de vue luthérien 1. Par le fait que la

* Voir entre autres les ordonnances ecclésiastiques de Stralsund par
Aepinus (1525) et de Schwibisch-Hall par Brenz (1526) dans Richter, Die
evangelischen Kirchenordnungen des XVI. Jahrhunderts, vol. 1; — Eras-



248 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

discipline ecclésiastique comme pouvoir judiciaire est tombée
en désuétude, I’'Eglise n’a point été privée d’'un de ses attri-
buts essentiels. La discipline ainsi entendue peut avoir son
utilité. Mais elle n’a qu’une valeur relative. A vrai dire, elle
n’atteint jamais son but. D’ailleurs I'Eglise, qui représente
I’Evangile de la griace de Dieu et qui est elle-méme un organe
de cette gréice, ne saurait élre en principe un organe du droit
pénal. En tout cas, une discipline ecclésiastique ne saurait
fonctionner utilement si elle n’a pas pour base une éducation
morale de toute la nation, et cette éducation doit étre I'ceuvre
commune de I'Etat et de 'Eglise, du droit et de la grice, de la
législation civile et de la prédication évangélique, de 'instruc-
tion populaire et de la cure d’ames 1.

La maniére de voir de Calvin sur ce point dépend en pre-
miere ligne de sa facon de comprendre Uautorité du Nouwvear
Testament. Homme de la seconde génération, il est moins in-
dépendant que ne lavait été Luther vis-a-vis de I'autorité de
IEcriture sainte. Ce ne sont pas seulement les idées reli-
gieuses du Nouveau Testament qui ont & ses yeux une valeur
normative pour tous les temps. Il attribue le méme caractére
obligatoire et typique & certaines institutions sociales des pre-
mieres communautés chrétiennes. C’est ainsi que l'institution
de pasteurs et de docteurs pour gouverner !'’Eglise apres les
apotres, et cela sans aucune distinction de rang entre eux, est
pour Calvin une sainte institution et une loi inviolable ordon-
née de Dieu méme. Pareillement la discipline, en tant qu’elle
implique le droit de chéatier par 'excommunication, est un
attribut « que le Seigneur a preveu estre nécessaire» & I’'Eglise.
Le pouvoir disciplinaire lui est divinement garanti dans toute
sa plénitude par le fait de la sentence que saint Paul prononce a
I'égard de lincestueux de Corinthe 2. Le luthérien Brenz, au

mus Sarcerius, de Mansfeld, Von einer Disciplin,etc.,1556; — et pour les
vues de Luther lui-méme son Commentaire sur Joél (éd. Walch, VI, 2404).
* 1l serait aisé de montrer que tel était aussi le point de vue des pas-
teurs de Berne lors des démélés du gouvernement bernois avec les mi-
nistres et professeurs calvinistes de Lausanne en 1558 et 1559.
v Instit. chrest. 1V, 12, 4.



D'APRES ALBRECHT RITSCHL 249

contraire, affirme que pareille discipline ne répondait qu’a un
besoin momentané de '’kEglise, qu’elle était dictée par les cir-
constances ou se trouvaient placées les premiéres communautés
chrétiennes, qu’elle cesse de rentrer dans les attributions re-
gulieres de ’Eglise dés que I’Etat a pris conscience de sa vraie
mission, en particulier du but moral de son droit de punir.
Nous voyons se manifester ici la différence entre le point de
vue luthérien et le point de vue calviniste, non seulement sur
la question particuliére de la discipline, mais sur 'usage de la
Bible dans I’Eglise. Le luthérien était capable, en ce qui con-
cerne 'organisation sociale des premiéres communautes chré-
tiennes, d’envisager le Nouveau Testament comme un document
historigue, comme le témoin d'un état de choses qui, dans un
autre milieu, dans des conditions historiques différentes, ne
peut plus avoir force de loi. Pour Calvin, le précepte d’un
apoOtre touchant la discipline, de méme que l'organisation
ecclésiastique primitive lelle qu’elle se trouve documentée
dans le Nouveau Testament, constituent des normes tnva-
rtables, dont i1l n’est pas permis de s’écarier et auxquelles on
doit ramener I’kEglise.

Qui ne voit que, sur ce point, dans la mesure ow il s’éloigne
du luthéranisme, Calvin se rapproche des anabaptistes ? Fux
aussi, au témoignage de Bullinger, faisaient un grief aux preédi-
cants luthériens de ce qu’ils ne pratiquaient pas la discipline.
Cependant nous n’insistons pas sur ce coté de la question. On
pourrait dire, et non saus raison, que « lorsque deux disent la
méme chose ce n’est pas la méme chose.» 1l est évident que
I'idéal de Calvin en fait de piété et de moralité chrétiennes
était bien différent de celui des anabaptistes. Il ne partageait
pas plus leurs idées touchant la perfection évangélique qu’il
ne pouvait approuver leur facon de comprendre la position du
chrétien vis-a-vis de I'Etat. Aussi la discipline ne tend-elle pas,
dans son systéme, au méme but que dans le leur. Pour les
anabaplistes, elle est le moyen de réaliser la sainteté effective
de la vraie Eglise; pour Calvin, elle est un moyen de maintenir
I'ordre extérieur de I’Eglise, en vue de la gloire de son Chef et
dans I'intérét de la santé morale de ses membres. Sous cerap-



250 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

~

port donc les différences 'emportent de beaucoup sur les ana-
logies. Mais il est un point sur lequel 'accord demeure frap-
pant, c’est que des deux parts le Nouveau Testament est
congu comme un code inspiré, faisant aulorité pour tous les
temps, non seulement en matiére de foi, mais en matiére d’or-
ganisation et de gouvernement ecclésiastiques. Il ya 1a comme
un écho de ce principe de la réformation franciscaine, qui
veut que la société chrétienne soit replacée autant que pos-
sible dans les mémes conditions que U'Eglise de la premiere
genération.

Il y a plus. A cette analogie formelle vient s’en ajouter une
autre, plus matérielle. Calvin, dans l'intérét de la discipline, a
imprimé a son Eglise un cachet moral par lequel I'idéal pro-
testant de la vie chrétienne se trouve assez sensiblement mo-
difié. Pour bien s’expliquer la chose il faut tenir compte en
méme temps de la nationalité de Calvin et de sa propre in-
dividualite.

(’est une chose hien digne de remarque que les Francais
qui ont joué un role actif dans la Réformation du XVIe siécle
ont tous eu la discipline ecclésiastique fort a cceur. Il suffit,
parmi les devanciers de Calvin, de rappeler les noms de Guil-
laume Farel et de 1'ex-franciscain Francois Lambert. L’histoire
de ce dernier et de son projet d’ordonnances pour 'Eglise du
landgraviat de Hesse est tout particulierement instructive i cet
€gard. Sans se préoccuper du caractére du peuple aqui il avait
affaire, oubliant ou ignorant que ’esprit germanique tient par-
dessus tout & la liberté individuelle, il avait cru pouvoir oc-
troyer du jour au lendemain aux Hessois un systéme complet de
discipline ecclésiastique, c’est-a-dire un systeme qui, plas que
tout autre, suppose, pour étre applicable, des hommes doués
de I'esprit égalitaire et ne craignant pas de se laisser discipli-
ner. Aussi son projet n’a-t-il jamais existé que sur le papier.
Peut-étre, s’il s’était agi d’'une Eglise composée de Francais, au-
rait-il mieux réussi. Car 'amour de I’égalité etla disposition i se
laisser réglementer sont précisément des traits par lesquels les
compatriotes de I'rancois Lambert se distinguent en général
des Allemands.



D’APRES ALBRECHT RITSCHL o1

Un coup d’cell sur 'histoire de I'Eglise dans ses différentes
périodes suffit pour constater que la sévérité légale et la ten-
dance o discipliner les masses, que ces hommes, un Lambert,
un Farel, un Galvin, ont cherché avec plus ou moins de succes
4 combiner avec la Réforme du XVIe siécle, constituent un
des traits saillants du role que les Francais ont joué depuis
les premiers siecles jusqu’a nos jours. En effet, c’est dans la

raule chrétienne que le monachisme ancien, venu d’Egypte,
a ¢té accueilli d’abord avec le plus d’empressement. C’est en
France que se sont opérées, dans la premiére moitié du moyen
age, les fondations ou réformes monacales de Cluny, de la Char-
treuse, de Citeaux, de Prémontré; chose d’autant plus signifi-
cative que les fondateurs de deux de ces ordres étaient Alle-
mands. La France a été dans ce méme temps le berceau des
croisades. Dans la seconde moitié du moyen age, quel exemple
plus grandiose de cette aptitude & discipliner une foule que
celul que nous offre 'université de Paris! A partir du XVI¢siécle,
la méme disposition a la discipline ascétique se manifeste soit
dans la fondation de l'ordre de la Trappe, soit dans le jansé-
nisme, soit dans le mysticisme ¢uiétiste, sans oublier les créa-
tions de saint Vincent de Paul. Enfin, depuis la Révolution et
la Restauration, le catholicisme francais s’est laissé discipliner,
dans une mesure sans cesse croissante, au service de la monar-
chie papale. Les réformateurs francais du XVIe siécle, comme
représentants d’'une sévere discipline ecclésiastique, et par le
fait qu’ils ne mettent pas en doute la possibilité de pratiquer
cette discipline, montrent qu’ils sont bien de leur race et de
leur pays. En dépit de leur dissidence dogmatique, ils rentrent
bien dans les rangs du christianisme francais. On peut méme
dire qu’ils y remplissent un vide, puisque du coté catholique
romain esprit francais, dans ce siécle-1a, n’a rien produit de
particulierement marquant.

En principe, Calvin était parfaitement d’accord avec Luther
sur ce que la vie chrétienne doit se déployer et faire ses
preuves sur le terrain de la vocation civile et dans I’enceinte
de I’Etat. Il n’en est pas moins vrai que, pour Uamour de la dis-
cipline, il a imprimé au christianisme évangélique qui releve

“~



252 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

de lul certains traits qui rappellent ascétisme monastique.
N’éprouvant pas, pour sa propre personne, le besoin du délas-
sement, il n’a su voir dans les formes réguliéres du délasse-
ment en commun, dans les récréations de la vie sociale et
dans les divers genres de luxe qui s’y rattachent, que le coté
par lequel ces choses-1a peuvent étre une occasion de pécher,
une tentation. Or la discipline ecclésiastique, précisément en
tant qu’ecclésiastique, n’ayant chance de se maintenir qu’a la
condition de ne pas s’user par suite d’une application trop fré-
quente, il importait de supprimer ou du moins d’entraver le
plus possible ce qui pouvait donner lieu & ’emploi de ce « re-
mede. » Il fallait surtout prévenir les cas disciplinaires qui
pouvaient naitre de ces délassements. De la ces lois sévéres,
ces restrictions apportées & la liberté et aux agréments de
I’existence, ces rigueurs a I’endroit des plaisirs de la sociabilité
et des jouissances de l’art. Grice a la prédominance de l'éle-
ment francais, résultant de I'admission & la bourgeoisie de
nombreux réfugiés, Calvin réussit 4 introduire dans la com-
munauté dirigée par son génie un mode de vivre assez ana-
logue & ce que devait étre celul des membres du tiers ordre de
Saint-Francois.

Nous avons vu tout & ’heure que l'usage que faisait Calvin
de Vautorité du Nouveau Testament pour fonder la discipline
ecclésiastique rappelle le principe franciscain et anabaptiste,
d’aprés lequel la forme primitive et élémentaire de I'Eglise
chrétienne doit servir de reégle pour tous les temps. Il résulte
de ce qui précéde que la concordance sur ce point est encore
complétée par la commune aversion pour les récréations
« mondaines. » Nous sommes maintenant en mesure de définir
plus exactement la différence entre le luthéranisme et le cal-
vinisme en matiére de discipline. Le point de vue luthérien (ou
protestant allemand) peut se formuler comme suit: « Si 'on
veut en venir 4 exercer une discipline ecclésiastique, il faut
commencer par donner au peuple une éducation morale. »
Voici au contraire quelle serait la formule calviniste: « Puisque
la discipline ecclésiastique est nécessaire, il convient de res-



D’'APRES ALBREGHT RITSCHL 203

serrcr la vie du peuple dans de plus étroites limites, surtout
en ce qui concerne les divertissements. »

Ainsi, pour autant que l'idéal du calvinisme quant & la
vie chrétienne est anticatholique, il est d’origine luthérienne ;
mais dans la mesure ou il differe de la conception de Luther, il
s'est replié dans la direction de I'idéal franciscain. Le pro-
bleme qui avait déja préoccupé Francois d’Assise, et & la solu-
tion duquel les anabaptistes travaillaient & leur maniere : celui
de réaliser une communauté détachée du monde et conforme
dans sa constitution et ses moeeurs au modele de la primitive
Iglise, Calvin s’est efforcé de le résoudre & son tour, sur la
base des principes posés par la réforme protestante, et pour
autant que cela pouvait se faire sans rompre avec I’Etat. Par
Yinoculation de cet élément ascétique, Calvin, cela n’est pas
douteux, a prété a I’Eglise qui porte son nom une force de ré-
sistance qui devait lui rendre de précieux services, et que le
luthéranisme n’a pas possédée & ce degré. Il n’en demeure pas
moins que ces ordonnances spécifiquement calvinistes consti-
tuent au sein du protestantisme une de ces transformations ré-
gressives dont nous parlions plus haut, un retour partiel aux
idées de « réformation » propres au catholicisme du moyen age.
De sorte qu’a y regarder de pres le calvinisme est plus rap-
proché du catholicisme que ne l'est ’Eglise luthérienne, bien
gu'a premiere vue celle-ci semble avoir conservé, dans ses
formes de culte et dans certaines institutions, telles que la con-
fession, des restes de catholicisme en plus grand nombre.

Il est un point encore sur lequel le calvinisme se montre
favorable & des tendances anabaptistes, et qui mérite par con-
séquent que nous nous y arrétions en terminant.

On sait que Calvin n’a pu établir & Genéve son régime ecclé-
siastique que sous I'autorité du pouvoir civil. Aussi a-t-il admis
dans le consistoire, chargé d’exercer la juridiction ecclésias-
tique, un certain nombre de personnages officiels. Mais il vou-
lait que les décisions de ce corps fussent souveraines. Sous ce
rapport donc il postulait l'indépendance de U Eglise vis-a-vis de
VEtat, mais sous ce rapport seulement. Il s’est expressément



254 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

défendu des conséquences séparatistes qu'on pouvait étre
tenté de tirer de I'idéal de sainteté qu’il proposait & son Eglise
ainsi que de la police disciplinaire i laquelle il la soumettait.
Afin de prévenir ces conséquences, il pose en fait que U'exis-
tence de 'Eglise est liée & ces deux conditions seulement, &
savoir que la parole de Dieu y soit préchée et que ses sacre-
ments y soient administrés. Vouloir que I’Eglise soit pure de
toute tache est une « tentation » contre laquelle « les hons »
doivent lutter, en usant de cette clémence, de cette patience,
de cette humilité qui font souvent défaut a la vertu de ceux qui
se séparent.

Les raisons que Calvin invoque pour mettre les fidéles en
garde contre cette tentation sont fort dignes de remarque. Il en
appelle d’abord au fait que saint Paul, s’adressant aux Corin-
thiens, «les advoue pour Eglise de Dieu et compagnie des
saincts, » bien que « tout le corps » ft « quasi corrompu. » It
de méme les Galates, «lesquels s’estoyent presque revoltez de
IEvangile, » 'apdtre, « un instrument esleu du sainct Esprit, »
n’en reconnaissait pas moins « entre eux quelque Eglise. » Il
rappelle ensuite que ’Eglise est fondée sur la grace de Dieu, et
que «l'office d’un chacun de nous est de ne chercher la re-
mission de nos pechez ailleurs qu'ot Dieu I’a mise, » & savoir
dans I'Eglise, & qui « ce bénéfice est donné comme en garde, »
et qui le « distribue » par le ministére des pasteurs « tant en la
prédication de I'Evangile qu'aux sacremens. » Il fait observer
enfin qu'on se fait illusion lorsqu’on pense qu’en se séparant
de I'liglise « telle que nous la voyons entre nous, » on ne fait
que se retirer de la compagnie des méchants. Par une sem-
blable démarche on s’expose au « grand danger de se retren-
cher de la communion des saincts?. »

(Pest & I'occasion de 'anabaptisme de son temps que Calvin
se livre & ces considérations et qu’il fait entendre ces avertis-
sements. Mais & voir l'insistance qu’il y met, on dirait qu’il a
eu le pressentiment que ses vues en matiére de police ecclé-
siastique pourraient bien entrainer dans les voies du sépara-
tisme précisément les plus fideéles d’entre ses disciples, ccux

$ Yoir Instit. chrest. IV, 1,13-27.



D’APRES ALBREGHT RITSCHL 255

qu’il appelle les bons, tout en les blamant d’étre « trop grands
zélateurs de justice.» Et c’est en effet ce qui n’a pas manqué
d’arriver. Les partisans rigoureux et impatients d’'une Eglise
pure et nette n’ont pas tardé a se considérer comme «les
bons, » voire les meilleurs dans I’Eglise réformée. Les raisons
que Calvin leur avait d’avance opposées furent pour eux
comme nulles et non avenues, parce qu’ils estimalent n’agir
qu’en conséquence des principes posés par le maitre et de la
tiche qu’il avait prescrite 4 I'Eglise.

Diverses circonstances vinrent favoriser en divers lieux ces
tendances & la séparation. En France, I'Eglise réformée dut
son indépendance & la résistance opposée par 1'Etat 4 la Réfor-
mation elle-méme. En Ecosse, ce qui a contribué a faire naitre
et renaitre sans cesse des aspirations dans le méme sens, c’est
la notion catholique de I’Etat qu’avaient retenue les fondateurs
de ’Eglise réformée de ce pays. John Knox, en effet, et George
Buchanan partagent avec leur maitre John Major de Saint-An-
drews la conviction que I'Etat, et par conséquent la monarchie,
a, sans préjudice de son institution divine, pour base directe la
volenté nationale et que le peuple a le droit de déposer un
prince injuste. Cette thése, qui a pour elle 'autorité de Thomas
d’Aquin, trouve son complément et son corrélatif dans cette
autre these que I'Eglise, dont les organes et les directeurs re-
présentent directement 'autorité divine, est d’un ordre supé-
rieur & celul de ’Etat, qu’elle en est indépendante, méme en
maticre de droit. En conséquence, John Knox implanta dans
I'Eglise d’Ecosse la conception que 'autorité divine de sa con-
stitution, de son culte et de sa discipline lui est directement
garantie par Christ en tant que chef de I’'Eglise.

Ce méme idéal ecclésiastique, que 'Eglise écossaise ne pro-
fessa d’abord qu’en théorie, avait été imposé par les circons-
tances a Jean Laski, le directeur spirituel de I'Eglise formée a
Londres par les réfugiés venus des Pays-Bas et de la France.
Leur qualité d’étrangers ne leur permettant pas de compter,
pour soutenir leur Iiglise. sur le gouvernement civil de leur
terre de refuge, Laski placa leur constitution ecclésiastique
«indépendante » sous I'égide de la royauté de Christ. 11 la pré-



256 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

sentait comme émanée directement du pouvoir législatif de
Christ, en se fondant sur ce qu’elle était en harmonie avec les
institutions de la primitive Eglise.

L’'indépendantisme, pratiqué d’abord par nécessité dans ces
communautés de réfugiés, ’emporta un certain temps, pen-
dant le XVII¢ siecle, sur les formes épiscopale et presbyté-
rienne de I’Eglise en Angleterre. Faisant de nécessité vertu, on
ne se borna pas a rejeter la compétence de I’Etat pour s’occu-
per du temporel de ’Eglise, on en vint & sacrifier 'unité natio-
nale de I’Eglise & I'indépendance réciproque de toutes les
églises locales. De cette facon on obtenait une conformité avec
I’Eglise des premiers temps qui dépassait de beaucoup les in-
tentions de Calvin. Mais il ressort de 1 que I'idéal originaire-
ment anticatholigue de Calvin en matiére d’Eglise, & mesure
qu’ll est réalisé d'une maniere plus conséquente, aboutit & un
mdépendantisme (ui nous raméne bien prés des congrégations
anabaptistes. Et ce n’est certainement pas un effet du hasard si
I'idéal indépendantiste de la vie chrétienne a lul aussl incliné
du coté de celui de 'anabaptisme. Les congrégations des indé-
pendants anglais fondaient leurs prétentions essentiellement
sur la sainteté ascétique qui paraissait dans leurs membres,
sur leur rigoureuse abstention de tous les divertissements
mondains. Aussi la plupart en sont venus, sous le nom de
baptistes, & rejeter le baptéme des enfants. En méme temps il
s’est produit parmi eux, au XVII¢ siecle, des mouvements d’un
théocratisme révolutionnaire trés analogues a ceux qui avaient
agité cent ans auparavant les anabaptistes allemands.

Des phénomeénes ecclésiastiques comme ceux dont nous
venons de parler n’ont, il est vrai, fait leur apparition que
dans une partie limitée du domaine conquis par le calvinisme
et ne se sont produits que dans des conditions particuliéres.
Cependant ils n’étaient possibles qu’en application de principes
qui distinguent d’une maniére générale le calvinisme du luthé-
ranisme et du zwinglianisme, et qui, en somme, concordent
avec l'idéal de vie chrétienne que poursuivaient déja les ré-
formes franciscaine et anabaptiste. Le fait qu'une évolution
« régressive » comme celle de I'indépendantisme anglais a pu,



D'APRES ALBRECHT RITSCHL 257

les circonstances aidant, s’accomplir sur le terrain du calvi-
nisme, démontre une fois de plus la prédisposition naturelle
du calvinisme a accueillir ou a reproduire des tendances et des
modes de vivre répondant au type de réformation franciscain.

Le piétisme se rattache & ce type-la. Aussi ne faut-il pas
s’étonner s’il a eu pour berceau les conventicules de calvi-
nistes puritains, approuvés et patronnés par le plus grand des
théologiens calvinistes du XVIIe siécle, Gisbert Voet, & Utrecht.
Loin de réagir contre les éléments ascétiques introduits dans
la piété protestante par le calvinisme, comme il a réagi contre
Iinstitution de la confession dans I’Eglise luthérienne, le pié-
tisme n’a fait que les développer eny mélant d’autres éléments
plus ou moins hétérogénes, tels que le mysticisme et le chi-
liasme. Et c’est ainsi que, tout en travaillant & réformer les
Eglises protestantes par son opposition & P'intellectualisme et
ses appels a la piété individuelle, 1l a déformé le protestantisme

en y greffant des méthodes et des pratiques de provenance
catholique.

Note se rapportant & la page 244.

Voici quelles sont, selon M. Ritschl (pag. 82-93), les principales causes
qui ont contribué & faire prédominer l'intellectualisme dans I'Eglise pro-
testante :

1° La constitution du saint - empire romain de nation allemande étant
étroitement liée b la sainte Eglise universelle, les Etats protestants, qui te-
naient tout autant que les princes catholiques a U'intégrité de empire,
devaient faire tout ce qui était en leur pouvoir pour amener tous les
membres de l'empire & partager leur maniere évangélique de com-
prendre la religion et I'Eglise. Tant que ce but n'était pas atteint et
qu'on pouvait se flatter encore de I'atieindre par le moyen des colloques
entre théologiens, il était de I'intérét des Etats protestants de se consi-
dérer, eux et leur Eglise, comme un simple part: au sein de 1'Eglise de
I'empire. Or la différence entre I'ancienne et la nouvelle Eglise étant
ainsi ramenée en politique & une différence de parti, il s’ensuivait pres-
que infailliblement qu'en théologie elle fit envisagée comme une diver-
gence d'école, semblable b celles qui s'étaient produites dans la seconde
moitié du moyen ige entre thomistes et nominalistes.

2° La Réformation s'est dégagée de 'Eglise du moyen age & travers
une série de controverses portant sur des points de doctrine détachés. Et

THEOL. ET pHIL. 1881, 7



258 LE PIETISME, SES ORIGINES ET SES PRECURSEURS

Luther a été contraint de suivre ses adversaires sur ce terrain de la dis-
pute avant d’étre arrivé pour son propre compte 4 une vue d'ensemble,
a une intuition complete et bien ordonnée de son christianisme ré-
formé.

3° Pour légitimer I'Eglise évangélique aux yeux de I'empereur et de
la diete de I'empire, pour justifier sa prétention & étre la vraie Eglise
catholique, Mélanchthon, comme Luther, a cru devoir attacher un irés
grand poids aux anciens symboles, spécialement en ce qui concerne la per-
sonne de Christ et la trinité. Or ces dogmes-la, qui pour I'Eglise grecque
avaient eu une valeur pratique, parcequ'ils représentaient bien sa maniere
a elle de concevoir le salut, étaient déja descendus pour 1'Eglise latine
du moyen age au rang de formules scolastiqgues. Combien moins étaient-
ils faits pour s’adapter & la conscience chrétienne protestante! Ce nétait
plus, pour elle, qu'un dur et difficile probléme de Vécole.

4° Les théologiens du XVI¢ sikcle, & commencer par Mélanchthon,
semblent n’avoir pas ¢té aptes ou disposés & saisir dans toute son éten-
due le but pratique de la religion, et & comprendre toute I'importance du
role qui, & coté de Dieu et de 'homme, revient en religion a ce troisiéme
facteur : le monde. En fait, 1ls ne 'ont point méconnu, mais ils n’en ont
pas tenu suffisamment compté dans leur théologie. 1! en résulte que non
seulement leurs doctrines forment un systeme incomplet, mais qu'elles
n'ont pu servir de régulateur & lavie chrétienne comme elles auraient di
le faire.

5° Sur ce point-la, Calvin est incontestablement supérieur aux théolo-
giens allemands de son siecle, témoin sa notion de la foi telle qu'il 'ex-
pose dans Imstit. chrest. 111, 2, passim. Néanmoins il a grandement con-
tribué pour sa part au regne delintellectualisme, et cela par sa polémique
contre la foi implicite des catholiques. « Est-ce la croire, de nerien entendre,
moyennant qu’on sumette son sens a I'Eghse? Certes, la foy ne gist
point en ignorance, mais en cognoissance: et icelle non seulement de Dieu,
mais aussi de sa volonté... Cest par ceste cognoissance, et non point en
sumettant nostre esprit aux choses incogneues, que nous obtenons entrée
au royaume céleste.» (Ibid, §2.) De la I'importance majeure gue Calvin
attache & ce que tous les membres de son Eglise acquierent une connais-
sance complete, exacte et bien ordonuée de la doctrine chrétienne. De la
aussi la prépondérance que ne tarde pas & prendre dans 'Eglise rétormée
la signification intellectuelle de la foi, si bien que la persnasion pratique
touchant le contenu de la foi, ce que Calvin appelle « la certaine fiance
de la benevolence de Dieu, » passe en quelque sorte a I'état d’appendice,
important sans doute, nécessaire méme, mais enfin d’appendice.

6° Ce qui acheve d’expliquer le triomphe du doctrinarisme dans la
théologic protestante, c’est qne les hommes de cet Age ignoraient ce que
Cest que le sentiment et quels en sont l'influence et le role dans la vie spi-
rituelle. Non point, certes, que ces homwmes n'alent pas senti, que dans



D’APRES ALBRECHT RITSCHL 209

leur vie religieuse ils n'aient pas éprouvé les impressions de plaisir ef de
P P P
déplaisir. Mais ils ne se doutaient pas que 1'dme, & c6té des fonctions de
Y )
penser et de vouloir, en exerce une troisieme, distincte des deux autres.
Méme un auteur piétiste du XVIIe siecle, Lodensteyn, qui met comme
P yn,
peu d'autres le sentiment en jeu, ne connait encore, en fait d'activités

de 'ame, que I'intelligence et la volonté.
V. R.




	Le piétisme ses origines et ses précurseurs : d'après Albrecht Ritschl. Partie 2

