Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 14 (1881)

Artikel: Etude sur les données morales de Herbert Spencer
Autor: Mc Cosh, James

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379276

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE SUR LES DONNEES MORALES

DE

HERBERT SPENCER!

Herbert Spencer est un homme d’un profond sérieux, et qui
par cela méme commande le respect. Sa vie a un but, et il ne
vit que pour lui. Pour I’atteindre il a abandonné les travaux
et les revenus de sa profession (il était ingénieur), et aussi pour
bien des années tout espoir de renommée et de popularité.
Pendant trente ans au moins un vaste systéme de physique
spéculative, fondé sur les récentes découvertes de la biologie,
a miri dans sa téte, et il se sent tenu de le développer, de le
metire au jour, quel que soit accueil qu’il rencontre autour de
lui, et méme en dépit de tous les obstacles. Il est dans une
grande mesure lauteur de la théorie du développement, et
c’est lui certainement qui 'a systémaltisée; il en est I'incarna-
tion, la personnification, I'expression méme, et il la développe
dans la confiance qu’elle 'emportera, grace & sa supériorité, et
quelle demeurera toute-puissante jusqu'a ce qu’elle ait mis
toul ce qui I'entoure d’accord avec elle-méme. Il doit y avoir
environ quarante ans qu’il commenca sa carriére littéraire en
publiant des articles de revue, principalement dans les jour-
naux dissidents de la Grande-Bretagne, tels que le Non CGonfor-
mist et le British Quarterly. qui de bonne heure découvrirent
ses talents, et depuis 1850 il a réduit ses vues en systéme dans
une série de volumes soignés, au nombre total de dix. Sept
d’entre eux ont été publiés en entier, les autres partiellement.

' Tiré de la Princeton Review.



3R JAMES MC COSH

Toutes ses spéculations passées ont eu pour but de trouver
« une base scientifique pour les principes du bien et du mal. »
Malheureusement il est obligé d’avouer que la santé peut étre
définitivement compromise, lors méme que la vie ne prend
pas fin ; et conséquemment il devance le tour marqué par
son plan et publie 'ouvrage que voici : Données morales, au
lieu de ceux qui auraient dit le précéder logiquement. Par ce
moyen, fat-il réduit & 'inaction, le monde saura quel a été de
tout temps son but et quel devait étre le couronnement de tous
‘ses travaux préparatoires. Je suis heureux d’apprendre que les
derniéres nouvelles de sa santé sont meilleures et nous encou-
ragent & espérer qu’il vivra pour achever son édifice. Nous se-
rons mieux placés pour le juger lorsqu’il se présentera com-
plet & nous.

Spencer nous donne aujourd’hui les bases de sa morale.
Bacon a montré qu’on doit éprouver (mais non apprécier) la
science par ses fruits, et les peuples de langue anglaise sont
fortement enclins & demander au sujet de toute théorie nou-
velle quelle est sa tendance morale. Locke faisait venir toutes
nos idées de la sensation et de la réflexion, et c’est au point de
vue moral que sa théorie fut d’abord trouvée en défaut, le
petit-fils de son protecteur, lord Shaftesbury, ayant montré
guon ne pouvait faire provenir notre idée du bien moral de
Pune ou de Pautre de ces deux sources. Actuellement bien des
personnes disposées & accepter la théorie du développement
de Spencer, qui contient, aussi bien que la théorie de Locke
sur 'origine des idées, beaucoup de vrai, sont désireuses de
savoir a quelle morale elle aboutit. Les hommes qui pensent
comprennent que si la théorie du développement ne peut satis-
faire aux exigences de la morale, qui sont tout aussi sérieuses
et certaines que celles de 1'hérédité ou de toute autre loi phy-
siologique, les évolutionnistes devront modifier leur théorie et
accorder que si ’évolution peut faire beaucoup elle ne peut
pas tout faire, et laisse & des lois différentes, je dirai méme su-
périeures, le soin d’expliquer bien des faits importants.

Notre auteur sait parfaitement qu’une période de transition,
dans laquelle on passe d'une ancienne & une nouvelle foi, pré-



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 33

sente de grands dangers. « Il peut, dit-il, difficilement arriver
guelque chose de plus désastreux que la ruine et la chute d’'un
systéme régulateur reconnu insuffisant, lorsqu’un autre et
meilleur systéme n’a pas encore paru pour le remplacer. » Il
admet et affirme, sans en donner aucune preuve, que « les
injonctions morales perdent de l'autorité qu’on leur accordait
en raison de leur origine supposée sacrée. » Cela est certaine-
ment vrai de P’école dont M. Spencer est la téte, du corps de
ses associés & Londres, et de ceux qui partagent leurs vues
dans diverses contrées. Mais je me permets de douter que cela
soit vrai des hommes en général, méme des homrmes instruits,
ou en particulier des Américains ; ceux-ci ont, je le crois, une
foi aussi ferme que jamais dans une moralité inspirée par un
pouvoir intérieur, sanctionnée par un pouvoir divin, et ne
semblent pas vouloir s’en départir de sitdt. Cependant si les
hommes d’dge ont des convictions solides et des habitudes
toutes formées, il n’en est pas moins vrai que les jeunes gens
de nos colléges et surtout de nos écoles scientifiques qui lisent
exclusivement des livres et revues évolutionnistes, et entendent
dire que tout procéde de I’évolution sans avoir nul besoin d’un
Dieu-Providence, courent le danger de rejeter avec la religion
la moralité, qui lui est si intimement unie. M. Spencer, en
confinant la religion dans une région inconnue et inconnais-
‘sable, sans attrait pour personne, les aide & s’en défaire ; mais
il ne veut pas qu’ils se passent de moralité. Il ne voudrait pas
les voir trop tot abandonner leur religion ; mais si toute religion
positive, c’est-a4-dire qui admet un Dieu, est fausse, comme il le
leur dit, des jeunes gens intelligents ne peuvent y croire et
doivent, par une nécessité de leur nature, s’en défaire cotte
que cotite. M. Spencer est posilivement alarmé & la pensée de
cette période de transition dans laquelle ce qui est ancien a
perdu son autorité, sans qu'il y ait personne pour prendre la
place du roi déposé. Aussi a-t-il hite, avant d’étre mis hors
d’état de travailler, de donner & la moralité une base nouvelle
et scientifique, et cela indépendamment de toute idée de Dieu
ou d’une loi intérieure. Je vais maintenant examiner ce nou-
veau systéme de morale; je le ferai, je I'espére, avec bonne foi
THEOL. ET PHIL. 1881. 3



34 JAMES MC COSH

et impartialité, en me basant d’abord sur les témoignages évi-
dents avancés en sa faveur, quitte & revenir plus tard sur la
tendance qu’on lui suppose.

Il y a maintenant bien des années, et c’était A un moment
ou Spencer n’était pas apprécié comme il I'est aujourd’hui,
j’eus l'occasion de porter sur lui le jugement que voici (Des in-
tuitions de lUesprit, 3¢ partie, T. 1. § 8) : « Ses généralisations
hardies sont toujours instructives, et quelques-unes d’entre
elles peuvent en fin de compte étre reconnues comme les lois
les plus profondes de I'univers & nous connu. » Je m’apercois
que les éditeurs américains de ses ceuvres se sont servis dans
leurs annonces de ce témoignage, et je n’ai point d’objection &
ce qu’ils continuent & agir ainsi; mais il convient d’établir que
je représentais M. Spencer comme un titan guerroyant contre
les dieux qui régnent sur I’'Olympe, et cherchant 2 atteindre le
sommet sacré, non & pas lents et progressifs, mais en entassant
le Pélion sur le Pinde. Son systéme scientifique et philoso-
phique est un vaste édifice qui a de son propre aveu, et en
réalité, de larges, sinon de profondes assises dans les sciences
naturelles, surtout la biologie. et qui trone jusque dans lajuris-
prudence et la morale. C’est 1a son meérite, c’est 12 son défaut.

Sa méthode est déductive plutdt qu’inductive. Il part d’'une
hypothése, celle du développement, qui contient beaucoup de
vrai, mais qui peut-éire présente quelques lacunes et demande
a étre délimitée de tous cotés. Ensuite il recueille des faits
pour vérifier son hypothése et les produit par ordre. Il exa-
mine enfin ces faits & 'aide des viellles méthodes grecques,
I'analyse et la synthése, instruments fort tranchants et par cela
méme quelque peu dangereux. Il tient une grande partie de
son ouvrage pour synthétique, la synthese n’étant autre chose
que des faits isolés, puis rapprochés, pressés et liés ensemble
dans son esprit puissant. Sa méthode n’est pas précisément
celle que prescrivait Bacon. Celui-ci nous recommande de ne
pas devancer, mais de suivre la nature, de laisser les faits
suggérer les lois (les axiomes, comme il les appelle), de ne
pas manquer de noter les exceplions apparentes et de les ac-
cueillir comme Abraham accueillit les pélerins étrangers qui,



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 35

a son insu, se trouveérent étre des anges. « Nous aurons, dit-il,
bon espoir des sciences lorsque par une pente unie et régu-
liere nous nous éléverons des faits particuliers aux moindres
axiomes, de 12 aux axiomes secondaires, et enfin, montant tou-
jours, jusqu’au premier de tous les axiomes. » Bacon remarque
finement « qu’un boiteux sur le bon chemin gagnera de vitesse
un coureur qui suit le mauvais, » et il ajoute ces paroles, qui
pourraient parfois étre appliquées & Spencer : « Il est de plus
évident que celui qui n’est pas sur la bonne route déviera
d’autant plus que plus grande sera sa rapidité et son adresse. »
Avec I'impétuosité qui caractérise sa pensée, notre auteur n’est
guére disposé a se soumettre & cette marche lente et sare.
Doué de grandes capacités spéculatives, il est homme & sauter
de sommet en sommet sans méme jeter les yeux suarles plaines
ou les vallées au-dessous de lui, et dans lesquelles, aprés tout,
doit se trouver la base commune a ces chaines de montagnes
élevées qu’il aime tant & parcourir. Nous aurons peut-étre I'oc-
casion d’appeler l'attention sur tel ou tel de ces faits secon-
daires qui frappent un observateur ordinaire, mais auxquels il
n’a pas pris garde. Spencer sent qu’il a une aptitude spéciale
pour interpréter les faits. Donnez-lui des faits et il les inter-
prétera. D’autres cependant, sans nier les faits qu’il avance, se
croiront autorisés a les interpréter différemment.

En ce moment Spencer occupe & peu de chose prés, parmi
les peuples de langue anglaise, la méme position qu’occupait
Hegel, il y a cinquante ans, parmi les peuples germaniques.
Tous deux se distinguent par des capacités spéculatives de
I'ordre le plus élevé. Tous deux voudraient embrasser la na-
ture entiére, esprit et matiére, dans leurs gigantesques sys-
temes, aussi vastes et indéfinis que I'horizon; tous deux sont
tellement imbus de leurs grandes conceptions qu’ils ne sont
nullement disposés & tenir compte des vues adoptées par
d’autres ou des faits qui semblent incompatibles avec leurs
généralisations. Tous deux, par le dogmatisme de leurs asser-
tions, et la haute portée de leurs théories, qui paraissent expli-
quer ce dont on ne peut rendre compte autrement, ont exerce
une puissante influence sur les jeures gens résolus & avoir



36 JAMES MC COSH

I’explication de tous les problémes. A d’autres égards ils dif-
férent beaucoup. Hegel avait des philosophies de la Gréce an-
cienne et de ’Allemagne moderne une connaissance étendue,
mais non détaillée; en revanche, lorsqu’il voulut critiquer les
découvertes d’Isaac Newton, il ne fit que se rendre ridicule.
Spencer,d’autre part, est bien au fait des récentes découvertes
qui soumettent les organismes & 'empire de la loi, — plutot
cependant a titre d’amateur que comme un expérimentateur
de profession, — mais il n’a pas, & ce qu’il me semble, étudié
les opérations de I’esprit humain en tant que révélées a la con-
science. C’est généralement sous forme d’image et 4 'aide d’ex-
pressions empruntées au domaine de la matiére et du mouve-
ment qu’il saisit ces opérations et en rend compte. Le soleil de
Hegel s’est maintenant couché sans laisser autre chose aprés
lui que la lueur d’'une grande réputation. Je crois que vous
pourriez compter sur vos dix doigts des mains tous les hégéliens
de la stricte observance qui sont en Allemagne, et sur ceux
des pieds tous les hégéliens distingués en dehors deI’Allemagne,
y compris ceux de Naples, Oxford, Glasgow et Saint-Louis.
Quelques-uns ne se font pas scrupule d’appeler le maitre un
prétentieux et un charlatan. Le soleil de Spencer est mainte-
nant & son zénith ; quant & savoir quel cas on fera de sa philo-
sophie a la fin de ce siécle, c’est ce que je ne puis prendre
sur moi de prédire. Son systéme embrasse un si grand
nombre de faits établis qu’il ne peut manquer, je crois, de
contenir beaucoup de choses qui subsisteront, et je suis d’avis
que « ses généralisations hardies sont toujours instructives et
que (uelques-unes d’entre elles pourront étre, en fin de
compte, établies comme les lois les plus profondes de I'uni-
vers &2 nous connu. » Il est actuellement du devoir des hommes
qui pensent d’examiner soigneusement I’édifice qu’il éléve ;
tout en admirant ses murs massifs, ils pourront arriver & y dé-
couvrir des lézardes, indice d’une fondation sans solidité, ni
stabilité.

Son éthique, il ne le cache pas, est une résultante de sa
théorie du développement. Aussi sera-t-il nécessaire de com-
mencer par donner un rapide apercu de la question. Le mot



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 37

développement est devenu l'un des termes les plus universelle-
ment employés et les plus vagues de notre langue. On n’entend
pas parler seulement du développement des plantes et des ani-
maux, mais, ce qui est fort différent, du développement de
mondes formés de la poussiére des étoiles. A le prendre dans
ces deux acceptions, le mot peut convenir, mais s’il s’applique
4 ces deux opérations & la fois, tout ce qu’il signifie ¢c’est que
les mondes en question et les étres animés proviennent égale-
ment de substances préexistantes. Les livres nous parlent
maintenant du développement de la science, du développement
de la littérature, du développement de I’art, du développement
du trafic et du commerce. Bientdt, je pense, on parlera du
développement du commerce de I'étain et du commerce de
Ihuile, et, je le suppose aussi, du développement de nos ar-
ticles manufacturés, de nos temples, de nos vaisseaux, de nos
maisons, de nos chemises, de nos chaussures et de nos jouets.
Le sens du mot évolution n’est guére plus précis. L’¢élasticité de
ces expressions pousse des esprits peu clairs & attribuer toutes
sortes de choses & I'évolution et au développement. Mais la
seule vérité générale impliquée par cette maniére de parler,
c’est qu'une chose procéde d’une autre et que toutes choses
proceédent de substances préexistantes; et cela n’implique, au
fond, que ce qui a été connu de tout temps : le régne universel
de la causalité. Je disais dans un précédent numeéro de cette
revue : « Depuis que M. J.-S. Mill a montré qu’il y a toujours
dans les causes deux agents, et surtout depuis la découverte
de la conservation de la force, ou de sa persistance, comme dit
Spencer, il est devenu nécessaire gu’'un homme possédant & la
fois des connaissances scientifiques et un esprit philosophique
revoie soigneusement tout ce qui a trait & la causalité. Mais il
n’est pas nécessaire actuellement de pénétrer plus avant dans
cette intéressante question. » Ce que j'ai dit avait simplement
pour but de montrer que beaucoup de personnes emploient
facilement les mots de développement et de causalité sans en
connaitre exactement la portée.

A n’appliquer ces expressions qu’a la production des plantes
et des animaux, il est clair que le développement ou I'évolution



38 JAMES MC COSH

n’est pas un agent, une propriété, ni une cause unique. Il im-
plique la combinaison de nombre de forces mécaniques, chi-
miques, électriques, magnétiques, vitales comme on avait I’ha-
bitude de les appeler, cosmiques ainsi qu'on les appelle main-
tenant, la combinaison du panzoisme de Spencer et des unités
physiologiques de Darwin, en fait, de forces si nombreuses, si
variées et si compliquées que, dans son état actuel, la science
est incapahle de les spécifier ou d’en déterminer la nature.
Lorsque nous disons d’une plante ou d’un animal qu’il est dé-
veloppé, nous voulons dire qu’il résulte de la combinaison —
une combinaison faite, je pense, et préparée d’avance — de
forces qui ne peuvent pasencore étre distinguées et presentées
séparées i la vue. La grande affaire de la science, 41'époque oll
nous sommes parvenus, n’est pas de se contenter d’opérations
vagues et générales, mais de déterminer la nature exacte des
puissances impliquées dans I’hérédité et ’évolution des plantes
et des animaux. Ce travail aidera a trouver la solution de cette
question-ci : Quelles sont la puissance et les limites du déve-
loppement? Personne n’a montré d’une maniére plus claire et
plus concluante que M. Spencer que la nature animée s’est
élevée d'un état inférieur & un état supérieur. Mais ni lui ni
aucun autre n’a été capable de dire par quelle cause cela s’est
produit. Dire que cette cause est I'hérédité, ce n’est faire autre
chose que d’éviter le probléme; car, demandons-nous, quelle
sont les causes en jeu dans I'hérédité qui améliorent les races,
qui font que les riviéres s’éléevent au-dessus de leurs sources?

La conception vulgaire du développement veut qu’on parte
des atomes pour s’élever aux molécules, aux masses, aux
plantes, aux animaux doués de sensibilité et de 14 & des étres
de plus en plus intelligents, pour arriver enfin, comme on le
suppose maintenant, 4 des agents moraux. M. Wallace, qui a
découvert en méme temps que Darwin la doctrine de la sélec-
tion naturelle, a été obligé, dans un journal récent,de rapporter
carrément cette marche progressive & une action spirituelle.
A cause de cela il a élé, peut-étre a juste titre, tourné en ridi-
cule par son école. Mais au moins désire-t-il combler le vide
d’une fagon ou de I'autre. M. Spencer, avec ses bottes de sept



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 39

lieues, peut sauter par-dessus des abimes sans méme les re-
marquer, et le premier venu peut apercevoir dans le tissu
quelques-unes de ces mailles échappées. Les travaux les plus
récents de la science ont été impuissants & montrer que ce qui
est inanimé produise ce qui est animé, ni qu’il puisse y avoir
un vivum sans un ovum, ou une espéce quelcenque de proto-
plasme. Huxley et Tyndall 'ont honnétement avoué. Spencer,
a4 ma connaissance, n’a soufflé mot de l'affaire.

D’autres crevasses béantes s’ouvrent sous nos pas. L’insen-
sible peut-il produire le sensible? L’inconscient peut-il produire
le conscient? La tentative qu’a faite Spencer dans ses Principes
de psychologie pour expliquer l'origine de la conscience est
probablement la plus grande aberration philosophique du jour.
Il commence par décrire avec beaucoup de soin le systéme
nerveux. Ensuite il fait iniervenir la conscience de la facon la
plus secrete, sans méme chercher & expliquer comment cette
faculté mentale peul naitre de la substance tendre et moelleuse
des nerfs. Il parle d’impressions distinctes regues par les sens,
et de la nécessité d'un centre de communication, et il dit : « A
mesure que les phénoménes extérieurs deviennent plus nom-
breux et plus compliqués, la variété et la rapidité des mouve-
ments auxquels est soumis le centre de communication doivent
augmenter; il finit par y avoir une série ininterrompue de ces
mouvements, il doit s’éveiller une conscience. » (Volume II,
page 403.) Il doit s'éveiller une conscience! Provenant de mou-
vements et d’'un centre qui n'ont pas de conscience! Il ne
se doute méme pas de l'obstacle qui ’arréte, il semble ne pas
le voir dans 'ardeur de sa course. 1l néglige de signaler la dif-
ficulté analogue qui se présente lorsqu’on passe de la con-
science aux facultés supérieures de I'esprit, telles que le juge-
ment, la raison, le sentiment et la volonté. Ainsi qu’on pouvait
s’y attendre, il ne voit, dans le livre que nous avons sous les
yveux, aucune difficulté a faire procéder la moralité de I'expé-
rience raille fois répétée de sensations devenues héréditaires.

Vouloir expliquer comment on passe es natures inférieures
aux natures supérieures, par exemple des mollusques aux
poissons, des poissons au singe et du singe 4 'homme, et s’en



40 JAMES MC COSH

tenir au principe de causalité que nous avons admis, c’est s’en-
fermer entre les cornes d'un dilemme. La puissance qui a
permis aux molécules primitives de s’élever jusqu’a 'homme
se trouvait dans les molécules primitives ou elle ne s’y trouvait
pas. Si elle s’y trouvait, les molécules devaient renfermer en
elles-mémes toutes les forces mécaniques, chimiques et cos-
miques; de fait, ce devait étre une puissance presque infinie,
ce dont nous n'avons aucune évidence quelconque. Qu’on
prenne 'autre alternative et qu’on suppose qu’afin de produire
de plus hautes facultés et de nouveaux étres,de nouvelles forces
doivent continuellement intervenir, la question se pose alors :
D’ol viennent ces forces? Dira-t-on que cette action est due &
de faibles, mais continuels apports? cela n’écarte la difficulté
gu'en apparence. Car ces apports ne peuvent donner que ce
gu’ils ont, et ce qu’ils ont regu des puissances primitives. En
fait, la loi du développement par ’hérédilé est aprés tout une
simple loi empirique. Une loi, & ce que je comprends, ne cesse
d’étre empirique et ne devient rationnelle que lorsque les causes
qui sont en jeu ont été déterminées. Pour le moment on pour-
rait metire iréve a la guerre déclarée entre la science et la
religion sur le sujet du développement. Pour I’homine religieux
toutes les opérations de la nature viennent de Dieu, qu’elles se
produisent sous forme de développement ou d’une autre ma-
niere. Tous deux, 'homme religieux et le savant, devraient
reconnaitre que pour ’heure nous ne connaissons pas les causes
qui ont amené et fait apparaitre avec le cours des 4ges ces puis-
sances supérieures, telles que la sensation, la conscience, I’in~
telligence.

M. Spencer appelle son ouvrage Données morales. Il ne se
tient pas pour un sceptique, et ne désire pas que d’autres le
prennent pour tel, bien loin de la. Sa philosophie réclame
une forte dose de foi. En particulier il admet, comme font tous
les hommes de génie, certaines vérités qu’il est & ses yeux im-
possible de prouver et que tout le monde est tenu d’accepter.
I débuta dans le domaine de la spéculation lorsque Hamilton
et Mansel étaient les premiers. métaphysiciens d’Angleterre, et
c’est & eux: qu’il emprunte, en les modifiant, mais sans les ameé-



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 41

liorer, ses vues sur les caractéres et les marques distinctives
des vérités premiéres. « Qu’il soit inconcevable de les nier,
c’est ce qui montre qu’elles possédent le plus haut rang, c’est
le critére qui nous révéle leur incomparable supériorité. »
« Découvrir qu’il est inconcevable de nier une vérité premiére,
c’est découvrir que nous sommes obligés de l'accepter. Et
nous accordons le plus haut degré de certitude possible a une
connaissance que nous sommes ainsi obligés d’accepter. »
Dans ces limites, ce critére des principes premiers est bon
et peul étre utilisé avec fruit. Mais on I’a mutilé et on ne lui a
pas donné son expression adéquate. Je ne puis admettre comme
maxime qu’un homme doive croire une proposition simplement
parce qu’il ne peut concevoir ou agir difféeremment; c’est 1
une espéce de fatalisme contre lequel le cceur peut se rebeller,
alors méme que la téte serait obligée de se soumettre. En op-
position & 'agnosticisme régnant, avancé par Hume et favorisé
involontairement par Kant et Hamilton, je crois que I'’homme
peut dans une certaine mesure connaitre les choses en elles-
meémes et dans leurs rapports réciproques. Il se connait lui-
méme comme étre pensant et sensible. Il connait son corps
commme étendu et comme faisant obstacle & sa volonté. Il per-
coit immédiatement dans les choses qu’il connait ainsi certains
rapports, par ®xemple que deux lignes droites ne peuvent en-
velopper une surface, et que deux objets plus deux autres objets
font quatre objets; et il connait tout cela parce qu’il percoit les
choses et ce qui est dans les choses. Nous n’avons pas seule-
ment ici un critére d’une « incomparable supériorité, » et que
« nous sommes obligés d’accepter, » un critére « du plus haut
rang » et qui nous donne « le plus haut degré de certitude pos-
gible. » (C’est, de ’aveu méme de M. Spencer, tout ce que peut
faire son critére, qui ne saurait peut-étre se justifier ou s’ap-
pliquer dans d’aulres circonstances.) Mais nous trouvons dans
la connaissance de la chose en question une certitude qu’on
ne peut contester en aucun cas. Le signe distinctif d’'une vérité
premiére se trouve étre ainsi, non pas la nécessité, comme ’af-
firment Kant et Spencer aprés Hamilton, mais I'évidence di-
recte, en percevant les objets, nous percevons qu’ils existent et



42 JAMES MG COSH

qu’ils sont ce qu’ils sont. La nécessité résulte de I’évidence di-
recte; elle est le second et non le premier critére des vérités
premiéres. L’universalité, j’entends celle de la conviction, vient
ensuite comme troisiéme pierre de touche. Cette preuve tire
sa valeur de ce que tous les hommes sont ainsi faits qu’ils ont
une certaine connaissance des objets simplement pour les
avoir observés. Il est tout a fait faux de raisonner, comme fait
Spencer dans sa réponse a Mill, en disant que le monde exté-
rieur exisle parce que nous ne pouvons concevoir le contraire ;
la vérité toute simple, c’est que nous connaissons l’existence
du monde extérieur et ne pouvons par conséquent concevoir
qu’il n’existe pas.

J'appelle cela « intuition, » parce que c’est plonger directe-
ment son regard dans les choses. Ce n’est point 13, comme le
soutient Kant, une forme de mon esprit que jimpose aux
choses, mais une perception des choses. Je pergois les objets
dans I'espace, et en les considérant je pergois et statue que le
plus court chemin entre deux points est une ligne droite.

C’est peut-étre ici le lieu de faire ce qui, & ma connaissance,
n’a Jamais été fait, je veux dire de passer au crible la fameuse
théorie de Spencer sur la formation de ce que les métaphysi-
ciens appellent les vérités premiéres ou fondamentales, telles
que les axiomes d’Euclide, le principe de la cauwsalité univer-
selle, et les maximes morales. Depuis I’époque de David Hume
jusqu’a M. John.-S. Mill, il est de mode dans I’école sensua-
liste de rendre compte de ces vérités par le principe de I'as-
sociation des idées. Dés nos plus jeunes années, nous avons vu
I’effet 1ié & la cause, et c’est pourquoi, lorsque nous voyons un
effet, nous sommes irrésistiblement conduits 4 rechercher le
fait qui l'accompagne ordinairement. J'ai fait de mon mieux
pour exposer cette théorie, qui est aujourd’hui tombée par
suite de sa propre instabilité. Ces principes premiers appa-
raissent de si bonne heure qu’ils n’auraient pas eu le temps de
se former dans Uesprit de l'individu. Aussi Spencer a-t-il
avancé une nouvelle théorie, qui a remplacé celle de Hume et
de Mill. D’aprés cette théorie, les principes premiers ou fonda-
mentaux sont le résultat de toutes les expériences des ancétres



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 43

de la race, expériences (ui se sont accumulées d’age en age
et se sont transmises, pense-t-on, des mollusques jusqu’a
I’homme. Ce n’est 12 qu’une hypothése, et les faits sur lesquels
on la fait reposer sont trés problématiques. Nous ignorons
comment la vertu s’est transmise d’un individu & un aulre,
d’une race & une autre. Le mystére de la succession apostolique
n’est pas & comparer a celui-ci. Nous ne pouvons dire quelles
sont les expériences du mollusque, dont le poisson a hérité,
pour les transmettre au singe, et, par lui, & 'homme primitif.
Ces expériences du mollusque étaient-elles conscientes, oui ou
non ? Si elles ne I'étaient pas, quand le sont-elles devenues ?
quelle forme prirent-elles? C’est une hypothése impossible a
réfuter, parce qu’elle n’a rien & avancer en sa faveur. Comme
hypothése, elle n’explique pas l'ensemble des phénomeénes.
En fait, nous ne rencontrons chez les animaux inférieurs aucun
pressentiment des vérités mathématiques, métaphysiques ou
morales.

J’admets que la théorie de I’hérédité puisse expliquer beau-
coup de choses ; elle peut rendre compte de la formation et
du fonctionnement du systéme nerveux. Mais plusieurs d’entre
nous nient qu’une fonction nerveuse soit une fonction men-
tale. La grande majorité des savanis proclament qu’une action
corporelle et une action mentale sont choses complétement
différentes. Le cerveau et les nerfs ne sont pas Pesprit, ils sont
simplement les organes de ’esprit. Il est tout & fait arbitraire
de supposer que I'hérédité qui peut produire notre systéeme
nerveux soit aussi capable de produire les lois fondamentales
de notre intelligence et de notre raison, et, comme je I'affirmais
dans un précédent numéro de cette revue, il serait difficile de
prouver que le cerveau est autre chose pour I'esprit qu’un or-
gane de sensation et de locomotion1.

Admettons que la masse cérébro-spinale soit l'organe de
Pesprit. Elle peut étre capable de modifier les fonctions men-
tales d'une foule de maniéres ; elle peut les obliger & s’accom-

' Le professeur Caldervood a publié récemment un lhivre sur les rap-
ports de V'esprit et du cerveau. C'est un ouvrage clair, judicieux, exempt
d'hypotheses et de fantaisies.



44 JAMES MC COSH

plir d’uné certaine fagon et les empécher de s’accomplir d’une
autre fagon. L’esprit peut &tre poussé & agir d’une maniére
particuliére, grice au concours empresseé des nerfs; d'autre
part, lorsque I'organisme humain ne préte pas son concours
a I'esprit, celui-ci peut avoir beaucoup de peine & penser ou
a sentir. Dans ce sens, la structure nerveuse du corps peut
communiquer & Pesprit des penchants qui deviennent hérédi-
taires. Mais cela ne prouve pas que les principes premiers
de la raison soient un produit du cerveau ou des fonctions
nerveuses.

Tout cela devient plus évident encore lorsque nous considé-
rons (uelle est la nature de nos intuitions. Elies sont de méme
nature que nos perceptions, les perceptions que nous avons
des objets et des rapports entre les objets. Nous percevons que
st Pon prolonge deux lignes droites sans qu’elles s’en trouvent
rapprochées, elles ne se rapprocheront jamais, ausst loin qu’on
les prolonge ; et nous comprenons que, par sa nature méme,
une entorse faite 4 la vérité doit étre un mal. Or il n’est abso-
lument pas prouvé que le chien, le cheval ou Planimal le
mieux doué ait la moindre intelligence de ces vérités ou de
rien de semblable.

Méme & supposer que ces connaissances, ces opinions et
ces jugements soient nés des expériences des races primitives,
on pourrait répondre qu’ils ont pleine valeur, et cela d’aprés
les principes mémes de Spencer. Ils possédent toute 'auto-
rité d’'une longue et constante expérience; ils n’ont rien &
redouter de son critére des vérités premieéres. Nous ne pou-
vons concevoir que ’hypocrisie soit une bonne chose, aussi
concluons-nous que cette vérité : I’hypocrisie est un mal, a
« une incomparable valeur » et se place « au premier rang. »
Je prétends qu’elle posséde encore une autre valeur. De quel-
que maniére que ces vérités aient été engendrées, elles ont
Iautorité du Dieu qui les a produites soit par développement,
soit autrement. C’est pourquoi je me sens la liberté, en com-
posant cet article, d’en appeler & ces vérités premiéres de
notre raison, tant spéculatives que morales.

Le titre du livre de Spencer « Données morales » m’avait



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 45

donné un vif désir, je n’oserais dire I'espoir, d’entendre exposer
et expliquer ce que nous voyons lorsque nous considérons di-
rectement des actions morales ou immorales, par exemple des
actes de pitié ou de cruauté. Jespérais un peu qu’en prenant
pour critére la nécessité ou 'absurdité, i1l nous aurait dit, je
suppose, que la tromperie ne saurait étre un bien ni la bien-
veillance un mal. C’elit été pour son éthique une base excel-
lente, sur laquelle 1l aurait pu élever un bel édifice. Mais au
lieu de cela il commence son ouvrage par une longue disserta-
tion dans laquelle il passe en revue la conduite de « tous les
étres vivants, » y compris celle des brutes de toute espéce
depuis la simple monade jusqu’a 'homme.

Il débute en déclarant que le bien moral est un rapport de
moyen & fin. Je me borne & dire ici : Prenez garde ! Nos mo-
ralistes les plus éminents représentent la vertu comme une
fin plutdt que comme un simple moyen. On en parle générale-
ment comme d’une affection de l'esprit qui- est bonne en soi,
Iamour par exemple ou la bienveillance, et non comme d’un
simple moyen en vue d’autre chose, mettons, du bonheur, qui
est pour M. Spencer le seul vrai bien, Mais passons la-dessus
pour le moment, et voyons commentil en vient a faire du bien
moral un moyen.

« La moralité, dit-il, est en rapport avec la conduite, » et il
définit celle-ci « un ensemble d’actes appropriés & des fins, ou
encore l'appropriation d’actes & des fins. » La conduite qui
remplit son but est bonne. « On dit toujours que des actions
sont bonnes ou mauvaises selon qu’elles sont ou ne sont pas
conformes a leur but. » Une bonne arme est celle qui frappe
sirement ou réussit & parer les coups. Il me suffit de faire
remarquer ici que d’apres cette théoriele pistolet d’un voleur,
la clef d’un filou, un breuvage empoisonné ou un faux billet de
banque sont bons. Le seul fait de 'appropriation des moyens
aux fins ne constitue certainement pas quelque chose de mo-
ralement bon. Nous n’avons pas encore trouvé pour la morale
une base scientifique.

« Si des objets inanimés et des phénoménes inconscients
nous passons aux étres et aux actes conscients, nous trouvons



40 JAMES MC COSH

que les mots mauvais et bon dans leur acception courante
s’'appliquent également & l'utilité effective de ces étres. Un
chien d’arrét ou un chien de chasse, un mouton ou un boeuf
sont bons ou mauvais, indépendamment de tous les attributs
qu’ills peuvent posséder, si dans le premier cas ils agissent
conformément au but que ’homme se propose en les em-
ployant, et si dans le second leur chair est propre & ’alimen-
tation. » Assurément nous ne sommes pas encore sur le terrain
de la morale. Mais 1l ne s’arréte pas la, et il cherche & montrer
que de cette harmonie initiale qui n’a en elle-méme aucun
caractére moral nous arrivons par degrés (notez cette expres-
sion) aux harmonies les plus complexes, qui sont de nature
morale.

Pour ce qui concerne la vie sensitive, il montre qu’elle est
bonne ou mauvaise suivant gu’elle procure ou non ¢« un excé-
dent de sensations agréables. » Il montre que la conduite d'un
homme est bonne ou mauvaise selon qu’elle le rend, en fin de
compte, heureux ou malheureux ; et il conclut que partout, a
tenir compte de ses effets immédiats sur tous les hommes, ce
quiest bon c’est ce qui est agréable. De degré en degré il nous
amene jusque dans le domaine moral, et il nous déclare « que
de la vie sans moralité il passe par de faibles degrés et d’une
infinité de maniéres & la vie qui est ou morale ou immorale. »

La conduite sans moralité se transforme maintenant en
conduite morale et nous voyons ce qu’est au juste sa théorie
éthique. Il ne fait pas du bien moral une affection ou un acte
volontaire, ni méme, autant que je puis en juger, une opéra-
tion ou un état de l'esprit; c’est tout ce qui, & tout prendre,
est un moyen de procurer du plaisir. Nous ne sommes pas
encore en eétat de critiquer cette doctrine; 1l suffira pour le
moment d’indiquer les objections gu’on peut lui faire. Je
maintiens que le bien moral est un acte ou un état mental et
qu’il implique intention. J’admets que le plaisir soit un bien et
qu'on doive le prendre pour but de ses efforts, mais je nie
qu’il soit le seul bien désirable ou méme le plus élevé de tous
les buts. En particulier je nie que tout ce qui sert a& accroitre
le bonheur soit nécessairement une verlu. Pour qu'une chose



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 47

soit moralement bonne, elle doit étre le fait d’'un agent qui a
Pintention de faire du bien. Un instrument comme un téles-
cope ou un télégraphe électrique ou un téléphone peut accroi-
tre puissamment les ressources et le bonheur de la race;
mais srement nous ne I'assimilons pas 4 une vertu, & ’hon-
néteté par exemple, & la tempérance, & la justice et au désin-
téressement. Quoi qu’il en soit, au lieu de poursuivre plus long-
temps ce svjet, voyons ce qu’il dit de la progression du bonheur,
au sujet de laquelle 1l a établi, je le crois , une vérité des plus
importantes.

Il réussit & montrer que la somme du bonheur a été s’ac-
croissant toujours durant la suite des 4ges géologiques. Il ne
peut, il est vrai, nous dire & I'aide de sa théorie comment se
formerent les sensations de plaisir; mais, une fois ces sensa-
tions existantes, il nous montre comment clles sont devenues
de plus en plus nombreuses, grace a la multiplication des or-
ganes des animaux; A mesure que ceux-ci étaient plus spéciaux
et plus complexes, leur vie s’allongeait et ils se répandaient sur
de plus vastes régions. Voici comment il résume :

« L’évolution, qui tend constamment & la conservation, at-
teint son terme, avons-nous vu, lorsque la vie est la plus
longue et la plus intense possible; et maintenant nous voyons
que, toutes les autres fins mises de cOté, nous tenons pour
bonne la conduite gui assure la conservation, et pour mauvaise
celle qui tend & la destruction de I’élre. On a moniré que le
pouvoir de maintenir la vie individuelle produite par 1’évolu-
tion grandit de concert avec le pouvoir de perpétuer I'espéce
par le moyen des soins donnés aux descendants, et que dans
ce sens I'évolution atteint son terme lorsque les petits conser-
vés jusqu’a maturilé sont au nombre voulu pour qu’ils aient
une vie parfaite en durée et en intensité; et il se trouve qu’on
dit la conduite des parents bonne ou mauvaise, selon qu’elle
approche de ce but idéal ou qu’elle le manqgue. Enfin nous en
inférions que I'établissement d’un état d’association rend a la
fois possible et nécessaire une forme de vie telle que la vie
puisse étre parfaite en chacun des conjoints et dans leurs en-
fants. Cela n’empéche pas la vie des autres d’étre parfaite, elle



48 JAMES MC COSH

en est au contraire développée, et nous avons trouvé précé-
demment que c’est 14 la forme de vie qui peut étre avec le plus
d’emphase qualifiée du terme de bonne. De plus si nous avons
vu alors que I'évolution arrive 4 étre aussi compléte que pos-
sible lorsque la conduite produit la plus grande somme de vie
dans I'individu, dans ses enfants et dans ses semblables, nous
voyons maintenani de méme que la conduite que nous appe-
lions bonne arrive & étre la meilleure imaginable lorsqu’elle
réalise en méme temps ce triple but. »

J’ai cité ce passage pour deux raisons : pour montrer com-
ment il développe le systéme de morale que je suis en train
d’examiner ; et aussi pour faire connaitre de quelle maniére il
démontre, victoricusement je le crois, comment les moyens
de bonheur se sont développés et multipliés sur notre terre
avec le cours des 4ges. II nous fait assister le mieux du monde
aux preéparatifs (il n’emploierait pas lui-méme ce mot) qui ont
¢te faits pour atteindre ce but et aussi pour frayer la voie a
I’apparition de la moralité.

Le bonheur est le but vers lequel tendent les lois du monde
physique. « Les courses vagabondes que fait aujourd’hui un
poisson en quéte de nourriture n’ont point de rapport avec
celles qu’il a faites hier ou qu’il fera demain, bien que peut-étre
les poissons témoignent, par ’habitude gu’ils ont de s’emparer
a des heures différentes de différentes espéces de proie, qu'il
Y a dans leur vie un ordre légérement déterminé. Mais les ani-
maux d’ordre supérieur, et surtout ’homme, ont des mouve-
ments mieux combinés et plus suivis, qui tous tendent &
accroitre leurs jouissances. Grice aux progrés accomplis, les
actions extérieures et les forces extérieures qui voudraient les
annuler se combinent et se font équilibre, et le progrés vers
un état supérieur consiste en ce qu’on arrive a4 pouvoir main-
tenir I’équilibre pendant une plus longue période. grace aux
adjonctions successives de fonctions organiques qui contreba-
lancent de plus en plus les forces perturbatrices. » Les phéno-
menes biologiques ont la méme tendance. Une jouissance est
attachée & un exercice corporel salutaire qui réclame l'atten-
tion de celui qui s’y livre. Cet exercice produit une augmenta-



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 49

tion de bonheur, et, pour Spencer, ce qui favorise la jouissance
est du domaine moral.

Les lois psychologiques ont la méme influence. Spencer nous
donne ici un épitomé de sa psychologie dont il fait, & beaucoup
prés, une branche non de la science de I’esprit tel qu’il se réveéle
par la conscience, mais de la physiologie des nerfs. Il parle de
trois autorités qui mettent un frein & I’activité humaine : 'au-
torité politique, c’est-a-dire les gouvernements; 'autorité reli-
gieuse ou la crainte du surnaturel; et 'autorité sociale, ou I’in-
fluence de 'opinion publique; etil montre avec raison que ces
trois autorités conduisent I'homme & subordonner sa satisfac-
tion immédiate & son bien final. C’est ici que pour la premiére
fois il se trouve en présence de ce qui peut étre appelé le bien
moral. « Nous sommes maintenant préparés & reconnaitre que
les prohibitions spécialement désignées comme morales ne
ressemblent pas 4 ces prohibitions qui leur ont donné nais-
sance et avec lesquelles elles ont longtemps été confondues.
La différence consiste en ce qu’elles se rapportent aux effets
intrinséques des actes et non & leurs effels exirinséques. » S'il
avait dit : leur caractere intrinséque, le caractére qui leur fait
trouver un but en eux-mémes et qui est vraiment moral, il
aurait été sur le terrain de la morale. Mais il se borne & nous
amener jusqu’au portail du temple, sans nous y faire entrer.
La sociologie aboutit au méme résultat. I1 montre que la pro-
portion des bienfaits re¢us aux services rendus est la base uni-
verselle de coopération. Il conclut en disant : « La morale
sociologique est le complément de la morale envisagée au point
de vue biologique, physique et psychologique, en ce qu’elle
montre dans quelles conditions on peut diriger des activités
réunies de telle facon que la vie pleinement développée de
chaque individu consiste dans la vie parfaite de tous et y con-
coure. »

J’ai laissé notre auleur argumenter a sa guise. J'accepte les
faits par lesquels il établit une marche progressive de la na-
ture. J’accorde ainsi qu’il statue deux vérités fort importantes
La premiére est que le bonheur augmente dans la nature &
mesure que celle-ci progresse. Plus la nature se développe et

THEOL. ET PHIL. 1831, 4



90 JAMES MC COSH

plus il y a de moyens de jouir. Il y a plus de jouissances dans
la période des poissons que dans celle des mollusques, dans la
période des mammiféres que dans celle des poissons, et dans
celle de 'homme qu’a toute autre. Ce point, qui ne touche pas
4 la morale, est cependant fort intéressant. Mais Spencer établit
un autre point qui est, & mon avis, d’'une importance égale,
pour ne pas dire supérieure. C’est que la nature prépare la
voie & I'introduction de la morale. Je soutiens, en vérité, que
jusqu’ad ce que '’homme apparaisse avec sa conscience qui
postule une loi morale, il n’y a et ne peut y avoir rien de mo-
ral ou d'immoral. Au point de vue moral nous n’approuvons
ni ne condamnons les actes du reptile ou de l'oiseau, du chien
ou de la vache. Mais il y a chez eux une préparation & ce que
doit étre 'homme, et & la moralité. Leur milieu est propre a la
vie de 'homme qui y trouve la nourriture qui Iui est néces-
saire, des occasions de faire le bien, des encouragements au
bien, un engrenage qui le retient dans le bien, et des obstacles
i la pratique du mal.

Je crois qu’il a rendu un grand service en établissant ces
deux vérités, mais en tout cela il n’a point mis le pied sur le
terrain propre de la morale, et surtout il n’a pastrouvé de base
scientifique pour les principes du bien et du mal. Il a construit
un soubassement, mais il n’a pas posé de fondement. En par-
tant des faits qu’il a établis et en les interprétant de la méme
maniére je découvre d’autres vérités quifournissent 4 la science
morale un fondement solide.

Premierement. Je découvre un plan dans ces arrangements
destinés a favoriser le bonheur et le bien moral. La tendance
au bonheur, gqu’il a si adroitement découverte, implique que
dans une multitude de cas différents une chese correspond &
une autve, et que toutes choses s’harmonisent en vue d’un bon
but. A quol faut-il attribuer cet accord? M. Spencer est trop
philosophe pour Pattribuer & quelque chose d’aussi insignifiant
que la chance et le hasard. 11 est prét & admettre qu’au deld
des phénomeénes connus il doit y avoir une puissance inconnue
qui les produise. Arrivé a ce point, je le saisis corps & corps.
Ces combinaisons, qui produisent une tendance vers un but,



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 51

sont un effet et impliquent une cause. Les choses étant ordon-
nées en vue d’'une fin, nous sommes conduits & une cause or-
donnatrice et par conséquent intelligente. Non seulement cela,
mais comme le but de toutes choses est le bonheur, il est évi-
dent que la cause supréme est bienfaisante. Comme I'effet est
réel, de méme la cause intelligente et bonne d’un effet qui im-
plique intelligence et bonté doit étre réelle. Les grandes lois
du progres dans le bien que nous révéle la biologie me sem-
blent prouver aussi clairement que 'agencement particulier
des os, des articulations et des nerfs mis en avant par Paley,
qu’il y a une intelligence qui les organise et les préserve en
vue de certaines fins & nous connaissables. Le fait que Dieu
procéde par développement dans tant de circonstances di-
verses ne nous autorise pas a I’exclure de ses ceuvres. Il a été
démontré mainte et mainte fois, par exemple par M. Janet dans
son livre sur les causes finales, que l'intention du Créateur res-
sort aussi clairement du développement envisagé comme pro-
cés organique que du squelette d’un animal. Il découvre une
intention dans les arrangements qui produisent la tendance
bienfaisante dont a parlé Spencer, tout autant que dans la con-
stitution d’une bonne société ou d’un hon gouvernement. Je
prends cette vérité avec moi, tandis que jexplore les différents
domaines de la nature, et je trouve qu’en la laissant toujours a
sa place je puis la comparer & une torche éclairant bien des
endroits qui sans elle seraient obscurs.

Deuxiemement. Je découvre dans la nature un autre but. J'y
découvre un but moral, ou plutdt je trouve que le bien moral
est un but. Jadmets que l'augmentation du bonheur soit un
but, le but le plus élevé des créatures inférieures incapables
de voir plus loin. Mais lorsque j’ai atteint un certain point, je
découvre cet autre but:le bien moral, qui, comme le bonheur,
est un bien en soi et un but en soi. M. Spencer unit les deux
buts, et, de fait, ils sont souvent réunis dans I’économie de la
nature ; cependant ils sont distincts et doivent étre considérés
séparément. L'une de ces fins, le bonheur, est manifeste dés le
commencement. Il semble y avoir dans le régne animal une
anticipation de l'autre, un acheminement vers elle, de méme



B2 JAMES MC COSH

qu’il y avait une préparation pour 'homme dans I'existence du
bétail et des céréales qui I'ont précédé et qui ont rendu pos-
sible son apparition sur la terre. Mais la seconde fin ne se ma-
nifeste que lorsqu’un agent capable de moralité parait sur la
scéne. L’appropriation d’'un moyen & une fin est une bonne
chose, mais pour que nous y voyions quelque chose de mora-
lement bon, il faut que nous sachions que la fin proposée est
bonne, et cela au point de vue moral. Une épée peut étre bonne
pour tuer un ennemi, mais 'homme qui la tient ne sera bon
qgue ¢’il 1a met au service d’une bonne cause. Le bonheur est
un bien, mais n’y a-t-i1l pas un autre bien, 'amour, qui pro-
cure le bonheur, et la justice, qui est le guide et le gardien du
bonheur et qui assure & tous et & chacun des moyens de jouis-
sance équivalents? La misére est un mal, mais certainement
aussi la cruauté et la tromperie qui produisent le mal. I.a bonté
est une bonne chose, mais la droiture et la fausseté n’existent-
elles pas également, ainsi que la justice, qui demande qu’i
chacun revienne ce qui lui est d?

Troisiemement. A un certain degré du développement appa-
rait un étre capable de connaitre et d’apprécier le but moral.
Nous avons 1 un progrés sur ce qui précéde; un progrés sur
les brutes, qui connaissent l’amour du plaisir sans connaitre
pour cela 'amour du bien, qui ont de l'aversion pour la dou-
leur sans avoir pour cela de 'aversion pour le péché.

Puisque nous faisons de la morale et non de 'histoire, il n’est
pas nécessaire que nous déterminions comment ’homme est
apparu sur la scene du monde, et commentil est arrivé a avoir
une conscience pour connaitre le bien et distinguer entre le
bien et le mal. Le progrés accompli est de méme nature que le
progres signalé dans les temps primitifs par le passage de 'ob-
jet inanimé a P’étre animé, de I'objet insensible & I’étre sen-
sible, de 'étre inconscient & 1’étre conscient, de 'éire sans
instinct & ’étre doue d’instinct. Spencer et son école rendront
sans doute compte de toutes ces transformations & I'aide du
développement, mais aussitdt reparait le vieux dilemme qui
nous oblige a choisir entre ses deux alternatives. Si 'on dit
que la moralité était virtuellement dans la matiére originelle,



ETUDE SUR HERBERT SPENCER o3

je réponds qu’il n'y a véritablement aucune preuve que la puis-
sance morale qui a conduit Socrate & souffrir le martyre, Ho-
ward et Livingstone & accomplir leurs travaux, fat a4 Vorigine
dans les molécules primitives et ait passé de la dans le mol-
lusque et dans le singe. J'ajoute en faveur de mon raisonne-
ment que, méme en admettant cette supposition, nous pour-
rions conclure de l'existence de ces faits que toutes ces choses
ont été ordonnées par une puissance intelligente, qui dés le
commencement a prévu ou plutot s’est proposé le but a réali-
ser, et cette puissance doit étre une puissance morale, qui
donne & ’ensemble des résultats, et par conséquent au moni-
teur moral, sa sanction accompagnée de préceptes et d’inter-
dictions. Préféere -t-on lautre alternative, d’aprés laquelle
I’homme et sa nature morale proviennent d’'un pouvoir sura-
jouté? Alors je réclame pour ce pouvoir la sanction de ce pou-
voir supérieur quil’a fait intervenir. Quelques savants semblent
aujourd’hui trés désireux de prouver qu’ils descendent des
brutes. J'admets et je maintiens que le corps de ’homme est
formé de la poussiére du sol, et que dans cette mesure il est
fait & I'image des animaux inférieurs, ou plutdot que les animaux
inférieurs et lui sont faits d’aprés le méme type. « Mon corps
n’était point caché devant toi lorsque j’ai été fait dans un lieu
secret, tissu dans les profondeurs de 1a terre. Quand je n’étais
gu'une masse informe tes yeux me voyaient, et sur ton livre
étaient tous écrits les jours qui m’étaient destinés avant qu’au-
cun d’eux existdt. » Mais je suis jaloux de revendiquer pour
I’homme en général, et pour nos profonds penseurs en parti-
culier, une autre origine. Je demande que, pour ce qui est de
leur esprit, ils aient été faits 4 I'image de Dieu. Méme parmi
les races humaines les plus dégénérées nous pouvons décou-
vrir des traces de cette supériorité, en particulier dans la capa-
cité qu’elles possédent de s’élever toujours davantage. Le déve-
loppement de la race bretonne, depuis ’époque de César
jusqu’a nos jours, est un phénomeéne dont il est impossible de
trouver le paralléle dans une race animale quelconque. Seule-
ment, tandis que je ne découvre chez les sauvages que le
germe de cette superiorité, je la vois se déployer dans toute sa



54 JAMES MC COSH

plénitude chez nos poétes et nos philosophes, chez nos pa-
triotes et nos philanthropes.

Il me suffit de savoir que '’homme posséde une nature rai-
sonnable et morale, quelle qu'en soit la provenance.De quelque
fagon que ma conscience se soit formée, elle est maintenant une
partie essentielle de mon étre. L’état le plus parfait peut étre
né d’un état inférieur, tout aussi bien que le fruit sort de la
plante; mais on apprécie le fruit pour ce qu'il vaut et non &
cause de la semence dout il est sorti. Que 'homme descende ou
non du poisson, il n’est plus un poisson, mais un homme doué
d’une nature morale a laquelle sont attachées certaines facultés
et prérogatives; et s’il assassine un de ses semblables, je ne ie
traite pas du tout comme je traiterais un poisson qui aurait
saisi et détruit un autre poisson. Cette nature morale proclame
qgu’il existe une distinction essentielle et impérissable entre le
bien et le mal. Ses décisions peuvent affronter méme le critére
que Spencer donne de la vérité lorsqu’il dit « qu'on est forcé
de I’accepter. » Nous pensons que ’homme qui souffre plutdt
que de dire un mensonge, et que celui qui risque sa propre
vie pour sauver celle de son prochain fait bien; et nous pen-
sons que ’homme qui trahit la cause & lui confiée ou qui assas-
sine son semblable fait mal. Je suis aussi certain de I'existence
de tout cela que de celle du monde extérieur et de ma propre
existence; on ne peut me faire changer d’opinion. Autant je
suis certain qu’il existe de la fausseté dans le monde et un sé-
ducteur que j’ai mission de repousser, autant je suis certain
que je réprouve la tromperie et le séducteur. Que les esprits
spéculatifs, pourrai-je dire, se querellent si cela leur convient
au sujet des antécédents historiques de toutes ces choses, pour
mol je connais ce que je pergois, et j’obéis et dois obéir & mes
convictions, ou plutdt si je leur obéis ce n’est pas que j’y sois
contraint extérieurement, mais c’'est parce que j’en reconnais
Ia vérité. Telle est donc ma nature morale; & qui veut con-
naitre son contenu elle déclare que le bonheur est un but
auquel on doit tendre, mais que le bien mnoral, 'amour et le
respect de ce qui est bien sont aussi notre but, et un but supé-
rieur au premier.



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 155

Quatriemement. 1l y a un principe intuitif qui pousse a la
pratique du bien moral. 1l a été démontré 4 mainte et mainte
reprise que !'utilitarianisme, — et I'éthique de Spencer en
est une des formes, — demande & étre appliquée au nom d’un
principe intuitif. Elle part du principe que non seulement je
puis, mais encore je dois travailler au bonheur des autres aussi
bien que de moi-méme, et que je suis tenu de procurer le plus
grand bonheur possible au plus grand nombre possible de mes
semblables. Je n’ai que faire d’'un principe moral intuitif pour
m’amener & m’occuper de mes propres plaisirs, bien que mon
sens du devoir vienne fortifier I'intention ou je suis de sacrifier
le plaisir du moment en vue d’'obtenir un bonheur ultérieur
plus grand. Mais pourquoi suis-je tenu d’accroitre le bonheur
de mon voisin aussi bien que le mien propre? Autant que j’en
puis juger, la théorie utililaire et la théorie du développement,
forme de la premiére, n’ont pas de réponse a donner a cette
question. Vous pouvez me prouver que, tout bien considéré, il
y aurait dans l'univers une plus grande somme de bonheur si
je me contentais d’étre le mari d'une seule femme, mais j'au-
rais, je crois, plus de plaisir & en avoir une seconde que je lui
préfére; qu’y a-t-il dans la théorie du développement qui me
pousse a4 me contraindre? Mais au moment ol apparait la mo-
ralité apparait aussi une conscience intuitive qui exige que je me
contraigne parce que cela est bien, et qui me parle d’un Dieu
qui sanctionnera le tout. Nous avons 14 un motif qui nous con-
duit & accroitre le bonheur de tous, et qui nous pousse a faire
le bien selon que nous en avons l'occasion.

Cinquiemement. Il faut remarquer de plus que la moralité
intuitive nous impose le devoir de procurer le plus de bonheur
possible au plus grand nombre d’hommes possible. C’est 1a un
précepte de la morale intuitive aussi bien que de la morale uti-
litaire ou hédoniste, avec cette différence trés importante, que
contrairement a 'autre, la premiére porte en elle-méme et avec
elle-méme un motif qui nous pousse & faire du bien aux autres.

Il est bon de dire, & propos de cette conscience intuilive,
qu’elle en réféere a une loi qui est au-dessus d’elle et 4 laquelle
elle est subordonnée. Cette loi, la voici : « Faites aux autres ce



56 JAMES MG COSH

que vous voudriez qu’ils vous fissent. » Il en résulte que I'a-
mour est la grande vertu, la vertu essentielle. Je préfére le mot
amour au mot altruisme, créé par Comte, et que 'école cherche
4 introduire dans la langue, pour autant qu’il pourrait ne dési-
gner que l'acte extérieur, tandis que le mot amour réclame
une affection intérieure. Or 'amour est le meilleur, le seul
moyen certain de procurer le bonheur. Il est comme une fon-
taine dont l'eau se répand et arrose tout ce qui 'entoure. 1l
nous pousse & procurer du bonheur & tous les étres sensibles,
Yy compris les animaux inférieurs. Réglé par une loi, il s’épa-
nouit pour le plus grand bonheur de tous ceux avec lesquels
nous sommes en contact, sous forme de maniéres agréables,
d’actes d’obligeance, d’honneur rendu & tous les hommes, de
sympathie pour la détresse, de secours accordés aux pauvres,
d’efforts pour assurer 'éducation de la jennesse, le développe-
ment de la littérature et des arts, et la propagation de la vérité
et de Vamour dans le monde entier. Le principe qui donne
pour but & la vie le plus grand bonheur possible fait partie de
Ia morale intuitive aussi bien que de la morale utilitaire. La loi
qui est en moi et le Dieu quil'y a gravée exigent que je tra-
vaille au bien de toute ’humanité. Mais la théorie intuitive
nous impose d’autres devoirs encore, Elle nous enjoint d’aimer,
de reévérer et d'adorer Dieu, et de concourir & la perfection
morale tout aulant qu’au bonheur de nos semblables.
Sixiémement. Il est nécessaire de faire connaitre un sophisme
qui entache le raisonnement tout entier de Spencer, & savoir
que le bien moral a le bonheur pour but. C’est dans la conclu-
sion dépasser les prémisses, ¢’est supposer qu’il a établi le tout
alors qu’il n’en a démontré qu’une partie. Il fait tous ses efforts
pour montrer que toutes les théories de la vertu impliquent
que le bonheur en est le but dernier. A cet effet, il examine la
théorie de la perfection, comme étant celle qu’on admet géné-
ralement. Il dit qu’elle a été traitée par Platon, et d’'une fagon
plus claire par Jonathan Edwards, et il veut que la perfection
de 'homme, considéré comme un agent, soit dans le fait que,
grice & sa constitution, il puisse produire des actes parfaite-
ment appropriés a toutes sortes de fins; et comme il est dans



ETUDE SUR HERBERT SPENGER 57

la nature de ce qui accroit ia vie de procurer plus de bonheur
que de misére, il s’ensuit que ce qui conduit au bonheur
posséde le plus haut caractére de perfection. Or j'admets que
le bonheur et Paccroissement du bonheur soient un bien; mais
je suis str que 'amour gui pousse & faire le bonheur d’autrui
est aussi un bien, et que la perfeclion c’est de les posséder
tous les deux.

Il examine aussi la théorie de ces moralistes qui se figurent
concevoir la vertu comme une fin indépendante de toute autre
chose et qui pensent que l'idée de vertu ne peut se résoudre
en idées plus simples. A ses yeux Aristote partageait cette opi-
nion. I1 prend comme exemples de vertus le courage, la
chasteté, et il soulient que, dans la supposition ou la vertu
serait chose primordiale et indépendante, on n’a aucune raison
d’admettre une correspondance entre une conduite vertueuse
et une conduite qui, & prendre 'ensemble de ses effets sur les
autres ou sur soi ou sur tous, serait une source de plaisirs; et
g'il n’y a pas correspondance nécessaire on peut concevoir que
la conduite vertueuse soit en fin de compte une source de
chagrins. La raison en est simple et facile & trouver. La vertu
étant de 'amour réglé, ou du moins contenant I’amour comme
son élément le plus éleve, I'effet de la vertu ne peut éire en
définitive un effet pénible. Pour ce qui est des deux vertus
mentionnées, le courage et la chasteté, elles ont besoin d’'un
stimulant plus efficace que la seule pensée de ’augmentation
du bonheur, et ce stimulant on le trouve dans une regle mo-
rale comme celle du chrétien qui exige qu’il fasse & autrui
comme il voudrait qu’on lui fit. Nous voyons ainsi que le but
A poursuivre ne comprend pas seulemeut le bonheur, mais
une fin en soi qui accroit et assure le bonheur.

Il examine ensuite, dans la méme intention, la théorie de la
morale intuitive. Cette théorie a souvent été présentée de telle
facon qu’il fiit impossible de la défendre. Enoncée comme il le
convient, cette théorie exprime une vérité qui doit trouver
place dans tout vrai systéme de morale. L’esprit est doué de la
puissance de connaitre et de discerner les choses, En particu-
lier, son sens moral a le pouvoir de percevoir dans certains



58 JAME3S MG COSH

actes volontaires le bien et le mal, le bien dans la reconnais-
sance, et le mal dans l'ingratitude. Il voit surtout le bien dans
I'amour sous ses différentes formes. Cet amour a en vue le
bonheur des étres sensibles. La loi & laquelle a recours la
conscience guide et protége cet amour. Elle lui indique les
objets sur lesquels il doit se répandre et ceux dont il doit se
détourner. L’amour contient en lui-méme un motif d’agir ; il
contraint moralement d’agir.

Ces six propositions peuvent se deéduire de 'ensemble des
faits que fournit M. Spencer, tout aussi légitimement que ses
deux propositions & lui. Avec elles, nous sommes maintenant
en position d’examiner son propre systéme. Il repousse les
théories qui s’occupent 1° du caractére de 1’agent, 2° de la na-
ture des motifs, 3> de la qualité des actes. En quoi faisant il
s’est prononcé contre la grande majorité des moralistes des
temps anciens et modernes qui soutiennent qu’on doit, pour
pouvoeir déclarer qu’une action est bonne, avoir égard & I'un
ou l'autre de ces critéres ou & tous trois. Une aclion morale-
ment bonne est celle d’un bon agent qui, poussé par un bon
motif, accomplit un acte bon. Si I’homme est un voleur qui, en-
trainé par la vengeance, accomplit une mauvaise action, cette
action fat-elle méme utile, mettons l'action d’assassiner un
autre voleur plus méchant que lui, nous ne lui donnons pas
notre approbation. Lorsque nous jugeons d’actes moraux,
nous voyons et sentons toujours qu’il nous faut avoir égard a
la valeur de P'acte, de I'agent, et du mobile. Nous déclarons
gqu'un acte de charité est bon lorsqu’il est accompli par un
homme bon, momentanément au moins, et poussé par un bon
molif. Nous pouvons admirer le talent d’'un homme qui pour
s’enrichir invente une machine qui peut accroitre immen-
sément les ressources et par conséquent les jouissances de
I’humanité. Nous n’accordons pas notre estime & celui qui fait
l'aumone pour étre vu des hommes. Le grand défaut de cette
nouvelle théorie morale, c’est qu’elle n’exige pas un mobile
désintéressé, c’est qu’elle ne réclame pas et ne nous autorise
pas & chercher un tel mobile lorsque nous jugeons de la con-
duite de quelqu’un.



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 59

Nous sommes maintenant en mesure de comprendre et de
juger cette nouvelle et fort prétentieuse théorie, qui devait
fournir a4 la morale une base scientifique. La conduite est
composée d’actes accomplis en vue de certaines fins. La con-
duile d'un homme est bonne lorsqu’elle remplit son but. La
conduite d’'un homme est moralement bonne lorsqu’elle pro-
cure le plus grand bonheur possible. Il a des passages qui nous
laissent sous l'impression que des actes mécanigues peuvent
étre tenus pour bons lorsque, somme toute, ils contribuent &
accroitre la jouissance de '’homme, et cela indépendamment
de toute considération d’agent. « En dehors de la conduite gé-
néralement approuvée comme bonne ou blimée comme mau-
vaise se trouve toute conduite qui, directement ou indirecte-
ment, favorise ou empéche le bien-étre de soi ou des autres. »
Certainement il peut y avoir du bien dans les actes organiques,
dans tous les actes de la vie. Certainement les animaux infé-
rieurs agissent bien lorsqu’ils accomplissent des actions qui
ajoutent a leur bonheur. « On peut concevoir une formule ap-
propriée a Yactivité de chaque espece animale particuliere;
cette formule donnerait, si on pouvait la trouver, le systéme
de moralité propre a cette espéce! » Assurément nous avons
la un nouveau code de morale. Cette doctrine parait élre celle
de I’école entiére. Darwin dit positivement que c’est le devoir
du chien de chasse de chasser. Puis on suppose que la mora-
lité des animaux s’éléve insensiblement et par degrés jusqu’a
devenir celle de 'homme.

Spencer veut que le progrés régulier de la vie donne nais-
sance & la conscience. « Les intuitions que nous avons de
I'existence d’une faculté morale sont le résultat auquel ont
lentement abouti les expériences faites par la race. » En fait,
la conscience semble n’étre autre chose que la structure ner-
veuse du corps. « Je crois que ’expérience de ce qui est utile,
faite et confirmée par toutes les générations humaines dans le
passe, a produit des modifications nerveuses correspondantes
qui, se transmettant et s’accumulant sans cesse, sont devenues
en nous des facultés d’intuition morale. » Nos intuitions mo-
rales sont ainst des modifications nerveuses devenues hérédi-



60 JAMES MC COSH

taires ! Est-ce 1 le produit supréme du développement? Est-ce
14 la clef de votte de la nouvelle philosophie?

Il accorde A cette conscience une certaine puissance d’ini-
tiative et de direction. « Que les intuitions d’une faculté mo-
rale doivent nous guider dans notre conduite, c’est 14 une
affirmation partiellement vraie, car ces intuitions d’une faculté
morale sont un résultat lentement acquis et transmis par la
race qui a vécu dans ces conditions. » Engendrée de la sorte
la conscience ne saurait fournir une regle de vie, ou un critére
définitif. Dans des circonstances différentes et avec une prove-
nance différente, ses décisions auraient pu étre différentes de
ce qu’elles sont. En opposition & tout cela, je soutiens que la
conscience est une intuition qui porte sur certains actes volon-
taires et qui les déclare bons ou mauvais dans leur nature
meéme. Cette conscience n’a rien a redouter des critéres des
vérités intuitives, pas méme de celui de Spencer. Son témoi-
gnage est ¢vident de lui-méme; le nier est chose inconcevable.
Nous ne pouvons concevoir que ’hypocrisie, en matiére de
religion par exemple, soit une bonne chose. Le point culmi-
nant de notre philosophie est donc la maxime favorite de
Hamilton : « Sur la terre ’home seul est grand; dans ’homine
Vesprit seul est grand ; » et, pourrais-je ajouter, dans I’esprit il
n'y a de grand que 'amour guidé par la loi.

Cela emporte avec soi ’obligation morale. L’1dée que Spen-
cer se fait de ’obligation est & peude chose prés celle de Bain.
Il suppose qu’elle provient d’une contrainte imposée de force,
par exemple de celle d’un maitre, d’'un gouvernement ou d’une
puissance spirituelle & laquelle il ne croit pas. Pour moi qui
regarde les révélations de la conscience comme des intuitions,
je réclame pour elle une place plus élevée. Kant a démontré
avec force que la conscience nous déclare obligés d’obéir & une
loi quiimplique un législateur; celui-ci est évidemment le gou-
verneur lui-méme qui a présidé au développement organique
des étres, malgré les obstacles qui s’y opposaient, et c’est lui
qui I'a fait servir au bonheur de ces étres. Nous sommes tenus
de faire ce qui est bien, conséquemment de rendre & chacun
ce qui lui revient et autant qu’il dépend de nous d’accroitre le



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 61

bien-étre de tous. Cela nous donne l'idée de justice et nous
montre I'obligation que nous avons de nous y appliquer.

L’idée, le sentiment, et la nécessité du devoir ont le méme
caractére. Spencer cherche & démontrer que la moralité passe
progressivement de 1'état d’acte & 1’état d’habitude, et qu’en
méme temps le sentiment du devoir s’affaiblit de plus en plus,
et peut finir par disparaitre. Il y a 1a quelque chose de vrai,
mais ce n’est que partiellement vrai. Lorsque I’habitude du
bien est tout 4 fait enracinée, le travail se fait sans contrainte.
Mais dés lors I'obligation consciente d’accomplir ce devoir est
nécessaire pour former I’habitude. Le mieux, c’est que le senti-
ment du devoir et Yamour s’unissent dans I’'accomplissement
d’'un acte. Une fois le sentiment de I'obligation disparu, les
autres sentiments sont sujets & devenir flottants, et la conduite
& devenir inconstante. Il n’est point nécessaire de penser tou-
jours a la contrainte; laissés & eux-mémes les sentiments et les
habitudes produisent souvent les meilleures actions. Mais il est
important que la loi soit toujours 13, et il en est comme du
cheval qui marche plus stirement lorsqu’il a un mors dans la
bouche, sans que pour cela le cavalier soit toujours obligé de
s’en servir. :

La théorie de Spencer est de son propre aveu une forme de
la théorie utilitaire. Mais il pense pouvoir lul donner une forme
meilleure que celle dont elle est revétue dans les systémes de
Benthamet de Mill. Il appelle son propre systemel’'utilitarianisme
rationnel, pour le distinguer de l'utilitarianisme empirique. Il
voit combien sont vagues les principes de 'utilitarianisme vul-
gaire et comprend P'inutilité pratique des préceptes qui en décou-
lent; car il est souvent trés difficile de dire si des actes sont ou
ne sont pas, somme toute, propres a produire un accroissement
de bonheur ou de misére. Voici cependant ce qu’il nous dit :
« Je comprends que ce soit I'affaire de la morale de déduire
des lois de la vie et des conditions de I’existence (uelles cortes
d’actions tendent nécessairement & produire le bonheur ou le
malheur. Une fois cela fait, ces déductions devront étre regar-
dées comme les lois de la moralité. » Nous étudierons avec in-
térét le livre qu’il nous promet sous le titre de Principes de



62 JAMES MC COSH

morale, pour voir s’il est capable d’accomplir ce travail. Si tel
est le cas, il rendra grand service & la vraie morale, qui toujours
doit embrasser le principe du plus grand bonheur possible. En
attendant, 1l n’a pas fait grand’chose pour délivrer la théorie
utilitaire ou hédoniste des objections auxquelles elle est évi-
demment exposée. Il lui est difficile, par exemple, de déterminer
quelles sont les conséquencesdes actes, et impossible de fournir
2 la grande masse des hommes un motif qui les conduise & en-
treprendre de procurer le plus grand bonheur possible au plus
grand nombre d’hommes possible. Il a évidemment de la peine
4 faire découler la bienfaisance de I’amour-propre, ou comme
il le dit, Paltruisme de I’égoisme. La méthode qu’il emploie
pour réconcilierles verius personnelles avec les vertus altruistes
est fort vague et peu satisfaisante.

Il 2 une éthique absolue et attache a ce fait grande impor-
tance. Mais il en est de cette morale comme du concours des
asymptotes d’une hyperbole & une distance infinie. Elle sera
réalisée lorsque les circonstances extérieures seront en har-
monie avec la vie intérieure. « La coexistence d’un homme par-
fait et d’une société imparfaite est impossible. » Je soutiens,
au contraire, qu’'un homme parfait peut travailler, que dis-je,
qu’il a réellement travaillé a rendre la société parfaite. Il dit en-
suite que « la conduite qui est accompagnée de quelque peine
ou suivie de quelque conséquence pénible est partiellement
mauvaise. » Mes idées au sujet de la moralité ne me permet-
tent pas d’admettre cela. Je ne vois pas qu'’il soit partiellement
mauvais d’amnputer un membre lorsque par cette opération on
peut sauver la vie & un homme, encore moins de triompher
d’un vice au prix d’efforts qui peuvent étre douloureux. « Les
actions qui ont pour effet immeédiat et lointain de ne produire
que du plaisir sont absolument bonnes et seules bonnes. » On
accorde qu’il se passera une multitude de siécles avant qu’il
puisse y avoir de telles actions. « L’éthique a pour objet d’étude
cette forme que la conduite universelle revétdans les derniéres
phases de I’évolution de ’étre, alors que ’homme est forcé par
suite de I'extension de la race de vivre de plus en plus en pré-
sence de ses semblables. » La conduite que nous appelons



ETUDE SUR HERBERT SPENCER 63

bonne est, nous dit-on, celle de 'homme arrivé & un degré
relativement plus élevé de I’évolution ; et ce que nous appelons
une mauvaise conduite, ¢’est une conduite relativement moins
développée. Il est clair que la morale absolue ne sera possible
que lorsque le développement aura duré des centaines de mil-
liers ou des millions d’années. Un vieux pécheur qui vivait il
y a dix-huit cents ans savait en quelque maniére que ce monde
devait étre consumé par le feu; or il rentre dans la philosophie
de Spencer qu’il en soit ainsi et je crains que ce feu ne vienne
a étre allumé avant que se soit réalisée sa morale absolue;
auquel cas elle ne se réaliserait jamais, puisque les souffrances
scraient intolérables. Et, aprés tout, quel intérét peut-il y avoir
pour les hommes et les femmes vivant actuellement, et désireux
peut-étre de savoir quel est leur devoir présent, de spéculer
sur un état de choses infiniment éloigné? En fin de compte sa
morale parfaite ne consiste ni dans 'amour, ni dans des actes
ou des mouvements de volonté, mais selon toule apparence
dans une concrétion zoologique perfectionnée. On ménera une
vie exempte de douleur (comment on parvient & en étre débar-
rassé, c’est ce qu’on n’explique pas), mais dans laquelle il n’y
aura plus de place pour ’héroisme, le renoncement asoi-méme
et le dévouement,

Il a aussi une éthique relative, mais qui n’est pas, autant que
j’en puis juger, d’'une nature bien relevée. « Ce qu’il y a de
moins mauvais est relativement bon. » Les affirmations sur ce
sujet donnent & la moralité un caractére bien flottant et bien
vague, et pourraient fournir toutes sortes d’excuses a ceux qul
voudraient négliger ce qui est, aprés tout, le devoir supréme.

« Dans un trés grand nombre de cas nous n’avons pas de fil
conducteur, nous ne possédons pas de régle pour apprécier st
telle ou telle maniere de faire est bonne, méme a un point de
vue relalif ; car nous ne savons pas si elle produira immédiate-
ment et subséquemment, en général et en particulier, le plus
grand accroissement possible de bien ou de mal. »

Comme cela donne beau jeu a la perversité raffinée du cceur
humain !

« DansI’état actuel de la vie, les prétentions du moi d’aujour-



64 JAMES MC COSH

d’hui s’opposent continuellement aux prétentions du moi de
demain; et & chaque instant il y a conflit entre les intéréts d’un
individu et ceux des autres individus pris isolément ou en bloc.
Dans beaucoup de cas de ce genre, les décisions prises ne peu-
vent étre que des compromis. »

Que d’encouragements, dans tous ces compromis obligés, &
rechercher son propre avancement ou & s’accorder les plaisirs
des sens! Il prend, par exemple, le cas d’un fermier qui est
poussé par ses principes politiques & voter dans un sens con-
traire & celui de son propriétaire.

« L’homme qui se trouve dans cette position doit comparer
le mal que son action peut faire & sa famille avec celui qu’il
peut faire & I'Etat. Dans une maultitude de cas analogues, per-
sonne ne peut décider quelle est celle de ces deux maniéres de
faire dont résultera le moins de mal. »

Cetle morale est-elle sans danger? Et c’est cependant, je
crois, la seule morale qui puisse résulter de la comparaison des
plaisirs avec les peines. Faites intervenir une loi morale, elle
tranchera immédiatement la question et déclarera que I’homme
doit suivre ses principes et laisser & Dieu les conséquences de
ses actes.

M. Spencer a un idéal. Tous les grands hommes en ont un.
Il pense qu’il se fait actuellement un travail qui aménera un
état de choses meilleur. A cet égard, son systéme me parait
supérieur & cet autre systéme encore plus prétentieux, le pes-
simisme , qui a été inventé par des esprits désabusés et
malades, et qui fait 'admiration de quelques jeunes esprits
spéculatifs. Mais je doute que les puissances qu’il fait intervenir
puissent produire le résultat qu’il en attend, savoir d'écarter
complétement le mal. Jusqu’a présent, si le progrés des con-
naissances et de la civilisation a écarté certains maux, il en a
amené d’autres, et apparemment il continuera 4 en étre ainsi.
Au milieu de toutes les améliorations apportées dans les con-
ditions extérieures de la vie, le mal moral demeure, ce mal que
Spencer n’a jamais osé examiner : le péché. L’histoire de notre
monde n’aura ’heureux dénouement que beaucoup de personnes
espérent que si le mal moral vient & étre écarté. Je m’altends &



ETUDE SUR LES DONNEES MORALES 65

ce que « vers le soir la lumiére paraisse. » Mais je crois que
ce résultat sera produit par un pouvoir supérieur venant s’a-
jouter & tout ce qui I’a précédé. Si un tel pouvoir venait & pa-
raitre, il y aurait correspondance et analogie entre lui et tout
ce qui I'a précédé. De méme qu’Agassiz a trouvé dans les ani-
maux inférieurs une anticipation de ce que devait étre ’homme,
de méme nous pouvons découvrir dans la nature intelligente et
morale de I'homme le présage d’un caractére spirituel. Pour
le moment, ce qui est moral est trés souvent immoral. Je ne
connais pas dans la nature de pouvoir capable de faire obstacle
au mal moral et d’en triompher; mais je cong¢ois qu'un tel
pouvoir puisse étre surajouté. Je crois tout ce ¢ue Spencer a
établi quant au progrés réalisé dans la nature par I’adjonction
des étres animés aux étres inanimés, des étres sensibles aux
étres insensibles, des étres intelligents aux étres sans intelli-
gence, et des étres moraux aux étres intelligents. Mais j’ai le
droit de caresser, et je caresse en effet I’espoir qu’il se pro-
duira encore un progrés nouveau, analogue a tous les progrés
précédents, mais qui aura lieau je ne sais comment. « Tu en
entends le bruit, mais tu ne sais ni d’out il vient, ni ol il va;
ainsi en est-il pour quiconque est né de l'esprit » dans cette
économie & venir.

C’est avec un sentiment de profonde responsabilite que jai
écrit I’article que je suis sur le point de terminer, car j'étais
effrayé a la fois par le génie puissant de mon adversaire, et par
la grandeur au point de vue spéculatif et pratique des intéréts
en cause. Je me suis efforcé d’examiner la philosophie de
M. Spencer avec droiture et bonne foi, comme je l'ai fait au-
trefois pour la philosophie de M. Mill, aux jours de sa plus
haute renommée. Mon travail a été laborieux, parce que le
livre dont je fais le compte rendu est un livre ardu et qui pré-
suppose un certain nombre de volumes préparatoires. Je ne
trouve pas qu’il soit difficile de tenir téte & notre écrivain, &
supposer que je le comprenne. Je crois voir ce qu’il veut dire,
et apprécier la tendance de ses spéculations. J’ai suivi le déve-
loppement de son systéme depuis 'exposition de ses principes
PREMIERS jusqu’au moment présent out nous touchons 4 la

THEOL. ET PHIL. 1881, 5



66 JAMES MC COSH

consommation de son ceuvre. J'ai joyeusement accepté les faits
qu’il établit scientifiquement, et aussi quelques-unes des inter-
prétations qu’il en donne; mais j’ai ajouté & ces faits d’autres
aussi importants et aussi certains. Je n’ignore pas que le petit
livre qu’il a publié ne renferme pas toutes ses idées sur la mo-
rale, et si en développant son systéme il parvient & découvrir
les vérités nécessaires pour combler les profonds abimes béants
sOuUs nos pas, j'aurai plus de plaisir & retirer mes objections que
je n’en ai eu A les avancer.

Je suis obligé de conclure que 'ouvrage de Spencer ne four-
nit pas de base scientifique & la morale. S'il I'avait intitulé Pré-
paration a la morale (Preeparatio ethica), J’aurais eu beaucoup
a dire en sa faveur, Il montre que les premiers temps de 'age
animal ont été marqués par un accroissement de bonheur, que
I’apparition de la moralité a été préparée, et que les circon-
stances ont été par avance arrangées de facon a4 permettre a la
vertu de se produire et de se soutenir. Voila ce qu’il a fait.
Mais il n’est pas entré sur le terrain de la morale qui doit s’oc-
cuper du caractére et des actes volontaires des étres humains.

Le systéme qu’il a esquissé implique la possibilité d’une mo-
rale sans Dieu, ou au moins indépendante de toute connais-
sance possible ou réelle de Dieu. Rien ne nous oblige & aimer,
a craindre et & adorer Dieu. La moralité qu’il recommande est
sanctionnée par un développement lent et suivi, qui s’est ac-
compli pendant des millions d’années, et qui a été accompagné
d’un pouvoir mystérieux ; mais il n’admet pas que ce pouvoir
provienne d’'un guide, d’un gouverneur ou d’un législateur
dont, & mes yeux, la nature affirme avec évidence qu’il dirige
ce développement avec ordre et bonté. La moralité est sanc-
tionnée par des forces organiques qui travaillent inconsciem-
ment, je le suppose, en vue d’'un but, mais sans que cela im-
plique responsabilité envers un maitre ou un juge. Il ne suppose
pas que la moralité postule, comme le voulait Kant au nom de
la raison pratique, I’existence d’'un monde & venir et d’un jour
du jugement. Si je comprends bien les choses, la morale n’exige
pas et ne commande pas que la vertu soit volontaire. Ce sys-
téme ne donne pas & I'amour et a la vertu la place que ces



ETUDE SUR LES DONNEES MORALES 67

vertus doivent tenir dans toute bonne conduite, et que je crois
devoir étre la premiére. Il déclare que la moralité est ce qui
procure le bonheur, mais il ne fournit pas & I’homme de motif
obligatoire, du genre de ceux par lesquels la conscience intui-
tive Pamene & sentir qu’il doit travailler au bien-étre de ses
semblables.

Notre nouvelle morale supprime ainsi plusieurs des motifs
qu’alléguait ’ancienne morale. Et elle ne les remplace pas par
d’autres motifs qui puissent diriger, dans la joie et dans la dou-
leur, au sein de la prospérité comme de l'adversité, &*’heure
de la tentation et & celle de la mort, ’humanité tout entiére.
Je congois que certaines personnes qui se sont rendues mai-
tresses de la théorie du développement, et qui ont en elle
une foi enthousiaste, puissent étre portées par elle & une
grande activité; elles comprennent qu’en agissant elles ren-
trent dans I’évolution de la nature entiere. Mais quel motif 4
faire le bien et & fuir le mal le paysan, le laboureur, le jeune
homme ou la jeune fille y trouveront-ils? Et quelle conduite
devons-nous tenir & I'égard de ces jeunes gens au seuil de la
vie, qui lisent dans des publications scientifiques et dans des
journaux que les vieilles sanctions de la morale sont compléte-
ment ruinées? Que devons-nous faire pour eux, et que doivent
ils faire eux-mémes lorsqu’ils se trouvent dans cette période
de transition que M. Spencer reconnait étre si dangereuse?
Lisez, dira-t-on peut-étre, les ouvrages de Spencer et péné-
trez-vous de son sysléme. Mais c¢’est 1d ce que ne peuvent pas
faire et ne feront pas la grande majorité des hommes ; et quand
ils le feraient, ces ouvrages auraient-ils la vertu de les intéres-
ser ou de les émouvoir? Noire auteur ne croit pas que « ses
conclusions doivent rencontrer beaucoup de faveur. » Je pense
que le déluge de feu viendra avant qu’elles soient universel-
lement acceptées. Dans ces circonstances, et tant que nous ne
possédons pas de nouveaux fondements sur lesquels nous puis-
sions tous nous appuyer, il est sage certainement de continuer
a s’appuyer sur les fondations anciennes, sur la conscience, ce
moniteur intérieur dont Dieu nous garantit la fidélité.

JamEs Mc Cosx DD. LL. D.

Princeton Review.

Traduit par H. A. G.



	Étude sur les données morales de Herbert Spencer

