
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Paul de Lagarde L — Semitica, (i et ii.)

Les œuvres de M. de Lagarde sont en nombre considérable et

ne brillent pas seulement par leur quantité, mais aussi par leur
qualité. Le savant professeur de Gœttingue est profondément
convaincu de la nécessité absolue de fixer plus rigoureusement les

textes et de préciser davantage la signification des mots et des

locutions. C'est à cette préoccupation fondamentale que se rattachent

en fait la plupart de ses œuvres. Publier, avec un soin et une
minutie dignes d'être pris pour modèle, les textes divers et
spécialement des versions antiques de l'Ancien Testament ; déterminer
avec toutes les ressources d'une analyse pénétrante et d'une érudition

immense le sens des mots, des termes employés ; ne jamais
se contenter d'un à peu près ; rappeler sans cesse, et au besoin

déterrer les documents les plus originaux et les moins facilement

accessibles, voilà la tâche à laquelle s'est voué M. de

Lagarde, avec une persistance digne d'admiration ; malheureusement,

jusqu'ici, il semble que la reconnaissance des autres savants ne
l'ait pas suffisamment récompensé de ses efforts. Cette ignorance
à l'endroit de ses ouvrages, cette indifférence coupable vis-à-vis
de ses travaux et de ses trouvailles a été sensible à notre auteur.

* Semitica, von Paul de Lagarde. Erstes Heft, aus dem 23. Bande der

Abhandlungen der königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu
Göttingen, 1878. Zweites Heft, aus dem 25. Bande, 1879. — Göttingen,
Dieterich.



THÉOLOGIE 173

On en trouve des traces dans les deux fascicules que nous avons
sous les yeux. (Voy. I, pag. 19, 22, 35, 36; II, pag. 3, 48.) Nous
ne prétendons point excuser cette attitude de réserve et même de
dédain ou d'ingratitude que les hommes de science ont eu le tort
d'observer vis-à-vis des travaux de M. de Lagarde, nous la regrettons

et nous espérons qu'il en est déjà autrement, certains indices

nous montrent que l'attention se tourne maintenant de plus en

plus vers lui. Nous ne pouvons nous empêcher de dire pourtant
qu'à nos yeux il existe une circonstance atténuante. M. de Lagarde
nous fait un peu l'impression de cacher sa lumière sous un boisseau.

La lumière existe, elle est incontestable, elle éclaire
brillamment, mais le boisseau existe aussi ; il est dans les titres,
tout généraux et obscurs, que semble affectionner M. de Lagarde :

Symmicta ; Prœtermissa ; Orientalia ; Semitica. Comment se

rendre compte du contenu multiple de ces ouvrages? comment
deviner que l'importante théorie de M. de Lagarde sur le nom
de Yahvé se trouve dans un corollaire (en latin) qui suit l'édition
du Psautier de saint Jérôme1? Il n'est pas jusqu'à l'orthographe

tout individuelle de notre auteur qui ne rende l'accès de ses

ouvrages plus malaisé.
Nous n'en sommes pas moins heureux de pouvoir consacrer

ici quelques lignes à l'une de ses dernières publications, les

Semitica, quoique nous nous sentions très peu compétent en ces

matières pour apprécier ce travail de maître.

Jusqu'ici, deux fascicules (Hefte) ont paru.
Premier fascicule. Premier mémoire. (Pag. 1-32.) Ce

mémoire renferme des obsei~vations critiques sur le livre d'Esaïe,
mais il n'est lui-même qu'un premier fragment, car il ne s'étend

que jusqu'au chapitre XVII inclusivement. Nous espérons que la

suite ne se fera pas trop attendre. En effet, nous avons beau
différer d'opinion avec M. de Lagarde sur la composition du livre
d'Esaïe, nous n'en retirons pas moins le plus grand profit de ses

remarques sur le texte, des corrections qu'il propose, etc. M. de

Lagarde considère le livre d'Esaïe comme une anthologie,
composée au temps de l'exil et où les morceaux authentiques, écrits

1 Nous avons eu l'occasion d'en parler ici-même. Voir Revue de théologie

et de philosophie, 1877, pag. 571-578.



174 BULLETIN

par Esaïe en personne, sont mélangés à beaucoup d'autres. Il
n'est pas besoin d'adhérer à cette manière de voir pour apprécier
k leur juste valeur les améliorations de détail que notre auteur

nous propose. Il traite des chapitres I, VII et XII, pris en entier,
et des passages isolés I, 5, 8, 31 ; II, 5-21 (il considère ce morceau

comme le début primitif du livre, placé à la surface
extérieure du rouleau, ce qui expliquerait le grand nombre
d'erreurs du texte) ; III, 18 ; IV, 2 (rapprochements intéressants) ;

VII, % 6; VIII, 12 (où il corrige -|©p en IDlp); VIII, 14;

IX, 5, 6, 7, 8, 16 ; X, 4, 10 ; XI, 4, 5, 7 (il donne une liste

d'exemples de mutations entre le dad arabe, le V hébreu et le

P syriaque); XI, 11 ; XIII, 4, 11 ; XVII, 1, 2, 8, 9, 10.

Il serait peut-être permis de désirer, de la part de notre auteur,
une attitude un peu moins belliqueuse vis-à-vis de ceux dont il
ne partage pas les vues et les croyances. Il nous semble que les

opinions ne gagnent jamais beaucoup à être exprimées avec autant

d'âpreté et sur un ton aussi ironique, aussi dédaigneux vis-à-vis

des antagonistes. (Voy. pag. 9-13, 21-22.)
Second mémoire. (Pag. 33-68.) C'est l'explication d'un certain

nombre de mots chaldéens. (M. de Lagarde conserve le terme de

chaldéens, tout en constatant combien il est erroné.) Il ne rentre

pas dans le cadre de cette Revue d'énumérer les mots qui font

l'objet des explications de M. de Lagarde. Bornons-nous à signaler

les deux termes bibliques HJ^SDK (pag. 48), qui se trouve
maintes fois dans Esdras, et D^STTÜflS (pag. 42), employé
dans Esther. Le nom de ÏÎHUDn^ se trouve aussi mentionné

incidemment, pag. 43. Voy. encore pag. 50, à propos du mot
Messie, et 65, à propos de "1-23, Gen. VI, 14. Ce mémoire sera

également continué plus tard.
Appendice. M. de Lagarde signale à ses lecteurs (pag. 69-71)

un manuscrit ignoré de la bibliothèque de Gœttingue, contenant

une partie du Talmud. A ce propos il formule, au sujet d'une
future édition scientifique du Talmud, un programme auquel
nous ne pouvons que souscrire et que nous voudrions bien voir
réaliser.

Second fascicule. L'unique mémoire contenu dans ce fascicule

est consacré à un important manuscrit de la version grec-



THÉOLOGIE 175

que de l'Ancien Testament, le codex sarravianus, ainsi appelé
du nom de Claude Sarrau, conseiller au parlement de Paris,
mort en 1651. Cent trente feuillets de ce document, qui sont
conservés à Leyde, et un feuillet isolé, appartenant au czar, ont été

publiés par Tischendorf dans ses monumenta sacra medita ; mais

les vingt-deux feuillets qui se trouvent à la Bibliothèque nationale
de Paris n'avaient jamais été édités, et M. de Lagarde nous en
donne ici, non pas le fac-similé, ce qui serait superflu et coûteux,
mais une reproduction rigoureusement exacte. Il fait précéder
cette édition de trois pages de préface, puis vient le texte grec,
avec notes, pag. 4-47 ; enfin quelques mots de conclusion,

pag. 48. Le codex sarravianus date, selon Tischendorf, du IVe

siècle déjà ; il a conservé, chose précieuse, les signes introduits

par Origene pour la critique du texte. M. de Lagarde le désigne

par la lettre G.

Nous relevons dans l'introduction de M. de Lagarde un desideratum

relatif à une bonne édition des œuvres d'Origène, dont

nous ne possédons malheureusement que des fragments ; ceux-ci
n'ont pas encore été édités avec le soin et la méthode nécessaire.

Le texte lui-même des feuillets du codex sarravianus est reproduit

en deux colonnes ; il comprend les chapitres suivants : Exode

XXXVIII, 24 - XXXIX, 21 ; XXXVI, 35 - XXXVII, 21 ; XXXIX,
37 - XL, 38 (avec lacunes) ; Lév. I, 1 - IV, 26 ; XIII, 49 - XIV, 6 ;

XIV, 33-49; XV, 24 - XVII, 10; XVIII, 28-XIX, 36; Nomb.

XXV, 3 - XXVI, 3 ; XXIX, 12-33.
Dans sa conclusion, notre auteur exprime chaudement sa

réconnaissance ù son ami, M. Alfred Schœne, qui a soigneusement

revu le travail de M. de Lagarde, corrigé et complété sa

copie, et enrichi les notes de nombreuses observations.
Pour nous, nous terminons en souhaitant que M. de Lagarde

ne se lasse pas de donner des successeurs à ses nombreux
travaux publiés jusqu'ici, et qu'il ait de moins en moins à se plaindre
de l'indifférence témoignée à ses ouvrages, si dignes de fixer
l'attention. Lucien Gautier.



176 bulletin

Aloys Berthoud. — La poésie de la Bible1.

Dans cet élégant in-12, M. le pasteur Berthoud nous offre une
édition soigneusement revue de deux conférences prononcées, il y

a quelques années, à Lausanne, Strasbourg et ailleurs.
La première, consacrée à la poésie sacrée en général, traite

successivement des rapports entre la poésie et la religion et des

conditions à remplir pour comprendre la poésie de la Bible (lisez :

de l'Ancien Testament); de la forme particulière de la poésie des

Hébreux, de leur versification et de leur style; des deux qualités
essentielles de la poésie sacrée, savoir, la naïveté et la profondeur,
l'alliance aussi heureuse qu'intime des traits individuels et des

traits universels, d'un idéalisme plein d'élévation avec un
réalisme plein de naturel et de familiarité. Puis, après ces développements

sur « la forme, expression de l'idée, » le conférencier
remonte à la source d'où a jailli la poésie biblique, savoir, l'idée
du Dieu vivant. Cette première étude se termine par un parallèle
entre la poésie de la Bible et celle du XIXe siècle d'une part, la

poésie classique des Grecs de l'autre; parallèle qui aboutit à cette

conclusion, c'est que la poésie de l'antiquité profane est celle du

fini idéalisé, la poésie de la Bible celle de l'infini réalisé, tandis

que la poésie de nos jours « s'est condamnée à errer tristement ou
à se débattre convulsivement dans cette région douteuse qui n'est

ni le réel, ni l'idéal, ni le fini, ni l'infini, qui est, en un mot,

l'indéfini. »

Après l'espèce, les individus; après la poésie sacrée considérée

dans son ensemble, les divers poètes de la Bible avec leur
physionomie particulière et leurs qualités respectives. C'est le sujet de

la seconde conférence, où l'auteur passe en revue les principaux
d'entre ces poètes. Il les divise en trois groupes correspondant à

trois périodes : celle de l'enfance, ou l'âge héroïque, qui s'ouvre

avec Moïse et se termine à l'époque des Juges; celle de la maturité
ou le grand siècle, qui gravite autour des deux noms illustres de

David et de Salomon ; celle du déclin ou le temps des prophètes,
qui s'étend jusqu'après l'exil.

1 La poésie de la Bible, par Aloys Berthoud. — Lausanne, Henri Mi-
gnot, éditeur, 1880, VI et 222 pag.



THÉOLOGIE 177

« Ce livre, dit modestement la préface, n'est pas une œuvre
d'érudition ou de science, et nous sommes loin d'avoir épuisé la
matière. » Le but de l'auteur est d'appeler l'attention des amis de

la littérature aussi bien que des amis de la Bible sur les beautés

littéraires de celle-ci. « Il me semble, dit-il ailleurs, que, de nos

jours surtout, les dédains dont la Bible est l'objet nous font un
devoir de revendiquer pour elle la place qui lui revient, et de

remettre en lumière, tant aux yeux de ses amis que de ses ennemis,
les titres nombreux qu'elle a à notre respect et à notre amour. Et,
certes, les chrétiens ne sont pas sans reproche à cet égard ; si les

beautés de la Bible sont trop oubliées ou méconnues, n'est-ce pas

un peu de leur faute Ils la lisent, la méditent, la consultent dans

l'intérêt de leur vie spirituelle, et ils font bien ; mais, sauf de rares

exceptions, qui songe à la trouver belle Or, je le demande,
l'un empêche-t-il l'autre? »

On ne saurait mieux dire. C'est aux croyants les beaux premiers
qu'il faut apprendre quels trésors de poésie et d'éloquence leur
Bible renferme. Car s'il est vrai que la haute poésie des auteurs

bibliques a été de tout temps remarquée par certains esprits
distingués, il n'y a pas beaucoup plus d'un siècle que cette découverte

a commencé à transpirer dans le public. Il en a été de la

poésie de la Bible comme de celle des hautes Alpes dont l'auteur
parle si bien quelque part : les beautés de l'une et de l'autre, ce

n'est que dans le cours du XVIIIe siècle qu'elles se sont révélées au
monde. Il suffit de rappeler les noms, ici, de Lowth, de Herder,
d'Eichhorn; là, de Haller, de J.-J. Bousseau, de H.-B. de Saussure,

sans oublier Gœthe, de tous les modernes celui, peut-être,
qui, tout «enfant du siècle» qu'il était, a le mieux senli, àia fois,
les beautés de l'Ancien Testament et celles de la nature alpestre.

Etudier la Bible au point de vue littéraire, c'est sans doute
l'étudier par le côté accessoire; moins accessoire, pourtant, que
plusieurs ne pourraient le penser. Et d'abord une étude littéraire bien
faite aura pour certains esprits une portée apologétique qu'on aurait
tort de dédaigner. Cet effet sera produit d'autant plus sûrement

qu'il sera moins cherché. Nous souhaitons très sincèrement ce

succès aux conférences de M. Berthoud. Elles sont faites pour le
mériter, non seulement par les belles qualités de forme et de fond

THÉOL. ET PHIL. 1880. 12



178 BULLETIN

qui les distinguent, mais parce qu'il a su, 1 ui pasteur, triompher presque

entièrement de la tentation de sortir de son sujet pour prendre

le ton de la chaire et s'abandonner à des digressions édifiantes.

Mais, — et ceci nous paraît plus important, étant donnée la
tournure d'esprit du public qui s'intéresse de préférence à de

semblables publications, — une étude littéraire sur la poésie de la
Bible est plus propre que bien d'autres ouvrages à répandre parmi
les chrétiens des idées plus saines, plus larges, plus vivantes et

partant plus vraies, sur la Bible elle-même. Nous ne le dissimulerons

pas, c'est à ce point de vue surtout que nous saluons avec

joie le volume publié par l'honorable pasteur de l'Eglise libre de

Lausanne. Au risque d'offusquer la piété timorée de plusieurs, il
met en relief le côté humain de la Bible, et il le fait avec autant
de franchise que de talent. « Il est donc, dit-il, bien entendu (et
nous espérons que nulle susceptibilité religieuse n'en sera froissée)

que notre étude sera en principe une critique littéraire des

auteurs sacrés, pas moins que cela, l'inspiration surnaturelle demeurant

d'ailleurs parfaitement intacte et hors de cause ; car s'il est

permis de parler des défaillances morales d'un David ou d'un saint

Pierre, sans porter atteinte à la divinité de la Bible, à plus forte

raison, ce me semble, est-on en droit d'apprécier la valeur esthétique

de ses poètes, et même, le cas échéant, de signaler leurs côtés

faibles non moins que leurs mérites. » Et dans la conclusion :

« Nous avons considéré les poètes de la Bible au point de vue
littéraire seul, sans nous préoccuper de leur importance religieuse...
S'il y avait entre eux moins de différences, je veux dire moins

d'originalité, ce ne serait pas un gain, mais une perte, et la Bible
en serait appauvrie. Dieu merci, l'inspiration surnaturelle n'a pas
amoindri leurs âmes, elle les a exaltées et grandies; car « Dieu
» n'est pas le Dieu des morts, mais des vivants. » A l'homme le

soin de se fabriquer des machines qui le secondent dans son

ouvrage A Dieu la gloire de se choisir pour instruments des êtres

libres qui soient « ouvriers avec lui. »

A bon entendeur, salut Mais peut-être eût-ce été rendre
service à ceux qui ont l'ouïe dure, ou l'oreille distraite, que d'être

un peu plus explicite sur ce qu'il faut entendre par cette inspiration

surnaturelle qui « demeure d'ailleurs parfaitement intacte et



THÉOLOGIE 179

hors de cause » dans une étude littéraire comme celle dont il
s'agit. Il y a telle notion de l'inspiration, encore 1res répandue
dans le public religieux, qui, loin de demeurer intacte, est frappée
au cœur, même par une critique purement littéraire des auteurs
sacrés. Lorsque, par exemple, je lis à la pag. 186, dans le

paragraphe relatif à Jérémie, ce qui suit : « Il lui arrive même, pour
mieux exprimer sa douleur, d'emprunter à Job ses accents
passionnés. Si du moins il les avait répétés mot à mot Mais, hélas
il se contente de les imiter, et, il faut le dire, l'imitation n'est pas
à la hauteur du modèle... Job avait maudit le jour, la nuit, des
choses inanimées ; il s'était bien gardé de maudire aucun homme :

Jérémie a cette cruauté-là, lui, le débonnaire, le doux, le bon
Jérémie Voilà où l'on arrive en ne restant pas soi Il a eu le tort
de vouloir s'approprier le genre d'un poète qui n'a aucune
parenté avec lui : il n'est parvenu qu'à en défigurer un des plus
beaux passages. Et ce n'est pas la seule fois qu'il ait commis
pareille faute littéraire, etc. » Lorsque je lis un jugement comme
celui-là, je suis moins rassuré, je l'avoue, que ne paraît l'être notre
conférencier, à l'endroit de ce qu'il appelle les susceptibilités
religieuses. Il me paraît impossible que tels de ses lecteurs ne se soient

pas posé cette question inquiète : « Avec une pareille critique, que
devient l'inspiration? Jérémie n'était donc pas poussé et éclairé

par l'Esprit de Dieu au moment où il « commettait la faute » de

faire à Job cet emprunt littéraire Et dire après cela que
l'inspiration surnaturelle demeure hors de cause »

Il est à souhaiter que beaucoup de lecteurs de M. Berthoud se

posent pareille question et surtout que, au lieu de faire
violence à leur sens esthétique pour l'amour d'une théorie sur
l'inspiration qu'ils ont acceptée de confiance et conservée par habitude

plus encore que par piété, ils se laissent amener par la lecture de ce

volume à réfléchir et à élargir leurs vues. Mais, je le répète, peut-
être eût-il encore mieux valu prévenir l'équivoque et dissiper les

malentendus, en indiquant aussi clairement et simplement que
possible dans quel sens l'inspiration demeure intacte, comment
et pourquoi relever les défauts d'un écrivain biblique ne porte pas
atteinte à la divine autorité de la Bible. Il importe qu'on le sache,

et qu'on se l'avoue sans ambages : prendre au sérieux la vivante



180 BULLETIN

individualité des écrivains sacrés, en particulier celle des poètes,

et s'en tenir à l'idée traditionnelle de l'inspiration, sont choses

incompatibles. Ce n'est pas par un effet du hasard que le sens pour
les beautés littéraires de la Bible, l'intérêt pour la forme particulière

et « l'esprit » de la poésie des Hébreux se sont éveillés
précisément au moment où l'empire de cette théorie commençait à

décliner.
M. Berthoud, on vient de le voir, exerce la critique littéraire

avec une parfaite liberté. Si, dans les considérations générales de

la première conférence, il semble porté à trop idéaliser les poètes

hébreux, on n'en saurait dire autant de la galerie de portraits dont

se compose la seconde. Pour plusieurs de ces poètes il a des mots
sévères. Parfois même, à notre sens, il arrive à sa sévérité de

dépasser la mesure. Que pensez-vous, par exemple, de ce parallèle
entre Moïse et Balaam? « La poésie de ce dernier est bien
supérieure à celle de Moïse en perfection artistique... Moïse n'était
poète que par occasion ; Balaam est un homme du métier, qui
connaît son art à fond et le manie à merveille ; et pourtant il nous
laisse froids et indifférents, parce qu'on ne sent pas chez lui une
émotion sincère et cordiale. Il n'a pas ce mouvement, cette chaleur

communicative qui fait que le lecteur est entraîné malgré lui.
S'il a du brillant, il a en même temps du factice : il charme
l'imagination, il ne touche pas le cœur. Quand Moïse est poète, c'est sa

grande âme qui chante : chez Balaam ce n'est guère que l'esprit,
dominé par une sorte d'exaltation fiévreuse ; et on a l'impression

que l'âme en est absente. »

Cette impression, il nous est impossible de la partager. En
lisant cette page, nous n'avons pu nous empêcher de nous demander

(que l'auteur nous pardonne ce soupçon) si l'antipathie pour le
devin n'aurait pas influencé en quelque mesure le jugement porté
sur le poète. Pour M. Berthoud, en effet, l'identité de ces deux

personnages ne fait pas l'ombre d'un doute. « Ces discours de

Balaam, dit-il, portent en eux-mêmes le cachet de leur authenticité.

Prétendre que Moïse en est l'auteur et qu'il les aurait
inventés par ruse de guerre ou par orgueil national, serait faire

preuve de peu de sens littéraire. » Ainsi : ou Balaam ou Moïse,

aut-aut; tertium non datur. Est-ce bien sûr?



THÉOLOGIE 181

Ceci nous amène à dire un mot de la crilique historique, qui
tient de plus près à la critique littéraire que ne semble le penser
l'auteur de ces conférences. Les questions de critique, je veux
dire les questions relatives à l'authenticité et à l'âge respectif des

œuvres poétiques de la Bible ne l'arrêtent guère. Il les traite un

peu en poète, qui voit avant tout dans la critique une « chimie de

l'esprit, habile à démolir, impuissante à construire. » A l'entendre

affirmer, comme allant de soi, l'origine antédiluvienne du chant de

Lémec, et dire, de même, de Moïse qu'il fut non seulement grand
patriote et grand législateur, mais grand historien, plus que cela,
le véritable créateur de la poésie sacrée, bref, « un initiateur en

toutes choses; » à le voir statuer dans l'histoire de la muse
hébraïque « deux siècles de silence » entre le grand siècle elle temps
des prophètes, attribuer à David des psaumes tels que le 69e et le

133e, et à Salomon le livre actuel des Proverbes, ou bien encore,
à propos d'Esaïe, tirer presque toutes ses citations des portions du

livre qui, selon toute probabilité, ne proviennent pas de ce

prophète, — on serait tenté de croire que tout le travail qui s'est

accompli, depuis plus d'un siècle, dans le champ de la critique
sacrée, est pour notre critique nul et non avenu. Il n'en est,

cependant, pas tout à fait ainsi, preuve en soit la place qu'il
assigne à l'Ecclesiaste. Il y voit, avec raison, une des dernières
productions de la littérature hébraïque, « sinon la dernière de toutes. »

On lira avec un véritable intérêt la remarque fort juste qu'il fait,
à ce propos, sur la légitimité et sur la valeur poétique de « cet
artifice littéraire qui consiste à évoquer les morts illustres et à les

prendre à témoin des vérités qu'on enseigne. » Mais ce qui est

vrai de l'Ecclesiaste, pourquoi ne le serait-il pas de tel autre livre
ou de telle autre production poétique? Ce qui, ici, est « fiction
innocente, » mieux que cela, « œuvre de vrai poète, » pourquoi
ne le serait-il pas ailleurs

Nous aurions bien d'autres choses à relever dans ce substantiel
volume. N'aurait-il pas fallu, pour caractériser plus exactement
les Hébreux et leur poésie, les isoler un peu moins de leur milieu
naturel, c'est-à-dire sémitique? La littérature nationale des Grecs,
la poésie du XIXe siècle et les parties poétiques de l'Ancien
Testament, c'est-à-dire d'un volume formé de livres choisis et réunis



182 BULLETIN

dans un but déterminé, celui de servir de canon à une société

religieuse, peuvent-elles réellement être mises en parallèle? L'auteur,

dans sa première conférence, n'a-t-il pas cédé par trop à la

propension à généraliser, à tout réduire en formules, et plusieurs
de ces formules ne ressemblent-elles pas à ces brillantes fusées qui
éblouissent plus encore qu'elles n'éclairent? Dire, par exemple, de

la poésie de l'Ancien Testament (car c'est de lui seul qu'il s'agit)

qu'elle est celle de l'infini réalisé, n'est-ce pas, pour l'amour
d'une formule ingénieuse et d'un bel effet d'antithèse (le fini
idéalisé et l'indéfini), dépasser la stricte vérité? Et quand, dans

l'éloquente péroraison de cette même conférence, l'auteur parle de

la Bible comme d'une « épopée auguste et grandiose » dont le

Seigneur est le vrai poète, d'un « drame majestueux et terrible » qui,
embrassant le cours des siècles, s'ouvre « au commencement de

toutes choses, » et se dénoue « à la fin de toutes choses, » et dont
le héros (si ce terme profane n'est pas trop indigne d'un si grand
objet), le héros, auquel appartient l'action principale.... « s'appelle
Jésus-Christ, » ne lui arrive-t-il pas, sans qu'il s'en doute, de

confondre deux choses bien distinctes, savoir la Bible et la révélation?

Ensuite, la ligne de démarcation entre ce qui est poésie,
dans l'Ancien Testament, et ce qui ne l'est pas, ce qui ne l'est pas

encore ou ne l'est plus, est-elle bien tracée? Serait-il vrai que
dans les récits de la Genèse ou dans les livres de Samuel il n'y ait
de poésie que celle que nous y découvrons à la lecture? Mais,
surtout, peut-on parler d'un genre prophétique au même litre que
du genre lyrique et du genre didactique Le fait que la prose
plus ou moins poétique, souvent très poétique, il est vrai, des

prophètes, affecte volontiers la forme essentiellement rhétorique (et

non métrique) du parallélisme, ce fait autorise-t-il à ranger les

prophètes au nombre des poètes L'auteur ne dit-il pas lui-même

que « les prophètes sont avant tout des orateurs, » que « leur
poésie a tous les caractères d'une haute éloquence ?» et dans
Jérémie ne distingue-t-il pas avec soin le prophète du poète D'un
autre côté, si les prophètes sont poètes, pourquoi l'apocalyptique
Daniel ne serait-il pas du nombre

Mais arrêtons ici ces points d'interrogation Les remarques et
les citations qui précèdent, les proportions même qu'a prises cette



THÉOLOGIE 183

annonce, disent assez l'intérêt qu'éveillent ces conférences. Nous

ne les recommanderions pas précisément à qui chercherait avant
tout à se former une idée exacte, vraiment historique, de l'histoire
de la poésie israélite. Mais ceux qui savent apprécier le côté esthétique

de la Bible, ceux qui désirent se rendre compte de ce qui
fait la beauté et la grandeur de la poésie sacrée, feront bien de

prendre en main ce petit volume. Tout en faisant leurs réserves,
ils éprouveront une réelle jouissance littéraire, relevée encore par
l'impression bienfaisante que produira sur eux le souffle élevé,

religieux, dont ces pages sont pénétrées. H. V.

S. Berger. — La Bible au XVIe siècle1.

Le XVIe siècle, on le sait, est le berceau de la critique biblique,
de cette science qui, de nos jours, a jeté un si vif éclat et qui
menace même d'absorber d'une façon trop exclusive les forces de la

théologie moderne. C'est à raconter ses origines, à dire les

méthodes et les principes qui constituèrent à la première heure cette

discipline que M. Samuel Berger, secrétaire et bibliothécaire de la

Faculté protestante de Paris, consacre les pages intéressantes que
nous voudrions recommander à l'attention de nos lecteurs. A vrai
dire, le titre de son livre est plus vaste que le livre lui-même, et
la préface déjà nous annonce que le Nouveau Testament seul

préoccupera l'écrivain, et qu'on ne dira du volume sacré dans son
ensemble que ce qui est strictement nécessaire. Ainsi limité, le sujet
est certes encore assez riche, et si M. Beuss, dans son Histoire du

canon, a déjà fait connaître au public français les idées critiques
de Luther et de Calvin, M. Berger a continué et développé le travail
du maître de Strasbourg. Aux réformateurs, à ces héros qui surent

joindre à leur œuvre religieuse une œuvre scientifique considérable,

M. Berger ajoute des renseignements intéressants sur

1 S. Berger. La Bible au XVIe siècle- Etude sur les origines de la critique

biblique. Paris, 1879. — De glossariis et compendiis exegeticis quibusdam

medii œvi, sive de libris Ansileubi Papice Hugotionis Guill. Britonis de

Catholicon Mammotrecto aliis dissertatio criticas. Paris, 1879, par S. Berger.



184 BULLETIN

Erasme, sur Ximènes et sa Polyglotte, sur les premières traductions
de la Bible en France, sur l'œuvre de Bèze et des Estienne. Le concile

de Trente et la délétère influence de la scolastique protestante
de la fin du XVIe siècle sur la critique constituent les derniers

chapitres du livre et la limite de la période étudiée. Dans toutes

ces matières, l'auteur n'a point eu la prétention de nous apporter
des faits nouveaux. Ce qui distingue son travail, c'est la clarté de

l'exposition, que le lecteur suit sans effort. Belevons aussi, car
c'est un des mérites du livre, l'abondance et le choix judicieux
des citations, qui font du travail de M. Berger un compendium
utile et facile à consulter. Le manque de temps, aussi bien que les

limites qui nous sont imposées, nous empêchent d'entrer ici dans le

fond des questions élucidées. Qu'on nous permette une seule

critique : nous regrettons que M. Berger n'ait pas déterminé avec plus
de netteté les principes critiques de Luther et de Calvin ; l'exposition

manque ici de l'unité qui en ferait la force et la clarté ;

une discussion approfondie des théories des réformateurs aurait
donné à l'ouvrage un relief tout particulier. Malgré tout le bien

que M. Berger nous dit de Calvin, il nous paraît n'avoir pas fait
saillir cette grande figure comme elle le mérite, car, malgré tout
ce qu'a dit et fait Luther, Calvin l'a considérablement dépassé en
tact critique, en méthode, en finesse exégétique. Aussi espérons-
nous qu'un jour ou l'autre M. Berger ou quelque théologien de

France saura mettre en lumière ce roi des exégètes, qui, en plus
d'un point, n'a pas encore été dépassé aujourd'hui. Les commentaires

de Luther, riches d'applications pratiques, ont vieilli au

point de vue scientifique ; ceux de Calvin demeurent encore des

modèles, et cette immortalité ils la doivent moins au génie de leur
auteur qu'aux méthodes rigoureuses qui les inspirent.

Nous oublierions la meilleure partie du livre de M. Berger si

nous ne signalions d'une façon particulière son introduction :

L'intelligence de la Bible à la fin du moyen âge. C'est là la

partie neuve, originale, du livre, et nous sommes d'autant plus
reconnaissants à M. Berger de cette étude qu'il faut un grand
renoncement pour aborder les théologiens de ce temps, pour lire
leurs discussions oiseuses, leurs manuels, leur exégèse fantastique

el leur latin de cuisine.



THÉOLOGIE 185

Le latin de M. Berger est heureusement meilleur, et sa

dissertation qui, selon un antique usage imposé aux aspirants au
doctorat, est écrite en la langue de Cicéron, est d'une érudition
considérable. Elle a trait aux manuscrits et à la littérature des

glossaires, de ces dictionnaires bibliques que nous devons à l'érudition

monastique, et dont les principaux sont ceux de l'évêque
Ansileubus (700), de Papias (1053), de Hugotion et surtout le
Mammotrectus.

A ceux que rebutent les thèses latines nous conseillons de lire
l'introduction de l'ouvrage français. Ils y trouveront des renseignements

du plus haut prix et un exposé clair et précis des études

bibliques au XVe siècle. P. C.

W.-F. Gess. — La supériorité de Jésus sur les prophètes1.

Le titre de cette conférence porte littéralement : La souveraineté

du Seigneur Jésus vis-à-vis des prophètes. Bien qu'emprunté

à la langue française, ce terme de « souveraineté i> exige,
dans le cas particulier, une explication pour être bien compris. Ce

que l'auteur entend par là, c'est essentiellement la critique que
Jésus, en sa qualité de Fils, pleinement initié aux desseins de

Dieu, exerce souverainement à l'égard des intuitions incomplètes,
fragmentaires, parfois contradictoires en apparence, des hommes

de Dieu de l'ancienne alliance.
Mettre en relief cette « préexcellence de l'esprit de Jésus

pardessus tous les esprits de prophètes » paraît à l'auteur non moins

important que de démontrer l'accord fondamental qui existe entre

eux. Il pense que c'est là un devoir particulièrement à notre époque,

en présence de l'opinion assez répandue d'après laquelle
Jésus, dans ce qu'il dit de son glorieux retour du ciel pour juger le

monde, n'aurait fait que reproduire docilement, en les appliquant
à lui-même, les attributs surhumains dont les anciens prophètes

' Die Souveränität des Herrn Jesu gegenüber von den Propheten. Ein Vortrag

gehalten bei der kirchlichen Conferenz in Barmen, am 14. August
von Dr Gess, ord. Prof. der Theol. in Breslau. — Basel, C. Detloff, 1879,

1879, 27 pag. in-8.



18C BULLETIM

avaient revêtu leur Messie, et qui ne s'étaient pas réalisés en lui
pendant sa vie terrestre.

« Quoi? le même Jésus qui, en dépit de maint passage prophétique,

déclare que la seule adoration agréable au Père c'est
l'adoration en esprit, qui n'est liée à aucun lieu privilégié ; ce Jésus qui,
au lieu de la royauté terrestre dont avaient parlé les prophètes,
revendique pour lui le pouvoir d'inspirer et de protéger les siens

par sa présence invisible et s'attribue toute puissance sur le ciel
et la terre; ce Jésus qui, dès le début de sa carrière est pénétré

de la certitude que la voie du Messie mène à la mort, alors que
ni le proto-Esaïe, ni Michée, non plus que Jérémie ou Ezéchiel,
n'en ont la moindre idée; ce Jésus qui, en face du plus grand des

prophètes, Jean-Baptiste, fait acte de « souveraineté » en caractérisant

la phase dans laquelle le royaume des cieux vient d'entrer
comme la période des semailles, tandis que le Baptiste avait
annoncé que la moisson, bien plus, que le temps de vanner, de
cribler le blé, était venu ; qui 'fait dire à ce même Baptiste, en réponse
à ses doutes : « Heureux celui pour qui je ne serai pas une occa-
» sion de chute! » et qui, tout en plaçant très haut ce prophète,
n'en déclare pas moins, en présence de la foule, que le plus petit
dans le royaume des cieux est plus grand que lui; qui, enfin, à

l'heure même où le Baptiste est sur le point de le méconnaître,
éclate en ce cri de triomphe : « Toutes choses m'ont été données

par mon Père, et personne ne connaît le Fils si ce n'est le Père, ni le

Père, si ce n'est le Fils ; » — ce même Jésus, malgré toute son humilité

(peut-être, qui sait?àcause même de son humilité), aurait été

homme à se laisser octroyer, sans critique, par la lettre des

prophètes, l'opinion que son humble ministère sur cette terre serait
suivi d'une gloire dépassant infiniment toute mesure humaine, de

la séance à la droite de la Puissance, du retour sur les nuées du

ciel?»... Lui, dont l'œuvre rédemptrice aurait, dit-on, consisté

essentiellement en ce que, par la révélation de l'amour paternel
de Dieu, il nous a affranchis de la lettre de la loi, il se serait
bercé sur ce point-là d'une espérance illusoire pour n'avoir pas su

s'émanciper de la lettre des prophètes?... Non, ce n'est pas deson
côté qu'il faut chercher le manque de critique. Ses paroles ne sont

pas un simple et servile écho des anciens oracles ; elles ont jailli



THÉOLOGIE 187

des profondeurs de sa conscience et de la connaissance unique

qu'il avait de Dieu et de ses desseins.

Telles sont les conclusions de M. Gess. Elles méritent certainement

de fixer l'attention. Il est cependant permis de se demander

si la question se laisse résoudre aussi simplement. D'autres
éléments encore entrent ici en ligne de compte. Aussi nous paraît-il
douteux que tous les lecteurs de cette conférence soient également
convaincus de la force probante de l'argument que l'auteur tire de

sa démonstration de la « souveraineté » de Jésus. Assurément,
quand le Seigneur, après l'adjuration de Caïphe de dire s'il est le

Christ, le Fils de Dieu, répond : « Tu l'as dit, » et qu'ensuite
il ajoute de son chef : « Au reste, je vous déclare que dès maintenant

vous verrez le Fils de l'homme siégeant à la droite de la
Puissance et venant sur les nuées du ciel » (Math. XXVI, 64; comp.
Ps. CX, 1 ; Dan. VII, 13), ces paroles ne lui sont pas dictées par
un respect servile pour « la lettre » des prophètes. Non, celte

belle, cette majestueuse confession, elle est l'expression de sa

conscience la plus intime, elle témoigne d'une profonde et indomptable

conviction : « Je suis le Messie, et cela est si vrai que vous-
mêmes vous ne tarderez pas à en faire l'expérience ; dès maintenant

vous verrez que je suis bien celui dont parlaient David et

Daniel dans des oracles que bien vous connaissez. » Est-ce à dire

que les termes qu'il a choisis, librement choisis dans les prophètes

pour en revêtir cette affirmation messianique, ne puissent
s'entendre qu'à la lettre, qu'il faille de toute nécessité les prendre
dans leur sens le plus matériel? Il est permis de se poser la question,

surtout en présence de ce dès maintenant vous verrez.
Quoi qu'il en soit de la valeur apologétique de cette thèse de la

royale liberté de Jésus vis-à-vis des prophètes, dans son applica-
cation spéciale aux discours relatifs à la parousie, hâtons-nous de

constater que la thèse elle-même est très clairement établie. On

retrouve dans cette conférence toutes les qualités qui distinguent
en général les études bibliques de l'honorable professeur de Breslau

: clarté et noble simplicité de l'exposition unies à une exégèse

«obre, souvent fine et profonde. On sait d'ailleurs que M. Gess

n'est rien moins qu'inféodé à la théologie traditionnelle, et tel

passage de l'opuscule qui nous occupe prouve qu'il n'abdique pas da-



188 BULLETIN

vantage son indépendance vis-à-vis de certain dogme favori d'une
théologie moderne qui se croit, biblique par excellence. (Voir ce
qu'il dit à la pag. 17 et suiv. de ceux qui pensent qu'après la
conversion du peuple juif Jérusalem devra être de nouveau le centre
du vrai culte.)

La partie la plus intéressante, la plus originale de cette conférence

est sans contredit celle où l'auteur met Jésus en présence
de Jean-Baptiste. Nous signalerons en particulier ses réflexions

sur les doutes de ce prophète, qui motivèrent son message à Jésus.

(Math. XL) « Quoi d'étonnant, dit-il, si cet esprit de feu a eu de

la peine à se familiariser avec l'idée d'un Messie faisant l'office de

semeur, alors que, selon lui, le temps de la moisson devait enfin
être venu Nulle trace, chez le Baptiste, de l'attente d'un Fils de

David environné d'un éclat extérieur; sa conception du Messie est

toute spi7'iluelle et morale. Ce qui le « scandalise » ce n'est pas la

pauvreté de Jésus, c'est la lenteur avec laquelle il procède. Et cette
lenteur ne peut lui entrer dans l'esprit, parce qu'il est animé de

l'esprit d'Elie. Ce qui fait sa grandeur, à la façon de l'Ancien
Testament, est précisément ce pourquoi le plus petit dans le

royaume des cieux est plus grand que lui. » Notons aussi la

remarque dont notre auteur fait suivre cette parole de Jean-Baptiste :

Celui qui est de la terre est de la terre et parle comme étant de la
terre ; celui qui vient du ciel, etc. « Ainsi le Baptiste attribue à

ses discours et à ceux de tous les prophètes un arrière-goût
terrestre inséparable de l'origine terrestre de ceux qui les ont
prononcés ; paroles que n'ont pas suffisamment méditées les auteurs
de la théorie du XVIIe siècle sur l'inspiration. »

H. V.

Alfred Porret. — Le Bouddha et le Christ1.

Quiconque se préoccupe des progrès que font, dans la littérature
et dans la société, le fatalisme, le panthéisme, le positivisme,
l'athéisme, le pessimisme, le nihilisme, le bouddhisme, sous quelque

1 Le Bouddha et le Christ, fatalité ou liberté, par J.-Alfred Porret,
pasteur à Lausanne. Lausanne, Arthur Imer; Paris, Sandoz et Fischbacher,

1879. — 181 pag. in-12.



théologie 189

forme que ce soit, lira avec grand profit ces éloquentes conférences.

Il entendra une voix chaleureuse et convaincue.
Sans doute ce ne sont pas là des recherches du genre de celles

-que l'illustre indianiste d'Oxford a réunies dans ses Essais ou dans

son dernier livre sur l'Origine et le développement de la religion,
bien que, à deux reprises, notre auteur se plaise à noter son
heureuse rencontre avec le conférencier de Westminster Abbey.
« Pour ce qui nous concerne, écrit-il au bas de la page 55, nous
¦étions arrivé, avant la publication des Essais et par l'étude des

textes uniquement, à un résultat identique à celui de Max Müller. »

Et à la fin du 3e appendice sur l'indestructibilité de la religion :

« Chacun comprendra notre satisfaction lorsque nous avons vu nos
convictions sur ce point si délicat et si grave partagées par un
savant dont personne certainement ne récusera la compétence et
la haute impartialité. » On aurait tort de prêter au studieux pasteur

de Lausanne la prétention de vouloir absolument mettre son

jugement en parallèle avec celui des maîtres qui consacrent leur
labeur à comprendre la langue et les croyances de l'Inde. Son
travail n'en a pas moins des mérites très réels, reposant sur la
connaissance des publications anciennes et récentes, depuis les

ouvrages spéciaux d'Eugène Burnouf, Max Müller, Barthélémy
Saint-Hilaire, jusqu'à ceux de Bunsen, Ebrard, Vinet, Ch. Secretan,

Caro, et des poètes, échos toujours précieux à écouter.
Ces nombreuses lectures ont permis à M. Porret de nous

présenter, dans sa première conférence : 1° une vie du Bouddha,

qu'il a, autant que possible, ramenée sur le terrain de l'histoire et

qu'il place judicieusement de 557 à 477 avant Jésus-Christ. 2° Après
oet aperçu biographique, nous sommes préparés à aborder la
doctrine du sage hindou. Un fait d'expérience en est le.point de

départ : la douleur dans son universalité et son intensité, douleur

•que Çâkyamouni envisage exclusivement par son côté physique.
Etant donnée la douleur, la vie qui la produit et dont elle fait

partie intégrante, la vie et non pas seulement cette vie-ci, la vie ou
mieux l'existence est un mal. Ici le Bouddha se rattache au
brahmanisme, dont il accepte plusieurs affirmations comme indiscutables.

Avec lui, il croit à la transmigration sur la plus large
échelle, au passage nécessaire des âmes d'un corps dans un autre,



190 BULLETIN

et même d'un règne dans un autre, depuis la nature inanimée

jusqu'à la plus haute position de sagesse, de bien-être et de

puissance au sein de l'humanité. Dès lors il s'agit, pour quiconque veut

échapper à la douleur, de briser le cercle fatal de la transmigration,

et la condition indispensable est de sortir de l'existence et de

tendre au néant. Textes, langue, dialectique du système
bouddhiste, tout s'unit pour établir que la récompense offerte par le
Bouddha à ses fidèles n'est autre que le Nirvana, « où il ne reste

plus rien de ce qui constitue l'existence. » Mais de quellemanière
parvenir à ceNirvâna considéré comme possible, puis accepté comme
désirable. C'est là ce que Çàkyamouni crut avoir découvert près de

Bodhimanda, alors qu'il s'écria : « Voici la voie qui conduit à

l'anéantissement de la douleur! Voici la voie qui conduit à

l'anéantissement de l'existenceI.... Je mettrai fin à cette douleur du

monde. » C'est ce qu'il annonce à toute créature, le reste n'étant
à ses yeux que secondaire et préparatoire. Dans une déduction où

se manifeste la subtilité de son génie, Çàkyamouni expose l'enchaînement

de causes et d'effets grâce auquel l'existence se perpétue,
et il en arrive à conclure que la cause suprême doit être cherchée
dans l'ignorance par laquelle l'homme attribue à la vie une réalité
et un prix qu'elle n'a pas. La condition essentielle de la délivrance
revient à saisir l'existence telle qu'elle est, sans illusion, avec
droiture et fermeté, puis à conformer sa conduite à cette conviction.

De là ces exigences de la morale bouddhique : la résignation,
l'humilité, le détachement des biens de la vie, l'égalité essentielle
des hommes entre eux, la charité avec le pardon des injures et le
zèle missionnaire. Un second pas décisif vers le Nirvana est le

Dhyâna ou la contemplation extatique et graduellement
inconsciente de l'anéantissement parfait; l'âme s'est tuée elle-même dans

sa substance, elle s'est éteinte dans le Nirvana.
3° Superflu de raconter la vie du Christ que tout le monde

connaît. En face de la philosophie du Bouddha, il s'agit de

résumer celle qui, soit explicitement, soit implicitement, nous
vient de Jésus. Le christianisme est avant tout, on n'a garde de

l'oublier, une religion, la religion. Comme tel, il renferme aussi

une philosophie. Or, le bouddhisme primitif n'ayant rien été de

plus qu'une philosophie, il faut considérer l'Evangile à ce titre-là,



THÉOLOGIE 191

du moment qu'on prétend établir entre eux un parallèle exact et

loyal.
Le point de départ de la philosophie chrétienne est plus complet

et bien plus profond que celui de la doctrine bouddhiste. Jésus
s'attache à l'expérience humaine tout entière, à celle du dedans et
à celle du dehors. Dans le secret de notre âme vit un besoin
indestructible de bonheur, brille un idéal de perfection qui réclame

plus et mieux que la vie présente. Nous élevons nos yeux vers
l'Etre véritable, qui tire l'existence de son propre sein et à qui
elle va aboutir. Cet être parfait est esprit, volonté, liberté souveraine,

amour particulièrement. Dieu en tant qu'amour est le bien,
et ce bien, il veut, il doit Je maintenir. L'infini est ce que nous
désignons par le nom de sainteté. Sainteté parce qu'amour, voilà
la formule dans laquelle nous apparaît son essence. Eh bien, la
création est traversée d'un courant d'égoïsme, qui, variant selon
les individus et leurs circonstances, produit le mal, révolte, souillure,

à ses divers degrés. Du point de vue du Christ, le Bouddha
n'a pas eu tort de saisir la souffrance comme tragique autant qu'inévitable

; mais il a manqué de pénétration, en méconnaissant qu'elle
est un effet, non une cause, et que cette cause se trouve être le

péché, la faute de l'homme créé libre pour être moral et qui, au

lieu de consentir à vivre en Dieu et pour Dieu, s'est présenté lui-
même à soi comme but, s'est fixé à sa volonté égoïste et par là
s'est précipité dans le malheur.

Ce fait est-il définitif? L'existence présente est-elle la seule que
nous ayons à espérer? Voici où éclate l'opposition entre le sage de

Nazareth et celui de Kapilavastû. Tandis que Çàkyamouni répond
hardiment par l'affirmative, Jésus, lui, n'hésite pas à se prononcer
négativement. En cela, tous deux suivent leurs principes
fondamentaux. Le fatalisme ferme la porte à l'espérance, puisqu'il n'y
a pas de raison, si nous croyons sous son règne à une vie future,
de l'imaginer plus brillante et plus douce que celle dont nous
faisons l'expérience. La liberté, énergie et condition du monde moral,
renferme des virtualités indéfinies, par suite, dans un suprême
effort, la possibilité du retour à Dieu. Cette possibilité exige
nécessairement que l'homme soit éclairé sur sa misère, qu'il la sente

profondément et la déplore; illumination douloureuse de la con-



192 BULLETIN

science, que peut seule produire la contemplation du bonheur
dans la sainteté parfaite. D'autre part, cette possibilité suppose un

appel efficace dans le sens du don de soi-même à Dieu, appel qu'il
n'appartient qu'à l'amour d'adresser. Impossible, par conséquent,

que le principe du mal soit surmonté, si cette vie sainte n'est pas

en même temps un sacrifice, et un sacrifice assez éclatant pour
parler à l'égoïsme et pour le vaincre en le contraignant à se

condamner. L'Evangile nous montre comment ces conditions ont été

remplies par le Christ, qui est plus qu'un révélateur à la manière

de Zoroastre et du Bouddha, qui est la révélation même de Dieu ;

qui apporte plus qu'un moyen de salut, qui est le saint et divin
Sauveur. En Jésus, la loi fatale se brise ou plutôt se métamorphose

en un plan de rédemption, et, à la place de la terrible
alternative posée par Çàkyamouni : souffrance ou néant, nous avons

la réponse indestructible de notre nature : bonheur et vie. En

gagnant notre être moral à l'amour de Dieu, et partant à la sainteté,
Jésus-Christ le régénère, âme et corps; il le conduit à se réaliser
tel qu'il était dans le dessein primitif du Père. Le dernier mot de

la philosophie de l'amour n'est pas seulement un chant d'espérance,

il est un hymne retentissant au sein de la perfection.
Une fois ces principes établis, l'orateur en poursuit les manifestations

dans le monde moderne et termine en démontrant à qui,
du fatalisme ou de la liberté, restera la victoire. Le résume détaillé

que nous avons fourni delà première conférence nous dispense de

nous étendre beaucoup sur la seconde qui, elle aussi, nous semble

un peu trop touffue.

Fatalité, incarnée dans des théories de désespoir et de néant, ou

libéralisme conséquent de l'Evangile avec son Dieu personnel et sa

croix rédemptrice, tels sont les deux termes, les deux courants,

qui partagent de plus en plus et la pensée et les hommes de nos

jours. Citations, entre autres de Benan, Schopenhauer, Edouard
de Hartmann. Avec de Hartmann surtout, on voit le bouddhisme

se répandre et demeurer à la fois fataliste de principe, pessimiste

d'appréciation et nihiliste d'idéal. Dès lors, pas d'hésitation
possible dans notre choix, entre le christianisme, qui répond seul aux
indéniables besoins de l'âme et des sociétés humaines, et les sombres

et mortelles doctrines des bouddhistes de toutes les époques.



THÉOLOGIE 193

Nous sommes ainsi en position de recueillir la conclusion définitive

de cette étude. « Le fatalisme, en dernière analyse système de

néant et de désespoir, a contre lui l'âme humaine : donc il est faux!
Il est faux : donc il ne saurait vaincre Les conquêtes dont il se

glorifie actuellement, dues à des causes accidentelles et passagères,

seront passagères comme ces causes elles-mêmes. Tôt ou tard, il
doit, je ne dis pas disparaître, du moins perdre l'influence qu'il a

surprise, cette influence passant aux mains de l'Evangile du Fils
de Dieu, lequel a pour lui les profondeurs dernières de notre être

spirituel, la conscience morale, le sentiment religieux, et par
conséquent vivra toujours. » (Pag. 150.) Et la parole de confiance se

transforme en chant de triomphe, «. lorsque nous nous souvenons

que logique et nature, logique et conscience morale ou conscience

religieuse, ne sont pas autre chose que Dieu parlant en nous.
L'homme peut s'agiter ; il peut s'égarer même, et Dieu le laisse

faire un temps. Mais c'est à Dieu qu'appartient le dernier mot de

l'histoire; à Dieu, parfaite liberté; à Dieu, charité infinie; à Dieu,

qui s'est révélé, non pas à Kapilavastû ou à Bénarès, non pas par
le Bouddha, messager de désolation et de mort, mais auprès de la

crèche de Bethlehem, et dans le sépulcre vide du jardin de Joseph

d'Arimathée, en Jésus-Christ, qui a mis en évidence la vie et

l'immortalité. » (Pag. 154.)
E. C.

Eugène Menegoz. — Deflexions sur l'Evangile du salut L

Il a paru, il y a quelques mois, sous ce titre modeste, un petit
opuscule dont il conviendrait, moins que pour tout autre, d'apprécier

la valeur d'après le nombre restreint des pages. C'est M.

Menegoz, maître de conférences et directeur du séminaire de la
faculté de théologie protestante de Paris, qui vient dans cet ouvrage
donner au public protestant un spécimen de son enseignement.
Cet enseignement, à en juger par un tel écrit, doit être, nous nous

plaisons à le dire d'emblée, des plus instructifs et des plus sérieux.

1 Réflexions sur l'Evangile du salut, par Eugène Menegoz, înuîfre de

conférences et directeur du séminaire de la faculté de théologie protestante

de Paris. — Paris, librairie Sandoz et Fischbacher, 1879, 70 pages.

THÉOL. ET PHIL. 1830. 13



194 BULLETIN

Aussi remercions-nous vivement l'auteur de nous avoir fourni
l'occasion d'en tirer profit.

A entendre le titre de cet intéressant opuscule, Réflexions, on

croirait, au premier abord, avoir affaire ou à un traité d'édification,

ou simplement à quelques remarques, soit théologiques, soit

pratiques, plus ou moins importantes et plus ou moins bien groupées,

sur le sujet en question. Mais un examen plus attentif vous
convaincra bientôt qu'il s'agit d'une véritable étude, dans le sens

le plus sérieux et le plus complet de ce terme, d'une étude abordant,

malgré sa brièveté, nombre de questions des plus palpitantes
et des plus graves.

De nos jours où la science a tout bouleversé en fait d'idées

philosophiques et religieuses, le théologien chrétien doit, pour ne

pas faillir à la tâche et pour maintenir la théologie à la place
d'honneur qui lui convient, se résoudre à faire une critique
consciencieuse de sa science et de sa foi. C'est poussé par ce devoir

que M. Menegoz cherche à poser dès l'abord ce qu'il croit être le

principe essentiel et permanent du christianisme. Ce principe, il
le trouve dans le dogme de la justification par la foi. Il appuie
son affirmation par la considération historique que c'est dans les

deux époques les plus glorieuses de l'Eglise chrétienne que ce

dogme a été prêché et soutenu avec le plus de puissance et

d'efficacité, savoir, lors de ses origines par saint Poul, et lors de sa

rénovation au XVIe siècle par Luther. Approfondir ce dogme, afin

d'y découvrir le secret de sa puissance, chercher ensuite à en faire
renaître la substance dans la forme de la pensée moderne, ce sera
lui assurer à coup sûr de nouveaux et d'éclatants succès. C'est à

cette belle tâche que M. Menegoz se propose par son écrit de

concourir. Comme il est facile de le voir, il s'agit bien là d'un sujet
capital.

L'auteur commence, en se basant sur l'histoire de la philosophie,

par déclarer l'homme incapable de parvenir à la vérité par
ses seules forces. Il lui faut un agent extérieur qui le pénètre, et

dont l'expérience seule peut lui révéler l'action. Cet agent, c'est

le Saint-Esprit, qui exerce sur l'esprit de l'homme une action

immédiate, libre et personnelle, perçue par la conscience. C'est par
l'action de ce Saint-Esprit que la révélation objective devient sub-



THÉOLOGIE 195

jective. Or, que renferme essentiellement celte révélation? C'est
la doctrine du pardon, c'est en d'autres termes la réponse à cette

question anxieuse, la question des questions, dit M. Menegoz, que
se pose l'homme courbé sous le poids de son péché et sentant
la nécessité d'être pardonné pour être sauvé : Comment obtenir
le pardon? Question que la raison ne peut élucider, mais dont

l'Esprit de Dieu seul peut révéler la réponse par le canal de la

conscience.

Mais la conscience, ce n'est pas seulement sa conscience à soi,
c'est aussi la conscience d'autrui. Notre conscience personnelle
peut être plus ou moins pure, plus ou moins éclairée suivant nos

dispositions et nos facultés. Aussi est-il nécessaire, pour confirmer
son jugement, de s'appliquer à l'étude des diverses manifestations
de la conscience dans ce qu'il y a de meilleur au sein de l'humanité,

et spécialement dans ce qui se donne comme l'expression
d'une révélation divine. En un mot, entre le témoignage interne
et le témoignage externe il doit y avoir un échange utile qui nous
fera progresser dans la connaissance de la vérité. Mais nous serons
aussi appelés à apprécier et à juger ce témoignage de nos
semblables qui, pas plus que nous, ne sont à l'abri de l'erreur. Donc,
en dernière analyse, nous sommes toujours ramenés au testimonium

internum Spiritus sancti. C'est là, en définitive, la plus
haute instance à laquelle nous puissions en appeler. Toujours est-

il cependant que nous aurons d'autant plus de confiance au témoignage

de cet Esprit-Saint en nous, que son jugement s'affirmera
et se complétera d'une manière plus conséquente et plus universelle

par l'organe de nos semblables.
Ces principes établis, l'auteur en arrive à une déclaration

personnelle. En étudiant les diverses manifestations de la conscience
dans le cours de l'histoire, il rencontre une individualité
exceptionnelle vers laquelle il se sent attiré : c'est Jésus-Christ. Il voit
là une âme pure, sainte, qui vit dans une intimité unique et

permanente avec Dieu. Personne ne fut jamais placé dans de telles
conditions pour percevoir clairement et purement le témoignage
du Saint-Esprit et pour révéler au monde la pensée de Dieu. Il
affirme du reste lui-même être « né pour rendre témoignage à la
vérité. » C'est donc à Jésus-Christ que M. Menegoz pose la ques-



196 BULLETIN

tion qui nous préoccupe, celle relative au pardon des péchés. Or
Jésus-Christ, non seulement l'annonce, ce pardon, mais il en
détermine la condition sine qua non, qui est la foi. (Jean V, 24.)
Et cette foi, ajoute notre auteur, c'est évidemment, dans la pensée
du Seigneur, la consécration de l'âme à Dieu. En un mot, c'est
le dogme du salut ou de la justification par la foi.

D'après les principes précédemment énoncés, il s'agit de se

demander si cet enseignement, ce témoignage externe, est confirmé

par le témoignage interne de notre conscience. La réponse n'est

pas douteuse. D'abord le glorieux message du pardon rencontre
dans l'âme qui se sent pécheresse un joyeux et entier assentiment,
et c'est avec actions de grâce qu'il est accueilli comme la révélation

de la vérité. Ensuite, quant à la condition essentielle de ce

pardon, la foi, elle est tout ce qu'il y a de plus conforme à la
nature de notre être et au caractère du péché. Le péché, en effet,
est une rupture de l'âme avec Dieu, rupture dont la conséquence
est la mort. Dès lors il est évident que le seul moyen qui puisse
être donné à l'homme pour retrouver la vie, c'est de retourner à

Dieu. Or ce retour exige précisément un acte intérieur, libre,
personnel, correspondant à celui qui a occasionné la rupture du
péché, et accompli dans le même domaine central de la vie

spirituelle, un acte du moi tout entier, par lequel l'homme s'arrache

au péché et se consacre à Dieu. Cet acte est la foi. — La doctrine
du salut par la foi s'impose donc à la conscience; ou, en d'autres

termes, le Saint-Esprit, par la conscience, l'impose à notre esprit.
L'auteur passe ensuite en revue les manifestations les plus pures

et les plus puissantes de la conscience de l'humanité, manifestations

qui, toutes, concourent à fortifier cette conviction. Il s'adresse

d'abord aux écrits de l'Ancien et du Nouveau Testament. Il
s'efforce de suivre pas à pas l'histoire du dogme de la justification
dans la série des témoignages successifs de l'Ecriture. Il commence

par Moïse, dans la législation duquel ce dogme se trouve à l'état
embryonnaire. Ce qui ressort de l'enseignement du grand législateur,

c'est la doctrine du salut par l'obéissance à la loi divine.
Mais, remarque M. Menegoz, en fait d'obéissance, il ne s'agissait

pas seulement, dans l'esprit de Moïse, de l'observance extérieure,
mais de l'obéissance du cœur, de la soumission à la volonté de



THÉOLOGIE 197

Dieu. — Ici nous ne pouvons nous empêcher de nous demander,
en passant, si ce côté moral de l'obéissance est assez en évidence,
dans la législation mosaïque, pour que l'honorable professeur
puisse s'écrier triomphant : « Nous voilà donc en pleine doctrine
de la justification par la foi » L'exemple d'Abraham, qu'il cite à

l'appui de son affirmation, est-il réellement probant en ce qui
concerne Moïse et les enfants d'Israël?

Passant ensuite aux prophètes, l'auteur des « Deflexions »

remarque un progrès sensible dans la pensée religieuse. Ce qui est

enseigné et prêché par ces nouveaux témoins, c'est le salut par la
crainte de Dieu. Or cette vénération, cette crainte de Dieu n'est
autre chose que la consécration de l'âme à Dieu. Il s'agit donc

bien, là aussi, de la doctrine de la justification par la foi. Après
vient Jean-Baptiste qui prêche le salut par la repentance. Or la

repentance implique la foi. Même conclusion.
Enfin arrive Jésus-Christ qui, le premier, formule nettement,

dans toute sa plénitude et dans toute sa simplicité, la doctrine du

salut par la foi. « Celui qui croira sera sauvé. » Saint Paul ne
fait que développer la pensée du Maître en prêchant, dans sa lutte
contre le légalisme juif, le salut par la foi sans les œuvres de la
loi mosaïque. (Gai. III, 24; Horn. Ill, 28; X, 4.)

L'auteur jette ensuite un coup d'œil sur les destinées de cette

doclrine dans l'histoire de l'Eglise chrétienne. Celle-ci, sous
l'influence de la prédication apostolique et surtout de la parole de

saint Paul, laissa tomber toutes les prescriptions cérémonielles de

la loi mosaïque. Bientôt cependant, dans la tendance catholique
qui s'accentue avec les siècles, elle retomba de nouveau, peu à peu,
sous le joug de la loi, en attribuant à certaines pratiques
religieuses et aux bonnes œuvres une vertu méritoire. Alors parut
Luther, qui reprit l'œuvre de saint Paul en enseignant le salut

par la foi, et non par les bonnes œuvres. Les bonnes œuvres, en
tant qu'accomplissement de la loi morale résumée dans l'amour,
sont sans doute les fruits de la foi ; mais il n'en est pas moins vrai

que la promesse du pardon est accordée, non aux bonnes œuvres,
mais uniquement à la foi, à la consécration de l'âme à Dieu.

Voilà la doctrine essentielle du christianisme, telle qu'elle ressort

du témoignage de Jésus-Christ, confirmé par le témoignage de



198 BULLETIN

notre conscience personnelle et par le témoignage du Saint-Esprit
à travers toute l'histoire. C'est cette même doctrine, poursuit
M. Menegoz, qui est appelée à affirmer sa puissance dans la crise

spirituelle qui agite et bouleverse le monde moderne. Non seulement

le dogme de la justification ou du salut par la foi renversera
le matérialisme et le panthéisme en vogue, mais, bien compris,
ce même dogme déboutera de leurs prétentions et de leurs erreurs
les deux tendances extrêmes qui coexistent dans les Eglises issues

de la réforme, savoir, l'orthodoxisme d'un côté, et le libéralisme
de l'autre. L'orthodoxisme, disons-nous, qui confond la foi et la

croyance, et arrive ainsi à substituer au dogme du salut par la

foi seule le dogme du salut par la foi et par les croyances, c'est-

à-dire le dogme du salut à la fois par la consécration de l'âme à

Dieu et par la simple adhésion de l'esprit à la vérité révélée, à la

Bible in abstracto, par exemple, ou à tel ou tel récit de celle-ci.
Le libéralisme, ensuite, qui, en opposition au premier, et sur la
même base erronée de la confusion de la foi et des croyances, a

le tort de les jeter toutes deux par-dessus bord, la doctrine vraie
du salut par la foi seule, comme la doctrine fausse du salut par
les croyances. Le libéralisme relève, comme condition du salut,
un acte du cœur plus central, à son avis, que la foi (confondue
avec la croyance). Cet acte c'esl l'amour, c'est la charité. Il
enseigne ainsi le salut par l'amour de Dieu et du prochain.

En face de cette double erreur, M. Menegoz pose le dogme du

salut par la foi, indépendamment des croyances. Il maintient la

nécessité de la foi en face du libéralisme, il nie la nécessité de

l'adhésion aux dogmes orthodoxes en face de l'orthodoxisme. « Ce

qui nous sauve, dit-il, c'est la foi (terme qu'il entend dans son
vrai sens moral) et non l'acceptation de tel ou tel dogme, quelque
vrai qu'il soit; et ce qui nous perd, ce n'est pas telle ou telle

croyance erronée, mais l'incrédulité. » Il affirme en un mot le sola

fide dans toute sa teneur : le sola contre les orthodoxistes, le fide
contre les libéraux.

Telle est la doctrine vraiment évangélique, la bonne nouvelle

qui atteindra les masses ébranlées dans la foi de leur enfance, et

qu'accueilleront avec empressement les « hommes de bonne
volonté. » En effet, ce qui a repoussé jusqu'ici tant d'âmes de l'Evan*-



THÉOLOGIE 199

gilè, ce sont les doctrines de l'orthodoxisme et du libéralisme. Le

premier leur impose un joug intellectuel difficile à supporter, le
second n'a pas de quoi les nourrir, car il ne sait leur parler que
de devoirs et non de pardon et de salut. Mais qu'on leur prêche
le pur Evangile et elles s'y rallieront avec joie.

Arrivé à ce point de son exposition, l'auteur sent le besoin de

se défendre contre l'imputation de faire bon marché des doctrines
chrétiennes autres que le dogme de la justification. Ce dernier
demeurera toujours l'essentiel et comme le fondement de l'édifice,
la clef de voûte de toute construction dogmatique chrétienne. Par
la consécration de son âme à Dieu, l'homme trouve la paix, le
salut; il trouve aussi, et par là même, la liberté d'esprit qui lui
permettra de se livrer calmement et avec confiance à l'étude des

autres doctrines traditionnelles du christianisme. Et lors même

qu'il lui arriverait d'errer dans cette étude, le salut de son âme

n'en est pas moins assuré. — M. Menegoz, après cette dernière

affirmation, entre dans de nombreux détails sur diverses questions
de dogme ou de crilique, qui se présentent successivement à la
réflexion de celui qui a une fois accueilli la bonne nouvelle dans

son thème essentiel. Nous ne le suivrons pas sur ce terrain. Nous

nous bornerons à relever un ou deux points, qui nous paraissent
de la plus haute importance pour bien préciser sa manière de voir.

Que faut-il entendre par la foi en Christ? se demande l'auteur,
et dans quel sens cette foi en Christ est-elle une condition du salut?

Il lui importe d'autant plus d'éclaircir ce point, qu'il semble y
avoir contradiction entre la doctrine du salut par la foi
indépendamment des croyances et le dogme de la justification par la foi
en Jésus-Christ. M. Menegoz affirme, quant à lui, la parfaite
harmonie des deux thèses. Croire en Jésus-Christ, c'est croire que
Jésus est le Sauveur promis au monde; c'est croire à son œuvre

rédemptrice, c'est mettre toute sa confiance en lui. C'est sur la
base de cette foi-là que nous arrivons à saisir la bonne nouvelle
du salut par la consécration de l'âme à Dieu, puisque c'est Jésus-

Christ lui-même qui le premier a nettement formulé et consacré

cette doctrine. Ne pas croire en Jésus-Christ c'est repousser son

Evangile. U est dans la logique des choses que celui qui croit à

l'Evangile croit aussi en Jésus-Christ. Toutefois, en raison de la



200 bulletin

formule rigoureuse qu'il a donnée à sa doctrine : « Le salut par
la foi indépendamment des croyances, » M. Menegoz se voit forcé

d'admettre, pour être conséquent, qu'il est tout au moins possible
de consacrer son âme à Dieu et d'être sauvé, sans croire en Jésus-

Christ. C'est là l'exception sans doute, notre auteur l'affirme
nettement, mais cette exception peut n'en devenir pas moins une

réalité, et comment l'explique-t-il? En la mettant sur le compte
des heureuses inconséquences qui se trouvent dans l'esprit
humain! Pas n'est besoin d'ajouter que, pour en arriver là, il faut
nécessairement porter atteinte à la signification absolue du passage
1 Jean V, 12. Quant au passage Math. XII, 31, dans lequel M.

Menegoz voit la confirmation éclatante de sa manière de voir, il nous

paraît être interprété, pour les besoins de la cause, dans un sens

quelque peu extensif.
U y a plus. L'auteur va jusqu'à appliquer sa thèse dans toute

sa rigueur à la foi en l'existence de Dieu. Il est incontestable,
dit-il avec raison, en s'appuyant sur Jacq. II, 19, que cette foi ou

plutôt cette croyance ne suffit pas pour nous sauver. Mais, ajoute-

t-il, ne pourra-t-on pas déclarer que la foi à l'existence de Dieu

est tout au moins indispensable? car comment l'homme qui ne

croit pas à l'existence de Dieu, lui peut-il consacrer son cœur?
M. Menegoz trouve l'objection logique, et il l'accepte en thèse

générale. Toutefois il admet encore ici la possibilité de certaines

exceptions, la possibilité d'une foi rudimenlaire qui ne croit ni à

l'existence de Dieu ni au Christ, en quelque mesure que ce soit,
et qui n'en est pas moins la foi qui sauve, la consécration de l'âme
à Dieu.

Cette conséquence est grave, il faut le reconnaître, elle n'est
point sans danger. Aussi nous demandons-nous s'il n'y aurait pas

quelques réserves à faire, non pas tant sur le fond même de

l'argumentation serrée de l'honorable théologien de Paris, que sur ce

qu'il peut y avoir de trop absolu dans ses conclusions, ou tout au

moins dans la formule qu'il leur donne. Nous serions prêt pour
notre part à souscrire à sa thèse essentielle : le salut par la foi

indépendamment des croyances, si l'auteur entendait par là la

foi qui sauve indépendamment d'une doctrine toute faite, d'une

dogmatique déterminée, d'un corps arrêté de dogmes, indépen-



théologie 201

damment d'un formulaire de confession, d'un credo obligé,
indépendamment même d'idées justes, précises, complètes sur Dieu,
sur Jésus-Christ, sur les principaux objets de la foi en un mot.
Dans ce sens-là nous approuvons pleinement la critique que fait
l'auteur de la tendance orthodoxiste. Mais d'après ce que nous
avons relevé des conséquences qu'il tire de sa thèse, il nous paraît
aller plus loin, et regarder comme foi qui sauve une foi absolument

subjective, indépendamment et en dehors de toute notion
objective quelconque qui s'y rattache. Or, est-il réellement
possible de séparer à tel point, dans les profondeurs d'une âme

vivante, le côté subjectif du côté objectif de la foi? Et si, comme nous
le croyons fermement, la foi objective ne peut sauver qu'en
devenant subjective, s'ensuit-il nécessairement qu'il puisse y avoir

une foi subjective pouvant procurer le salut sans aucun contenu
objectif? Peut-on comprendre, en un mot, une foi sans un
minimum, fût-il le plus réduit, de croyances qui s'y rattachent, sans

la croyance tout au moins, si vague soit-elle encore, en Dieu et en

ses dispositions à notre égard? Sans cette croyance-là, peut-on
réellement être dans l'heureuse situation d'un homme qui a

consacré son âme à Dieu et qui a ainsi trouvé dans cet acte son salut

et sa paix? M. Menegoz nous pardonnera si, à cet égard, nous
maintenons nos réserves jusqu'à plus amples informations.

Malgré ces points d'interrogation et ces réserves, en arrivant
au terme de cet écrit aussi intéressant qu'utile, et qui répond si

bien aux préoccupations religieuses et théologiques de l'époque,
nous en recommandons vivement la lecture à tous ceux que les

questions débattues intéressent. Ce petit volume, du reste, est si

bien ordonné et si clair dans sa concision, il se lit si facilement,
qu'il n'est pas nécessaire d'y consacrer un temps bien long pour y
gagner beaucoup. C'est là un de ces ouvrages sérieux qui ont le

grand mérite de stimuler la pensée et la réflexion, et qu'on lit
toujours avec fruit. M. Menegoz, nous l'espérons pour nous, ne
s'arrêtera pas là.

B.



202 bulletin

Franz Splittgerber. — Après la mort '.

En face du fait universel de la mort et des questions que ce

phénomène soulève, une science indépendante avouera sans
détour son incompétence évidente et reconnaîtra l'impossibilité de

présenter une solution quelque peu certaine, aussitôt du moins

qu'il faudra sortir des généralités. Malgré cette obscurité profonde,
le cours des temps a produit de nombreux systèmes d'eschatologie,
et la littérature théologique de France el d'Angleterre semble

avoir pris ce sujet en particulière affection. Le mystère demeure

néanmoins, et ce ne sont pas les affirmations des partisans du

niillénium ou autres rêveurs qui parviendront à l'éclaircir. La

plupart de ces auteurs qui ont traité de la vie à venir ne se sont
fait remarquer que par des hypothèses insoutenables, des propositions

purement imaginaires. Ils ont méconnu le précepte de

l'apôtre (1 Cor. XIII, 9); or c'était là ou jamais le lieu de l'appliquer.

M. Splittgerber, lui aussi, est très affirmatif, évitant toutefois
les excès de ses prédécesseurs. A celui qui admettra son point de

départ l'auteur n'aura pas de peine à communiquer la conviction

profonde et joyeuse qui distingue son livre et sa foi aussi ardente

que sincère.
Ce point de départ, c'est le principe d'une soumission absolue à

l'enseignement scripturaire. A diverses reprises même, une autorité

normative est attribuée aux symboles reconnus par l'Eglise
luthérienne, depuis celui dit des apôtres jusqu'au catéchisme de

Luther. Comment discuter en présence d'une foi si robuste Comment

faire comprendre les droits de l'histoire et ses prétentions à

trouver dans le Nouveau Testament seul plusieurs systèmes
eschatologiques difficiles â concilier? Sans doute, par-ci par-là, l'auteur
semble avoir quelque idée de la chose et ne pas mettre sur le

même pied un passage d'Esaïe et un de saint Paul; toutefois en

' Après la mort, ou les destinées finales de l'homme. Traduit de l'allemand
sur la troisième édition par E. Courvoisier, pasteur à Cornaux. — Paris,
Sandoz et Fischbacher; Neuchâtel, Jules Sandoz; Genève, Desrogis, 1879.

vu et 239 pag, in-12. — Titre de l'original allemand : Tod, Foi-tleben und
Auferstehimg, oder die letzten Dinge des Menschen. Première édition, 1802;
troisième édition, 1879.



théologie 203

général, la théopneustie, telle que la comprenait Gaussen, est le

fil conducteur de l'ouvrage.
Au point de vue plus spécialement scientifique, l'œuvre de

M. Splittgerber paraît aussi fort contestable. Nous voulons parler
de la psychologie, que l'auteur, suivant son principe, va chercher
dans la Bible, sans considérer que c'est là une science expérimentale

entre toutes. Aussi, dès l'abord, affirme-t-il une distinction
bien nette, un dualisme entre le corps et l'âme. Or si le matérialisme

a eu le tort de les confondre, de nier le second des termes
du problème, est-ce une raison pour les séparer et les opposer,
alors que l'expérience enseigne le contraire?

Sur la base de semblables données, l'auteur énonce dès l'abord

plusieurs affirmations de principe qui sont encore maintenant

l'objet de nombreux débats. Partant de Gen. I, 31, il assigne la

responsabilité du mal dans la nature el l'homme à une chute des

anges, qu'une exégèse abandonnée maintenant lui fait voir entre
le 1er et le 2e verset de la Bible. La mort, selon M. Splittgërber,
n'eût pas existé sans le péché ; Enoch et Elie en sont la preuve.

L'homme se compose, dit-il, de trois parties. L'une, le corps
matériel, retombe en poussière lorsque la vie le quitte, et ses

éléments servent à constituer de nouveaux êtres. La seconde est

le corps spirituel, et la troisième l'âme, tous deux immortels. Le

corps spirituel est la forme organique de notre être, laquelle subsiste

au travers de tous les changements; c'est un germe idéal,
empreinte exacte de l'âme, se montrant dans le regard, la beauté;

une enveloppe fine, éthérée, un corps nerveux, sans matière, mais

gardant la forme de la personnalité, reflétant spécialement l'état
moral de l'homme. L'âme est la partie de l'être qui se rattache à

Dieu, elle est contenue dans le corps spirituel pour toujours.
Cette nouvelle trichotomie est bien appuyée d'exemples et peut

être soutenable ; l'idée d'un corps spirituel dans ce sens n'a rien
de choquant au point de vue scientifique, elle explique bien des

choses, mais en tout cas, c'est aux sciences philosophiques et

naturelles, et non à la théologie, à la déterminer et à l'établir.
L'auteur admet un état intermédiaire, un Hadès, dans lequel

les âmes continuent à vivre en attendant la résurrection. Ce n'est

pasunLéthé: les âmes agissent, celles des justes y progressent



204 bulletin

dans la communion avec Dieu, celles des méchants y pressentent
déjà les tourments de l'enfer. Ce séjour n'est pas un purgatoire,
car le sort éternel de tous est décidé à la mort et sans possibilité
de retour ; la mort est la dernière purification, la dernière épreuve
achevant en intensité ce qui restait à accomplir. Sous le regard du

Dieu saint, l'âme se reconnaît telle qu'elle est et se purifie
absolument si elle n'a pas encouru le châtiment éternel par sa
conduite sur la terre. Les païens mêmes, les enfants en bas âge, tous
ceux qui n'ont pu se décider sur la ferre devront passer par cet

instant décisif pour chacun. L'auteur ne veut pas de la prière
pour les morts, mais il admet des relations entre les défunts et
même entre ces derniers et les vivants; toutefois ces rapports sont

uniquement spirituels et généraux, quoique très réels.

Il serait facile de contester l'exégèse de M. Splittgerber sur bien
des points et d'avancer des passages opposés à ses idées. La

croyance à un état intermédiaire nous paraît peu justifiable ;

pourquoi l'âme attendrait-elle des milliers d'années une résurrection

et un bonheur que Dieu pourrait lui donner à l'instant Le

plus simple sera toujours de croire qu'à la mort l'être humain

aura conscience de sa situation en face de Dieu (jugement) et qu'il
continuera son chemin dans la voie du bien ou du mal, de la
communion avec le Tout-Puissant (paradis) ou de la séparation d'avec

lui (enfer). Il est aussi contraire à la bonté de Dieu et à la liberté
de l'homme de ne pas admettre une possibilité de relèvement et

de chute même dans la vie à venir.
L'auteur admet à la lettre l'apocalyptique de Matthieu XXIV et

des autres parties du Nouveau Testament. Ce sont les catastrophes

cosmiques, la première résurrection suivie du millénium et la
seconde résurrection définitive. Les justes seront appelés à la vie

éternelle, et les méchants précipités dans un tourment sans fin.
L'être humain sera glorifié, les espèces animales participeront à

cette rédemption et la nature inorganique n'en sera point exclue.

Le second paradis sera plus beau que le premier, et par la
sanctification Dieu sera tout en tous.

Ces conceptions, conséquence des principes de l'écrivain, n'ont

pour nous qu'une valeur très relative. Nous croyons avec lui que
la sanctification et la communion avec Dieu sont le gage du bon-



théologie 205

heur à venir, mais nous ne discuterons pas ici le pour et le contre
des trois solutions qui se partagent maintenant les suffrages
théologiques à savoir les peines éternelles, le rétablissement final et
l'anéantissement final. Quoique la dernière de ces théories,
l'immortalité conditionnelle, nous semble la meilleure, nous estimons

que cela importe peu à la vie chrétienne. Ce que le chrétien peut
affirmer, c'est ce que la conscience morale de tous les peuples et
la théodicée de tous les temps a exigé : il y aura pour chacun de

nous après la mort une vie à venir personnelle, active, dans

laquelle nous serons appelés à supporter les conséquences de

l'usage que nous aurons fait de notre liberté dans la mesure où

nous aurons été responsables. Et maintenant, comment Dieu nous

punira-t-il, s'il veut nous punir Comment nous récompensera-
t-il, s'il veut nous récompenser? Je ne sais, mais je vais avec
confiance au-devant de l'avenir qui appartient au Dieu d'amour. La
science peut légitimement, croyons-nous, affirmer ces dernières

propositions. Aller plus loin, c'est s'exposer à tomber dans la
rêverie, et d'ailleurs la foi et la vie chrétienne n'exigent pas davantage

pour le temps et pour l'éternité. A. Aigroz.

P. S. A ceux de nos lecteurs, lisant l'allemand, qui s'intéressent

à ces questions énigmatiques, nous croyons devoir s.gnaler
deux autres publications du même auteur qui rentrent également
dans le domaine de la psychologie et de l'eschatologie. En
premier lieu : Sommeil et mort, avec les états d'âme qui s'y
rapportent i. M. Splittgerber a réuni dans ce volume toute une série
de faits tirés de diverses sources historiques, de la tradition orale

ou de sa propre expérience, relatifs au rêve, à la puissance de

pressentiment ou de divination, à l'exaltation et à la « transfiguration

» de l'âme à l'approche de la mort. Le but de ces récits est

de mettre en lumière la destination de l'homme à un monde supérieur

ainsi que les influences diverses qui, de ce monde-là, s'exercent

sur lui déjà pendant sa vie ici-bas. Le second opuscule, qui
ivient de paraître : Traits de la vie intérieure sert en quelque

1 Schlaf und Tod, nebst den damit zusammenhängenden Seelenzuständen.
Eine psychologisch-apologetische Erörterung, etc. Halle, 1865-66.

* Aus dem innern Leben Ein Beitrag zur christlichen Mystik. Leipzig

1880.



200 BULLETIN

sorte de supplément à l'ouvrage précédent. Ce sont des faits
recueillis soit dans la vie de l'auteur lui-même soit dans celle de

ses alentours, rêves prophétiques, voix intérieures, apparitions
réelles du Seigneur, d'anges, de défunts, phénomènes psychologiques

divers aux approches de la mort, etc. Ce sont, comme
l'indique le sous-titre, « des preuves d'expérience, démontrant les

influences" d'un monde supérieur sur la vie psychique de l'homme,
des contributions à la mystique chrétienne. » Ajoutons, pour
prévenir tout malentendu, que le mysticisme de ce théologien, dont

M. Courvoisier a fait passer le principal ouvrage dans notre langue

en traducteur aussi habile que fidèle, n'a rien de commun
avec le spiritisme, qu'il repousse au contraire comme démonolo-

gique. (Réel.)

REVUES
Aux deux revues nouvelles dont nous avons annoncé l'apparition

dans notre précédent numéro, il faut en ajouter une troisième :

c'est la
Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft

und kirchliches Leben

qui paraît mensuellement à Leipzig, chez Dörffling et Franke, sous

la direction de M. le professeur Luthardt1. Depuis que la Zeitschrift
des professeurs Delitzsch et Guericke a cessé de paraître, l'Eglise
luthérienne de langue allemande était privée d'un organe scientifique.
La revue que voici vient réaliser l'espérance que formulait, il y a nn

peu plus d'un an, M. Delitzsch en annonçant que l'ancienne revue
luthérienne allait cesser de paraître, à savoir que, grâce à la vitalité
de l'Eglise et de la théologie luthérienne, le phénix ne tarderait pas
à renaître de ses cendres. Il vient de renaître sous une forme un peu
différente : titre nouveau, plus grand format, périodicité plus
fréquente, et, si l'on peut en juger par le premier cahier, exclusion de

la bibliographie critique, qui occupait une si large place dans la pré
cèdente revue. Le rédacteur du nouvel organe, avantageusement
connu par son enseignement académique et par de nombreuses
publications exégétiques, dogmatiques et apologétiques, M. Luthardt, se

présente devant le public avec un nombreux cortège de collabora-

1 La livraison de trois à trois feuilles et demie gr. in-8, prix : 8 marcs

par an.


	Théologie

