Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 13 (1880)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

PAuL DE LAGARDE 1. — SEMITICA. (I ET IL.)

Les ceuvres de M. de Lagarde sont en nombre considérable et
ne brillent pas seulement par leur quantité, mais aussi par leur
qualité. Le savant professeur de Geettingue est profondément con-
vaincu de la nécessité absolue de fixer plus rigoureusement les
textes et de préciser davantage la signification des mots et des lo-
cutions. C’est & cette préoccupation fondamentale que se rattachent
en fait la plupart de ses ceuvres. Publier, avec un soin et une mi-
nutie dignes d’étre pris pour modele, les textes divers et spécia-
lement des versions antiques de I’Ancien Testament ; déterminer
avec toutes les ressources d’une analyse pénétrante et d’'une érudi-
tion immense le sens des mots; des termes employés; ne jamais
se contenter d’un a peu prés; rappeler sans cesse, et au besoin
déterrer les documents les plus originaux et les moins facile-
ment accessibles, voila la tiche a laquelle s’est voué M. de La-
garde, avec une persistance digne d’admiration ; malheureusement,
jusqu’ici, il semble que la reconnaissance des autres savants ne
Pait pas suffisamment récompensé de ses efforts. Cette ignorance
A Yendroit de ses ouvrages, cette indifférence coupable vis-a-vis
de ses travaux et de ses trouvailles a été sensible a notre auteur.

¢ Semitica, von Paul de Lagarde. Erstes Heft, aus dem 23. Bande der
Abhandlungen der koniglichen Gesellschaft der Wissenschaften zu
Gottingen, 1878, Zweites Heft, aus dem 25. Bande, 1879. — Géttingen,
Dieterich.



THEOLOGIE 173

On en trouve des traces dans les deux fascicules que nous avons
sous les yeux. (Voy. I, pag. 19, 22, 35, 36; II, pag. 3, 48.) Nous
ne prétendons point excuser cette attitude de réserve et méme de
dédain ou d’ingratitude que les hommes de science ont eu le tort
d’observer vis-a-vis des travaux de M. de Lagarde, nous la regret-
tons et nous espérons qu’il en est déja autrement, certains indices
nous montrent que l’attention se fourne maintenant de plus en
plus vers lui. Nous ne pouvons nous empécher de dire pourtant
qu’a nos yeux il existe une circonstance atténuante. M. de Lagarde
nous fait un peu I'impression de cacher sa lumiére sous un bois-
seau. La lumiére existe, elle est incontestable, elle éclaire bril-
lamment, mais le boisseau existe aussi; il est dans les titres,
tout généraux et obscurs, que semble affectionnér M, de Lagarde:
Symmicta ; Preetermissa ; Orientalia ; Semitica. Comment se
rendre compte du contenu multiple de ces ouvrages? comment
deviner que P'importante théorie de M. de Lagarde sur le nom
de Yahvé se trouve dans un corollaire (en latin) qui suit 1’édition
du Psautier de saint Jérome!? Il n’est pas jusqu’a l'orthogra-
phe tout individuelle de notre auteur qui ne rende I'accés de ses
ouvrages plus malaisé.

Nous n’en sommes pas moins heureux de pouvoir consacrer
ici quelques lignes a I'une de ses derniéres publications, les
Semitica, quoique nous nous sentions trés peu compétent en ces
matiéres pour apprécier ce travail de maitre.

Jusqu’ici, deux fascicules (Hefte) ont paru.

PREMIER FASCICULE. Premier mémoire. (Pag. 1-32.) Ce mé-
moire renferme des observations critiques sur le livre d’Esaie,
mais il n’est lui-méme qu’un premier fragment, car il ne s’étend
que jusqu’au chapitre XVII inclusivement. Nous espérons que la
suite ne se fera pas trop attendre. En effet, nous avons beau dif-
férer d’opinion avec M. de Lagarde sur la composition du livre
d’Esaie, nous n’en retirons pas moins le plus grand profit de ses
remarques sur le texte, des corrections qu’il propose, etc. M. de
Lagarde considére le livre d’Esaie comme une anthologie, com-
posée au temps de l'exil et ol les morceaux authentiques, écrits

t Nous avons eu l'occasion d'en parler ici-méme. Voir Revue de théolo-
gie et de philosophie, 1877, pag. 571-578,



174 BULLETIN

par Esaie en personne, sont mélangés a beaucoup d’autres. Il
n’est pas besoin d’adhérer & cette maniére de voir pour apprécier
& leur juste valeur les améliorations de détail que notre auteur
nous propose. 1l traite des chapitres I, VII et XII, pris en entier,
et des passages isolés I, 5, 8, 31; II, 5-21 (il considére ce mor-
ceau comme le début primitif du livre, placé a la surface exté-
rieure du rouleau, ce qui expliquerait le grand nombre d’er-
reurs du texte); III, 18; IV, 2 (rapprochements intéressants);
VII, 2, 6; VIII, 12 (ou il corrige VWP en WIP); VI, 14;
IX, 5, 6, 7, 8, 16; X, 4, 10; XI, 4, 5, 7 (il donne une liste
d’exemples de mutations entre le dad arabe, le ¥ hébreu et le
YV syriaque); XI, 11 ; X1II, 4, 11 ; XVI1, 1, 2, 8, 9, 10.

Il serait peut-8tre permis de désirer, de la part de notre auteur,
une aititude un peu moins beiliqueuse vis-a-vis de ceux dont il
ne partage pas les vues et les croyances. Il nous semble que les
opinions ne gagnent jamais beaucoup a étre exprimées avec autant
d’apreté et sur un ton aussi ironique, aussi dédaigneux vis-A-vis
des antagonistes. (Voy. pag. 9-13, 21-22.)

Second mémoire. (Pag. 33-68.) C’est V'explication d'un certain
nombre de mots chaldéens. (M. de Lagarde conserve le terme de
chaldéens, tout en constatant combien il est erroné.) Il ne rentre
pas dans le cadre de cette Revue d’énumérer les mots qui font
Yobjet des explications de M. de Lagarde. Bornons-nous & signa-
ler les deux termes bibliques RIDDN (pag. 48), qui se trouve
maintes fois dans Esdras, et DY DN\TUMNN (pag. 42), employé
dans Esther. Le nom de WYY se trouve aussi mentionné
incidemment, pag. 43. Voy. encore pag. 50, & propos du mot
Messie, et 65, & propos de VB, Gen. VI, 14. Ce mémoire sera
également continué plus tard.

Appendice. M. de Lagarde signale a ses lecteurs (pag. 69-71)
un manuscrit ignoré de la bibliothéque de Geettingue, contenant
une partie du Talmud. A ce propos il formule, au sujet d’une
future édition scientifique du Talmud, un programme auquel
nous ne pouvons que souscrire et que nous voudrions bien voir
réaliser.

SECOND FASCICULE. L’unique mémoire contenu dans ce fasci-
cule est consacré i un important manuscrit de la version grec-



THEOLOGIE 175

que de ’Ancien Testament, le codex sarravianus, ainsi appelé
du nom de Claude Sarrau, conseiller au parlement de Paris,
mort en 1651. Cent trente feuillets de ce document, qui sont con-
servés & Leyde, et un feuillet isolé, appartenant au czar, ont été
publiés par Tischendorf dans ses monumenta sacra inedita ; mais
les vingt-deux feuillets qui se trouvent a la Bibliothéque nationale
de Paris n’avaient jamais été édités, et M. de Lagarde nous en
donne ici, non pas le fac-similé, ce qui serait superflu et cotiteux,
mais une reproduction rigoureusement exacte. Il fait précéder
cette édition de trois pages de préface, puis vient le texte grec,
avec notes, pag. 4-47; enfin quelques mots de conclusion,
pag. 48. Le codex sarravianus date, selon Tischendorf, du IVe
siécle déja ; il a conservé, chose précieuse, les signes introduits
par Origéne pour la critique du texte. M. de Lagarde le désigne
par la lettre G.

Nous relevons dans 'introduction de M. de Lagarde un deside-
ratum relatif a une bonne édition des ceuvres d’Origéne, dont
nous ne possédons malheureusement que des fragments ; ceux-ci
n’ont pas encore été édités avec le soin ef la méthode nécessaire.
Le texte lui-méme des feuillets du codex sarravianus est repro-
duit en deux colonnes; il comprend les chapitres suivants : Exode
XXXVIII, 24 - XXXIX, 21 ; XXXVI, 35 - XXXVII, 21 ; XXXIX,
37 - XL, 38 (avec lacunes) ; Lév. I, 1 - TV, 26 ; XIII, 49 - XIV, 6;
XIV, 33-49; XV, 24 - XVII, 10; XVIII, 28 - XIX, 36; Nomb.
XXV, 3 - XXVI, 3; XXIX, 12-33.

Dans sa conclusion, notre auteur exprime chaudement sa re-
connaissance & son ami, M. Alfred Schene, qui a soigneuse-
ment revu le travail de M. de Lagarde, corrigé et complété sa
copie, et enrichi les notes de nombreuses observations.

Pour nous, nous terminons en souhaitant que M. de Lagarde
ne se lasse pas de donner des successeurs & ses nombreux tra-
vaux publiés jusqu’ici, et qu’il ait de moinsen moins a se plaindre
de 'indifférence témoignée a ses ouvrages, si dignes de fixer at-
tention. LuciEN GAUTIER.




476 BULLETIN

ALoYS BERTHOUD. — LA POESIE DE LA BiBLE!.

Dans cet élégant in-12, M. le pasteur Berthoud nous offre une
&dition soigneusement revue de deux conférences prononcées, il y
a quelques années, 4 Lausanne, Strasbourg et ailleurs.

La premiére, consacrée a la poésie sacrée en geénéral, traite
successivement des rapports entre la poésie et la religion et des
conditions & remplir pour comprendre la poésie de la Bible (lisez :
de I’Ancien Testament); de la forme particuliere de la poésie des
Hébreux, de leur versification et de leur style; des deux qualités
essentielles de la poésie sacrée, savoir, la naiveté et la profondeur,
Palliance aussi heureuse qu’inlime des traits individuels et des
traits universels, d’un idéalisme plein d’élévation avec un réa-
lisme plein de naturel et de familiarité. Puis, aprés ces dévelop-
pements sur « la forme, expression de l'idée, » le conférencier
remonte a la source d’ou a jailli la poésie biblique, savoir, I'idée
du Dieu vivant. Cette premiére étude se termine par un paralléle
entre la poésie de la Bible et celle du XIXe siécle d'une part, la
poésie classique des Grecs de 'autre; parallele qui aboutit a cette
conclusion, c¢’est que la poésie de 'antiquité profane est celle du
fint idéalisé, la poésie de la Bible celle de l'infini réalisé, tandis
que la poésie de nos jours « s’est condamnée a errer tristement ou
a se débattre convulsivement dans cette région douteuse qui n’est
ni le réel, ni I'idéal, ni le fini, ni Pinfini, qui est, en un mot,
PVindéfini. »

‘Apres I’espéce, les individus ; aprés la poésie sacrée considérée
dans son ensemble, les divers poétes de la Bible avec leur phy-
sionomie particuliére et leurs qualités respectives. C’est le sujel de
la seconde conférence, ol 'auteur passe en revue les principaux
d’entre ces poétes. Il les divise en trois groupes correspondant a
trois périodes : celle de ’enfance, ou ’dge héroique, qui s’ouvre
avec Moise et se termine & I'époque des Juges; celle de la maturité
ou le grand siecle, qui gravite autour des deux noms illustres de
David et de Salomon; celle du déclin ou le temps des prophétes,
qui s’étend jusqu’aprés l'exil.

' La poésie de la Bible, par Aloys Berthoud. — Lausanne, Henri Mi-
gnot, éditeur, 1830, V1 et 222 pag.



THEOLOGIE 177

« Ce livre, dit modestement la préface, n’est pas une ceuvre
d’érudition ou de science, et nous sommes loin d’avoir épuisé la
matiére. » Le but de 'auteur est d’appeler 'attention des amis de
la littérature aussi bien que des amis de la Bible sur les beautés
littéraires de celle-ci. « Il me semble, dit-il ailleurs, que, de nos
jours surtout, les dédains dont la Bible est ’objet nous font un de-
voir de revendiquer pour elle la place qui lui revient, et de re-
mettre en lumiére, tant aux yeux de ses amis que de ses ennemis,
les tilres nombreux qu’elle a & notre respect et & notre amour. Lt,
certes, les chrétiens ne sont pas sans reproche a cet égard ; si les
beautés de la Bible sont trop oubliées ou méconnues, n’est-ce pas
un peu de leur faute ? Ils la lisent, la méditent, la consultent dans
Pintérét de leur vie spirituelle, et ils font bien ; mais, sauf de rares
exceptions, qui songe a la trouver belle ?... Or, je le demande,
I’'un empéche-t-il 'autre ? »

On ne saurait mieux dire. C’est aux croyants les beaux premiers
qu’il faut apprendre quels trésors de poésie et d’éloquence leur
Bible renferme. Car s’il est vrai que Ja haute poésie des auteurs
bibliques a été de tout temps remarquée par certains esprits dis-
tingués, il n’y a pas beaucoup plus d’un siécle que cette décou-
verte a commencé A transpirer dans le public. Il en a été de la
poésie de la Bible comme de celle des hautes Alpes dont I'auteur
parle si bien quelque part : les beautés de 'une et de l'autre, ce
n’est que dans le cours du XVIII¢ siécle qu’elles se sont révéléesau
monde. Il suffit de rappeler les noms, ici, de Lowth, de Herder,
d’Eichhorn; 13, de Haller, de J.-J. Rousseau, de H.-B. de Saus-
sure, sans oublier Geethe, de tous les modernes celui, peut-étre,
qui, tout « enfant du siécle » qu’il était, a le mieux senti, ala fois,
les beautés de I’Ancien Testament et celles de la nature alpestre.

Etudier la Bible au point de vue littéraire, c’est sans doute I’é-
tudier par le coté accessoire; moins accessoire, pourtant, que plu-
sieurs ne pourraient le penser. Et d’abord une étude littéraire bien
faite aura pour certains esprits une portée apologétique qu’on aurait
tort de dédaigner. Cet effet sera produit d’autant plus sirement
qu’il sera moins cherché. Nous souhaitons trés sincérement ce
succés aux conférences de M. Berthoud. Elles sont faites pour le
mériter, non seulement par les belles qualités de forme et de fond

THEOL. ET PHIL. 1880. 12



178 BULLETIN

quiles distinguent, mais parce qu’il a su, lui pasteur, triompher pres-
que entierement de la tentation de sortir de son sujet pour pren-
dre le ton dela chaire et s’abandonner 4 des digressions édifiantes.

Mais, — et ceci nous parait plus important, étant donnée la
tournure d’esprit du public qui s’intéresse de préférence a de sem-
blables publications, — une étude litiéraire sur la poésie de la
Bible est plus propre que bien d’autres ouvrages a répandre parmi
les chrétiens des idées plus saines, plus larges, plus vivantes et
partant plus vraies, sur la Bible elle-méme. Nous ne le dissimu-
lerons pas, c’est & ce point de vue surtout que nous saluons avec
joie le volume publié par ’honorable pasteur de I'Eglise libre de
Lausanne. Au risque d’offusquer la piété timorée de plusieurs, il
met en relief le coté humain de la Bible, et il le fait avec autant
de franchise que de talent. « Il est done, dit-il, bien entendu {et
nous espérons que nulle susceptibilité religieuse n’en sera froissée)
que notre étude sera en principe une crifique littéraire des au-
teurs sacrés, pas moins que cela, I'inspiration surnaturelle demeu-
rant d’ailleurs parfaitement intacte et hors de cause ; car s’il est
permis de parler des défaillances morales d’un David ou d’un saint
Pierre, sans porter atteinte a la divinité de la Bible, & plus forte
raison, ce me semble, est-on en droit d’apprécier la valeur esthé-
tique de ses poétes, et méme, le cas échéant, de signaler leurs cotés
faibles non moins que leurs mérites. » Et dans la conclusion :
« Nous avons considéré les poetes de la Bible au point de vue lit-
téraire seul, sans nous préoccuper de leur importancereligieuse...
o1l y avait entre eux moins de différences, je veux dire moins
d’originalilé, ce ne serait pas un gain, mais une perte, et la Bible
en serait appauvrie. Dieu merci, U'inspiration surnaturelle n’a pas
amoindri leurs dmes, elle les a exaltées et grandies; car « Dieu
» n’est pas le Dieu des morts, mais des vivants. » A Phomme le
soin de se fabriquer des machines qui le secondent dans son ou-
vrage! A Dieu la gloire de se choisir pour instruments des étres
libres qui soient « ouvriers avec lui. »

A bon entendeur, salut! Mais peut-étre elt-ce été rendre ser-
vice 4 ceux qui ont I'ouie dure, ou Doreille distraite, que d’élre
un peu plus explicite sur ce qu’il faut entendre par cette inspira-
tion surnaturelle qui « demeure d’ailleurs parfaitement intacte et



THEOLOGIE 179

hors de cause » dans une étude littéraire comme celle dont il
s’agit. Il y a telle notion de I'inspiration, encore trés répandue
dans le puklic religieux, qui, loin de demeurer intacte, est frappée
au cceur, méme par une critique purement littéraire des auteurs
sacrés. Lorsque, par exemple, je lis & la pag. 186, dans le para-
graphe relatif a Jérémie, ce qui suit : « Il lui arrive méme, pour
mieux exprimer sa douleur, d’emprunter a Job ses accents pas-
sionnés. Si du moins il les avait répétés mot & mot ! Mais, hélas!
1l se contente de les imiter, et, il faut le dire, 'imitation n’est pas
a la hauteur du modele... Job avait maudit le jour, la nuit, des
choses inanimeées ; il s’était bien gardé de maudire aucun homme :
Jérémie a cette cruauté-la, lui, le débonnaire, le doux, le bon Jé-
rémie! Voila o 'on arrive en ne restant pas soi! Il a eu le tort
de vouloir s'approprier le genre d’un poéte qui n’a aucune pa-
renté avec lui : il n’est parvenu qu’a en défigurer un des plus
beaux passages. Et ce n’est pas la seule fois qu’il ait commis pa-
reille faute littéraire, etc. » Lorsque je lis un jugement comme
celui-la, je suis moins rassuré, je ’'avoue, que ne parait 1’étre notre
conférencier, a I’endroit de ce qu’il appelle les susceptibilités reli-
gieuses. Il me parait impossible que tels de seslecteurs ne se soient
pas posé cette question inquiéte : « Avec une pareille critique, que
devient I'inspiration? Jérémie n’était donc pas poussé et éclairé
par I'Esprit de Dieu au moment ot il « commettait la faute » de
faire & Job cet emprunt littéraire 2... Et dire aprés cela que I'in-
spiration surnaturelle demeure hors de cause! »

Il est & souhaiter que beaucoup de lecteurs de M. Berthoud se
posent pareille question et surtout que, au lieu de faire vio-
lence 4 leur sens esthétique pour ’amour d’une théorie sur I'in-
spiration qu'’ils ont acceptée de confiance et conservée par habitude
plus encore que par piété, ils se laissent amener par la lecture de ce
volume & réfléchir et a élargir leurs vues. Mais, jele répéte, peut-
étre eiit-il encore mieux valu prévenir ’équivoque et dissiper les
malentendus, en indiquant aussi clairement et simplement que
possible dans quel sens l'inspiration demeure intacte, comment
et pourquoi relever les défauts d’un écrivain biblique ne porte pas
atteinte & la divine autorité de la Bible. Il importe qu’on le sache,
et qu’on se I'avoue sans ambages : prendre au sérieux la vivante



180 BULLETIN

individualité des écrivains sacrés, en particulier celle des poétes,
et s’en tenir 4 1’idée traditionnelle de Vinspiration, sont choses in-
compatibles. Ce n’est pas par un effet du hasard que le sens pour
les beautés littéraires de la Bible, I'intérét pour la forme particu-
lizre et « 'esprit » de la poésie des Hébreux se sont éveillés pré-
cisément au moment o0 I’empire de cette théorie commencait a
décliner.

M. Berthoud, on vient de le voir, exerce la critique littéraire
avec une parfaite liberté. Si, dans les considérations générales de
la premiére conférence, il semble porté & trop idéaliser les poétes
hébreux, on n’en saurait dire autant de la galerie de portraits dont
se compose la seconde. Pour plusieurs de ces poétes il a desmots
séveres. Parfois méme, a notre sens, il arrive 4 sa sévérité de dé-
passer la mesure. Que pensez-vous, par exemple, de ce parallele
entre Moise et Balaam? « La poésie de ce dernier est bien supé-
rieure a celle de Moise en perfection artistique... Moise n’était
poéte que par occasion; Balaam est un homme du métier, qui
connait son art & fond et le manie & merveille; et pourtant il nous
laisse froids et indifférents, parce qu’on ne sent pas chez lui une
émotion sincére et cordiale. Il n’a pas ce mouvement, cette cha-
leur communicative qui fait que le lecteur est entrainé malgré lui.
S’il a du brillant, il a en méme temps du factice : il charme !'ima-
gination, il ne touche pas le ceeur. Quand Moise est podte, c’est sa
grande dme qui chante : chez Balaam ce n’est guére que V’esprit,
dominé par une sorte d’exaltation fiévreuse; et on a I'impression
que ’dme en est absente. »

Cette impression, il nous est impossible de la partager. En li-
sant cette page, nous n’avons punous empécher de nous demander
(que Pauteur nous pardonne ce soupgon) si I’antipathie pour le
devin n’aurait pas influencé en quelque mesure le jugement porté
sur le poéte. Pour M. Berthoud, en effet, 'identité de ces deux
personnages ne fait pas 'ombre d’un doute. « Ces discours de
Balaam, dit-il, portent en eux-mémes le cachet de leur authenti-
cité. Prétendre que Moise en est l'auteur et qu’il les aurait in-
ventés par ruse de guerre ou par orgueil national, serait faire
preuve de peu de sens littéraire. » Ainsi : ou Balaam ou Moise,
aut-aut ; tertium non datur. Est-ce bien str?



THEOLOGIE 181

Ceci nous améne a dire un mot de la crilique historique, qui
tient de plus prés a la critique littéraire que ne semble le penser
Pauteur de ces conférences. Les questions de critique, je veux
dire les questions relatives & 'authenticité et & I'age respectif des
ceuvres poétiques de la Bible ne I'arrétent guére. Il les traite un
peu en poéte, qui voit avant tout dans la critique une « chimie de
Pesprit, habile & démolir, impuissante a construire. » A I’entendre
affirmer, comme allant de soi, 'origine antédiluvienne du chant de
Lémec, et dire, de méme, de Moise qu’il fut non seulement grand
patriote et grand législateur, mais grand historien, plus que cela,
le véritable créateur de la poésie sacrée, bref, « un iniliateur en
toutes choses; » a le voir statuer dans I'histoire de la muse hé-
braique « deuxsiécles de silence » entre le grand siecle etle temps
des prophétes, attribuer a David des psaumes tels que le 69¢ et le
133e, et & Salomon le livre actuel des Proverbes, ou bien encore,
a propos d’Esaie, tirer presque toutes ses citations des portions du
livre qui, selon toute probabilité, ne proviennent pas de ce pro-
phéte, — on serait tenté de croire que tout le travail qui s’est ac-
compli, depuis plus d’un siécle, dans le champ de la critique
sacrée, est pour notre critique nul et non avenu. Il n’en est,
cependant, pas tout & fait ainsi, preuve en soit la place qu'’il as-
signe & 'Ecclésiaste. Il y voit, avec raison, une des derniéres pro-
ductions de la littérature hébraique, « sinon la derniére de toutes. »
On lira avec un véritable intérét la remarque fort juste qu’il fait,
4 ce propos, sur la légitimité et sur la valeur poétique de « cet
artifice littéraire qui consiste & évoquer les morts illustres et a les
prendre a témoin des vérités qu'on enseigne. » Mais ce qui est
vrai de ’Ecclésiaste, pourquoi ne le serait-il pas de tel autre livre
ou de telle autre production poétique? Ce qui, ici, est « fiction
innocente, » mieux que cela, « ceuvre de vrai poéte, » pourquoi
ne le serait-il pas ailleurs ?

Nous aurions bien d’autres choses a relever dans ce substantiel
volume. N’aurait-il pas fallu, pour caractériser plus exactement
les Hébreux et leur poésie, les isoler un peu moins de leur milieu
naturel, c’est-a-dire sémitique? La littérature nationale des Grecs,
la poésie du XIXe siecle et les parties poétiques de I’Ancien Tes-
tament, c’est-a-dire d’un volume formé de livres choisis et réunis



182 BULLETIN

dans un but déterminé, celui de servir de canon a une société re-
ligieuse, peuvent-elles réellement éire mises en paralléle ? L’au-
teur, dans sa premiére conférence, n’a-t-il pas cédé par trop a la
propension & généraliser, 4 tout réduire en formules, et plusieurs
de ces formules ne ressemblent-elles pas a ces brillantes fusées qui
éblouissent plus encore qu’elles n’éclairent ? Dire, par exemple, de
la poésie de I’Ancien Testament (car c’est de lui seul qu’il s’agit)
qu’elle est celle de Vinfini réalisé, n’est-ce pas, pour 'amour
d’une formule ingénieuse et d’un bel effet d’antithése (le fini
idéalisé et l'indéfini), dépasser la stricte vérit&? Et quand, dans
P’éloquente péroraison de cette méme conférence, I'auteur parle de
la Bible comme d’une « épopée auguste etgrandiose » dont le Sei-
gneur est le vrai poéte, d’un « drame majestueux et terrible » qui,
embrassant le cours des siécles, s’ouvre « au commencement de
toutes choses, » et se dénoue « a la fin de toutes choses, » et dont
le héros (si ce terme profane n’est pas trop indigne d’un si grand
objet), le héros, auquel appartient I’action principale.... « s’appelle
Jésus-Christ, » ne lui arrive-t-il pas, sans qu’il s’en doute, de
confondre deux choses bien distincies, savoir la Bible et la révéla-
tion? Ensuite, la ligne de démarcation entre ce qui est poésie,
dans ’Ancien Testament, et ce qui ne l’est pas, ce qui ne I'est pas
encore ou ne l’est plus, est-elle bien tracée? Serait-il vrai que
dans les récits de Ja Genése ou dans les livres de Samuel il n’y ait
de poésie quecelle que nous y découvrons a la lecture ? Mais, sur-
tout, peut-on parler d’'un genre prophétigue au méme litre que
du genre lyrique et du genre didactique? Le fait que la prose
plus ou moins poétique, souvent trés poétique, il est vrai, des pro-
phétes, affecte volontiers la forme essentiellement rhétorique (et
non métrique) du parallélisme, ce fait autorise-t-il & ranger les
prophétes au nombre des poétes ? L’auteur ne dit-il pas lui-méme
que « les prophétes sont avant tout des orateurs, » que « leur
poésie a tous les caractéres d’une haute éloquence? » et dans Jé-
rémie ne distingue-t-il pas avec soin le prophéte du poéte? D’un
autre coté, si les prophétes sont poétes, pourquoi ’apocalyptique
Daniel ne serait-il pas du nombre ?

Mais arrétons ici ces points d'interrogation! Les remarques et
les citations qui précédent, les proportions méme qu’a prises cette



THEOLOGIE 183

annonce, disent assez I'intérét qu’éveillent ces conférences. Nous
ne les recommanderions pas précisément a qui chercherait avant
tout a se former une idée exacle, vraiment historique, de I’histoire
de la poésie israélite. Mais ceux qui savent apprécier le coté esthé-
tique de Ja Bible, ceux qui désirent se rendre compte de ce qui
fait la beauté et la grandeur de la poésie sacrée, feront bien de
prendre en main ce petit volume. Tout en faisant leurs réserves,
ils éprouveront une réelle jouissance littéraire, relevée encore par
I’impression bienfaisante que produira sur eux le souffle élevé,
religieux, dont ces pages sont pénétrées. H. V.

S. BERGER. — La BisLeE au XVIe sitcLel.

Le XVIe siécle, on le sait, est le berceau de la critique biblique,
de cette science qui, de nos jours, a jeté un si vif éclat et qui me-
nace méme d’absorber d’une facon trop exclusive les forces de la
théologie moderne. C’est a raconter ses origines, a dire les mé-
thodes et les principes qui constituérent a la premiére heure cette
discipline que M. Samuel Berger, secrétaire et bibliothécaire de la
Faculté protestante de Paris, consacre les pages intéressantes que
nous voudrions recommander a P’attention de nos lecteurs. A vrai
dire, le titre de son livre est plus vaste que le livre lui-méme, et
la préface déja nous annonce que le Nouveau Testament seul préoc-
cupera l'écrivain, et qu’on ne dira du volume sacré dans son en-
semble que ce qui est sirictement nécessaire. Ainsilimité, le sujet
est certes encore assez riche, et si M. Reuss, dans son Histoire du
canon, a déja fait connaitre au public francais les idées critiques
de Lutheretde Calvin, M. Berger a continué et développé le travail
du maitre de Strasbourg. Aux réformateurs, a ces héros qui surent
joindre a leur ceuvre religieuse une ceuvre scientifique considé-
rable, M. Berger ajoute des renseignements intéressants sur

t 8. Berger. La Bible au X VI siécle. Etude sur les origines de la criti-
que biblique. Paris, 1879, — De glossariis et compendiis exegeticis quibus-
dam medii cevi, sive de libris Ansileubi Papice Hugotionis Guill. Britonis de
Catholicon Mammotrecto aliis dissertatio criticas. Paris, 1879, par S. Berger.



184 BULLETIN

Erasme, sur Ximénes et sa Polyglotte, surles premiéres traductions
de la Bible en France, sur I’ceuvre de Béze el des Estienne, Le con-
cile de Trente et la délétere influence de la scolastique protestante
de la fin du XVIe siécle sur la critique constituent les derniers
chapitres du livre et la limite de la période étudiée. Dans toutes
ces matiéres, 'auteur n’a point eu la prétention de nous apporter
des faits nouveaux. Ce qui distingue son travail, c’est la clarté de
Vexposition, que le lecteur suit sans effort. Relevons aussi, car
c’est un des mérites du livre, ’abondance et le choix judicieux
des citations, qui font du travail de M. Berger un compendium
utile et facile & consulier. Le manque de temps, aussi bien que les
limites qui nous sont imposées, nous empéchent d’entrer ici dans le
fond des questions élucidées. Qu’on nous permette une seule cri-
tique : nous regrettons que M. Berger n’ait pas déterminé avec plus
de netteté les principes critiques de Luther et de Calvin; Pexpo-
sition manque ici de Punité qui en ferait la force et la clarté;
une discussion approfondie des théories des réformateurs aurait
donné a 'ouvrage un relief tout particulier. Malgré tout le bien
que M. Berger nous dit de Calvin, il nous parait n’avoir pas fait
saillir cette grande figure comme elle le mérite, car, malgré tout
ce qu’a dit et fait Luther, Calvin I’a considérablement dépassé en
tact critique, en méthode, en finesse exégétique. Aussi espérons-
nous qu'un jour ou l'autre M. Berger ou quelque théologien de
France saura mettre en lumiére ce roi des exégéles, qui, en plus
d’un point, n’a pas encore été dépass¢ aujourd’hui. Les commen-
taires de Luther, riches d’applications pratiques, ont vieilli au
point de vue scientifique; ceux de Calvin demeurent encore des
modeéles, et cette immortalité ils la doivent moins au génie de leur
auteur qu’aux méthodes rigoureuses qui les inspirent.

Nous oublierions la meilleure partie du livre de M. Berger si
nous ne signalions d’une fagon particuliere son introduction:
L’intelligence de la Bible a la fin du moyen dge. Cest 1a la
partie neuve, originale, du livre, et nous sommes d’autant plus
reconnaissants & M. Berger de cette étude qu’il faut un grand re-
noncement pour aborder les théologiens de ce temps, pour lire
leurs discussions oiseuses, leurs manuels, leur exégése fantas-
tique el leur latin de cuisine.



THEOLOGIE 185

Le latin de M. Berger est heureusement meilleur, et sa dis-
sertation qui, selon un antique usage imposé aux aspirants au doc-
torat, est écrite en la langue de Cicéron, est d’une érudition consi-
dérable. Elle a trait aux manuscrits et & la littérature des glos-
saires, de ces dictionnaires bibliques que nous devons a 1’érudi-
tion monastique, et dont les principaux sont ceux de l'évéque
Ansileubus (700), de Papias (1053), de Hugotion et surtout le
Mammotrectus. )

A ceux que rebutent les théses latines nous conseillons de lire
I'introduction de I'ouvrage francais. Ils y trouveront des renseigne-
ments du plus haut prix et un exposé clair et précis des études
bibliques au XVe siécle. 2. G

W.-F. GeEss. — LA SUPERIORITE DE JESUS SUR LES PROPHETES 1.

Le titre de cette conférence porte littéralement : La souverai-
neté du Seigneur Jésus vis-a-vis des prophetes. Bien qu’em-
prunté a la langue francaise, ce terme de « souveraineté » exige,
dans le cas particulier, une explication pour étre bien compris. Ce
que Vauteur entend par 13, c’est essentiellement la critique que
Jésus, en sa qualité de Fils, pleinement initié aux desseins de
Dieu, exerce souverainement & I'égard des intuitions incomplétes,
fragmentaires, parfois contradictoires en apparence, des hommes
de Dieu de 'ancienne alliance.

Mettre en relief cette « préexcellence de l'esprit de Jésus par-
dessus tous les esprits de prophétes » parait a 'auteur non moins
important que de démontrer ’accord fondamental qui existe entre
eux. Il pense que c’est 1a un devoir particulierement & notre épo-
que, en présence de 'opinion assez répandue d’aprés laquelle Jé-
sus, dans ce qu’il dit de son glorieux retour du ciel pour juger le
monde, n’aurait fait que reproduire docilement, en les appliquant
a lui-méme, les attributs surhumains dont les anciens prophetes

t Die Souverdnitit des Herrn Jesu gegeniiber von den Propheten. Ein Vor-
trag gehalten bei der kirchlichen Conferenz in Barmen, am 14. August
von Dr Gess, ord. Prof. der Theol. in Breslau. — Basel, C. Detloff, 1879,
1879, 27 pag. in-8.



186 BULLETIN

avaient revetu leur Messie, et qui ne s’élaient pas réalisés en lui
pendant sa vie terrestre.

« Quoi? le méme Jésus qui, en dépit de maint passage prophé-
tique, déclare que la seule adoration agréable au Pére c’est ’ado-
ration en esprit, qui n’est liée & aucun lieu privilégié ; ce Jésus qui,
au lieu de la royauté terrestre dont avaient parlé les prophétes,
revendique pour lui le pouvoir d’inspirer et de protéger les siens
par sa présence invistble et s’attribue toute puissance sur le ciel
et la terre; ce Jésus qui, dés le début de sa carriére (?), est péné-
tré de la certitude que la voie du Messie méne & la mort, alors que
ni le proto-Esaie, ni Michée, non plus que Jérémie ou Ezéchiel,
n’en ont la moindre idée; ce Jésus qui, en face du plus grand des
prophétes, Jean-Baptiste, fait acte de « souveraineté » en caracté-
risant la phase dans laquelle le royaume des cieux vient d’entrer
comme la période des semazilles, tandis que le Baptiste avait an-
noncé que la moisson, bien plus, que le temps de vanner, de cri-
bler le blé, étuit venu ; qui fait dire & ce méme Baptiste, en réponse
a ses doutes : ¢« Heureux celui pour qui je ne serai pas une occa-
» sion de chute! » et qui, tout en plagant trés haut ce prophete,
n’en déclare pas moins, en présence de la foule, que le plus petit
dans le royaume des cieux est plus grand que lui; qui, enfin, &
I’heure méme ou le Baptiste est sur le point de le méconnaitre,
éclate en ce cri de triomphe : « Toutes choses m’ont été données
par mon Pére, et personne ne connait le Fils si ce n’est le Pére, ni le
Pére, si ce n’est le Fils; » — ce méme Jésus, malgré toute son humi-
lité (peut-étre, qui sait?a cause méme de son humilité), aurait été
homme a se laisser octroyer, sans critique, par la leitre des pro-
phétes, 'opinion que son humble ministére sur cette terre serait
suivi d’une gloire dépassant infiniment toute mesure humaine, de
la séance a la droite de la Puissance, du retour sur les nuées du
ciel? » ... Lui, dont I’ceuvre rédemptrice aurait, dit-on, consisté
essentiellement en ce que, par la révélation de 'amour paternel
de Dieu, il nous a affranchis de la leltre de la loi, il se serait
bercé sur ce point-1ia d’une espérance illusoire pour n’avoir pas su
s’émanciper de la lettre des prophétes?... Non, ce n’est pas de son
cdté qu’il faut chercher le manque de critique. Ses paroles ne sont
pas un simple et servile écho des anciens oracles ; elles ont jailli



THEOLOGIE 187

des profondeurs de sa conscience et de la connaissance unique
qu’il avait de Dieu et de ses desseins.

Telles sont les conclusions de M. Gess. Elles méritent certaine-
ment de fixer 'attention. Il est cependant permis de se demander
si la question se laisse résoudre aussi simplement. D’autres élé-
ments encore entrent ici en ligne de compte. Aussi nous parait-il
douteux que tous les lecteurs de cette conférence soient également
convaincus de la force probante de I’'argument que ’auteur tire de
sa démonstration de la « souveraineté » de Jésus. Assurément,
quand le Seigneur, apres ’adjuration de Caiphe de dire s'il est le
Christ, le Fils de Dieu, répond : « Tu Tas dit, » et qu’ensuite
il ajoute de son chef : « Au reste, je vous déclare que dés mainte-
nant vous verrez le Fils de I’homme siégeant a la droite de la Puis-
sance et venant sur les nuées du ciel » (Math. XXVI, 64; comp.
Ps. CX, 1; Dan. VI1I, 13), ces paroles ne lui sont pas dictées par
un respect servile pour « la lettre » des prophétes. Non, cette
belle, cette majestueuse confession, elle est ’expression de sa
conscience la plus intime, elle témoigne d’une profonde et indomp-
table conviction : « Je suis le Messie, et cela est si vrai que vous-
mémes vous ne tarderez pas a en faire ’expérience; dés mainte-
nant vous verrez que je suis bien celui dont parlaient David et
Daniel dans des oracles que bien vous connaissez. » Est-ce a dire
que les termes qu’il a choisis, librement choisis dans les prophétes
pour en revétir celte affirmation messianique, ne puissent s’en-
tendre qu’a la lettre, qu’il faille de toute nécessité les prendre
dans leur sens le plus matériel? Il est permis de se poser la ques-
tion, surtout en présence de ce dés maintenant vous verrez.

Quoi qu’il en soit de la valeur apologétique de cette thése de la
royale liberté de Jésus vis-a-vis des prophetes, dans son applica-
cation spéciale aux discours relatifs a la parousie, hatons-nous de
constater que la thése elle-méme est trés clairement établie. On
retrouve dans cette conférence toutes les qualités qui distinguent
en général les études bibliques de I’honorable professeur de Bres-
lau : clarté et noble simplicité de I’exposilion unies 4 une exégése
sobre, souvent fine et profonde. On sait d’ailleurs que M. Gess
n’est rien moins qu’inféodé & la théologie traditionnelle, et tel pas-~
sage de 'opuscule qui nous occupe prouve qu’il n’abdique pas da-



183 BULLETIN

vantage son indépendance vis-a-vis de certain dogme favori d’'une
théologie moderne qui se croit biblique par excellence. (Voir ce
qu’il dit & la pag. 17 et suiv. de ceux qui pensent qu’aprés la con-
version du peuple juif Jérusalem devra étre de nouveau le centre
du vrai culte.)

La partie la plus intéressante, la plus originale de cette confé-
rence est sans contredit celle ol I'auteur met Jésus en présence
de Jean-Baptiste. Nous signalerons en particulier ses réflexions
sur les doutes de ce prophéte, qui motivérent son message 4 Jésus..
(Math. XI.) « Quoi d’étonnant, dit-il, si cet esprit de feu a eu de
la peine & se familiariser avec 'idée d’'un Messie faisant 'office de
semeur, alors que, selon lui, le temps de la moisson devait enfin
étre venu ? Nulle trace, chez le Baptiste, de I'attente d’un Fils de
David environné d’un éclat extérieur ; sa conception du Messie est
toute spirituelle et morale. Ce qui le « scandalise » ce n’est pas la
pauvreté de Jésus, c’est la lenteur avec laquelle il procéde. Et cette
lenteur ne peut lui entrer dans Pesprit, parce qu’il est anime de
Vesprit d’Elie. Ce qui fait sa grandeur, a la facon de I’Ancien
Testament, est précisément ce pourquoi le plus petit dans le
royaume des cieux est plus grand que lui. » Notons aussi la re-
marque dont notre auteur fait suivre cette parole de Jean-Baptiste :
Celui qui est dela terre est de la terre et parle comme étant de la
terre ; celui qui vient du ciel, etc. « Ainsi le Baptiste attribue a
ses discours et a ceux de tous les prophétes un arriére-gott ter-
restre inséparable de 'origine terrestre de ceux qui les ont pro-
noncés; paroles que n’ont pas suffisamment méditées les auteurs

de la théorie du XVII¢ siecle sur I'inspiration. »
H. V.

ALFRED PoRRET. — LE BouppHa ET LE CHRIST 1.

Quiconque se préoccupe des progrés que font, dansla littérature
et dans la sociélé, le fatalisme, le panthéisme, le positivisme, I’a-
théisme, le pessimisme, le nihilisme, le bouddhisme, sous quelque

t Le Bouddha et le Christ, fatalité ou liberté, par J.-Alfred Porret, pas-
teur & Lausanne. Lausanne, Arthur [mer; Paris, Sandoz et Fischba-
cher, 1879. — 181 pag. in-12,



THEOLOGIE 189

forme que ce soit, lira avec grand profit ces éloquentes conférences.
1l entendra une voix chaleureuse et convaincue.

Sans doute ce ne sont pas 1a des recherches du genre de celles
que P'illustre indianiste d’Oxford a réunies dans ses Essais ou dans
son dernier livre sur ’Origine et le développement de la religion,
bien que, a deux reprises, notre auteur se plaise & noter son heu-
reuse rencontre avec le conférencier de Westminster Abbey.
« Pour ce qui nous concerne, écrit-il au bas de la page 55, nous
6tions arrivé, avant la publication des Essais et par I’étude des
textes uniquement, a un résultat identique a celui de Max Muller. »
Et 4 la fin du 3¢ appendice sur I'indestructibilité de la religion :
« Chacun comprendra notre satisfaction lorsque nous avons vunos
convictions sur ce point si délicat et si grave partagées par un
savant dont personne certainement ne récusera la compétence et
la haute impartialité. » On aurait tort de préter au studieux pas-
teur de Lausanne la prétention de vouloir absolument mettre son
jugement en paralléle avec celui des maitres qui consacrent leur
labeur a comprendre la langue et les eroyances de I'Inde. Son tra-
vail n’en a pas moins des mérites trés réels, reposant sur la con-
naissance des publications anciennes et récentes, depuis les ou-
vrages spéciaux d'Eugéne Burnouf, Max Muller, Barthélemy
Saint-Hilaire, jusqu’a ceux de Bunsen, Ebrard, Vinet, Ch. Secré-
tan, Caro, et des poétes, échos toujours précieux a écouter.

Ces nombreuses lectures ont permis a M. Porret de nous pré-
senter, dans sa premiere conférence : 1° une vie du Bouddha,
qu’il a, autant que possible, ramenée sur le terrain de I’histoire et
qu’il place judicieusement de 557 4 477 avant Jésus-Christ. 2¢ Apreés
cet apergu biographique, nous sommes préparés & aborder la doc-
trine du sage hindou. Un fait d'expérience en est le point de dé-
part : la douleur dans son universalité et son intensité, douleur
que (Cdkyamouni envisage exclusivement par son coté physique.
Etant donnée la douleur, la vie qui la produit et dont elle fait
partie intégrante, la vie et non pas seulement cette vie-ci, lavieou
mieux existence est un mal. Ici le Bouddha se rattache au brah-
manisme, dont il accepte plusieurs affirmations comme indiscu-
tables. Avec lui, il croit & la transmigration sur la plus large
échelle, au passage nécessaire des 4mes d’un corps dans un autre,



190 BULLETIN

et méme d’un régne dans un autre, depuis la nalure inanimée
jusqu’a la plus haute position de sagesse, de bien-étre et de puis-
sance au sein de 'humanité. Dés lors il s’agit, pour quiconque veut
échapper a la douleur, de briser le cercle fatal de la transmigra-
tion, et la condition indispensable est de sortir de I'existence et de
tendre au néant.‘Textes, langue, dialectique du systéme boud-
dhiste, tout s’unit pour établir que la récompense offerte par le
Bouddha a ses fidéles n’est autre que le Nirvidna, « ou il ne reste
plus rien de ce qui constitue I'existence. » Mais de quelle maniére
parveniraceNirvana considéré comme possible, puis accepté comme
désirable. C’est la ce que Gikyamouni crut avoir découvert prés de
Bodhimanda, alors qu’il s’écria : « Voici la voie qui conduit a I’a-
néantissement de la douleur! Voici la voie qui conduit & I’anéan-
tissement de Vexistence!.... Je mettrai fin & cette douleur du
monde. » C’est ce qu’il annonce a toute créature, le reste n’étant
a ses yeux que secondaire et préparatoire. Dans une déduction ou
se manifeste la subtilité de son génie, Cikyamouni expose I’enchai-
nement de causes et d’effets grice auquel I'existence se perpétue,
et il en arrive & conclure que la cause supréme doit étre cherchée
dans V'ignorance par laquelle ’homme attribue a la vie uneréalité
et un prix qu’elle n’a pas. La condition essentielle de la délivrance
revient a saisir P’existence telle qu’elle est, sans illusion, avec
droiture et fermeté, puis a conformer sa conduite & cette convic-
tion. De la ces exigences de la morale bouddhique : la résignation,
I’humilité, le détachement des biens de la vie, I’égalité essentielle
des hommes entre eux, la charité avec le pardon des injures et le
zéle missionnaire. Un second pas décisif vers le Nirvina est le
Dhyina ou la contemplation extatique et graduellement incon-
sciente de ’anéantissement parfait; ’ame s’est tuée elle-méme dans
sa substance, elle s’est éteinte dans le Nirvana.

30 Superflu de raconter la vie du Christ que tout le monde
connait, En face de la philosophie du Bouddha, il s’agit de ré-
sumer celle qui, soit explicitement, soit implicitement , nous
vient de Jésus. Le christianisme est avant tout, on n’a garde de
Poublier, une religion, la religion. Comme tel, il renferme aussi
une philosophie. Or, le bouddhisme primitif n’ayant rien été de
plus qu'une philosophie, il faut considérer I’Evangile a ce titre-1a,



THEOLOGIE 191

du moment qu’on prétend établir entre eux un paralléle exact et
loyal.

Le point de départ de la philosophie chrétienne est plus complet
et bien plus profond que celui de la doctrine bouddhiste. Jésus
s’attache 4 I’expérience humaine tout entiére, a celle du dedans et
a celle du dehors. Dans le secret de notre 4&me vit un besoin indes-
tructible de bonheur, brille un idéal de perfection qui réclame
plus et mieux que la vie présente. Nous élevons nos-yeux vers
I'Etre véritable, qui tire 'existence de son propre sein et & qui
elle va aboutir. Cet étre parfait est esprit, volonté, liberté souve-
raine, amour particuliérement. Dieu en tant qu’amour est le bien,
et ce bien, il veut, il doit le maintenir. L’infini est ce que nous
désignons par le nom de sainteté. Sainteté parce qu’amour, voila
la formule dans laquelle nous apparait son essence. Eh bien, la
création est traversée d’un courant d’égoisme, qui, variant selon
les individus et leurs circonstances, produit le mal, révolte, souil-
lure, a ses divers degrés. Du point de vue du Christ, le Bouddha
n’a pas eu tort de saisir la souffrance comme tragique autant qu’iné-
vitable ; mais il a manqué de pénétration, en méconnaissant qu’elle
est un effet, non une cause, et que cette cause se trouve étre le
péché, la faute de ’homme créé libre pour étre moral et qui, au
lieu de consentir a vivre en Dieu et pour Dieu, s’est présenté lui-
méme a soi comme but, s’est fixé a sa volonté égoiste et par la
s’est précipité dans le malheur.

Ce fait est-il deéfinitif ? L’existence présente est-elle la seule que
nous ayons & espérer ? Voici ou éclate 'opposition entre le sage de
Nazareth et celui de Kapilavasti. Tandis que Giakyamouni répond
hardiment par Vaffirmative, Jésus, lui, n’hésite pas i se prononcer
négativement. En cela, tous deux suivent leurs principes fonda-
mentaux. Le fatalisme ferme la porte a ’espérance, puisqu’il n’y
a pas de raison, si nous croyons sous son régne a une vie future,
de I'imaginer plus brillante et plus douce que celle dont nous fai-
sons ’expérience. La liberté, énergie et condition du monde moral,
renferme des virtualités indéfinies, par suite, dans un supréme ef-
fort, la possibilité du retour a Dieu. Cette possibilité exige néces-
sairement que ’homme soit éclairé sur sa misére, qu’il la sente
profondément et la déplore; illumination douloureuse de la con-



192 BULLETIN

science, que peut seule produire la contemplation du bonheur
dans la sainteté parfaite. D’autre part, cette possibilité suppose un
appel efficace dans le sens du don de soi-méme a Dieu, appel qu’il
n’appartient qu’a 'amour d’adresser. Impossible, par conséquent,
que le principe du mal soit surmonté, si cette vie sainte n’est pas
en méme temps un sacrifice, et un sacrifice assez éclatant pour
parler & 1’égoisme et pour le vaincre en le contraignant a se con-
damner. L’Evangile nous montre comment ces conditions ont été
remplies par le Christ, qui est plus qu’un révélateur a Ja maniére
de Zoroastre et du Bouddha, qui est la révélation méme de Dieu;
qui apporte plus qu'un moyen de salut, qui est le saint et divin
Sauveur. En Jésus, la loi fatale se brise ou plutdt se métamor-
phose en un plan de rédemption, et, a la place de la terrible alter-
native posée par Cakyamouni : souffrance ou néant, nous avons
la réponse indestructible de notre nature : bonheur et vie. En ga-
gnant notre étre moral & 'amour de Dieu, et partant a la sainteté,
Jésus-Christ le régénére, ame et corps; il le conduit & se réaliser
tel qu’il était dans le dessein primitif du Pére. Le dernier mot de
la philosophie de I'amour n’est pas seulement un chant d’espé-
rance, il est un hymne retentissant au sein de la perfection.

Une fois ces principes établis, I'orateur en poursuit les manifes-
tations dans le monde moderne et termine en démontrant 4 qui,
du fatalisme ou de laliberté, restera lavictoire. Le résumé détaillé
que nous avons fourni de la premiére conférence nous dispense de
nous étendre beaucoup sur la seconde qui, elle aussi, nous semble
un peu trop touffue.

Fatalité, incarnée dans des théories de désespoir et de néant, ou
libéralisme conséquent de ’Evangile avec son Dieu personnel et sa
croix rédemptrice, tels sont les deux termes, les deux courants,
qui partagent de plus en plus et la pensée et les hommes de nos
jours. Citations, entre autres de Renan, Schopenhauer, Edouard
de Hartmann. Avec de Hartmann surtout, on voit le bouddhisme
se répandre et demeurer & la fois fataliste de principe, pessimiste
d’appréciation et nihiliste d’idéal. Dés lors, pas d’hésitation pos-
sible dans notre choix, entre le christianisme, qui répond seul aux
indéniables besoins de I'ame et des sociétés humaines, et les som-
bres et mortelles doctrines des bouddhistes de toutes les époques.



THEOLOGIE 193

Nous sommes ainsi en position de recueillir la conclusion défini-
tive de cette étude. « Le fatalisme, en derniére analyse systéme de
néant et de désespoir, a contre lui I’Ame humaine : doncil est faux!
Il est faux : donc il ne saurait vaincre! Les conquétes dont il se
glorifie actuellement, dues a des causes accidentelles et passagéres,
seront passagéres comme ces causes elles-mémes. Tot ou tard, il
doit, je ne dis pas disparaitre, du moins perdre I'influence qu’il a
surprise, cette influence passant aux mains de ’Evangile du Fils
de Dieu, lequel a pour lui les profondeurs derniéres de notre étre
spirituel, la conscience morale, le sentiment religieux, et par con-
séquent vivra toujours. » (Pag. 150.) Et la parole de confiance se
transforme en chant de triomphe, « lorsque nous nous souvenons
que logique et nature, logique et conscience morale ou conscience
religieuse, ne sont pas autre chose que Dieu parlant en nous.
L’homme peut s’agiter; il peut s’égarer méme, et Dieu le laisse
faire un temps. Mais c’est & Dieu qu’appartient le dernier mot de
I’histoire; a Dieu, parfaite liberté ; & Dieu, charité infinie; & Dieu,
qui s’est révélé, non pas & Kapilavasti ou & Bénarés, non pas par
le Bouddha, messager de désolation et de mort, mais auprés de la
créche de Bethléhem, et dans le sépulcre vide du jardin de Joseph
d’Arimathée, en Jésus-Christ, qui a mis en évidence la vie et

I'immortalité. » (Pag. 154.)
E. C.

EvcENE MENEGOZ. — REFLEXIONS SUR L'EVANGILE DU SALUT 1.

Il a paru, il y a quelques mois, sous ce titre modeste, un petit
opuscule dont il conviendrait, moins que pour tout autre, d’appré-
cier la valeur d’aprés le nombre restreint des pages. C’est M. Me-
negoz, maitre de conférences et directeur du séminaire de la fa-
culté de théologie protestante de Paris, qui vient dans cet ouvrage
donner au public protestant un spécimen de son enseignement.
Cet enseignement, & en juger par un tel écrit, doit étre, nous nous
plaisons ale dire d’emblée, des plus instructifs et des plus sérieux.

1 Réflexions sur UEvangile du salut, par Eugene Menegoz, muitre de
conférences et directeur du séminaire de la faculté de théologie protes-
tante de Paris. — Paris, librairie Sandoz et Fischbacher, 1879, 70 pages.

THEOL. ET PHIL, 1830, 13



194 BULLETIN

Aussi remercions-nous vivement Pauteur de nous avoir fourni
I’occasion d’en tirer profit,

A entendre le titre de cet intéressant opuscule, Réflexions, on
croirait, au premier abord, avoir affaire ou a un traité d’édifica-
tion, ou simplement & quelques remarques, soit théologiques, soit
pratiques, plus ou moins importantes et plus ou moins bien grou-
pées, sur le sujet en question. Mais un examen plus attentif vous
convaincra bientot qu’il s’agit d’une véritable étude, dans le sens
le plus sérieux et le plus complet de ce terme, d’une étude abor-
dant, malgré sa briéveté, nombre de questions des plus palpitantes
et des plus graves.

De nos jours ou la science a tout bouleversé en fait d’idées phi-
losophiques et religieuses, le théologien chrétien doit, pour ne
pas faillir & la tiche et pour maintenir la théologie a la place
d’honneur qui lui convient, se résoudre a faire une critique con-
sciencieuse de sa science et de sa foi. C’est poussé par ce devoir
que M. Menegoz cherche a poser dés I'abord ce qu’il croit étre le
principe essenliel et permanent du christianisme. Ce principe, il
le trouve dans le dogme de la justification par la foi. Il appuie
son afflirmation par la considération bistorique que c’est dans les
deux époques les plus glorieuses de I'Eglise chrétienne que ce
dogme a été préché et soutenu avec le plus de puissance et d’effi-
cacité, savoir, lors de ses origines par saint Paul, et lors de sa ré-
novation au XVIe siécle par Luther. Approfondir ce dogme, afin
d’y découvrir le secret de a puissance, chercher ensuite & en faire
renaitre la substance dans la forme de la pensée moderne, ce sera
lui assurer 4 coup siir de nouveaux et d’éclatants succeés. Cest &
cette belle tiche que M. Menegoz se propose par son écrit de con-
courir. Comme il est facile de le voir, il s’agit bien 1& d'un sujet
capital.

L’auteur commence, en se basant sur I'histoire de la philozo-
phie, par déclarer ’homme incapable de parvenir & la vérité par
ses seules forces. Il lui faut un agent extérieur qui le pénétre, et
dont Vexpérience seule peut lui révéler Vaction. Cet agent, c’est
le Saint-Esprit, qui exerce sur 'esprit de '’homme une action im-
médiate, libre el personnelle, percue par la conscience. Cest par
I’action de ce Sainl-Esprit que la révélation objective devient suh-



THEOLOGIE 195

jective. Or, que renferme essentiellement cetie révélation? Clest
la doctrine du pardon, c’est en d’autres termes la réponse a cette
question anxieuse, la question des questions, dit M. Menegoz, que
se pose ’homme courbé sous le poids de son péché et sentant
la nécessité d’étre pardonné pour étre sauvé : Comment obtenir
le pardon? Question que la raison ne peut élucider, mais dont
UEsprit de Dieu seul peut révéler la réponse par le canal de la
conscience.

Mais la conscience, ce n’est pas seulement sa conscience a soi,
c’est aussi la conscience d’autrui. Notre conscience personnelle
peut étre plus ou moins pure, plus ou moins éclairée suivant nos
dispositions et nos facultés. Aussi est-il nécessaire, pour contirmer
son jugement, de s’appliquer a ’étude des diverses manifestations
de la conscience dans ce qu’il y a de meilleur au sein de I’huma-
nité, et spécialement dans ce qui se donne comme l’expression
d’une révélation divine. En un mot, entre le témoignage interne
et le témoignage externe il doit y avoir un échange utile qui nous
fera progresser dans la connaissance de la verité. Mais nous serons
aussi appelés & apprécier et a juger ce témoignage de nos sem-
blables qui, pas plus que nous, ne sont a ’abri de I’erreur. Donc,
én derniére analyse, nous sommes toujours ramenés au testimo-
nium internum Spiritus sancti. C’est 13, en définitive, la plus
haute instance a laquelle nous puissions en appeler. Toujours est-
il cependant que nous aurons d’autant plus de confiance au témoi-
gnage de cet Esprit-Saint en nous, que son jugement s’affirmera
et se complétera d’une maniére plus conséquente et plus univer-
selle par 'organe de nos semblables.

Ces principes établis, l'auteur en arrive 4 une déclaration per-
sonnelle. En étudiant les diverses manifestations de la conscience
dans le cours de lhistoire, il rencontre une individualité excep-
lionnelle vers laquelle il se sent attiré : c’est Jésus-Christ. Il voit
la une dme pure, sainte, qui vit dans une intimité unique et per-
manente avec Dieu. Personne ne fut jamais placé dans de telles
conditions pour percevoir clairement et purement le témoignage
du Saint-Esprit et pour révéler au monde la pensée de Dieu. I
affirme du reste lui-méme étre « né pour rendre témoignage a la
vérité. » C’est donc 4 Jésus-Christ que M. Menegoz pose la ques-



196 BULLETIN

tion qui nous préoccupe, celle relative au pardon des péchés. Or
Jésus-Christ, non seulement ’annonce, ce pardon, mais il en dé-
termine la condition sine qua non, qui est la foi. (Jean V, 24.)
Et cette foi, ajoute notre auteur, c’est évidemment, dans la pensée
du Seigneur, la consécration de U'dme a Diew. En un mot, c’est
le dogme du salut ou de la justification par la foi.

D’aprés les principes précédemment énoncés, il s’agit de se de-
mander si cet enseignement, ce témoignage externe, est confirmé
par le témoignage interne de nolre conscience. La réponse n’est
pas douteuse. D’abord le glorieux message du pardon rencontre
dans I’Ame qui se sent pécheresse un joyeux et entier assentiment,
et c’est avec actions de grace qu’il est accueilli comme la révéla-
tion de la vérité. Ensuite, quant & la condition essentielle de ce
pardon, la foi, elle est tout ce qu’il y a de plus conforme a la na-
ture de notre étre et au caractére du péché. Le péché, en effet,
est une rupture de I'ame avec Dieu, rupture dont la conséquence
est la mort. Dés lors il est évident que le seul moyen qui puisse
dtre donné a ’homme pour retrouver la vie, c’est de retourner &
Dieu. Or ce retour exige précisément un acte intérieur, libre, per-
sonnel, correspondant & celui qui a occasionné la rupture du pé-
ché, et accompli dans le méme domaine central de la vie spiri-
tuelle, un acte du mot tout entier, par lequel 'homme s’arrache
au péché et se consacre & Dieu. Cet acte est la foi. — La doctrine
du salut par la foi s'impose donc a la conscience; ou, en d’autres
termes, le Saint-Esprit, par la conscience, 'impose 4 notre esprit.

L’auteur passe ensuite en revue les manifestations les plus pures
et les plus puissantes de la conscience de I’humanité, manifesta-
tions qui, toutes, concourent & fortifier cette conviction. Il s’adresse
d’abord aux écrits de ’Ancien et du Nouveau Testament. Il s’ef-
force de suivre pas a pas I'histoire du dogme de la justification
dans la série des témoignages successifs de I’Ecriture. Il commence
par Moise, dans la législation duquel ce dogme se trouve a 1’état
embryonnaire. Ce qui ressort de I'enseignement du grand législa-
teur, c’est la doctrine du salut par Uobéissance @ la loi divine.
Mais, remarque M. Menegoz, en fait d’obéissance, il ne s’agissait
pas seulement, dans P'esprit de Moise, de I’observance extérieure,
mais de I'obéissance du cceur, de la soumission 4 la volonté de



THEOLOGIE 197

Dieu. — Ici nous ne pouvons nous empécher de nous demander,
en passant, si ce cOté moral de 'obéissance est assez en évidence,
dans la législation mosaique, pour que I’honorable professeur
puisse s’écrier triomphant : « Nous voild donc en pleine doctrine
de la justification par la foi! » L’exemple d’Abraham, qu’il cite a
l’appui de son affirmation, est-il réellement probant en ce qui
concerne Moise et les enfants d’Israél?

Passant ensuite aux prophétes, 'auteur des « Réflexions » re-
marque un progrés sensible dans la pensée religieuse. Ce qui est
enseigné et préché par ces nouveaux témoins, c’est le salut par la
crainte de Dieu. Or cette vénération, cette crainte de Dieu n’est
autre chose que la consécration de I'dme a Dieu. 11 s’agit donc
bien, la aussi, de la doctrine de la justification par la foi. Aprés
vient Jean-Baptiste qui préche le salut par la repentance. Or la
repentance implique la foi. Méme conclusion.

Enfin arrive Jésus-Christ qui, le premier, formule nettement,
dans toute sa plénitude et dans toute sa simplicité, la doctrine du
salut par la foi. « Celui qui croira sera sauvé. » Saint Paul ne
fait que développer la pensée du Maitre en préchant, dans sa lutte
contre le légalisme juif, le salut par la foi sans les ceuvres de la
loi mosaique. (Gal. III, 24; Rom. III, 28; X, 4.)

L’auteur jette ensuite un coup d’ceil sur les destinées de cette
doctrine dans P’histoire de ’Eglise chrétienne. Celle-ci, sous I'in-
fluence de la prédication apostolique et surtout de la parole de
saint Paul, laissa tomber toutes les prescriptions cérémonielles de
la lol mosaique. Bientot cependant, dans la tendance catholique
qui s’accentue avec les siécles, elle retomba de nouveau, peu a peu,
sous le joug de la loi, en attribuant & certaines pratiques reli-
gieuses et aux bonnes ceuvres une vertu méritoire. Alors parut
Luther, qui reprit I’ceuvre de saint Paul en enseignant le salut
par la foi, et non par les bonnes ceuvres. Les bonnes ceuvres, en
tant qu’accomplissement de la loi morale résumée dans ’amour,
sont sans doute les fruits de la foi; mais il n’en est pas moins vrai
que la promesse du pardon est accordée, non aux bonnes ceuvres,
mais uniquement a la foi, a la consécration de I’dme & Dieu.

Voila la doctrine essentielle du christianisme, telle qu’elle res-
sort du témoignage de Jésus-Christ, confirmé par le témoignage de



198 BULLETIN

notre conscience personnelle et par le témoignage du Saint-Esprit
A travers toute Vhistoire. C’est cette méme doctrine, poursuit
M. Menegoz, qui est appelée & affirmer sa puissance dans la crise
spirituelle qui agite et bouleverse le monde moderne. Non seule-
ment le dogme de la justification ou du salut par la foi renversera
le matérialisme et le panthéisme en vogue, mais, bien compris,
ce méme dogme déboutera de leurs prétentions et de leurs erreurs
les deux tendances extrémes qui coexistent dans les Eglises issues
de la réforme, savoir, 'orthodoxisme d’un coté, et le libéralisme
de I'autre. L’orthodoxisme, disons-nous, qui confond la foi et la
croyance, et arrive ainsi & substituer au dogme du salut par la
foi seule le dogme du salut par la foi et par les croyances, c’est-
a-dire le dogme du salut & la fois par la consécration de I’ame &
Dieu et par la simple adhésion de Vesprit & la vérité révélée, a la
Bible in abstracto, par exemple, ou a tel ou tel récit de celle-ci.
Le libéralisme, ensuite, qui, en opposition au premier, et sur la
méme base erronée de la confusion de la foi et des croyances, a
le tort de les jeter toutes deux par-dessus bord, la doctrine vraie
du salut par la foi seule, comme la docirine fausse du salut par
les croyances. Le libéralisme reléve, comme condition du salut,
un acte du cceur plus central, & son avis, que la foi (confondue
avec la croyance). Cet acte ¢’est 'amour, c¢’est la charité. Il en-
seigne ainsi le salut par Vamour de Dieu et du prochain.

En face de cette double erreur, M. Menegoz pose le dogme du
salut par la foi, indépendamment des croyances. Il maintient la
nécessité de la foi en face du libéralisme, il nie la nécessité de
I’adhésion aux dogmes orthodoxes en face de 'orthodoxisme. « Ce
qui nous sauve, dit-il, c’est la foi (terme qu’il entend dans son
vrai sens moral) et non I'acceptation de tel ou tel dogme, quelque
vrai qu’il soit; et ce qui nous perd, ce n’est pas telle ou telle
croyance erronée, mais 'incrédulité. » Il affirme en un mot le sole
fide dans toute sa teneur : le sola contre les orthodoxistes, le fide
contre les libéraux.

Telle est la doctrine vraiment évangélique, la bonne nouvelle
qui atteindra les masses ébranlées dans la foi de leur enfance, et
qu’accueilleront avec empressement les « hommes de bonne vo-
lonté. » En effet, ce qui a repoussé jusqu’ici tant d’dmes de ’Evan-



THEOLOGIE 199

gile, ce sont les doctrines de V'orthodoxisme et du libéralisme. Le
premier leur impose un joug intellectuel difficile & supporter, le
second n’a pas de quoi les nourrir, car il ne sait leur parler que
de devoirs et non de pardon et de salut. Mais qu’on leur préche
le pur Evangile et elles s’y rallieront avec joie.

Arrivé 4 ce point de son exposition, I'auteur sent le besoin de
se défendre contre I'imputation de faire bon marché des doctrines
chrétiennes autres que le dogme de la justification. Ce dernier de-
meurera toujours I’essentiel et comme le fondement de I’édifice,
la clef de votte de toute construction dogmatique chrétienne. Par
la consécration de son dme a Dieu, ’homme trouve la paix, le sa-
lut; il trouve aussi, et par 14 méme, la liberté d’esprit qui lui
permettira de se livrer calmement et avec confiance a I'étude des
autres doctrines traditionnelles du christianisme. Et lors méme
qu’il lui arriverait d’errer dans cette étude, le salut de son ame
n’en est pas moins assuré. — M. Menegoz, aprés cette derniére
affirmation, entre dans de nombreux détails sur diverses questions
de dogme ou de crilique, qui se présentent successivement 4 la
réflexion de celui qui a une fois accueilli ]a bonne nouvelle dans
son théme essentiel. Nous ne le suivrons pas sur ce terrain. Nous
nous bornerons & relever un ou deux points, qui nous paraissent
de la plus haute importance pour bien préciser sa maniére de voir.

Que faut-il entendre par la foi en Christ? se demande P'auteur,
et dans quel sens cette foi en Christ est-elle une condition du salut?
Il lui importe d’autant plus d’éclaircir ce point, qu’il semble y
avoir conlradiction entre la doctrine du salut par la foi indépen-
damment des croyances et le dogme de la justification par la fo:
en Jeésus-Christ. M. Menegoz affirme, quant a lui, la parfaite har-
monie des deux théses. Croire en Jésus-Christ, ¢’est croire que
Jésus est le Sauveur promis au monde; c’est croire & son ceuvre
rédemptrice, c’est mettre toute sa confiance en lui. C’est sur la
base de cette foi-la que nous arrivons a saisir la bonne nouvelle
du salut par la consécration de I’ame a Dieu, puisque c’est Jésus-
Christ lui-méme qui le premier a nettement formulé et consacré
cette doctrine. Ne pas croire en Jésus-Christ c’est repousser son
Evangile. 1l est dans la logique des choses que celui qui croit a
VEvangile croit aussi en Jésus-Christ. Toutefois, en raison de la



200 BULLETIN

formule rigoureuse qu’il a donnée 4 sa doctrine : « Le salut par
la foi indépendamment des croyances, » M. Menegoz se voit forcé
d’admettre, pour étre conséquent, qu’il est tout au moins possible
de consacrer son dme i Dieu et d’étre sauvé, sans croire en Jésus-
Christ. C'est 1a ’exception sans doute, notre auteur 'affirme net-
tement, mais cette exception peut n’en devenir pas moins une
réalité, el comment I'explique-t-il? En la mettant sur le compte
des heureuses inconséquences qui se trouvent dans I’esprit hu-
main! Pas n’est besoin d’ajouter que, pour en arriver la, il faut
nécessairement porter atteinte a la signification absolue du passage
1 Jean'V, 12. Quant au passage Math. XII, 31, dans lequel M. Me-
negoz voit la confirmation éclatante de sa maniére de voir, il nous
parait étre interprété, pour les besoins de la cause, dans un sens
quelque peu extensif.

Il y a plus. L’auteur va jusqu’a appliquer sa thése dans toute
sa rigueur & la foi en l'existence de Dieu. Il est incontestable,
dit-il avec raison, en s’appuyant sur Jacq. II, 19, que cetle foi ou
plutot cette croyance ne suffit pas pour nous sauver. Mais, ajoute-
t-il, ne pourra-t-on pas déclarer que la foi a I'existence de Dieu
est tout au moins indispensable? car comment 'homme qul ne
croit pas a l’existence de Dieu, lui peut-il consacrer son coeur?
M. Menegoz trouve 'objection logique, et 1l Paccepte en theése
cénérale. Toutefois il admet encore ici la possibilité de certaines
exceptions, la possibilité d’une foi rudimentaire qui ne croit ni a
I'existence de Dieu ni au Christ, en quelque mesure que ce soit,
et qui n’en est pas moins la foi qui sauve, la consécration de I'ame
a Dieu.

Cette conséquence est grave, il faut le reconnaitre, elle n’est
point sans danger. Aussi nous demandons-nous §’il n’y aurait pas
quelques réserves a faire, non pas tant sur le fond méme de ’ar-
gumentation serrée de ’honorable théologien de Paris, que sur ce
qu’il peut y avoir de trop absolu dans ses conclusions, ou tout au
moins dans la formule qu’il leur donne. Nous serions prét pour
notre part a souscrire a sa thése essentielle : le salut par la foi
indépendamment des croyances, si 'auteur entendait par lala
foi qui sauve indépendamment d’une doctrine toute faite, d’une
dogmatique déterminée, d’'un corps arrété de dogmes, indépen-



THEOLOGIE 201

damment d’un formulaire de confession, d'un credo obligé, in-
dépendamment méme d’idées justes, précises, complétes sur Dieu,
sur Jésus-Christ, sur les principaux objets de la foi en un mot.
Dans ce sens-la nous approuvons pleinement la critique que fait
Pauteur de la tendance orthodoxiste. Mais d’aprés ce que nous
avons relevé des conséquences qu’il tire de sa thése, il nous parait
aller plus loin, et regarder comme foi qui sauve une foi absolu-
ment subjective, indépendamment et en dehors de toute mnotion
objective quelconque qui s’y rattache. Or, est-il réellement pos-
sible de séparer a tel point, dans les profondeurs d’'une dme vi-
vante, le coté subjectif du coté objectif de la foi? Et si, comme nous
le croyons fermement, la foi objective ne peut sauver qu’en de-
venant subjective, s’ensuit-il nécessairement qu’il puisse y avoir
une foi subjective pouvant procurer le salut sans aucun contenu
objectif? Peut-on comprendre, en un mot, une foi sans un mini-
mum, fat-il le plus réduit, de croyances qui s’y rattachent, sans
la croyance tout au moins, si vague soit-elle encore, en Dieu et en
ses dispositions & notre égard? Sans celte croyance-la, peut-on
réellement étre dans ’heureuse situation d’un homme qui a con-
sacré son dme a Dieu et qui a ainsi trouvé dans cet acte son salut
et sa paix? M. Menegoz nous pardonnera si, 4 cet égard, nous
maintenons nos réserves jusqu’a plus amples informations.

Malgré ces points d’interrogation et ces réserves, en arrivant
au terme de cet écrit aussi intéressant qu’utile, et qui répond si
bien aux préoccupations religieuses et théologiques de I’époque,
nous en recommandons vivement la lecture i tous ceux que les
questions débattues intéressent. Ce petit volume, du reste, est si
bien ordonné et si clair dans sa concision, il se lit si facilement,
qu’il n’est pas nécessaire d’y consacrer un {emps bien long pour y
gagner beaucoup. C’est 14 un de ces ouvrages sérieux qui ont le
grand mérite de stimuler la pensée et la réflexion, et quon lit
toujours avec fruit. M. Menegoz, nous l'espérons pour nous, ne
s’arrétera pas la.

B.




202 BULLETIN

FRANZ SPLITTGERBER. — APRES LA MORT .

En face du fait universel de la mort et des questions que ce
phénomeéne souléve, une science indépendante avouera sans dé-
tour son incompétence évidente et reconnaitra I'impossibilité de
présenter une solution quelque peu certaine, aussitét du moins
qu’il faudra sortir des généralités. Malgré cette obscurité profonde,
le cours des temps a produit de nombreux systémes d’eschatologie,
et la littérature théologique de France el d’Angleterre semble
avoir pris ce sujel en particuliére affection. Le mystére demeure
néanmoins, et ce ne sont pas les affirmatlions des partisans du
millénium ou autres réveurs qui parviendront & 1’éclaircir. La
plupart de ces auteurs qui ont traité de la vie a venir ne se sont
fait remarquer que par des hypothéses insoutenables, des propo-
sitions purement imaginaires. Ils ont méconnu le nrécepte de l'a-
potre (1 Cor. XIII, 9); or c’était 1a ou jamais le lieu de lappli-
quer.

M. Splittgerber, lui aussi, est trés affirmatif, évitant toutefois
les excés de ses prédécesseurs. A celui qui admelira son point de
départ I'auteur n’aura pas de peine & communiquer la conviction
profonde et joyeuse qui distingue son livre et sa foi aussi ardente
que sincére. |

Ce point de départ, c’est le principe d’une soumission absolue a
Penseignement scripturaire. A diverses reprises méme, une auto-
rité normative est aitribuée aux symboles reconnus par I'Eglise
luthérienne, depuis celui dit des apotres jusqu’au catéchisme de
Luther. Comment discuter en présence d’une foi si robuste ? Com-
ment faire comprendre les droits de I'histoire et ses prétentions &
trouver dans le Nouveau Testament seul plusieurs systémes escha-
tologiques difficiles a concilier ? Sans doute, par-ci par-1a, I'auteur
semble avoir quelque idée de la chose et ne pas metire sur le
méme pied un passage d’Esaie et un de saint Paul; toutefois, en

' Apreés la mort, ou les destinées finales de I’homme. T'raduit de 'allemand
sur la troisieme édition par E. Courvoisier, pasteur & Cornaux. — Parls,
Sandoz et Fischbacher; Neuchatel, Jules Sandoz; Gengve, Desrogis, 1879,
vit et 239 pag, in-12. — Titre de l'original allemand : Tod, Fortleben und
Auferstehung, oder die letzten Dinge des Menschen. Premikre édition, 18062;
troisieme édition, 1879.



THEOLOGIE 203

genéral , la théopneustie, telle que la comprenait Gaussen, est le
fil conducteur de 'ouvrage.

Au point de vue plus spécialement scientifique, I'ceuvre de
M. Splittgerber parait aussi fort contestable. Nous voulons parler
de la psychologie, que ’auteur, suivant son principe, va chercher
dans la Bible, sans considérer que c’est 12 une science expérimen-
tale entre toutes. Aussi, dés l'abord, affirme-t-il une distinction
bien nette, un dualisme entre le corps et ’dme. Or si le matéria-
lisme a eu le tort de les confondre, de nier le second des termes
du probléme, est-ce une raison pour les séparer et les opposer,
alors que 'expérience enseigne le contraire ?

Sur la base de semblables données, I'auteur énonce dés I’'abord
plusieurs affirmations de principe qui sont encore maintenant
I'objet de nombreux débats. Partant de Gen. I, 31, il assigne la
responsabilité du mal dans la nature et ’homme & une chute des
anges, qu'une exégése abandonnée maintenant lui fait voir entre
le 4er et le 20 verset de la Bible. La mort, selon M. Splittgerber,
n’edt pas existé sans le péché; Enoch et Elie en sont la preuve. (?)

I’hemme se compose, dit-il, de trois parties. L’une, le corps
malériel, retombe en poussiére lorsque la vie le quitte, et ses
éléments servent a constituer de nouveaux &tres. La seconde est
le corps spirituel, et la troisiéme I’dme, tous deux immortels. Le
corps spirituel est ]a forme organique de notre étre, laquelle sub-
siste au travers de tous les changements; c’est un germe idéal,
empreinte exacte de I’dme, se montrant dans le regard, la beauté;
une enveloppe fine, éthérée, un corps nerveux, sans matiére, mais
gardant la forme de la personnalité, reflétant spécialement I’état
moral de '’homme. L'dme est la partie de 'étre qui se rattache a
Dieu, elle est contenue dans le corps spirituel pour toujours.

Cette nouvelle trichotomie est bien appuyée d’exemples et peut
étre soutenable ; I'idée d’un corps spirituel dans ce sens n’a rien
de choquant au point de vue scientifique, elle explique bien des
choses, mais en tout cas, c’est aux sciences philosophiques et na-
turelles, et non a la théologie, 4 la déterminer et a I’établir.

L’auteur admet un état intermédiaire, un Hadés, dans lequel
les 4mes continuent a vivre en attendant la résurrection. Ce n’est
pas un Léthé : les dmes agissent, celles des justes y progressent



204 BULLETIN

dans la communion avec Dieu, celles des méchants y pressentent
déja les tourments de I'enfer. Ce séjour n’est pas un purgatoire,
car le sort éternel de tous est décidé 4 la mort et sans possibilité
de relour; la mort est la derniére purification, la derniére épreuve
achevant en intensité ce qui restait & accomplir. Sous le regard du
Dieu saint, 'dAme se reconnait telle qu’elle est et se purifie abso-
lument si elle n’a pas encouru le chitiment éternel par sa con-
duite sur la terre. Les paiens mémes, les enfants en bas 4ge, tous
ceux qui n’ont pu se décider sur la terre devront passer par cet
instant décisif pour chacun. L’auteur ne veut pas de la priére
pour les morts, mais il admet. des relations entre les défunts et
méme entre ces derniers et les vivants; toutefois ces rapports sont
uniquement spirituels et généraux, quoique trés réels.

Il serait facile de contester I'exégese de M. Splittgerber sur bien
des points et d’avancer des passages opposés i ses idées. La
croyance a un état intermédiaire nous parait peu justifiable ;
pourquoi I’dme aitendrait-elle des milliers d’années une résurrec-
tion et un bonheur que Dieu pourrait lui donner & 'instant ? Le
plus simple sera toujours de croire qu’a la mort I’étre humain
aura conscience de sa situation en face de Dieu (jugement) et qu’il
conlinuera son chemin dans la voie du bien ou du mal, de la com-
munion avec le Tout-Puissant (paradis) ou de la séparation d’avec
lui (enfer). Il est aussi contraire & la bonté de Dieu et & la liberté
de 'homme de ne pas admetire une possibilité de relévement et
de chute méme dans la vie a venir.

L’auteur admet a la lettre ’apocalyptique de Maithieu XXIV et
des autres parties du Nouveau Testament. Ce sont les catastrophes
cosmiques, la premiére résurrection suivie du millénium et la
seconde résurrection définitive. Les justes seront appelés a la vie
éternelle, et les méchants précipités dans un tourment sans fin.
L’étre humain sera glorifié, les espéces animales participeront &
cette rédemption et la nature inorganique n’en sera point exclue.
Le second paradis sera plus beau que le premier, et par la sancti-
fication Dieu sera tout en tous.

Ces conceptions, conséquence des principes de ’écrivain, n’ont
pour nous qu’une valeur trés relative. Nous croyons avec lui que
la sanctification et la communion avec Dieu sont le gage du bon-



THEOLOGIE 205

heur a venir, mais nous ne discuterons pas ici le pour et le contre
des trois solutions qui se partagent maintenant les suffrages théo-
logiques, a savoir les peines éternelles, le rétablissement final et
I'anéantissement final. Quoique la derniére de ces théories, I'im-
mortalité conditionnelle, nous semble la meilleure, nous estimons
que cela importe peu a la vie chrétienne. Ce que le chrétien peut
affirmer, c’est ce que la conscience morale de tous les peuples et
la théodicée de tous les temps a exigé : il y aura pour chacun de
nous aprés la mort une vie & venir personnelle, active, dans la-
quelle nous serons appelés a supporter les conséquences de l’u-
sage que nous aurons fait de notre liberté dans la mesure ou
nous aurons é{é responsables. Et maintenant, comment Dieu nous
punira-t-il , s’il veut nous punir ? Comment nous récompensera-
t-il, s’il veut nous récompenser ? Je ne sais, mais je vais avec con-
fiance au-devant de P’avenir qui appartient au Dieu d’amour. La
science peut légitimement, croyons-nous, affirmer ces derniéres
propositions. Aller plus loin, c’est s’exposer & tomber dans la ré-
verie, et d’ailleurs la foi et la vie chrétienne n’exigent pas davan-
tage pour le temps et pour I'éternité. A. AiGroz.

P. S. A ceux de nos lecteurs, lisant I'allemand, qui s’intéres-
sent & ces questions énigmatiques, nous croyons devoir s.gnaler
-deux autres publications du méme auteur qui rentrent également
dans le domaine de la psychologie et de I’eschatologie. En pre-
mier lieu : Sommeil et mort, avec les états d’ame qui s’y rap-
portent!. M. Splittgerber a réuni dans ce volume toute une série
de faits tirés de diverses sources historiques, de la tradition orale
-ou de sa propre expérience, relatifs au réve, & la puissance de
pressentiment ou de divination, & I’exaltation et a la « transfigura-
tion » de ’ame a approche de la mort. Le but de ces récits est
de mettre en lumiére la destination de ’homme & un monde supé-
rieur ainsi que les influences diverses qui, de ce monde-la, s’exer-
cent sur lui déja pendant sa vie ici-bas. Le second opuscule, qui
vient de paraitre : Traits de la vie intérieure 2, sert en quelque

t Schlaf und Tod, nebst den damit zusammenhdﬂgenden Seelenzustinden.
Eine psychologisch-apologetische Erorterung, etc. Halle, 1865-66.

* Aus dem innern Leben..... Ein Beitrag zur christlichen Mystik. Leip-
zig 1880,



200 BULLETIN

sorte de supplément & Vouvrage précédent. Ce sont des faits re-
cueillis soit dans la vie de 'aunteur lui-méme , soit dans celle de
ses alentours, réves prophétiques, voix inlérieures, apparitions
réelles du Seigneur, d’anges, de défunts, phénoménes psychologi-
ques divers aux approches de la mort, etc. Ce sont, comme l'in-
dique le sous-titre, « des preuves d’expérience, démontrant les in-
fluences’ d’'un monde supérieur sur la vie psychique de I’homme,
des contributions a la mystique chrétienne. » Ajoutons, pour pré-
venir tout malentendu, que le mysticisme de ce théologien, dont
M. Courvoisier a fait passer le principal ouvrage dans notre lan-
gue en traducteur aussi habile que fidéle, n’a rien de commun
avec le spiritisme, qu’il repousse au contraire comme démonolo-
gique. (Réd.)

REVUES

Aux deux revaoes nouvelles dont nous avons annoncé 'apparition
dans notre précédent numéro, il faut en ajouter une troisiéme:
c’est la

ZEITSCHRIFT FUlR KIRCHLICHE WISSENSCHAFT
UND KIRCHLICHES LEBEN
qui parait mensuellement & Leipzig, chez Dorffling et Franke, sous
la direction de M. le professeur Luthardt!. Depuis que la Zeilschrift
des professeurs Delitzsch et Guericke a cessé de paraitre, 1'Eglise
lathérienne de langue allemande était privée d’un organe scientifique.
La revue que voici vient réaliser ’espérance que formulait, il y a un
peu plus d’'un an, M. Delitzsch en annon¢ant que l'ancienne revue
luthérienne allait cesser de paraitre, 4 savoir que, griice a la vitalité
de I'Eglise et de la théologie lnthérienne, le phénix ne tarderait pas
A renaitre de ses cendres. Il vient de renaitre sous une forme un peu
différente : titre nouveaun, plns grand format, périodicité plus fré-
quente, et, si l'on peut en juger par le premier cahier, exclusion de
la bibliographie critique, qui occupait une si large place dans la pré
cédente revue. Le rédacteur du nouvel organe, avantagensement
connu par son enseignement académique et par de nombreuses pu-
blications exégétiques, dogmatiques et apologétiques, M. Luthardt, se
présente devant le public avec un nombreux cortége de collabora-

* La livraison de trois b trois feuilles et demie gr. in-8, prix : 8 marcs
par an.



	Théologie

