
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

T.-C. Murray. — Conférences sur les origines et le
développement du livre des Psaumes {.

Le livre que nous annonçons est une œuvre de vulgarisation
dans le meilleur sens de ce terme. Ce n'est point une de ces

compilations hâtives, faites par des amateurs à peine initiés aux
éléments des sciences qu'ils prétendent exposer. A chaque page, dans

ce volume de conférences, on sent que l'auteur est lui-même
parfaitement au courant des questions qu'il traite et même de celles

qu'il ne fait qu'effleurer ou sous-entendre. Ayant affaire à un
public cultivé, instruit, mais nullement spécialiste, il a su combiner
heureusement la clarté d'exposition et la profondeur des connaissances;

il a su être à la fois scientifique et intelligible pour tous.
Nous ne savons pas exactement quels étaient les auditeurs du
professeur Murray, mais nous pouvons aisément discerner dans cette
série de conférences un exemple de ces tentatives qui se multiplient
de nos jours sur terre anglo-saxonne pour mettre la science

théologique à la portée du grand public. Ces essais peuvent être féconds

en heureux résultats, s'ils sont faits dans un esprit éclairé et
surtout sobre, c'est-à-dire si les conférenciers se résignent à faire
connaître l'état moyen de la science sur telle ou telle question, sur
telle ou telle branche d'études, plutôt que de se lancer dans le

* Lectures on the origin and growth of the Psalms, by Thomas Chalmers

Murray, associate professor of the shemitic languages at the Johns Hopkins

University. — 319 pages, New-York, Charles Scribner's Sons, 1880.



THÉOLOGIE 593

développement plus brillant d'une hypothèse aventureuse. Il nous
semble que les besoins du public protestant dans nos pays de langue

française doivent présenter de l'analogie avec les besoins des

esprits dans les contrées de langue anglaise. 11 serait hautement à

désirer que les gens cultivés pussent être familiarisés avec certaines

faces des questions théologiques; et, sans aucun doute, mieux
initiés aux difficultés qui se présentent et aux problèmes complexes

qui se soulèvent, ils arriveraient à respecter davantage la manifestation

des opinions individuelles, et l'on verrait moins souvent les

questions les plus graves tranchées d'autorité par les juges les

moins compétents, simplement par ignorance des prémisses et des

données du problème.
L'auteur des leçons sur les psaumes a entrepris de passer en

revue en neuf séances devant son auditoire toutes les questions qui
se rattachent au Psautier au point de vue littéraire. Le côté théo-
logique a été intentionnellement laissé de côté; la position de

M. Murray comme professeur de langues sémitiques explique
parfaitement cette réserve. On serait toutefois dans une erreur complète

en y voyant une négation de la valeur religieuse des psaumes
ou de l'Ancien Testament en général. Le conférencier s'exprime,
au contraire, à maintes reprises, en chrétien convaincu et respectueux

; il est bien loin d'ignorer et de méconnaître l'importance
du Psautier pour l'Eglise et les fidèles; seulement, dans ses leçons,

il s'est proposé comme but d'étudier le côté littéraire de son sujet,
persuadé qu'on ne saurait faire abstraction des beautés poétiques
des psaumes sans une souveraine injustice.

S'adressant à un public sans préparation spéciale, l'auteur a

cru devoir prendre les choses de loin. C'est ce qui nous explique
les détails dans lesquels entrent les deux premières conférences

de la série sur les peuples sémitiques en général et sur la langue
et la littérature hébraïques en particulier. A vrai dire, ces deux

leçons sont une longue introduction, qui pourrait aussi bien
précéder une suite d'études sur les prophètes ou sur toute autre partie
de l'Ancien Testament. Ce n'est pas à dire pourtant qu'elles soient

déplacées ici ; il n'y a pas de mal à reprendre les choses ab ovo,
et certainement, en s'en référant à tel ou tel passage de ses

premières leçons, le conférencier a pu asseoir par la suite ses dévelop-
THÉOL. ET PHIL. 1880. 40



594 BULLETIN

pements sur une base plus sûre. La première séance traile des

populations de race sémitique, de leurs migrations successives, de

leur langue, de leur littérature ; elle fait ressortir leur importance
dans l'histoire de l'humanité. La seconde aborde l'étude de la langue
hébraïque, puis de la littérature des Israélites; ensuite,laissant de

côté tous les écrits hébreux non contenus dans l'Ancien Testament,
l'entretien se concentre sur ce dernier. Dans la troisième conference,

M. Murray aborde son sujet proprement dit : le livre des

psaumes. Après quelques considérations sur la division générale
des écrits de l'Ancien Testament, il examine les divers titres du
recueil que nous appelons Psautier. Il en esquisse la division en

cinq livres et parle du nombre des psaumes et des suscriptions
dont ils sont presque tous munis. Sur ce point, il conclut que les

suscriptions ne peuvent pas provenir des auteurs eux-mêmes et

qu'elles ont été dès les plus anciens temps considérées comme
apposées par les éditeurs, en sorte que, sans scrupule, on les omettait

ou les modifiait.

L'auteur, dans sa quatrième séance, discute la question si

controversée de l'existence des psaumes maccabéens, et, après avoir

pesé les arguments pour et contre, en rendant justice à la valeur
des raisons alléguées des deux côlés, il arrive à se prononcer j
peu près comme Calvin, c'est-à-dire à laisser la question in
suspenso. Il lui semble inadmissible qu'une grande partie des canti-

tiques du recueil datent seulement de l'époque des Maccabées,
mais il ne considère pas comme impossible que quelques psaumes
isolés se soient glissés tardivement dans le Psautier déjà tout formé.
A la question des psaumes maccabéens fait pendant celle des psaumes

davidiques, et c'est l'étude de ce second point qui, faite avec

grand soin et exposée d'une façon intéressante, remplit la seconde

moitié de cette quatrième leçon et la cinquième en entier. M. Murray

pense que les psaumes qui dans nos Ribles portent la suscrip-
tion « de David, » appartenaient originairement à un recueil appelé

« le Recueil de David, » employé dans le culte du premier
temple.

Toutefois, ce recueil aurait compris dès l'origine, à côté des

psaumes de David lui-même, des cantiques d'autres auteurs,
et la suscription « de David » placée actuellement en tète d'un



THÉOLOGIE 595

psaume ne prouve pas eo ipso que ce poème soit l'œuvre du roi-
poète. Il y aurait eu de même, du temps du temple de Salomon,
des recueils appelés « Recueil des fils de Coré, Recueil d'Asaph, »

etc. ; et, pour tous ces recueils, l'adage a potiori fit denominatio
serait applicable. Ainsi Asaph aurait composé les principaux
cantiques du recueil qui porte son nom, mais tous les morceaux de

son recueil ne seraient pas de lui.
Ces recueils, qui datent déjà du premier temple, ont servi de

source principale aux hommes qui ont collectionné plus tard les

cinq livres du Psautier pour le culte du second temple. Mais ils
ont encore puisé à deux autres sources : la poésie liturgique ou

sacerdotale, composée ad hoc pour les usages sacrés, el la poésie

populaire anonyme, dont les quinze cantiques des montées (psaumes

CXXI-CXXXV) sont un spécimen remarquable. Les quatre
dernières conférences renferment la caractéristique et l'analyse
des cinq livres du Psautier. Au premier abord, nous avons

remarqué avec étonnement que l'auteur semblait se départir d'une
marche strictement méthodique, qu'il faisait des digressions et qu'il
traitait incidemment certaines questions qu'il aurait dû renvoyer à

plus tard. Mais nous n'avons pas tardé à comprendre que ce qui
pouvait sembler du désordre était en réalité une disposition habile
et préméditée. Décomposer de suite les cinq livres, analyser
minutieusement et d'une façon consécutive les cent cinquante psaumes,
en une ou deux séances, c'eût été mettre à une trop rude épreuve
le talent du conférencier et la patience de ses auditeurs. Au

contraire, répartir sur un plus grand nombre de leçons cette partie
plus aride de la tâche, en y mêlant des développements latéraux

sur divers sujets importants et pleins d'intérêt, voilà ce qu'a fait
M. Murray et voilà comment il a réussi à rendre cette seconde

partie de son cours aussi attrayante que la première. Du reste,
même dans la caracléristique des différents psaumes, le
conférencier a réussi à demeurer original et à ne pas se répéter.

Les sujets introduits incidemment dans ces dernières séances

sont essentiellement les suivants : les fils de Coré ; les ballades

populaires ; les psaumes de vengeance ; la poésie lyrique et épique ;

Asaph ; le genre didactique ; la poésie dramatique ; et à ce propos
M. Murray, qui a déjà revendiqué pour les Hébreux l'aptitude à



596 BULLETIN

l'épopée, réclame aussi pour eux le mérite d'avoir donné naissance
à des poèmes dramatiques. Ici vient se placer une intéressante

esquisse du livre de Job comme représentant la tragédie, et du

Cantique des cantiques comme échantillon de la comédie chez

les Israélites. En outre, quelques psaumes présentent le caractère

dramatique. Toutefois, le conférencier fait remarquer avec raison

que le dialogue ne constitue pas encore le drame et que les psaumes

antiphoniques ne sont pas pour cela dramatiques. D'accord

et ne pourrait-on pas, en partant de ce point de départ si juste,
contester que le livre de Job soit un drame? M. Murray définit le

drame : la représentation par un artiste poétique de l'action ou

de la conversation d'individus autres que lui-même. Les mots

que nous avons soulignés ne se sont-ils pas glissés dans la définition

pour le besoin de la cause? Ah nous savons qu'on nous

opposera le Prométhée d'Eschyle, où il n'y a pas d'action, mais il
ne faut pas oublier que cette tragédie faisait partie d'une trilogie
dans laquelle certes l'action ne faisait pas défaut. Où est l'action
dans Job? Et, à ce compte, est-ce un drame? Quant au Cantique
des cantiques, nous nous refusons avec toujours plus de conviction
à y voir une œuvre dramatique. Le dram'e y a été mis par les

interprètes, mais il n'est certes pas dans le texte même, à preuve
les multiples façons de le construire Que l'on compare le
Cantique avec ces Moallakas et ces Kasîdas arabes dont M. Murray
parle si finement (page 296) et nous croyons qu'on n'hésitera plus

sur le genre littéraire dans lequel le Cantique doit être classé. Du

reste, à toutes ces discussions sur l'existence de l'épopée et du

drame chez les Hébreux, on serait peut-être fondé à opposer la

question préalable. Ce sont des termes grecs ; avons-nous bien le

droit de les employer pour les produits d'une poésie qui est
assurément aussi grande, aussi belle que celle de la Grèce (M. Murray
l'expose éloquemment), mais qui est d'une tout autre nature et

procède d'une tout autre inspiration
Mentionnons enfin les pages que M. Murray consacre à la

musique et au chant chez les Sémites et chez les Hébreux, aux choeurs

et à l'orchestre du temple, aux instruments en usage, aux indications

musicales que nous lisons encore dans le texte des psaumes,
et nous aurons achevé cette analyse. Puisse-t-elle donner à quel-



théologie 597

ques-uns de nos lecteurs le désir de faire plus ample connaissance

avec cet excellent volume, d'une lecture facile, dans lequel
l'intérêt se soutient d'un bout à l'autre et qui sait unir pour son
lecteur l'utile à l'agréable. Et si parmi les nombreuses personnes qui
traduisent volontiers des ouvrages d'anglais en français, il s'en

trouvait une qui fût à la recherche d'un livre instructif et digne
d'attirer l'attention de notre public, nous lui recommanderions
volontiers l'examen de ce volume, écrit à un point de vue vraiment
élevé et avec beaucoup de sagesse, de modération et de science.

Toutefois nous reconnaissons que certaines modifications seraient
nécessaires pour que l'ouvrage pût rendre à des lecteurs français
les mêmes services que peuvent en attendre Jes compatriotes de

l'auteur.
En terminant, qu'il nous soit permis de consacrer une parole

de regret à la mémoire de M. le professeur Murray. Nous ne le

connaissons que par ce livre, mais cela suffit pour nous faire
déplorer sincèrement la mort prématurée qui a enlevé cet homme à

sa carrière et à ses élèves, en leur laissant le souvenir d'un savant

indépendant, sérieux et très capable, comme nous en souhaitons

beaucoup à l'Amérique... et à tous les pays.
Lucien Gautier.

F. Hommel. — Esquisse de l'histoire des Babyloniens-
Assyriens et des Israélites1.

On sait quelles difficultés présente la chronologie comparée des

rois de Juda et d'Israel. Les éléments fournis par le livre des Rois

ne permettent pas d'établir d'une manière rigoureuse le synchronisme

des règnes simultanés dans les deux royaumes, el l'on est

souvent obligé de recourir à l'hypothèse de périodes d'anarchie ou

de corégence pour se tirer d'embarras. Cette solution n'est qu'un
pis aller, car les cas où on se voit amené à statuer un interrègne
sont quelquefois ceux où un interrègne est le moins probable. Je

citerai comme exemple la fin du règne de Jéroboam II dans le

royaume du Nord. Son successeur fut son fils Zacharie, qui ne

' Abriss der babylonisch- assyrischen und israelitischen Gescìiichte in
Talellenform, zusammengestellt von Fritz Hommel. Leipzig, Hinrichs,
1880, 20 pages in-4.



598 BULLETIN

régna que six mois et fut assassiné par Schallum, qui monta sur
le trône après lui. Il n'y a guère de vraisemblance à admettre un
long interrègne entre le règne du père (Jéroboam) et le règne du

fils (Zacharie), et cela surtout puisque Jéroboam II a été l'un des

souverains les plus puissants et les plus prospères du royaume
d'Ephraim. Mais il n'est pas non plus probable qu'un interrègne
ait pu se produire entre la mort de Zacharie et l'avènement de

Schallum, son meurtrier : l'hypothèse serait même en contradiction

avec le texte du livre des Rois. Eh bien, précisément à cette

époque, c'est-à-dire entre Jéroboam et Zacharie ou bien entre
Zacharie et Schallum, la chronologie usuelle, traditionnelle, veut

intercaler un interrègne de douze ans ou davantage Cet exemple
montre manifestement les difficultés considérables qui émaillent
la chronologie comparée des deux royaumes. Si l'on remonte dans

le cours des siècles jusqu'avant le schisme, les incertitudes ne

sont pas moins grandes. Il est vrai que pour la durée totale de la

période comprise entre la sortie d'Egypte et la construction du

temple, le passage 1 Rois VI, 1 indique un laps de quatre cent

quatre-vingts ans, ce qui équivaut à douze générations, l'habitude
des Hébreux étant de compter une génération par quarante ans.
Mais dans cet intervalle considérable la chronologie de détail est

rendue bien difficile : Combien a duré le règne de Saul? Le passage

1 Samuel XIII, 1 doit-il être regardé comme mutilé? Pourquoi

le règne d'Ischboschet est-il fixé à deux ans, pendant que le

règne simultané de David en Juda est évalué à sept ans? Les
années des divers Juges doivent-elles être additionnées comme
successives ou bien considérées comme parallèles, en tout ou en partie?

La judicature de Samson est-elle de vingt ou de quarante ans?

(Comp. Jug. XV, 20 et XVI, 31.) Jephté est-il contemporain de

Samson? Comment doit-on compter les quarante années de la
domination philistine sur Israel et les quarante années durant
lesquelles le prêtre Eli fut juge? (Comp. Jug. XIII, 1 et 1 Sam. V,

18.) Enfin, de combien d'années Josué a-t-il survécu à Moïse?
Autant de difficultés, autant de problèmes que la sagacité des

savants peut chercher à résoudre, mais qui ne pourront jamais être
considérés comme définitivement tranchés, puisque les systèmes

chronologiques ne seront que des combinaisons plus ou moins in-



THÉOLOGIE 599

génieuses, et dans lesquelles la part de l'imagination et de la

présomption sera toujours grande. Il est évident qu'en présence de

toutes ces lacunes et de toutes ces difficultés nous devons affirmer

que l'Ancien Testament n'est pas destiné à nous fournir des

renseignements chronologiques cohérents et compactes. Nous
devons recueillir les éléments épars que nous y rencontrons, mais

ne pas considérer les livres historiques de l'ancienne alliance

comme des documents spécialement chronologiques.
Dans ces conditions, il est naturel et légitime d'avoir recours

aux renseignements que peuvent nous fournir les documents

historiques que nous rencontrons chez les peuples voisins de la
Palestine pour les périodes dont nous voudrons fixer la chronologie.
A priori, nous n'aurions aucune raison pour accorder une plus
grande confiance aux chiffres fournis parles monuments égyptiens
ou assyriens qu'à ceux que nous indique l'Ancien Testament. En
effet, les peuples de l'antiquité et de l'Orient n'apportaient pas
dans les questions de dates la même rigueur minutieuse que
l'Europe moderne. Les Egyptiens eux-mêmes nous ont laissé une
chronologie qui, au dire d'experts, ne laisse pas que d'être fort
embrouillée. Mais, et l'exception mérite d'être notée, il paraît
démontré aujourd'hui qu'à la différence des Hébreux et de tant
d'autres peuples, les Assyriens et les Rabyloniens attachaient une
grande importance aux questions chronologiques et èn particulier
à l'exacte numérotation des années. Ils arrivaient à ce résultat en

comptant les années par le nom des magistrats éponymes, système

un peu compliqué, un peu pesant, mais qui a du moins le privilège

d'être facile à contrôler. En présence de cette chronologie
des Babyloniens et des Assyriens, si régulière et si bien connue

maintenant, quoi de plus légitime que de confronter les données

bibliques avec celles que l'étude des cunéiformes a fournies? Et
c'est ce que n'ont pas manqué de faire plusieurs assyriologues,
MM. Oppert et Schrader tout particulièrement. Un jeune assyrio-
logue de Munich, M. Fritz Hommel, vient de publier sous forme
de tabelles une esquisse de l'histoire de la Babylonie et de

l'Assyrie, et, parallèlement, de celle des Israélites. Son opuscule est
même plutôt un tableau chronologique qu'une esquisse historique,

car c'est la question des dates qui tient la première place et



600 BULLETIN

à laquelle tout le reste est subordonné. On ne saurait trop
recommander à tous ceux qui étudient l'Ancien Testament l'examen de

ces quelques pages, bien agencées, faciles à parcourir, dans

lesquelles l'auteur a su rassembler une foule de résultats et d'indications

qu'il fallait auparavant aller chercher péniblement çà et

là, dans telle et telle publication, où les questions chronologiques
n'étaient souvent traitées que d'une manière incidente.

Sans doute, il ne faut pas s'attendre à ce que toutes les
difficultés soient levées comme par enchantement : bien loin de là.
Au contraire, on peut dire que les problèmes et les points
d'interrogation se multiplient en se déplaçant. Mais ce qui fait l'intérêt
de ces tabelles chronologiques, c'est qu'elles mettent le lecteur à

même de comparer divers systèmes, car M. Hommel a indiqué
expressément, outre le système qui lui appartient en propre, les

principaux traits du système de M. Wellhausen et de celui de

M. Oppert, et dans un appendice il a reproduit les chiffres de la

chronologie traditionnelle pour la période du VIIIe siècle, où les

plus grandes divergences se produisent entre les données bibliques

et celles de l'assyriologie. Mais ce n'est pas seulement à ce

point de vue que le travail de M. Hommel est intéressant : il touche

encore à beaucoup de sujets, peut-être même y a-t-il excès à

cet égard. Ainsi, dans un travail purement consacré à l'histoire,
la littérature devait-elle être mentionnée? élait-il bien à propos
de classer à des dates exactes la composition des documents du

Pentateuque et la rédaction définitive des livres des Juges, de

Samuel et des Rois? M. Hommel souscrit sur ce point aux vues de

MM. Reuss, Wellhausen, etc. : libre à lui, mais cela devait-il
rentrer dans un tableau chronologique? nous ne le pensons pas.
Qu'il mentionne la date probable des différents prophètes, dont
la personnalité historique est au moins quelque chose de tangible,
ce qui n'est pas le cas pour les auteurs des documents du

Pentateuque, passe encore Mais en faisant cela M. Hommel s'expose
à des critiques qu'un manuel de chronologie ne devrait pas

risquer d'encourir. Il nous est, en effet, permis de demander à

M. Hommel pourquoi Joël est tellement postérieur à Malachie.
Que Joël soit postexilique, c'est une opinion que M. Hommel peut
partager, mais pourquoi tellement postérieur à Malachie? Notons



THÉOLOGIE COI

encore dans le même ordre d'idées que M. Hommel place Michée

sous Manasse et que, dans le livre de Zacharie, il considère seulement

les chapitres XII-XIV comme préexiliques. Nous supposons
que la mention de Zacharie X-XI, en opposition à I-IX (pag. 13),
n'est qu'un simple lapsus, et que M. Hommel veut parler de

I-VIII d'une part, de IX-XI de l'autre, comme il le fait, du reste,
à la page 17.

Mais arrivons sur le terrain proprement historique. Si nous
considérons d'abord les temps les plus anciens, nous remarquons
avec intérêt et satisfaction le grand nombre de renseignements

que la science possède déjà sur les destinées les plus anciennes
de la Babylonie et de l'Assyrie, et cela bien avant l'époque
d'Abraham. Ce patriarche se trouve mis en corrélation avec le règne
d'un souverain de Larsa, Erim-Agu, qu'on identifie avec le roi
Arjoc d'EUasar (Gen. XIV, 1), l'un des alliés de Kedor-Laomer et

l'un des vainqueurs de la bataille de Siddim. M. Hommel place
cet événement vers l'an 1700, par conséquent à une date beaucoup

moins reculée que celle qui est assignée à Abraham par la

chronologie traditionnelle. Celle-ci se fonde, en effet, sur des

combinaisons de chiffres qui devraient être attentivement revues,

par où je ne prétends point dire que la date fixée par M. Hommel

ne puisse également être déterminée de nouveau et peut-être
modifiée. Ce n'est pas du premier coup, ni même du second, qu'on
arrive à établir des systèmes de chronologie comparée, et qui sait
combien d'années s'écouleront encore avant qu'on ait démêlé la
vérité

M. Hommel place la sortie d'Egypte sous le Pharaon Merneph-
fah, vers l'an 1300. Je ne sais s'il y a quelque raison tirée de

l'assyriologie pour assigner cette date-là à ce Pharaon (qui est bien

probablement celui de l'Exode), ou bien si M. Hommel ne fait ici

que souscrire à des vues égyptologiques. Comme M. Hommel

place l'avènement du roi Salomon en 960 et par conséquent la

construction du temple en 956, l'espace de quatre cent quatre-
vingts ans, mentionné par 1 Rois VI, 1, est réduit par lui à trois
cent quarante ans environ. M. Hommel ne nous donne pas la

chronologie détaillée de cette période qui va de l'Exode à Salomon.

Il y place seulement quelques jalons, et c'est ici le lieu de



602 BULLETIN

remarquer que M. Hommel enregistre les quarante années de la
domination philistine, les quarante années pendant lesquelles Eli
fut juge et celles pendant lesquelles David fut roi. (Il est vrai qu'il
met dans ces deux derniers cas le chiffre entre guillemets.) En

revanche, un peu plus loin, pour Salomon, pour Joas de Juda, il
rompt avec cette manière de compter et réduit le règne de Salomon

à trente ans et celui de Joas à trente-huit ans.
Pour la durée des règnes des rois de Juda et d'Ephraim,

M. Hommel ne se sépare pas des chiffres allégués par l'Ancien
Testament, sauf qu'il abrège de deux ans les règnes de Josaphat.
de Joas et d'Amaria en Juda, qu'il allonge de trois ans celui
d'Ezéchias, et surtout qu'il n'assigne à Pékach que quatre ou cinq
ans au lieu des vingt ans de la Bible. Mais alors, si la durée des

règnes reste la même ou à peu près et que le schisme soit ramené
de l'an 976 à l'an 931, ce qui abrège de quarante-cinq ans la
période totale de la double royauté, comment faut-il s'en tirer et à

quel expédient recourir? Hélas! à l'hypothèse de temps d'anarchie,

d'interrègnes et de corégences Ces moyens héroïques sont

employés autrement et à d'autres moments que dans la chronologie

traditionnelle, mais le procédé est le même, tout en conduisant

à des résultats différents. C'est ainsi que le règne de Joas

d'Israël, qui est de quinze ans, est censé se diviser en un règne
d'un an de Joas seul et quatorze ans de règne simultané de Joas

et de son fils Jéroboam II; bénéfice net de quatorze ans pour le

compte général des années de cette période. Mais la vraisemblance

historique bénéficie-t-elle d'autant? Ainsi encore Ozias, Jotham ef

Achaz (trois générations successives) se trouvent avoir régné en

commun pendant une demi-douzaine d'années. J'ajoute que
M. Hommel statue aussi entre Jéroboam II et Zacharie l'interrègne
improbable dont nous parlions au début de cet article. Je n'hésite

pas à déclarer que ces combinaisons sont le côté faible du système

chronologique de M. Hommel et jene saurais m'associera l'admiration

que M. Hommel éprouve à l'endroit de la « sagacité » de feu
Henri Brandes qui, en 1874, aurait affirmé (découvert qu'il n'y
avait qu'un moyen de conserver les synchronismes bibliques du
milieu du VIIIe siècle, à savoir d'admettre des corégences. Il nous
semble que c'est là un vieux moyen, qui n'a guère fait ses



THÉOLOGIE 603

preuves, et M. Hommel lui-même reconnaît que le texte du livre
des Rois ne nous conduit à admettre ce point de vue que tout au

plus pour Ozias et Jotham. Il est vrai que pour ces calculs, comme

pour toute chose, la critique est aisée, et que, tout en formulant
nos réserves, nous serions embarrassé de trouver mieux. Nous
n'avons pas la prétention de trancher d'un coup d'épée ce nœud

gordien et nous ne cherchons point à rivaliser avec un ouvrage
récent dont nous venons de lire le pompeux prospectus et qui doit,
au dire de son éditeur, résoudre « comme en se jouant » fous les

problèmes de la chronologie biblique, grâce à une découverte bien

simple et que l'on compare à l'œuf de Christophe Colomb :il suffit
de considérer les années bibliques comme des années lunaires et

alors tout va sur des roulettes L Non, ce n'est pas ainsi, à coups
de grosse caisse et avec une panacée réputée infaillible qu'on doit

attaquer ces problèmes infiniment complexes et difficiles de la

chronologie biblique et de la chronologie comparée ; il faut, pour
les aborder, y mettre le soin minutieux et l'érudition dont M. Hommel

a fait preuve dans ses tabelles. Nous avons seulement voulu
montrer que la solution définitive n'est pas encore trouvée, et

M. Hommel lui-même en convient explicitement puisqu'il nous
donne quelquefois deux solutions, acceptables l'une et l'autre.
Parmi les suppositions qui lui semblent possibles, nous notons
l'essai de transformer Achaz en un frère aîné d'Ezéchias. Il
faudrait pourtant qu'une révolution aussi profonde dans toutes les

données admises jusqu'ici sur la relation de parenté de ces deux

rois reposât sur un fondement plus solide qu'une simple conjecture.

Nous nous permettrons aussi de lui signaler, pour le règne
de Saul, la très ingénieuse hypothèse de Kuenen.

Parmi les renseignements nouveaux dans le domaine assyrio-
logique, consignons les faits suivants : M. Hommel nous apprend

que le célèbre éponyme Purilsagali, qu'on a souvent fait entrer en

ligne de compte comme pouvant être le roi Phoul de la Bible,
s'appelait en réalité différemment : la syllabe Pur sur laquelle on

' Je fais allusion a Die Chronologie der Bibel, Manetho's und Beros, du
D'' V. Floigl (Leipzig 1880, AV. Friedrich). Je n"ai point eu cet ouvrage
entre les mains et je ne fais que reproduire l'annonce en termes ron-
l'ants que son éditeur a insérée dans les journaux.



601 BULLETIN

fondait le rapprochement avec Phoul semble devoir être lue tout
autrement. — Il paraît que la dernière version adoptée pour désigner

le roi syrien vaincu à Karkar en même temps qu'Achab
d'Israël est Dadda-idri Hadad-ézer. (La Bible l'appelle Ren

Hadad, mais elle connaît le nom d'Hadadézer pour un autre roi
de Syrie.) — Enfin M. Hommel nous annonce qu'il sera bientôt à

même de démontrer que le nom de Dubar, le personnage mystérieux

auquel se rattache le récit du déluge chez les Rabyloniens,
doit en réalité être prononcé Namrutu, et n'est pas autre chose

que le Nemrod biblique.
Qu'il nous soit permis, en terminant, de demander pourquoi il

n'est pas question de la captivité du roi Manasse. M. Hommel dira

probablement que ce n'est pas un fait historique, mais nous lui
répondrons qu'il a bien mentionné la campagne de Zérach-Osarkon

sous Asa et la victoire de Josaphat sur Moab et Amnion, événements

dont il rejette l'historicité. Certes, nous nous attendions à

voir figurer dans ces tabelles la captivité du roi Manasse plutôt
que M. de Lesseps, qui serait lui-même bien étonné de s'y voir, à

la page 10. Nous pourrions signaler à M. Hommel quelques inexactitudes

de détail; ainsi pourquoi toujours écrire Pekajah? Il faut
évidemment Pekahja. Mais laissons cela et, pour conclure, remercions

M. Hommel de l'utile vade-mecum qu'il a fourni à tous ceux

qui s'occupent de l'histoire d'Israël et qui tiennent à se mettre au

courant des résultats de l'assyriologie. Evidemment, M. Hommel

pourra perfectionner encore son travail, le compléteret le reviser ;

mais déjà tel qu'il est à présent, nous ne pouvons qu'en recommander

l'usage à nos lecteurs. Ajoutons que M. Hommel a entrepris
d'exposerau grand public les résultats que l'étude des monuments
cunéiformes donne pour la chronologie biblique, et cela dans les

suppléments littéraires de la Gazette d'Augsbourg. Une première
série d'articles fort intéressants a paru au mois d'avril dernier1 ;

espérons qu'une nouvelle série suivra bientôt.
Lucien Gautier.

1 Beilage zur Allgemeinen Zeitung, 1880,20,21,22 avril (N° 111-113).



théologie 605

Baer et Strack. — Les « Diqdouqé ha-tecamîm » de Ben-
ASHER L

Cette très savante publication semble au premier abord ne
devoir intéresser que les hommes spéciaux appelés à s'occuper en
détail du texte hébreu de la Bible. Il s'agit, comme le titre
l'indique, de l'ouvrage d'un rabbin, composé de remarques très
minutieuses sur le texte massorétique et sur les « finesses » de la langue
hébraïque (vocalisation, accentuation, etc.), telle qu'elle a été

fixée par les plus anciens grammairiens juifs. Ce traité est écrit

en hébreu rabbinique, en partie dans une prose rimée qui n'est

pas toujours facile à déchiffrer et à comprendre.
Ce qui donne surtout de la valeur à ces remarques, c'est qu'elles

constituent un des premiers essais de rassembler et de résumer

sous forme de règles une partie des observations éparses de la

Massore, et qu'elles nous font connaître les idées concernant l'hébreu

biblique qui régnaient parmi les savants juifs avant la

période classique illustrée par les Abenesra et les David Kimchi.
C'est ensuite le fait que ces remarques grammaticales et massoré-

tiques ont été sinon composées de première main, du moins
réunies et rédigées en grande partie par le célèbre Ahron, de la

famille des Ben-Asher de Tibériade. Ce rabbin vivait dans la
première moitié du Xe siècle (Strack, pag. XI) et, dès les temps de

Maimonide et de D. Kimchi, il passait pour être la première autorité

en matière de texte biblique. L'exemplaire de la Bible qu'il
avait muni de voyelles, d'accents et d'une massore (on le conserve

encore, dit-on, à Halep) était considéré généralement comme
codex modèle ; il doit avoir servi de norme à la plupart des

manuscrits parvenus jusqu'à nous.
Mais si le texte édité par MM. Baer et Strack n'esl accessible

et n'est directement utile qu'aux spécialistes, il mérite néanmoins
d'être signalé à l'attention de tous ceux qu'intéressent les sciences

1 Die Dikdirt-e ha-teamim des Ahron ben Mosclieli ben Ascher und andere
alte gram mettiscli-massoretitisehe Lehrstücke zur Feststellung eines
richtigen Textes der hebräischen Bibel, mit Benutzung zahlreicher alter
Handschriften zum ersten Male vollständig herausgegeben von S. Baer
und IL L. Strack. — Leipzig, Verlag von L. Fernau, 1879. XLII et
0-3 pag. in-8.



606 BULLETIN

bibliques. Cette publication se rattache en effet de très près au

mouvement qui s'accentue depuis quelques années en vue de

constituer un texte plus correct de l'Ancien Testament hébreu.
Les beaux résultats auxquels est arrivée dans notre siècle la

critique du texte du Nouveau Testament ont fini par émouvoir à

jalousie un certain nombre d'hébraïsants. Leur tâche est
singulièrement ardue et hérissée de difficultés de plus d'un genre. Ce

sera une œuvre de longue haleine dont ni eux ni nous ne verrons
le résultat, mais qui, nécessaire et indispensable comme elle l'est,
ne peut manquer d'attirer des ouvriers de plus en plus nombreux
et actifs.

Les savants contemporains qui s'occupent avec méthode de la

critique du texte de l'Ancien Testament ne cultivent pas tous le
même champ et ne font pas suivre à leurs patientes recherches une
seule et même direction. Les uns estiment que le meilleur service
à rendre à la critique du texte biblique, c'est de nettoyer au plus
tôt le terrain en partie si négligé, si encombré de broussailles et
de mauvaises herbes, des anciennes versions, grecques, latines,
araméennes, etc., puisqu'il est reconnu que ce sont là des

auxiliaires de premier ordre en vue de Vemendation du texte. Il suffira,

à ce propos, de rappeler les nombreux et importants travaux
de M. de Lagarde, dont quelques échantillons ont été exposés dans

cette Revue par notre collègue, M. le professeur Gautier. Pour ce

qui concerne en particulier les Septante, nous profiterons de

l'occasion qui nous en est offerte pour rendre hommage au labeur

plein d'abnégation que M. le docteur Nestlé a consacré à la

sixième édition du Vêtus Testamentum grœce de feu Tischendorf,
en collationnant le Sinaiticus et le Vaticanus avec le texte de

l'édition sixtine de 1587. (Leipsig 1880.)
D'autres critiques partent de l'idée que la première chose à faire

est d'établir un texte hébreu scrupuleusement conforme à la

Massore, ce qui n'est le cas d'aucun texte imprimé, pas même dans

les éditions réputées les meilleures. Reconstituer un texte aussi

analogue que possible à ce que devait (ou doit) être celui de

l'exemplaire de Ahron ben-Asher, tel est selon eux le but le plus
prochain de l'ambition des critiques. Après cela, on devra songer
à rechercher successivement l'état du texte massorétique anté-



THÉOLOGIE 607

jieurenient au célèbre rabbin de Tibériade, le texte tel qu'il était
à l'époque d'où datent le Talmud et les Midrashîm, enfin le texte
tel qu'il ressort des anciennes versions.

Parmi les critiques qui ont inscrit sur leur drapeau : « Restauration

du texte massorétique pur et authentique » figurent au

premier rang les deux auteurs du travail qui fait le sujet de ce

compte rendu.
Nous avons déjà eu l'avantage de présenter à nos lecteurs

M. Hermann Strack de Berlin, à l'occasion de ses Prolegomena
critica in Vêtus Test, liebr. (Voir Revue de théol. et de phil.,
VI, 1873, pag. 311-319.) Il a séjourné depuis lors à Saint-Pétersbourg

et à Tchoufoutkalé, toujours à l'affût de lout ce qui pouvait
répandre du jour sur le texte massorétique, et s'est illustré par
une série d'importantes publications. C'est à lui qu'est due, entre

autres, la belle édition photolithographiée du manuscrit pétropoli-
iam des Propliètespostérieurs, de l'an 916(Pétersb. 1876,450 pag.

gr. in-fol.), ainsi que le catalogue des manuscrits hébreux de la

Bibliothèque impériale de Saint-Pétersbourg, publié en collaboration

avec M. Harkavy (1875). C'est lui aussi qui a achevé de

dévoiler les falsifications qu'Abraham Firkowitsch, d'Eupatoria en

Crimée, a fait subir, pour la plus grande gloire du karaïsme, aux

épigraphes des manuscrits collectionnés par lui et acquis ensuite

par le gouvernement russe, ainsi qu'aux épitaphes en langue

hébraïque du cimetière de Tchoufoutkalé.

Quant à M. Seligmann Baer, professeur à Biberich sur le Rhin,
il passe pour être le savant le plus versé dans la Massore. Voici
trente ans qu'il ne cesse de consacrer ses veilles au texte
massorétique de la Rible. Indépendamment de plusieurs monographies

sur le système des accents dans les livres poétiques et sur l'emploi
du métheg, on doit à ce savant israélite des éditions très soignées

de quelques-uns des principaux livres de l'Ancien Testament. (Les
Psaumes 1861, 1874 avec la version latine de Jérôme, édit.
Tischendorf, 1880; la Genèse, 1869; Esaïe, 1872; Job, 1876; les

Douze prophètes, 1878; les Proverbes, 1880.) Sans être absolument

irréprochables, ces éditions sont incontestablement plus
correctes que toutes celles qui ont généralement cours et qui
représentent ce qu'on pourrait appeler le texte reçu (celui de Joseph



608 BULLETIN

Alhias, Everard van der Hooght, etc.) Au reste, si ces

remarquables travaux ont vu le jour, c'est essentiellement à M. le

professeur Delitzsch, le zélé promoteur des études hébraïques, qu'en
revient le mérite. Sans lui, il est douteux qu'ils eussent trouvé un
éditeur1.

Ce que nous venons de dire fera comprendre l'importance qui
s'attache, pour MM. Baer et Strack et pour l'œuvre qu'ils
poursuivent l'un et l'autre, à un document tel que les Diqdouqé ha-
te^amîm d'Ahron ben-Ascher. On aura pu se convaincre également

que personne n'était mieux qualifié que ces deux hébrai-
sants pour en procurer une édition répondant à toutes les

exigences. Le texte a été fixé par M. Baer à l'aide des matériaux
recueillis en Russie par son collaborateur ; c'est lui aussi qui y a

joint le commentaire explicatif ainsi que le choix des variantes.
La savante et instructive introduction, les suppléments, les registres

des passages bibliques cités, des mots néo-hébreux expliqués
dans le commentaire, et des noms propres mentionnés dans le

cours de l'ouvrage, proviennent de M. Strack. Grâce à leur travail
combiné, on possède maintenant un texte complet et correct de

ces Diqdouqé, dont quelques fragments seulement avaient été

imprimés jusqu'ici (dans la première Rible rabbinique de Bom-
berg, Venise 1516-1518, à la fin du premier volume, et dans

l'opuscule publié par Léop. Dukes, Tubingue 1846, sous le titre
Qontrês ha-massoreth). Comme, parmi les nombreux manuscrits

qui ont servi à établir le texte, il n'y en avait pas deux où les

divers paragraphes dont l'ouvrage se compose fussent rangés
exactement dans le même ordre, les deux éditeurs se sont entendus

pour les classer dans un ordre méthodique. Une première partie
traite des consonnes, des voyelles, des accents et du métheg, la
seconde des principales parties du discours, nom et verbe. Dans

un appendice (§ 57-76) sont rangées des remarques massorétiques
diverses, concernant les points dits extraordinaires, les lettres

suspendues et retournées, les mots qui sont lus, mais non écriis

{qeri velò ketîb) et vice versa; les versets du Pentateuque

1 Voir sur ces éditions de M. Baer un compte rendu approfondi et
impartial de M. Strack, dans la Theologische Literaturzeitung de

Schürer, 1879, col. 169-177.



THÉOLOGIE 009

au milieu desquels se trouve un espace vide ; le nombre des

versets, des mots, des lettres dans les livres bibliques ; les mots

précédés habituellement de la proposition cal, rarement de el,
etc., etc. On y rencontre aussi un paragraphe sur la question de

savoir pourquoi, dans l'Ecriture, il est bien des choses qui paraissent

peu claires au premier abord, mais qui finissent par être

intelligibles pour celui qui en recherche le sens dans un esprit
sérieux.

MM. Baer et Strack méritent d'autant plus d'être encouragés

par la reconnaissance des hébraïsants, que les hommes ayant la

patience et la compétence nécessaires pour mener à bien de

semblables travaux, non moins arides qu'utiles, ne sont qu'en bien

petit nombre pour le moment. N'est-il pas réjouissant, d'ailleurs,
de voir un Israélite et un chrétien se tendre, dans le pays de la

ligue antisémitique, une main fraternelle et s'associer pour une
œuvre relative à des textes qui sont également sacrés pour les

chrétiens et pour les Juifs? H. V.

Dr C.-J. Riggenbach et Dr Emmanuel Stockmeyer.
H KAINH AIA0HK.H L

Ce Nouveau Testament grec est, si nous ne nous trompons, le

premier qui, publié par une Société biblique, ne reproduise pas

simplement le texte reçu. A cet égard la Société bâloise a donné

un grand et utile exemple, qu'il importe de noter.
Les éditeurs, M. le prof. Riggenbach et M. l'antistès E. Stockmeyer

chargés de ce travail, ont mis à la base de leur publication
le texte de Tischendorf, tel que ce critique l'a établi dans sa

huitième édition majeure, publiée en 1872 et dont nous attendons

avec impatience les prolégomènes laissés, nous dit-on, en manuscrit

par l'illustre paléographe. Toutefois la présente édition n'est pas
une simple reproduction du modèle ; les auteurs ont corrigé ici et
là l'œuvre de Tischendorf et cela d'une manière heureuse, autant

qu'un très rapide examen nous a permis de le voir. En effet, mal-

1 H KAINH AIA0HK.H, y.v.-i rà ùp^uiòrarx avriypoifa. !v.So8sÏTa. — Ev

Bxaiteia.. dan-óvv) to-j $().o|3t19).txov ZuW.óyou. —-i vol. 1880, 685 et 184 pages.

THÉOL. ET PHIL. 1830. 41



610 BULLETIN

gré toute l'admiration que nous inspire, malgré toute l'autorité dont

jouit le travail du professeur de Leipzig, il n'est pas sans défauts.

Trop souvent son auteur s'est laissé guider exclusivement par son
enfant chéri, le fils de ses prédilections, le manuscrit du Sinaï,

qu'il a eu le bonheur de découvrir, et à cet égard, pour le dire en

passant, l'édition anglaise de Tregelles représente un texte peut-
être plus parfait que celui de Tischendorf. C'est aussi, semble-t-il,
l'avis des nouveaux éditeurs, et nous leur en savons gré.

Sans entrer dans les détails, notons pourtant quelques passages
dans lesquels, sinon par les variantes, du moins par la ponctuation,
la nouvelle édition se sépare de son modèle.

Voici par exemple le passage Rom. IX, 5. Tischendorf nous
offre le texte suivant : ï% wv ò XpiuTÔç tò -/«rà aâpxa. ô co-J... 0£Ôç x. t. >.

MM. Riggenbach et Stockmeyer effacent le point avant ô &->, montrant

ainsi qu'ils rapportent le ®=ôç à Christ. C'est là en effet

l'interprétation la plus probable admise aujourd'hui, dans des sens il
est vrai fort divers, par la majorité des interprètes, sauf Meyer.

Autre exemple du même genre : dans 1 Tim. Ill, 15, les mots
« colonne et appui de la vérité » sont rapportés à l'Eglise dont il
vient d'être parlé. C'est là l'interprétation ordinaire, celle en

particulier de toutes nos versions françaises. Les éditeurs bàlois

commencent avec ces termes une phrase nouvelle et les rapportent à

ce qui suit, de telle sorte que nous aurions l'idée suivante : c'est
la colonne et l'appui de la vérité, et un grand fait sans contredit

que le mystère de piété. On saisit toute la différence des deux

conceptions. Dans la première l'Eglise est présentée comme la
garantie de la vérité, dans la seconde c'est Christ et son œuvre qui
constituent la base fondamentale de celle-ci ; entre les deux
opinions il y a toute la distance qui sépare la conception catholique
de l'Eglise de la conception protestante. Ce n'est point ici le lieu
de discuter ce problème d'exégèse; mais nous pensons que la
modification opérée par la présente édition est conforme à la vérité.
Sans parler de M. Reuss, qui admet tout au moins la possibilité
de cette interprétation, disons qu'elle a pour elle l'autorité de

Beck, de van Oosterzee, et que le Nouveau Testament publié à Râle

en 1540 la représentait déjà.
Notons encore que la -publication que nous annonçons a été



THÉOLOGIE 611

faite à la demande du D' Demetrius Maroulis, qui dirige l'évangélisation

de la Macédoine. Ce n'est donc pas seulement une œuvre
de science, ou tout au moins cette œuvre de science a-t-elle pour
but de répandre chez les Grecs modernes la connaissance des

documents canoniques de la nouvelle alliance. Ceci nous explique

pourquoi les annotations et une partie de la numérotation sont

faites dans la langue hellénique.
N'oublions pas en terminant de relever l'excellente exécution

typographique de ce Nouveau Testament, qui est une des plus
belles et des plus nettes que nous possédions. P. C.

Ed. White. — L'Immortalité conditionnelle '.

La doctrine de l'immortalité conditionnelle, admise déjà par les

Egyptiens, qu'a reprise le stoïcisme, que défendit l'école gnostique

de Valentin, trouve encore aujourd'hui de nouveaux et

ardents partisans. Ce qu'il y a de curieux et d'intéressant dans le

mouvement actuel, c'est qu'il se rattache au biblicisme le plus
rigoureux, qu'il se prétend fondé sur l'enseignement évangélique
le plus pur et qu'il espère, avec quelques illusions selon nous,
restaurer la dogmatique tout entière en la reconstruisant sous

cet angle nouveau.

Il suffit de rappeler ici le nom de M. White, inscrit en tète de

ces pages, dont le livre très remarquable et digne d'un sérieux

intérêt nous a été donné en une élégante traduction par M. le

pasteur Ch. Byse. De son côté, M. Pétavel-OllifT s'est fait d'une

façon toute spéciale l'apôtre de ce dogme. Il l'a expliqué dans son

livre, la Fin du mal, dont notre Revue a rendu compte en son

temps ; il lui a consacré divers articles explicatifs dans la
Critique religieuse de MM. Renouvier et Pillon et dans la Revue de

Montauban.
Si l'on exagère peut-être l'importance de ce problème, il est

certain qu'après d'aussi savants travaux, il demeure impossible
de l'ignorer. Notre intention n'est pas de discuter la question

1 L'Immortalité conditionnelle ou la Vie en Christ, d'Ed. White,
traduit de l'anglais sur la troisibme édition par Charles Byse. Paris, Sandoz

et Fischbacher, 1880. — 1 vol. in-8 de xxxii et 556 pages.



612 bulletin

dans son ensemble dans ces quelques pages. Nous sommes de

ceux qui croient que la solution nette du problème est impossible
à l'esprit humain. Toutes celles qu'on nous a proposées ont pour
elles de très solides arguments et de très fortes objections. L'éternité

des peines est l'hypothèse qui tient le mieux compte de la

liberté humaine, qui est capable à priori de résister toujours à

l'appel de Dieu ; elle a contre elle la pensée d'un Dieu de

perfection, qui ne réussit pas à achever son œuvre, si c'est là toutefois

une objection, la créature libre étant prise au sérieux. Le
rétablissement final semble en harmonie avec la bonté infinie du

Créateur, mais se heurte à des difficultés de l'ordre moral. Ce sont
là des lignes inachevées, brisées, qui s'élèvent dans l'inconnu sans

l'atteindre, et qu'il est dangereux de vouloir prolonger au delà

des limites qui nous sont assignées.

L'immortalité conditionnelle, malgré les apparences, porte le
même caractère ; c'est en somme une hypothèse possible, mais

dont la réalité ne nous est point démontrée Elle a en sa faveur

une grande richesse d'arguments tirés de tous les ordres, de la

nature, de la conscience, de l'histoire ; mais on lui peut faire de

formidables objections, et ce qui nous frappe avant tout, c'est la

catégorique assurance de nos auteurs en face d'un problème que
recouvrent de si épais mystères. Ce qui nous frappe surtout, c'est

le peu d'attention que la thèse a accordé au fait si essentiel de la
liberté humaine, qui à priori renferme en elle des virtualités
infinies, c'est-à-dire des possibilités infinies de résistance à la vérité.
Si l'on dit avec raison que l'éternité du mal et le mal absolu se

conçoivent difficilement en tant que Dieu qui est le bien est la

source de la vie, on peut dire avec non moins de vérité que
l'immortalité conditionnelle ne s'harmonise guère avec les exigences
de la liberté et la notion de l'individualité.

Mais quoi qu'il en soit, bonne ou mauvaise, la théorie de

M. White prétend s'appuyer sur les textes du 'Nouveau Testament.

L'immortalité conditionnelle y doit être clairement enseignée,

et parfois à ce point de vue on a su donner des interprétations

très heureuses des affirmations canoniques. Mais il est

arrivé aussi aux défenseurs du système de solliciter les textes
d'une façon un peu trop pressante. C'est sur ce point que nous



THÉOLOGIE 613

voudrions insister, sans d'ailleurs nous prononcer sur le fond de

la question, qui, nous le disons pour notre part, a beaucoup de

preuves et d'analogies en sa faveur.
Selon nos auteurs, l'éternité des peines n'est nulle part enseignée

dans le Nouveau Testament. Les passages qu'on avait cru

jusqu'ici les plus catégoriques à cet égard se retournent contre le

dogme traditionnel et déposent un éclatant témoignage en faveur

de l'immortalité conditionnelle. Est-ce exact?

Pour répondre à la question, il importe tout d'abord de se bien

représenter le milieu, les opinions qui circulaient sur ce sujet à

l'époque de Jésus-Christ, afin de voir quel sens les auditeurs du

maître, comme le maître lui-même, ont dû attacher à ses paroles.
Or à l'époque de Jésus, et déjà près de deux siècles avant lui,

trois opinions avaient cours dans le monde juif sur cet important
sujet. Les sadducèens admettaient que toutes les âmes après la

mort descendent au scheol, où elles vivent d'une existence quasi

inconsciente, dans une espèce de demi-sommeil, dans un état que
le rêve représenterait assez bien, mais dont il est difficile de se

faire une notion un peu précise. Telle parait être la doctrine de

presque tous les livres de l'Ancien Testament, sauf celui de Daniel.
Ce fut l'idée courante jusqu'au deuxième siècle avant notre ère.

Dès lors elle ne fut plus représentée que par les orthodoxes du

temps, les sadducèens éminemment conservateurs. Mais, comme

on le sait, ce parti n'avait guère d'influence sur le peuple, et ses

avis comme ses dogmes sont loin de représenter l'opinion générale

et populaire.
Sous l'influence de l'Egypte et de la philosophie grecque, les

essèniens affirmaient l'immortalité de l'âme comme telle et

admettaient dès lors le châtiment des méchants et la vie éternelle
des justes auprès de Dieu. Depuis le jour où les pharisiens
devinrent le parti dominant, leur doctrine prit aussi la première
place. Ils accentuèrent et établirent définitivement, non pas
précisément le dogme de l'immortalité, comme on l'a dit quelquefois,
mais celui de la résurrection. Après la mort, disent-ils, toutes les

âmes descendent au scheol ; sur ce point ils acceptent les idées

de l'Ancien Testament. Mais ils les développent en statuant une
renaissance du corps pour tous les trépassés, dont les uns ob-



614 BULLETIN

tiennent la vie éternelle et bienheureuse, dont les autres sont

livrés au contraire à un châtiment éternel.
Comme l'a remarqué M. Bruston1, le dogme essénien exerça

lui aussi son influence sur les pharisiens, et à tout prendre,
l'affirmation de ces derniers emporte avec elle comme postulat
l'immortalité de l'âme. Il est très possible, très probable même que
cette idée soit d'importation étrangère, et M. White a raison d'y
voir une influence de la philosophie platonicienne. Mais cela ne
fait rien à l'affaire, car d'après ce que nous venons de dire on peut
affirmer que la doctrine pharisienne qui pose la résurrection
universelle admettait le châtiment éternel des méchants. Cherchons
à prouver cette thèse et à montrer quelle était dans l'opinion
reçue la nature de ce châtiment. Pour cela remontons aux sources,
c'est-à-dire aux documents de l'époque.

Voici d'abord le livre de Daniel, écrit sans doute au milieu
des persécutions d'Antiochus Ëpiphane, vers 175 avant Jésus-

Christ. C'est là que nous trouvons à la fois la première
affirmation de la résurrection personnelle et corporelle et du châtiment

réservé aux méchants. « Plusieurs de ceux, dit-il, qui
dorment dans la poussière de la terre se réveilleront les uns pour la

vie éternelle, les autres pour l'opprobre, pour la honte
éternelle. » De ce texte, il est vrai, ne ressort pas encore d'une façon
absolument claire la nature de la punition. Toutefois en bonne

exégèse nous pouvons déjà affirmer que le terme éternel doit
avoir la même signification lorsqu'il s'agit des justes que lorsqu'il
est question des méchants.

Déjà ce passage nous paraît concluant contre la thèse de M. White.
A première vue, il semble que le voyant annonce une résurrection

(qu'elle soit générale ou qu'elle s'applique à Israël seulement, peu
importe ici) qui aura pour ceux qui en seront l'objet deux

conséquences opposées. Les uns se relèveront de la poussière pour la
vie éternelle, les autres pour l'opprobre et l'infamie éternels.

Il est vrai que l'auteur admet une interprétation différente :

« Plusieurs d'entre ceux qui dorment dans la poussière, c'est ainsi

qu'il paraphrase avec le docteur Tregelles, se réveilleront; ceux-ci

' Encyclopédie des sciences religieuses de M. Lichtenberger. Article :

Immortalité de l'âme (chez les Hébreux), tom. VI, pag. 508.



THÉOLOGIE 615

iront à la vie éternelle, mais ceux-là (le reste des dormeurs, ceux

qui ne s'éveilleront pas en même temps) à l'opprobre et à l'éternelle

ignominie. » Mais nulle part, dans le contexte, je ne vois la

mention de ceux qui ne ressuscitent pas. Il est parlé d'une époque

oil Israël verra la délivrance et à ce moment plusieurs morts sortiront

de leur tombeau ; ces plusieurs sont divisés en deux catégories

(ceux-ci — ceux-là) el la construction identique des deux membres

de phrase (pour la vie éternelle — pour l'opprobre éternel)
montre évidemment qu'il faut sous-entendre le même verbe dans

les deux cas et ce verbe est se réveilleront.
Notre interprétation qui, d'ailleurs, est celle de la plupart des

«xégètes (Reuss, Zœkler, etc.) est confirmée par Jean V, 28 et 29,

où Jésus fait évidemment allusion au texte de Daniel que nous
discutons : « L'heure vient, dit-il, où tous ceux qui sont dans les

sépulcres entendront sa voix (celle du Fils de l'homme) et en
sortiront : ceux qui auront fait le bien ressusciteront pour la vie et

ceux qui auront fait le mal ressusciteront pour le jugement. »

Il résulte de là d'une manière évidente que Jésus, rappelant le

passage de Daniel, pose la résurrection des méchants au même

titre que celle des bons. Si M. White prétend le contraire, c'est

sans doute qu'avec Aben-Ezra il est préoccupé d'une idée étrangère

au texte et qu'il désirerait y trouver.
Mais ce résultat ne décide rien encore dans la thèse que nous

discutons. Il importe de savoir ce qu'il faut entendre par cet

opprobre cette ignominie éternels. Est-ce l'anéantissement soutenu

par M. White ou les peines éternelles de la tradition dogmatique?

A la conception du premier, nous pourrions faire une objection

sur laquelle nous ne voulons point insister ici. Il nous paraît, à

vrai dire, que le terme 'ôlam qui indique, sinon l'éternité au sens

absolu, du moins une longue durée, doit être pris dans le même

sens dans les deux membres du verset. Si la vie éternelle promise

aux justes est une vie sans terme, l'analogie veut que l'opprobre
éternel soit aussi un état sans limites. Surtout, nous ne saisissons

pas très bien comment, dans ce passage et dans d'autres du même

genre (Math. XXV), le terme « éternel » peut servir à qualifier
un anéantissement, car cette dernière notion me paraît être fanti-



616 BULLETIN

thèse de l'éternité. Un châtiment qui anéantit le coupable peut
être un châtiment final, définitif, mais non un châtiment éternel,
puisque précisément il pose une limite. Dira-t-on qu'il s'agit d'une

punition dont les conséquences sont éternelles? Mais c'est
précisément le contraire; l'anéantissement n'a pas de conséquences.
Il met un terme, une fin à tout, c'est un arrêt, un acte qui n'a
plus d'écho, une disparition totale. A cet égard, les théoriciens de

l'immortalité conditionnelle me paraissent faire une regrettable
confusion entre les mots éternel et final ou définitif et les idées

que ces termes représentent. Mais passons.
Que peut bien être cet opprobre éternel dont parle le livre de

Daniel? Qu'est-ce que l'auteur, qu'est-ce que le judaïsme de

l'époque se représentait sous cette idée? Dans ce but, recourons aux
documents.

Dans le livre de Judith, par exemple, je lis XVI, 20, 21 : «

Malheur aux gens qui s'élèvent contre ma nation; le Seigneur tout-
puissant en fera la vengeance au jour du jugement. Il enverra
du feu et des vers sur leurs corps dont le sentiment les fera se

lamenter à jamais. » Le livre d'Hénoch, comme les psaumes de

Salomon, enseignent en plusieurs endroits l'éternité des peines

infernales, comme nous le verrons. C'est là qu'on retrouve la

mention de la géhenne, représentée comme un lieu de supplices,
où l'on est tourmenté d'une soif dévorante et brûlé dans un feu

qui ne s'éteint point.
Telles sont les idées courantes que Jésus a trouvées au moment

de son apparition sur la scène de l'histoire. Y a-t-il, dans le Nouveau

Testament, un seul texte qui combatte directement cette

notion? On en trouvera peut-être quelques-uns, nous ne faisons

aucune difficulté de le reconnaître, mais il en est d'autres qui
paraissent supposer et admettre cette éternité des peines. L'exégèse

de M. White ne parviendra pas à les faire disparaître ; c'est

là ce que nous voudrions montrer non pas dans un simple article
bibliographique où l'espace nous fait défaut, mais dans une étude

sur l'immortalité conditionnelle et l'exégèse que nous espérons

présenter bientôt à nos lecteurs.
P. C.



théologie 617

La Rivista cristiana de Florence. 1873-1880.

La Rivista cnstiana, fondée en 1873 à Florence par MM.

Geymonat, A. Revel et E. Gomba, professeurs de l'école de théologie
vaudoise, compte huit années d'existence.

Il est bien temps et il vaut bien la peine que les lecteurs de la

Revue de théologie prennent connaissance d'une publication qui
a déjà fait ses preuves et qui jouit d'une certaine réputation non
seulement en Italie, où les revues et les journaux vivent ce que
vivent les roses, mais aussi dans le monde protestant cisalpin.

Quelques mots suffiront pour caractériser l'esprit et le but de

la Rivista cristiana : comme son titre l'indique, elle veut faire

pour l'Italie ce que la Revue chrétienne fait pour la France. Leurs

principes, leurs rubriques, leur mode de rédaction et de publication

ont une grande ressemblance; mais si imitation il y a, c'est

une imitation heureuse et non servile. La Rivista devait poursuivre

et poursuit en effet des visées nationales qui étaient moins

importantes en France et qui sont urgentes en Italie. L'Italie étant

faite, il s'agit de faire les Italiens, tandis que l'unité de la France
étant fondée depuis des siècles, les Français peuvent s'estimer
faits et parfaits.

« Notre but, dit le programme, est avant tout un but positif.
L'exposition des vérités chrétiennes en face des négations d'une
certaine philosophie, comme des erreurs et des préjugés du

papisme, donnera lieu à des écrits variés d'apologétique et de

polémique. L'histoire religieuse et littéraire nous fournira l'occasion

d'exposer notre manière de voir sur l'expression humaine de ces

vérités. Les questions actuelles en fait d'éducation, d'économie el
même de politique seront étudiées dans des écrits ad hoc ou bien
discutées dans une revue mensuelle. Nous aurons en outre des

correspondances et une variété d'aperçus bibliographiques ayant

pour but de seconder le développement de publications littéraires
pénétrées du vrai esprit du christianisme.

» Un mot encore. Désireux de donner à notre entreprise une
direction chrétienne et nationale, convaincus que les formes
accidentelles de la religion de Christ ne doivent pas se confondre avec

son essence, nous aurons soin de nous élever au-dessus des ten-



618 bulletin
dances sectaires et particularistes, accueillant volontiers le beau

et le bien, de quelque côté qu'on nous le présente, pour rester
fidèles à la belle maxime de l'apôtre des gentils : « Eprouvez
» toutes choses et retenez ce qui est bon. »

Voilà le programme. Il a été fidèlement maintenu et suivi avec

toute la largeur que comporte la fidélité à l'enseignement d'une

Eglise soumise au régime d'une confession de foi du XVIIe siècle.
A vrai dire, les rédacteurs et les nombreux collaborateurs de

la Rivista ne s'inquiètent pas outre mesure de l'orthodoxie et ne
se gênent pas pour lui donner de légères entorses, car, tout en

respectant le passé, ils sont et veulent être de leur siècle ; mais

leurs prédilections bien naturelles et compréhensibles sont en

faveur de l'évangélisme moderne le plus teinté d'orthodoxie.
Cette circonstance n'exclut d'ailleurs nullement, chez eux, le

sérieux des recherches, la variété et la sincérité des convictions et

l'originalité du style.
Dans l'impossibilité où nous sommes de mentionner les

nombreux travaux de la Rivista pendant ces huit années, nous ne

rappellerons que les plus importants et qui donnent à cette publication
un intérêt et une valeur durables.

Ces travaux, ceci soit dit sans l'intention de blesser la susceptibilité

ou de diminuer le mérite des autres écrivains de la Rivista,
ce sont essentiellement ceux du professeur Comba, qui est resté

seul directeur de cette publication depuis trois ans.
M. Comba, d'abord évangéliste à Venise, puis successeur de feu

M. Pierre Revel pour la chaire de théologie historique à

Florence depuis 1871, s'est déjà fait une belle renommée d'historien.
Ses écrits lui ont valu une mention très flatteuse dans le Dizionario

degli scrittori contemporanei de Degubernatis et des éloges
de M. Marc Monnier dans ses chroniques italiennes de la Revue
suisse. C'est que M. Comba est un grand fureteur d'archives, un
dénicheur de documents précieux, un lecteur infatigable et un
critique habile des écrits nationaux et étrangers qui ont trait au

passé religieux de l'Italie.
Grâce à ses travaux et à ceux de ses collaborateurs parmi

lesquels il faut citer le docteur allemand Renrath, l'histoire détaillée
et documentée du mouvement réformateur dans l'Italie du XVI0



THÉOLOGIE 619

siècle n'aura bientôt plus de secrets. On connaîtra non seulement
les noms et les souffrances d'une foule de martyrs inconnus
jusqu'ici, mais aussi la figure vraie et vivante de tant de vaillants

personnages que les manuels d'histoire ecclésiastique mentionnent
à peine. A côté des hommes, ce sont aussi leurs œuvres, les livres,
qui sont remis en honneur et en lumière. Outre le Benefizio della
morte di Cristo, les HO Lezioni de Valdés, le Sommario della
Sacra-Scrittura, etc., ont été ressuscites.

M. Comba rattache naturellement à ces études celles qui
touchent aux origines des Eglises vaudoises du Piémont, qu'il ramène
à Valdo, contrairement à l'opinion favorite et traditionnelle, mais

peu critique, de ses coreligionnaires. Son ouvrage principal, qu'il
fait marcher de front avec la Rivista, c'est une Storia de' martiri

della riforma italiana, narrata col sussidio de nuovi do -

cumenti.
Ce sera un ouvrage assez volumineux qui, malgré et peut-être

à cause de sa tendance polémique, plaira sans doute à tous les

ennemis de la papauté et donnera sur le mouvement religieux en

Italie, avant et pendant la Réformation, des détails précieux et en

grande partie nouveaux.
A propos de polémique, la Rivista forme un beau recueil où se

trouvent appréciés d'un côté les actes de la papauté, et de l'autre
les écrits assez nombreux des écrivains libres penseurs qui se sont,

occupés de la question religieuse, tels que Pisani, Ellero,
Mamiani, etc.

La critique littéraire occupe une large place dans la Rivista et,
loin de se limiter aux écrivains nationaux anciens ou contemporains,

elle s'exerce également sur les publications étrangères qui
traitent des matières sociales, philosophiques et religieuses. Le

Courrier mensuel tient les lecteurs au courant des progrès de

l'évangélisation en Italie et des grands événements politiques et

surtout religieux qui ont signalé ces huit dernières années, dans

tous les pays de la chrétienté.
Cet aperçu serait trop incomplet s'il passait sous silence les

principaux travaux des deux autres fondateurs de la Rivista.
Professeur de théologie systématique, M. Geymonat, dans le

premier numéro de la Rivista, tout en caractérisant le catholi-



620 BULLETIN

cisme d'une façon magistrale, a, du même coup, indiqué la nature
de ses trop rares études et l'esprit de la publication qu'on
inaugurait. La dernière de ses études, publiée cette année-même sous
le titre de L'homme selon la Bible, fait partie d'un Cours de

dogmatique en voie de publication et témoigne d'une recherche
sérieuse, savante et, à certains égards, originale des grandes vérités
du christianisme. M. Geymonat est connu comme prédicateur,
comme pasleur et professeur, plus encore que comme écrivain.
Comme tel, il avait déjà exercé sa plume et son talent d'exposition

par des travaux sur l'Apocalypse et l'histoire des Vaudois.
La polémique, l'apologétique, la critique littéraire font aussi

partie des travaux assez nombreux fournis par le professeur de

théologie exégétique, M. Albert Revel, qui dès avant sa nomination,

arrivée en 1870, s'était déjà fait connaître au public protestant

italien par une étude (traduction et commentaire) sur l'épitre
de saint Jacques.

M. Revel a fourni comme exégète de nombreux travaux à la

Rivista. Mentionnons seulement son commentaire sur les

quarante-neuf premiers psaumes, publié maintenant comme volume.
Les lecteurs de cette Revue savent déjà qu'il a aussi publié une

Grammaire hébraïque et une Littérature de l'Ancien Testament.

Ces deux publications lui ont valu à Florence même un
diplôme de membre de l'Académie orientale qui fait partie
intégrante de l'Institut des études supérieures. Ajoutons à ce qui
précède qu'il prépare une nouvelle traduction du Nouveau Testament

digne de succéder à celle de Diodati.
Nous aurons occasion de parler des autres collaborateurs de la

Rivista en nous occupant des écrits qu'elle publiera en 1881.

En attendant, nous ne pouvons que la recommander à ceux de nos

lecteurs qui comprennent l'italien et qui désirent se perfectionner
dans l'étude de cette langue en lisant des écrits excellents et

intéressants pour le fond et pour la forme.
J.-J. Parander.

Brenles (Vaud).



théologie 6'21

Amédée Roget. — Rapport sur la Société genevoise des

sciences théologiques L

Il y a dix ans bientôt que cette société a été fondée, dans le but
« de stimuler l'esprit d'investigation à l'endroit des problèmes

religieux et moraux. » Bien qu'elle n'ait pas trouvé, sembie-t-il,
« dans cette cité toute théologique, » le concours empressé sur
lequel ses fondateurs avaient cru pouvoir compter, elle n'a cessé

de poursuivre son œuvre éminemment utile. Et si plusieurs de

ceux qui semblaient naturellement désignés par leurs études pour
en faire partie ont cru devoir à leurs fonctions pratiques de ne s'y

pas rattacher, en revanche elle a su attirer à elle des hommes

n'ayant point passé par la filière d'une faculté de théologie.
Tel est le cas de l'auteur du présent rapport. Dans l'honneur

que ses collègues lui ont fait de l'appeler à la présidence pendant
l'année écoulée, M. le professeur Roget a vu un hommage rendu
à la science historique, « dont il lui a été donné d'exploiter quelques

filons sous leurs yeux. » Il s'est inspiré de cette pensée en

faisant précéder le résumé des travaux présentés à la société sous

sa direction, de quelques réflexions sur les motifs qui doivent

porter les théologiens à faire bon ménage avec les historiens. Il
montre comment, d'un côté, « le contact de l'histoire a enrichi la

religion » et « renouvelé la face de la théologie, » comment,
d'autre part, « les vues plus compréhensives sur la religion ont

profité dans une large mesure à l'histoire, » en la conduisant « à

embrasser dans son champ d'observation l'inlluence des idées

religieuses considérées comme des faits, comme des éléments

constitutifs de la conscience populaire et comme des facteurs très

importants de la civilisation. »

Il faudrait être bien aveugle, en effet, ou bien ingrat pour
méconnaître les signalés services que l'histoire, la méthode
historique, le développement du sens historique, ont rendus à tout
l'ensemble des disciplines théologiques. Mais peut-être ne serons-
nous pas seul de notre avis en disant que, lorsque la réaction de

' Société des sciences théologiques (de Genève). Rapport lu à l'assemblée
générale, le 22 octobre 1880, par M. Amédée Roget, président. — Genève,
imprimerie Schuchardt, 1S;0, 13 pag. in-8.



622 BULLETIN

l'esprit historique contre le dogmatisme trop longtemps dominant

aura donné le tour (s. v. v.), on en viendra sans doute à

reconnaître, et cela au nom même de l'histoire, que la démarcation

entre « ce qu'on appelait » l'histoire sainte et l'histoire profane
n'est pas aussi « artificielle et arbitraire » qu'elle paraît l'être
« de nos jours, » qu'elle est basée sur autre chose et mieux que
de simples « préventions. »

En terminant son rapport, l'historien genevois relève un fait

qu'il vaut la peine de recueillir. « Il semble, dit-il, que noire
société soit douée d'une vertu dissipant les miasmes éristiques....
Même la question brûlante de la séparation de l'Eglise et de l'Etat
n'a point ridé la surface limpide de notre association, et, au
moment où les brochures pleuvaient, où les conférenciers croisaient
le fer de la parole, alors même que plusieurs de nos membres

figuraient dans la lutte sous des bannières opposées, nous dissertions

tranquillement sur le fétichisme et le rôle de l'observation
dans la théologie. » Cette expérience réjouissante concorde au
mieux avec celles qui se font ailleurs dans des milieux analogues.
Si le fait se maintient, comme on peut l'espérer, et s'il se

généralise, bientôt la rabies theologica, dont on a tant parlé,
appartiendra à l'histoire. Ce ne serait pas le moindre service que
l'histoire aurait rendu à la théologie que celui d'ensevelir
définitivement ce phénomène-là dans ses archives. Pourvu, ajouterons-

nous, que ce ne soit pas pour nous laisser en échange la rabies

ecclesiastica


	Théologie

