
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Rubrik: Variété

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VARIÉTÉ

Le Moïse égyptien, d'après le docteur Lauth.

Chacun sait les précieux services que l'égyptologie a rendus
à l'exégèse biblique. Plusieurs auteurs se sont donné la peine
infiniment méritoire de recueillir, à l'usage des lecteurs de la

Rible, les renseignements de tout genre fournis par les
documents égyptiens qui peuvent servir à commenter et à illustrer
plus d'une page de l'Ancien Testament. Il suffit de rappeler,
d'une part, les noms de Hengstenberg1 et de l'abbé Vigouroux2,
dont les travaux auraient plus de prix encore s'ils étaient
moins dominés par des préoccupations apologétiques ; d'autre

part, celui d'un spécialiste, M. Georges Ebers, dont le seul

tort est de nous faire attendre depuis douze longues années la

seconde partie de son beau commentaire égyptologique sur les

livres de la Genèse et de l'Exode 3.

Mais ce qu'on sait aussi, c'est que les découvertes faites
jusqu'ici en Egypte n'ont avec l'histoire d'Israël qu'un rapport en

1 Die Bücher Mose's und JEgypten, Berlin 1841.

La Bible et les découvertes modernes en Egypte et en Assyrie, avec des

illustrations d'après les monuments par M. l'abbé Douillard, architecte.
Deux tomes. Paris 1877. Une nouvelle édition en trois volumes a paru
en 1878.

3 riEgypten und die Bücher Mose's, Sachlicher Commentar zu den aegyp-
tischen Stellen in Genesis und Exodus. Ier Band, mit 59 Holzschnitten.
Leipzig 1868. — Il faut y joindre : Durch Gosen zum Sinai. Aus dem
Wanderbuche und der Bibliothek. Leipzig 1872. Voy. encore le magnifique
ouvrage illustré : JEgypten in Bild und Wort, en deux grands volumes
in-4, Stuttgart et Leipzig, Ed. Hallberger, 1879-80 ; trad, en français par
G. Maspero, Paris, Firmin-Didot et Ce, — et Bädechir's Unter-JEgypten,
Leipzig 1877.



570 variété

quelque sorte indirect. La seule trace positive du séjour des

Israélites en Egypte qu'on ait rencontrée dans les documents
déchiffrés à ce jour, c'est la mention qui est faite, dans deux

papyrus du musée de Leyde, des Aperiû employés à charrier
des pierres pour des constructions entreprises sous le règne de

Ramsès IL M. Chabas, le savant égyptologue de Chalon-sur-
Saône, a été le premier, dans ses Mélanges égyptologiques, à

identifier ces Aperiû avec les 'Iberîm, les Hébreux. Encore cette
identification n'a-t-elle pas obtenu l'assentiment unanime des

hommes compétents. Elle est contestée par MM. Eisenlohr et
Maspero, et récemment encore elle l'a été par M. Brugsch, qui
voit dans les Aperiû des Erythréens1.

Serait-il donc vrai que la présence des Hébreux dans le
Delta oriental n'ait pas laissé de vestiges durables? Il ne se

serait pas conservé la moindre mention d'un homme tel que
Moïse? Pas un souvenir de ce fait si mémorable de l'Exode
Et si, pour des raisons faciles à comprendre, les inscriptions
monumentales, les documents officiels se taisent, ne se trouverait-il

rien dans la correspondance de ces « scribes » qui
avaient la manie d'écrire, et d'écrire sur toute sorte de sujets?

S'il faut en croire M. Lauth, professeur d'égyptologie à

Munich, les pierres et les papyrus de l'antique terre des Pharaons

ne seraient pas sur ce point aussi muets que la plupart des

égyptologues s'accordent à le penser. Plus d'un document égyptien,

au dire de ce savant, nous parlerait de Moïse. Quelques-
uns même proviendraient plus ou moins directement de lui.
M. Lauth a consacré toute une série de publications à la
défense de cette thèse, depuis le Moses der Ebrceer, publié à

Munich en 1868, jusqu'au Moses-Hosarsyphos-Salichus, qui a vu
le jour à Strasbourg en 1879 2. Dernièrement il a fait paraître

1 Geschichte JEgypttns, pag. 541. Selon lui, Aperiû dérive de aper, la
couleur rougeâtre. Voy. en'général sur cette question : Köhler, Lehrbuch
der biblischen Geschichte Alten Testaments. Erlangen 1875, tome Ier,

pag. 226 et suiv.
* Outre ces deux ouvrages principaux, il faut mentionner un travail

ntitulé Moses Osarsyph, dans la Zeitschrift de la Société orientale
allemande, tom. XXV, année 1871, et dans VAllgemeine Zeitung du
25 juillet 1875 un article : Aus altägyptischer Zeit.



variété 571

un résumé de ses découvertes dans la revue apologétique
Der Beweis des Glaubens, de MM. Zöckler et Grau (livraison de

septembre 1880), en même temps qu'il en reproduisait la
substance dans son histoire d'Egypte (Aus Ägyptens Vorzeit,
Berlin 1877-1881, passim, voir surtout pag. 329 et suiv.)

Les confrères de M. Lauth en égyptologie observent vis-à-vis
de lui une extrême réserve. On dirait une conspiration du
silence. Cela ne prouve pas nécessairement qu'il soit dans
l'erreur. Il est bon, sans doute, en pareille matière, d'y regarder
à deux fois avant de se prononcer. A plus d'une reprise déjà
on a eu à se repentir d'avoir mis trop d'empressement à

accepter de prétendues découvertes dans le domaine de l'histoire
biblico-égyptienne ou biblico-assyrienne. Mais il peut arriver
aussi, par suite de certains préjugés, de certaines rivalités
d'école ou simplement de je ne sais quelles antipathies personnelles,

— les hommes de science, hélas! ne sont pas toujours
au-dessus de ces petites misères — il peut arriver que les
trouvailles d'un explorateur indépendant passent à peu près
inaperçues, sans avoir eu même les honneurs d'une discussion
sérieuse. Quoi qu'il en soit, à part les objections faites à M. Lauth
à propos de son tout premier ouvrage par M. Pleyte de Leyde1,
objections auxquelles il a répondu, il y a de cela plus de dix
ans, dans la Revue de la société orientale allemande, nous ne
sachions pas qu'on ait soumis ses allégations relatives au Moïse

des sources égyptiennes à une critique quelque peu approfondie

-. Il serait à désirer, dans l'intérêt des études bibliques,
qu'on sût une bonne fois à quoi s'en tenir. Parmi les arguments
avancés par l'égyptologue de Munich, il en est qui paraissent
très sérieux; d'autres, il est vrai, pour autant que nous pouvons
en juger, sont fort sujets à caution et reposent sur des

combinaisons historiques et étymologiques singulièrement hasardées.

C'est aux égyptologues avant tout d'en contrôler la
valeur. En attendant qu'il leur plaise de nous éclairer là-dessus,

1 Zeitschrift für cegyptische Sprache, 1869.

M. Ebers, dans une note de son livre sur Gosen et le Sinaï (1872), s'est
borné à dire que les arguments produits par M. Lauth dans ses premiers
ouvrages lui semblaient trop artificiels. (Note 57, pag. 525.)



573 variété

nous croyons intéresser nos lecteurs en résumant ici, ne fût-ce

qu'à titre de curiosité, ce que M. Lauth a mis tant de constance
à exposer dans ses divers ouvrages.

I

Quelques mots, d'abord, des matériaux à l'aide desquels il a

essayé de reconstruire « l'histoire de Moïse d'après les sources
égyptiennes. »

La source principale est le papyrus Anastasi I, publié et
commenté par M. Chabas sous le titre de Voyage d'un Egyptien en

Syrie, en Palestine, etc., au XIVe siècle avant notre ère.

(Chalon-sur-Saône, 1866.) Cette curieuse relation de voyage se

donne pour avoir été rédigée par un scribe sur des notes qui
lui avaient été remises par le voyageur en personne. Celui-ci,
personnage assez haut placé, savant et prêtre à Memphis, est

habituellement qualifié de mohar (ou moher). Mais en
étudiant le document de plus près, M. Lauth a découvert que le
mohar (c'est-à-dire le touriste) s'appelait Mésû; c'est du moins
le nom que le scribe lui donne dans un passage où il lui adresse

directement la parole. En égyptien mes, mésû, signifie l'enfant
(proprement : tiré dehors, savoir : du sein maternel). Or, de

l'aveu de plusieurs égyptologues tels que Lepsius, Brugsch,
Ebers, à ce nom de Mésû correspond exactement l'hébreu
Moshèh, le grec H«m; (Muuuws); comparez les noms de Thout-
mosis Thot-mésû, Amosis Aah-mésû, etc.i Ce qui a

confirmé M. Lauth dans l'idée que le mohar Mésù était bien Moïse

l'Hébreu, c'est entre autres le fait que ses notes de voyages
« fourmillaient de sémitismes, » ce qui, au dire du scribe,

* On sait que dans Ex. H, 10 le narrateur israélite donne du nom de
Moïse une interprétation hébraïque en rapport avec le verbe mashah,
qui signifie également tirer, retirer. « Je l'ai retiré des eaux, » fait-il dire
à la fille de Pharaon. Cette interprétation, fondée sans doute sur une
tradition populaire, n'est pas exacte philologiquement, puisque moshéh

est actif: celui qui retire, tandis que l'étymologie en question suppose la
forme passive mashouî. La vraie étymologie est indiquée indirectement
dans le même verset quand il est dit que, après avoir été sevré, l'enfant
fut amené à la fille de Pharaon, qui le traita comme son enfant.



variété 573

n'avait pas manqué de lui causer un certain embarras dans son

travail de rédaction.

Quant au nom du secrétaire rédacteur, il a été révélé à notre
égyptologue par un papyrus de Leyde (I, 350), lequel
renferme une allusion évidente, selon lui, à certain épisode du

voyage du mohar. Ce scribe s'appelait Hûï. Il paraît avoir joui
d'une assez grande réputation comme littérateur, et aurait
figuré plus tard, en qualité d'intendant de l'un des quartiers
de Memphis, parmi les exacteurs des Hébreux (Aperiû).
M. Lauth va même jusqu'à l'identifier avec ce « prophète » qui,
au dire de Manéthon, aurait donné au roi Ménephta (le pharaon

de l'exode) le conseil de débarrasser le pays des « lépreux »

et des « impurs, » c'est-à-dire des Hébreux. Le même papyrus
de Leyde permettrait aussi de préciser l'époque du voyage, et

fournirait la preuve que celui-ci a réellement eu lieu, qu'il ne
s'agit pas d'un voyage fictif, d'un simple exercice de rhétorique,

d'une correspondance entre «scribes, » comme l'ont
prétendu MM. de Rougé et Brugsch. Mésû aurait visité la Syrie et

la Palestine l'an 51 ou 52 du règne de Ramsès II (Sésostris),
soit une trentaine d'années avant la sortie des Israélites.

A ces deux papyrus viennent s'ajouter trois documents en

pierre. A l'occasion de recherches qu'il faisait sur le culte
d'Apis, M. Lauth découvrit dans l'ouvrage de M. Mariette sur
le Sérapéum de Memphis, d'abord une figurine avec le nom de

Mésû, puis une stèle (actuellement au Louvre) dont les figures
et les légendes ne tardèrent pas à fixer fortement son attention.
En soumettant ce monument à une analyse détaillée, il constata
à sa grande et joyeuse surprise que les figures qui apparaissent

dans les trois champs de la stèle représentent Mésû avec

quatre membres de sa famille, savoir sa « maîtresse de maison »

ou épouse Débaryah (ou Ntbaryah), son frère Lévi-Pasoï, la
femme de celui-ci, désignée par le nom à double forme Eliseli

éba-Elizebat, enfin sa sœur Miryam-Beilet, c'est-à-dire
Miryam la cantatrice, celle-ci tenant à la main un tambourin et

ayant près d'elle une harpe. Ce qui rehausse la valeur de cette
Stèle, c'est qu'elle aurait été érigée, non pas en l'honneur ou
en souvenir de Moïse et de sa famille, mais par lui-même, et



574 VARIÉTÉ

cela l'an 55 du règne de Ramsès II, l'année où mourut le fils
favori de ce pharaon, le prince Khamoas, qui avait été l'ami et
le protecteur de Mésû. Nous reviendrons plus loin sur ce
curieux monument. Enfin, sur une stèle du Vatican on retrouve
également Mésû, « prêtre de Ptah à Memphis, » en compagnie
de Lévi et de la « maîtresse de maison » de celui-ci-

Voici maintenant comment, par la combinaison des données
fournies par ces divers documents, M. Lauth croit pouvoir
reconstituer l'histoire de Moïse pendant sa période
égyptienne.

II

Moïse naquit au commencement du règne de Ramsès IL
C'était probablement la cinquième année de ce long règne L
Rentré en Egypte après sa victoire sur les Khétas et leurs confédérés

de l'Asie antérieure, le pharaon venait de donner l'ordre
d'opposer une digue à l'accroissement inquiétant de la tribu
des Aperiû établis dans le pays de Gosen, en noyant leur
progéniture mâle.

Le lieu de naissance de Moïse était situé près de Nakhasi

(Serpentine) et de Rehoboth (Rigabêh, Râs-el-ouady), dans le
Ouady Toumilat, sur les rives de l'antique canal d'eau douce
destiné à relier le Nil à la mer Rouge, et par conséquent non
loin de la ville de Ramsès à la construction de laquelle furent
employés les Aperiû. C'est sans doute sur ce canal que l'enfant,
mésû, fut exposé. C'est là qu'il fut sauvé par « la fille de

Pharaon, » c'est-à-dire, selon toute apparence, par l'une des filles
de Sétos I, laquelle épousa son frère Ramsès II, et que
l'historien Josephe appelle Thermouthis2. Peut-être le nom d'Osar-

' D'après la chronologie particulière de M. Lauth, ce serait l'an 1572

avant notre ère. D'autres égyptologues placent le règne de fiamsès II
environ deux siècles plus tard. Lepsius, par exemple, le fait commencer
en 1388.

* M. Lauth identifie la Thermouthis de Josephe avec Isis-nefert, la
première des trois femmes de Ramsès II. Selon d'autres, Thermouthis
serait T-mer-mût, nom que porte également, sur les monuments égyptiens,

une femme de ce prince.



VARIÉTÉ 575

siph que Moïse portait en Egypte, au dire de Manéthon, était-il
un surnom destiné à rappeler « le corbillon de joncs » (ha-sar-
souf) dans lequel il avait été exposé4.

Mésû fit une partie de ses études à Anû (On, Héliopolis),
« demeurant dans la maison des savants. » Il y séjourna en

compagnie de Khamoas, « le prince au cœur large, » se préparant

à la carrière des armes et, en même temps, cultivant avec
succès les sciences astronomiques. Celles-ci, en effet, avaient

pour siège, de très ancienne date, la tour de Relbel, la « Babel
de Kemi » ou Babylone d'Egypte, qui se trouve avoir été l'un
des quartiers de cette antique métropole.

Doué de tous les avantages du corps et de l'esprit, et devenu

par adoption membre de la famille royale, il était naturel que
Mésû parcourût rapidement les différents degrés de la hiérarchie

administrative. Outre le titre de basilicogrammate, de
scribe royal (tisyten)2, qu'il partageait avec de nombreux
collègues, nous le voyons décoré de celui, moins ordinaire, de

scribe « dynastique, » c'est-à-dire de savant versé dans la
connaissance des dynasties qui s'étaient succédé depuis le

protomonarque Ptah de Memphis. A plus d'une reprise le rédacteur
du papyrus Anastasi I fait l'éloge de sa connaissance des temps

' Voilà une étymologie bien risquée Passe encore que l'hébreu sai, la-

corbeille, ait permuté son l en r, mais l'article! Contrairement a tous les

usages, il précéderait l'état construit. Du reste, dans Ex. II, 3 il est parlé
d'une thébath gomê (N. B. deux mots égyptiens), c'est-à-dire d'un coffret
de papyrus. Evidemment la seule étymologie possible est celle que
M. Lauth n'indique que subsidiairement, c'est-à-dire que ce nom désigne
un individu consacré à Osar-sup, l'un des noms de l'Osiris onitique ou
héliopolitain. Qui nous garantit, d'ailleurs, que l'identification que
Manéthon établit entre Moïse et Osarsiph, le prêtre législateur des lépreux
chassés par Aménophis, repose sur une tradition historique? Qui sait si
ce n'est pas une combinaison subjective basée sur un synchronisme peut-
être erroné?

* 11 ne sera pas hors de propos de rappeler que, tandis que Manéthon
identifie Moïse avec Osarsiph (Josephe, c. Ap. I, 26, 14), Chaerémon

prétend que le nom égyptien de Moïse était Tisithm, et qu'il le qualifie
de ypafipocTEvf. (Ibid. I, 32, 3.) Il est vrai qu'il fait de ce Tisithen un com-
temporain de l'hiérogrammate Peteseph, c'est-à-dire du patriarche
Joseph



576 VARIÉTÉ

antiques. Il paraît s'être fait connaître aussi comme auteur,
car, indépendamment de ses notes de voyage, son secrétaire
mentionne encore six écrits de sa composilion. Il n'y a rien là

de surprenant, étant donné le milieu intellectuel où il a grandi,
surtout quand on songe que le temps qu'il passa à la cour des

Pharaons coïncide avec la période littérairement la plus
productive de l'Egypte.

Ce qui n'est pas moins digne de remarque, c'est la place
élevée que Mésû occupait dans la judicature. Le scribe Hûi
l'appelle « président du collège des Trente. » Ces Trente
formaient l'aréopage de l'Egypte. Il se composait de dix représentants

de chacune des trois villes de Memphis, d'Héliopolis et de

Thèbes. Par cette dignité judiciaire de Mésû s'expliquerait,
selon M. Lauth, un trait demeuré jusqu'ici plus ou moins
obscur dans ce que la Bible raconte de Moïse. Il s'agit de

l'expression : tardions sum linguœ. (Ex. IV, 10.) Plus d'une
fois, en s'adressant au mohar, le scribe rédacteur l'intitule
mapû. Ce mot, composé de la négation ma et du mot pu, la

bouche, signifie « celui qui ne parle pas » et sert à désigner le

juge. Nous savons, en effet, par Diodore, qu'en Egypte la
procédure orale était absolument exclue, que tout se traitait par
écrit. Ces mots : « je ne suis pas un homme à paroles, »

renferment donc apparemment une allusion aux fonctions
judiciaires de Moïse1. Que si l'on pouvait avoir des doutes sur
l'exactitude de cette explication, ces doutes doivent se dissiper
en présence des passages qui sont comme la contre-partie de

celui-là, à savoir ceux où le frère aîné de Moïse est représenté
comme apte à manier la parole. Ce frère est appelé dans les

sources égyptiennes Lévi pa-soï. Le nom de Lévi est de l'égyptien

le plus pur. Dérivé de lev, la bouche, il signifie « qui se

sert de sa bouche, qui sait s'en servir, disert, éloquent.» Quant

' N'est-ce pas là ce qui s'appelle chercher midi à quatorze heures
Lisez plutôt Ex. IV, 10 et suiv. ou, mieux encore, tout le dialogue entre
Iahvéh et Moïse près du buisson ardent. Nous ne sachions pas que
l'excuse alléguée par Moïse au vers. 10 ait passé jusqu'ici pour « une expression

plus ou moins inintelligible. » Il est douteux que cette exégèse
rencontre beaucoup de partisans, et ce que M. Lauth ajoute à l'appui n'est

pas de nature, on va le voir, à en démontrer le bien fondé.



VARIÉTÉ 577

à pa-soï (de so, le dos), c'est la traduction exacte du sémitique
aharon. Le frère de Moïse est désigné par ce surnom comme
« le postérieur, » « l'après-venant, » pour le distinguer de son
ancêtre Lévi, le premier du nom. Si dans sa personne se
vérifie l'adage nomen omen, s'il a été effectivement, comme l'indiquait

son nom de Lévi, un homme sachant manier la parole
(Ex. IV, 14), c'est là une coïncidence qui n'a rien en soi

d'invraisemblable, et qui, d'ailleurs, pourrait s'expliquer par la
supposition que dans cette famille le fils aîné était désigné pour
porter la parole et recevait une éducation en rapport avec ce
rôle L

Au point de vue militaire, la vie de Mésû a dû être des plus
actives. Non seulement nous le voyons accompagner le

belliqueux Pharaon en qualité de conducteur de son char ; il est

lui-même chargé de commander des troupes et parfois de

diriger de lointaines expéditions. Il est dit de lui « qu'on obéit à

sa parole sans que personne y contredise, » « qu'il fournit à

ses guerriers les vivres dont ils ont besoin, » « qu'il marche à

la tête de ses hommes comme leur sentinelle, leur
flambeau, etc. » Son titre même de moher (proprement : le rapide),
semble avoir rapport à des campagnes militaires, non moins

que la qualification de marina (mot également sémitique), c'est-
à-dire de notable. « Tu es, lui dit son secrétaire, un moher
exercé dans les actes de bravoure. Où trouver un moher tel

que toi, pour marcher à la tête des troupes, ou un marina,
pour lancer des traits » En fait d'expéditions qu'il a eu à

conduire, il est parlé spécialement de celle contre les Aolana, près

1 Tout ceci nous semble bien problématique. N'étant pas égyptologue,
nous ignorons si cette étymologie égyptienne de Lévi peut se justifier.
Ce qui est sûr, c'est qu'elle ne cadre pas avec l'étymologie hébraïque de
Gen. XXIX, 34, d'après laquelle ce nom, dérivé de lavah, signifierait
l'attachement. Quant k Aharon, M. Lauth paraît considérer comme allant de
soi qu'il est l'équivalant de l'adjectif Akharon, ce qui n'est rien moins

que prouvé. Remarquez du reste que le frère de Moïse s'appelait Aharon
hal-lévi (Ex. IV, 14), et non pas Lévi ha-aharon qui serait le correspondant
de Lévi pa-soï. Pareille transposition ne laisse pas que de surprendre
dans l'inscription d'une stèle qui aurait été i érigée par Moïse lui-
même. »

THÉOL. ET PHIL. 1880. 39



578 VARIÉTÉ

du golfe Elanitique, et contre les Rohannouti ou Khaunathi
robelies, sur la côte orientale de la mer Rouge. Il a dirigé également

des expéditions pacifiques, par exemple à la Montagne-

rouge, en Nubie, pour y aller chercher de grands monolithes ; à

l'une des bouches du Nil, pour y ériger des colosses et des

obélisques; ailleurs encore, pour enlever des masses de sable, etc.
Tout cela à la tête de ses soldats.

C'est sans doute la réputation qu'il s'était faite dans ces
divers emplois qui lui valut l'honneur d'être nommé au poste de

gouverneur de Koush, ce pays frontière toujours enclin à la
révolte '. De là sera née la légende de la conquête, par Moïse,
de Saba en Ethiopie, conquête qu'il aurait faite, moins par la

force des armes qu'à la faveur d'une trahison de Tharbis, la

fille du roi, tombée éperdument amoureuse de lui. (Josephe,

Antiq. Il, 10, 22.)
Grâce au papyrus Anastasi I, c'est surtout comme voyageur

que Mésû nous est connu. Nous le voyons arriver, probablement

par mer, au pays des Khétas. Il visite, non loin de la

ville de Khilbû, le « rocher de Sésostris, » par où il faut
entendre sans doute la localité près du Nahr-el-Kelb (Lykos) où

l'on voit encore aujourd'hui les traces d'un monument
représentant Sésostris, vainqueur des Khétas et de leurs alliés. De

là il fait une excursion àGadesh(Emèse), surl'Arunta (Oronte).
A cette occasion, il est fait mention d'une de ses campagnes
contre les Shasù (nomades, bédouins) qui parcourent le pays
de Magar. Dans une contrée du Liban son char se brise, et au

passage du gué de Hoberoth, il est attaqué à l'improviste
pendant la nuit, dépouillé de son bagage et traîtreusement
abandonné par son cocher qui fait cause commune avec les Shasû

et les Aamû. Il parcourt ensuite les villes de Byblos, de Béry-
tos, de Sidon, de Sarepta, de Tyr et de Palétyros où il tombe

1 Lepsius et Brugsch font en effet mention d'un « prince de Koush,
Messi, » qui vivait du temps de Ramsès II et remplissait encore cet
emploi sous Mernephtah. Son nom se lit sur un rocher près d'Assouan.

(Voy. Ebers, Gosen, etc., pag. 526.) Mais ce Messi est-il bien le même

personnage que le mohar Mésû
' Comp. Nomb. XII, 1, où il est dit que Moïse avait pris pour femme

une Ronchile.



VARIÉTÉ 579

malade. Plus tard,—on nous fera grâce d'une vingtaine d'autres
noms de lieu, — nous le retrouvons à Mageddo, après avoir
traversé à gué le Jardûna (Jourdain), près de Beth-Shean. Là
il excite l'admiration des cheiks syriens par son intrépidité à

la chasse et son robuste appétit de chasseur. Après avoir
surmonté d'innombrables obstacles qui lui sont suscités par le

règne végétal non moins que par le monde des animaux, il arrive
à Jùpù (Joppe), où il se refait auprès d'une jeune beauté,
gardienne de jardins. Sans nous arrêter à cet épisode galant, qu'il
paye du reste assez cher, nous le suivons au golfe Elanitique. Il
y prend un bain de mer et mange du poisson, double infraction
à ia règle sacerdotale, qui plus tard lui vaudra une dénonciation

auprès de ses supérieurs et cela de la part de son propre
secrétaire Hûi. Avant de rentrer en Egypte, il pousse encore
une pointe jusqu'à Ropehù (Raphio) et à Gazatha (Gaza).

« Quel homme, demande M. Lauth, était mieux qualifié que le
mohar Mésû pour servir de guide aux Hébreux quand, environ
trente ans plus tard, ils sortirent d'Egypte pour prendre le
chemin de ces mêmes contrées »

Ceci nous amène à parler de la position que Mésû occupait
au point de vue religieux. Il va de soi que le fils adoptif de ia
fille de Pharaon ne pouvait faire autrement que de prendre
part au culte du pays. La stèle du Vatican, nous l'avons vu,
l'intitule prêtre de Ptah à Memphis1. Dans le papyrus de Leyde.
qui renferme un journal de l'an 52 du règne de Ramsès II, se

rencontre une notice qui nous apprend que Mésû avait quitté
le service du temple de Ptah pour entrer au Sérapéum. Sur la
stèle provenant du Sérapéum, on voit d'abord, au tympan du

fronton, la triade memphitique Ptah-Sokar (ou Tanûn)-Osiris
installée sur des chaises curules. Devant ce groupe se tient,
dans l'attitude de l'adoration, un homme orné d'insignes
militaires, que la légende qui l'accompagne nous apprend être
Mésù, scribe royal et préposé du temple de Ptah. Derrière lui,
à gauche, on voit sa femme, magnifiquement vêtue et parée de

' Est-il certain que le Mésû de cette stèle et de celle du Sérapéum soit
le même que le mohar du pap. Anastasi? Le nom de Mésû paraît avoir
été assez fréquent en Egypte.



580 VARIÉTÉ

fleurs ; elle est désignée par le nom de Debaryah sous lequel,
en vertu d'un de ces jeux de mots qu'affectionnaient les Egyptiens,

se cacherait le nom de Tsipporah{. Dans un second

champ de la même stèle, le même couple rend ses hommages
à Hapû (Apis), dieu lunaire; il s'agit probablement d'un acte

expiatoire en rapport avec le meurtre commis par Moïse sur la

personne de l'Egyptien (que M. Lauth, nous ne savons d'après
quelle autorité, dit s'èlre appelé Khonsûlhoth 2).

Mais, chose remarquable, dans la partie inférieure de la

stèle, on voit le frère de Mésû, Lévi pa-soï, officier à un autel
sans divinité et par conséquent rendre un culte au Dieu
invisible. Auprès de lui sont agenouillées trois femmes, dont la

première, l'épouse de Mésû, a la tête couverte d'une kidaris.
En outre, de même que ses deux compagnes Miryam et Elize-
bat3, elle porte sur le devant de son vêtement, au-dessous de la
poitrine, une tête d'homme. Cette tête sert sans doute à figurer

1 II faudrait donc supposer que la fuite de Moïse après la mort de

l'Egyptien, son séjour au pays de Madian, son mariage avec la fille de

Jéthro ou de Régiiel, son retour en Egypte, que tout cela se serait passé
entre l'an 51-52 du règne de Ramsès II (époque du voyage de Mésû en

Syrie) et l'an 55 (d'où date la stèle du Sérapéum), par conséquent dans

l'espace de 3 ou 4 ans. D'après le récit biblique, le séjour de Moïse au pays
de Madian dura longtemps, yâmim rabbini. (Ex. II, 23.) En outre, quand
Moïse rentra en Egypte, le roi qui avait voulu le faire mourir, Ramsès II,
était mort (ibid.'), ainsi que tous ceux qui en voulaient à sa vie. (IV, 19.)

Ceci ne s'accorderait guère avec la date assignée à la stèle de Mésû. Il est
vrai que le récit biblique lui-même est composé d'éléments empruntés à

des sources diverses et ne s'accordant pas en tous points. L'une de ces

sources (« 1er élohiste » ou « livre des Origines ») semble n'avoir rien dit
d'un séjour de Moïse chez les Madianites ; d'après une autre («jéhoviste»),
Moïse serait retourné en Egypte avec femme et enfants (Ex. IV, 20, 24-26),

tandis que d'après la troisième (« 2e éloh. »), Moïse serait parti seul, et
Séphora avec seB deux fils l'aurait rejoint, non pas en Egypte, mais
seulement «m désert, près de la « montagne de Dieu. » (Ex. XVIII, 2; comp.
IV, 18.)

* Si nous ne faisons erreur, Khonsû-Thot est ordinairement le nom
d'un dieu, et d'un dieu lunaire.

3 Remarquez cette forme et l'analogie qu'elle présente avec celle de

EWà|3-T, par laquelle les LXX ont rendu, dans Ex. VI, 23, le nom de
Elishéba '¦



VARIÉTÉ 581

une divinité, et cette divinité pourrait bien être le dieu Ja7i(ou
Iahvéh) L

Moïse, au moment où il consacrait cette stèle au Sérapéum
de Memphis, n'avait donc pas encore rompu avec le culte égyptien.

Il est même le seul de la famille qui ne figure pas auprès
de l'autel du « Dieu invisible, » de ce Dieu dont il devait bientôt

être le prophète. Celui qui officie à cet autel, c'est sen

frère, celui qui plus tard confectionnera le veau d'or. Mais sa

femme, à défaut de lui, s'associe à ce culte de Iah en même

temps qu'à celui de la triade memphitique et à celui d'Apis.
Ce qui tend du reste à prouver qu'il n'était pas un adepte des

plus fervents de la religion du pays, c'est cet incident de son

voyage qui motiva sa dénonciation par le scribe, dévot adorateur

des dieux nationaux. « Le théodule Hûï, est-il dit dans le

papyrus de Leyde (pag. IV, lin. 26-28), a dénoncé le prêtre de

Ptah du nom de Mésû, en disant : Il a pris un bain de mer dans

l'Aolath et y a mangé du poisson pendant son voyage de Syrie;
il m'a, de plus, raconté au sujet de la ville de Khelbû une
infinité de choses qu'il se garde bien de dire à tout le monde. »

D'autre part, il résulte de plus d'un passage du pap. Anast. que
Mésû était connu pour la profondeur de son esprit et pour ses

aspirations monothéistes, en quoi il se montrait d'accord avec
les bases primitives de la religion égyptienne. « Tu m'effrayes,
lui dit Hûi, par ta science plus que ne font ciel, terre et enfers.

Ton savoir est comme une montagne en poids et en mesure,
une bibliothèque pleine de mystères, ton système théologique
est caché. » Et ailleurs : « Tu arrives, initié aux grands
mystères; tu me dis touchant les paroles de Hartatef (le Rhatoïsès
de la IVe dynastie, qui passait pour avoir découvert à Hermo-
polis le 64e chapitre, le plus mystérieux, du Livre des morts ou

Rituel funéraire) : « Tu n'y comprends rien, ni bien ni mal ;

1 Notons ici en passant que M. Lauth a sa théorie à lui sur le nom de

Jehovah. Cette forme traditionnelle résulterait de Yah-yah, redoublement
de Yah, mais avec permutation de g en v (rav ou). Quant à Yah,
« qu'on s'est trop hâté de considérer comme l'abréviation d'une forme
Yahvéh, > c'est le nom qui est à la base du nom de Iao, le Dieu de Moïse
selon Diodore, lequel reparaît plus d'une fois sous la forme Iah-o, « le

grand Lih, » dans le pap. gnost. de Leyde. (Habeat sibi.')



582 VARIÉTÉ

» elles sont entourées d'un mur d'enceinte où nul profane ne

» pénètre. » Je le sais bien, tu es le plus habile de tes collègues,
tu es versé dans les écritures »

Enfin, un indice significatif du rôle que Moïse a joué comme
réformateur religieux nous est fourni par la coiffure d'un genre
particulier qu'une main inconnue a ajustée, après coup, à la

tête de Mésû au fronton de la stèle du Sérapéum. C'est comme
qui dirait un palimpseste de pierre superposé au texte primitif.
Cette coiffure particulière, du nom de salich, désigne celui qui
la porte comme « faisant connaître, » comme «annonçant» ou
« proclamant» seil, son Dieu, le Dieu qu'il sert (nuter-f). Or il
se trouve, coïncidence assurément frappante, que le nom de

Salich s'est conservé jusqu'à ce jour dans la presqu'île Sinaï-

tique. La légende du cheikh ou prophète Salich, dont on montre
le tombeau dans le Ouady es-Cheikh, et en l'honneur duquel
les bédouins célèbrent chaque année une fête solennelle, cette
légende antéislamique, à laquelle le Koran fait allusion dans la

VIIe surate, se rattache en dernière analyse à de vagues
souvenirs de l'histoire du législateur hébreu L

Ici s'arrêtent les révélations du docteur Lauth,... si tant est

que révélations il y ait. H. V.

' Comp, à ce sujet Palmer, The desert of the Exodus, Cambridge 1871,

pag. 50 ; Ebers, Durch Gosen zum Sinai, passim, en particulier pag. 239 et

suiv., 320 et 400; ßädecker, Unter-JEgypten, pag. 536 et 544.


	Variété

