Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: L'étre infini doit-il étre congu comme personnel? : Fragment
philosophique

Autor: Porret, J.-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ETRE INFINI
DOIT-IL ETRE CONGU COMME PERSONNEL?

FRAGMENT PHILOSOPHIQUE

PAR

J.-A. PORRET

Dieu, I'Infini, est ’Etre méme. La définition 1a plus générale
et la plus simple qui puisse en étre donnée, c’est celle qui re-
tentit jadis dans la solitude de Horeb : « Je suis. » Dieu est
IEtre parfait. Or I’Etre parfait, c’est I'Esprit. Dieu est Esprit.
Mais l'esprit conscient est manifestement supérieur & l'esprit
qui s’ignore. Donc , I'Infini est I’Esprit se connaissant lui-
meéme, c’est-a-dire la Volonté souveraine. Telles sont les théses
que le christianisme pose, d’accord avec le spiritualisme, et
desquelles une dialectique sévére déduit aussitot ses grandes
affirmations sur la liberté et 'amour divins. Le spiritualisme &
la mode il y a quelque trente ans en France est un édifice aux
lignes rompues. Pour avoir le spiritualisme conséquent, il faut
interroger la Bible.

I

Dés longtemps on s’est efforcé de le battre en bréche en
niant le Dieu personnel. Avec la personnalité divine, tout en
effet s’écroule. Les arguments invoqués ont été pris tour &
tour dans la raison pure et dans 'analyse intérieure. Ainsi que
Spinoza I'a posé, toute « détermination » serait infailliblement



560 L'ETRE INFINI

« une limite 1. » Or, cette thése admise, aftirmer un Dieu per-
sonnel, ¢’est évidemment déterminer I'infini, donc le limiter, et
partant lui enlever l'infinitude. Les deux notions d’infinité et de
personnalité seraient donc antithétiques. Parlez-vous d’une
personnalité infinie? vous énoncez une proposition coniradic-
toire, une absurdité palpable. — On aboutit au méme résultat
en abordant le probléme par un autre co6té. Pour s’affirmer
nettement, le moi a besoin de se trouver en présence, disons
mieux, a besoin de se heurter & un non-moi. Or I'Infini est
I’Etre qui, par définition, embrasse tout, c’est-a-dire I’Etre en
dehors duquel rien ne peut étre pensé; donc I'Etre qui ne
saurait jamais prendre conscience de lui-méme ; et par suite,
enfin, 'Etre auquel il est impossible de jamais dire : Mo, puis-
que la conscience de soi est précisément ce qui constitue la
vie personnelle.

Ainsi il faudrait choisir entre la raison pure ou combinée
avec les données de I’analyse psychologique d’une part, et de
l'autre la personnalité divine. Cela revient a dire que la per-
sonnalité divine, irrationnelle, se heurtant aux faits, doit étre
définitivement abandonnée pour la conception panthéistique,
au sens tout général du mot. Telle est en particulier I'idée de
Strauss 2. Présentée d’une facon quelque peu autoritaire, elle a
souvent été acceptée comme indiscutable. Est-ce & bon droit?

Depuis longtemps des doutes se sont produits, des objec-
tions se sont formulées. Pour ce gui nous concerne, nous
n’hésitons plus. Notre conviction maintenant bien établie, et
que nous voudrions faire partager & nos lecteurs, c'est que les
arguments résumeés ci-dessus, subtils, spécieux, reposent de
deux choses 'une : ou sur des propositions qui pour étre don-
nées comme des axiomes n’en sont pas moins fragiles; ou

' Lettres, pag. 416-418. Conf. Saisset, Précurseurs et disciples de Descartes,
pag. 201. « La substance, pour Spinoza, c¢'est I'Etre, I'Etre absolu, 'Etre
dans sa plénitude.... Or elle est indéterminée, car toute détermination
est une limite, et toute limite une négation. »

* « La personnalité est un moi concentré en lui-méme, par opposition
% un autre moi; ’Absolu, au contraire, est I'Infini qui embrasse et con-
tient tout. Une personnalité infinie est un non-sens, une idée absurde. »
G. Saisset, Essat de philosophie religieuse, 1, xnu,



J.-A. PORRET 561

sur de véritables confusions. En ce quiconcerne le premier,
il importe d'observer qu’il s’appuie tout entier sur une défini-
tion absolument arbitraire, et que nous estimons fausse en fait.
La détermination est une limite, assure-t-on. A notre avis, cela
n’est vrai que lorsqu’elle est donnée du dehors; imposée a
I'étre par I'étre méme, elle constitue au contraire quelque
chose de suprémement positif; griace a elle, I’étre, bornant
spontanémeunt sa vie extensive, réalise une vie intensive d’au-
tant plus puissante ; or c’est cette vie-ci qui est la vie profonde,
véritable, essentielle. En se déterminant dans la liberté, I'étre
fini surpasse en quelque sorte sa nature; il s’éléve comme au-
dessus de lui-méme pour accomplir cet acte souverain. On doit
dire quelque chose de pareil en ce qui concerne I'Etre infini.
Loin d’étre détruit comme tel en se limitant d’un certain coté,
il réalise par 14 l'infinité véritable, qui est celle non de 1'é-
tendue, mais de la puissance; non de la dissémination, mais de
la vie personnelle; 'infinité non dans le sens de la superficie,
mais dans celui de la profondeur. A prendre la question dans
sa plus haute généralité, il s’agit ici de savoir si 'Infini doit
étre congu uniquement a titre de substance vague, se modifiant,
et en apparence se transformant sans jamais agir au sens propre
du mot, ou s'il faut, avec Leibnitz, ajouter & cette notion celle
de force active, qui la précise !. Force active! Loin d’accuser
une limite, cette détermination exprime linfinité véritable.
Mais la force qui se possede elle-méme est certainement su-
périeure en dignité a celle qui travaille au hasard. D’autre part,
se posséder, c’est pouvoir agir, c¢’est pouvoir s’affirmer dans le
sens ot on le veut. La force la plus élevée est la liberté. On
voit o nous sommes conduits par un raisonnement rigoureux.
Le prétendu axiome de Spinoza est simplement un de ces mi-
roitements, périls et condamnation de ’abstraction sans frein.
Il suffit de sortir du vague absolu, et logiquement stérile de la
Substance indéterminée, pour le voir s'évanouir.

Reste la seconde objection : le moi, assure-t-on, suppose un
no>n-moi, qui contredit précisément la notion de I'Etre infini.

' Monadologie, 1, 18, 28, 31 et suiv., cf. Ch. Secrétan, la Philosophie de
Leibnitz, pag. 20 et suiv.

THEOL. ET PHIL. 1880. 38



51674 L’ETRE INFINI

Plus spécieuse que la premiere, elle est en fait aussi peu solide.
Admettons un instant que, pour I’étre fini, le non-moi soit abso-
lument nécessaire & la réalisation du moi comme tel, ou si ’'on
veut a son affirmation ; il ne s’ensuit pas qu’il en soit de 1néme
en ce qui concerne I'Etre des étres. « Affirmer que toute per-
sonnalité est relative, dit M. Charles Secrétan, c’est poser une
thése fort contestable ; elle s’appuie, ce me semble, sur la con-
fusion des idées d’universel, d’infini et d’absolu, ainsi que sur
une interprétation abusive des faits de conscience. La relation
avec d’autres personnes n’est point essentielle &4 la person-
nalité..... » A notre avis, il faut méme aller plus loin. Saisissez
nettement les différences qui séparent I’étre fini, la créature,
de P'Infin1 souverain : vous statuerez une conclusion directe-
ment contraire & celle des adversaires de la personnalité divine.
Nous ne nous mouvons que dars le monde objectif avec lequel
nous faisons corps, pour ainsi dire, et duquel en conséquence
nous dépendons & bien des égards; de 14 le fait qu’il parait
conditionner et méme presque créer notre personnalité ; de la
le fait qu’en tout cas il influe & un haut degré sur son dévelop-
pement. Mais c’est justement ce qui n’est pas, ce qui ne peut
pas avoir lieu pour le Dieu du théisme. Pénétrant le Cosmos
par sa volonté, qui I’a appelé & 'existence, — dés I’éternité ou
dans le temps, il n'importe! — il le domine; il lul est supérieur,
donc extérieur, dans son essence, dans sa vie propre. Rien de
plus fragile, dés lors, que de conclure que ce qui pour nous est
contradictoire, 'est de méme quant & lui. Par contre, il est légi-
time de statuer a prior: des divergences essentielles entre la
genése du moi humain el celle que l'infirmité de notre pensée
nous oblige 4 poser i la base de la personnalité divine, en sta-
tuant d’autre part qu’elle date de I’éternité.

Faisons mainlenant un dernier pas, et demandons-nous si ce
que nous avons momentanément concédé sur la genése de
la personnalité finie résiste & une rigoureuse analyse. Est-il
vrai que I'éveil de la conscience vient du dehors ? Le fait sub-
jectif initial nait-il de I'objectivité ? Plusieurs psychologues 'ont
contesté, de notre temps surtout. Otto Pfleiderer, par exemple,
dans sa vigoureuse étude sur I’Essence et Uhistoire de la re-



J.-A, PORRET 563

ligion 1, affirme que le moi, avant d’étre objet de la pensée,
doit avoir été son sujet. C’est dire qu’il est au début, pendant
I'espace d’un clin d’'eeil, une réalité indépendante de tout fait
objectif, de tout fait extérieur par rapport a lui. Comment
serait-il jamais pensé et analysé, s’il n’avait été préalable-
ment expérimenté, vécu, dans l'intuition irnmédiate de la con-
science ? La conscience objective nait ainsi de la conscience
subjective, la connaissance et le sentiment du non-moi de 'af-
firmation du moi, non le contraire. Nous partageons cette ma-
niére de voir. La thése contraire est le fruit d’'une régression
insuffisante dans ’analyse de la personnalité. Sitot en possession
de lui-méme, le moi humain rencontre le monde objectif, il
s’en saisit par la perception, qui dés lors le modifie, I’enrichit,
le forme en quelque mesure et, parce qu’il en est dans un sens
inséparable, semble, par une illusion naturelle, étre la condition
sine qua non de son existence, tandis qu’elle n’a influé que sur
son développement. L’objection du panthéisme accuse ici encore
une réflexion superficielle. Nous l'affirmons, sans vouloir par la
manquer de respect envers ceux quil'ont formulé, et parmi
lesquels il v eut d’éminents esprits. En tout cas, on nous con-
cédera aprés nous avoir entendu, et cela, nous I’espérons, faci-
ment, qu’il est par trop sommaire de qualifier d’absurdité l'idée
d’'une personnalité infinie. C’est nous qui sommes en droit de
rejeter des objections que la saine logique réprouve, et que
I’analyse des phénomenes de conscience ne consacre pas.

II

La raison pure a certainement le droit d’étre appelée en
témoignage dans la question qui nous occupe. Le principe de
contradiction est absolu. Mais dans certains problémes la con-
science, la raison pratique, comme Kant I’a bien nommée, va
plus profond qu’elle. Puis elle ne court pas au méme degré le
danger de sombrer dans 'abstraction. Aussi de grands penseurs
n’'ont-ils pas hésité a en faire le critére supréme de la vérité
philosophique, depuis Kant qui en fut 'apotre, et a tant d’é-

t Die Religion, thr Wesen und ihre Geschichte. — 2 vol. in-8.



564 L’ETRE INFINI

gards le révélateur. Qu’est-ce donc que la conscience? « Le
sentiment de l'obligation dans sa plus grande pureté, dans sa
plus parfaite abstraction?!; » « la voix intérieure qui nous dit :
Tu dois 2! » Saisie ainsi, indépendamment de la loi morale,
avec laquelle bien qu’elle la suppose, il faut se garder de la
confondre, la conscience est un fait simple, immédiatement
perceplible, universel, indissolublement lié au sentiment de la
personnalité, donc inéluctable pour quiconque ne veut pas du
scepticisme. Elle offre de méme un singulier cachet d’autorité.
Constamment foulée aux pieds, elle contraint celui qui le fait &
se condamner lui-méme. Elle est le mystére par excellence,
dans le faisceau de mystéres qui s’appelle 'dme humaine;
mais ce mystére n’en projette pas moins, dans le monde invi-
sible des rayons auprés desquels palissent les clartés vacil-
lantes de la pensée pure. Aveugle celui qui en fait fi dans la
recherche de la vérité ! Le plus grand progrés philosophique
accompli depuis dix-huit siécles a été de lui rendre sa place,
conformément au précepte si souvent répété, et si mal appliqué
de Socrate, dont Kant est ici le fils immédiat et légitime : Avant
d’agiter les grands problémes de ton origine et de ta destinée,
e sexutov, apprends 4 te connaitre toi-méme, et pour cela, 6
homme, étudie-toi tout entier! L’Etre infini doit-il étre concu
comme personnel? Sur ce point, que nous dit la conscience?

Par le fait qu’elle nous impose le devoir, elle nous place
sous une loi, & laquelle nous sommes soumis, tandis que son
caractére impératif nous défend de nous y soustraire. « Mais
toute loi suppose évidemment une volonté qui la donne. » Le
fait de I'obligation morale en général, quelle qu’en soit la te-
neur, prouve ainsi que notre volonté dépend d’une volonté
supérieure. « Il implique la distinction du sujet et du sou-
verain ; il suppose un législateur. » Or « nous ne concevons la
volonté que dans un étre personnel. » Ainsi « la conscience
nous atteste l'existence d’'une personnalité supréme... » « Les
efforts tentés par les philosophes qui reconnaissaient le fait de
I'obligation morale, pour I'expliquer sans faire intervenir I'idée

! Vinet, Philosophie morale, pag. 55.
* Discours laiques, pag. 276.



J.-A. PORRET 565

de Dieu, n’ont abouti gqu'a manifester la vanité de I’entreprise. »
C’est dire que la conscience proclame énergiquement I'Infini
personnel.

La considérons-nous & un autre point de vue, nous obtenons
un résultat identique. En proclamant le devoir, « la conscience
nous indique qu’il y a un bien; elle nous dit que nous sommes
obligés de faire le bien et de fuir le mal; que le coupable doit
étre puni, sera puni, est puni. » Suis-je moi-méme ce cou-
pable? ma conscience me punit. Et qu’on le remarque: elle
ne me parle pas de moi seul. Sa sentence ne comporte pas
d’exception. Elle m’atteste que tout coupable doit étre puni.
« Ma conscience n’admet pas que le coupable puisse échapper
au chitiment en étouffant la voix de la sienne... Cette obli-
gation de vouloir le bien pour le bien, et non par des motifs
d’espérance ou de crainte, exprime elle-méme qu’aux yeux de
la conscience 'ordre moral est le dernier mot des choses, qu’il
est tout. C’est dire qu’il ne saurait exister une force supérieure
a l'ordre moral, qui I’empéche de se réaliser. L’ordre moral
est non seulement l'idéal supréme, il est la force supréme.
Or nous ne saurions nous représenter une telle force que sous
les traits de la personnalité '. » Toujours la méme conclusion.
Le troisiéme postulat de la Critique de la raison pratique
livre ainsi, en se précisant, tout son contenu. La conscience,
prise au sérieux, proclame le Dieu personnel. Elle est un fait
universel. Son témoignage est absolu. A elle seule, elle jette &
bas de leurs trones glacés ou ténébreux, et parfois les deux
ensemble, les fantdmes des divinités inconscientes, depuis la
Substance de Spinoza et 'ldée de Hegel jusqu’a la Volonté
aveugle de Schopenhauer, ou a4 I'Un-Tout de Hartmann, avec
ses Lthéories artificielles ou contradictoires.

I

La conscience morale est inséparable de la simple con-
science, du sentiment de la personnalité. On pourrait la dé-

* Ch. Secrétan, Philosophie de la liberté, 11, 448 et suiv. La déduction qui
précede est empruntée a ce penseur émineut, pour lequel la justice com-
mence, et se fera éclatante un jour. Nous I'avons seulement condensée.



566 L'ETRE INFINI

finir : le sentiment instinctif et indestructible, que le moi
humain éprouve d’étre obligé. Avons-nous ici deux faits dis-
tincts, ou bien est-ce un seul et méme fait considéré seule-
ment &4 des phases diverses de son développement? Peu
importe ! Contentons-nous de poser que le fait moral étant
universel, donc essentiel en notre &me, il n’est pas permis d’en
faire abstraction dans la recherche de la vérité. Les contem-
p‘teurs' de la conscience font bien moins les affaires du rationa-
lisme que du scepticisme. L’'admettez-vous?... Je m’empare de
votre aveu pour vous entrainer plus loin. Avec la raison et la
conscience, nous n’avons pas saisi tous les éléments de notre
esprit. Ecoutez ce nom que balbutient des millions de bouches;
voyez ces yeux tour & tour baissés vers la terre, et tournés
vers le ciel comme si ’dme devinait au dela du voile des su-
perstitions grossieres quelque chose de plus élevé gu’elles?.
Plus profond que la conscience morale, mais indissolublement
uni a elle comme aussi & la conscience de soi, I'analyse dé-
couvre en nous le sentiment religieux. Lul aussi est un fait,
un fait universel, c’est-a-dire un fait qui tient & la constitution
meéme de notre étre spirituel, et dont le témoignage ne saurait
en conséquence étre repudié. Se prononce-t-il dans le probléme
que nous agitons, et dans ce cas, quel est son témoignage ? —
Toute religion, par la force des choses, renferme une philoso-
phie. Or, bien des systémes unis aux divers cultes qui se sont
succédé dans I’humanité, comme le jet spontané du sentiment
religieux, ont proclamé plus ou moins nettement le Dieu 1m-
personnel. C’est méme le cas dans la plupart des philosophies
du paganisme. Nous le reconnaissons sans ambages. Dés lors,
i1l semble que la conscience religieuse, posant bien un contenu
tout général, ne s’inquiéte guére dans quel sens il est déter-
miné, et que c’est la forcer que de la présenter comme procla-
mant & sa maniére la personnalité divine... Mais ici, de méme
qu’en bien d’autres cas, les apparences sont trompeuses. Au
fait que nous venons de signaler, nous en opposons un autre,

1 J.-P. Trottet, Génie des civilisations, 1, 169. « Si bas que 'homme des-
cende, 1l n'en conserve pas moins, sous la tutelle des dieux d'un jour
qu'il se donne, un sentiment confus de l'infini. »



J.-A. PORRET 567

dont il nous semble difficile de ne pas reconnaitre la portée.
Jamais les religions & systémes panthéistiques ne s’y sont
tenues avec quelque fermeté dans les actes de leur culte,
c’est-a-dire 12 ou le sentiment religieux, se dégageant des
chaines que la raison avait voulu lui imposer, parlait dans la
liberté de ses instincts propres, de ses intuitions immédiates.
De méme que le bouddhisme, ce systéme sans Dieu et sans
immortalité, a été nié par le polythéisme, fils illégitime, mais
significatif, qui en est issu!; de méme les religions & philoso-
phies panthéistiques ont constamment, dans leurs sacrifices,
dans leurs élévations, dans leurs priéres, dans leurs affirma-
tions indirectes, mais seules spontanées, et dés lors seules
valables au point de vue qui nous occupe, revétu des attri-
buts de la vie consciente et personnelle 'Inconscient qui
leur avait été imposé du dehors, et qu’elles n’avaient pasla
force de répudier nettement. L’étude impartiale des faits con-
duit méme & affirmer que c’est grdce a cette inconséquence
gu’elles ont exercé une action quelque peu étendue et péné-
trante. Prétendre avec Hartmann que nulle religion ne sau-
rait vivre désormais sans poser comme son premier principe
Iinconscience et I'impersennalité de Dieu 2, c’est jeter le défi
de lignorance ou de l'insolence & I’expérience positive des
siecles passés; c’est faire litiere des données du sentiment re-
ligieux ; c’est manquer a la premiére des conditions de la véri-
table science: le respect des faits, et de tous les faits. Faut-il
citer des preuves? L’Inde est la terre élue du panthéisme.
La vie inconsciente y bouillonne, elle y déborde comme nulle
part ailleurs dans la nature. Voici la forét vierge avec son in-
comparable végétation; et tout aupres, voici le fleuve sacré,
vaste comme un lac, profond comme un gouffre. Voilad I’ani-
mal, avec sa masse énorme ou ses bonds puissants... L’homme
se sent au milieu de tout cela accablé et presque perdu. De la

t Voir notre étude le Bouddha et le Christ, pag. 53-56, 147 et 148.
* La religion de Vavenir, pag. 174 : « La religion de l'avenir, si d'une
fagon générale une telle religion est jugée possible, sera un panthéisme,

et plus précisément un monisme panthéiste, ou un monothéisme imma-
nent impersonnel. »



568 L'ETRE INFINI

la conception grandiose et morne de la Trimurti brahmanique.
Eh bien, écoutez comment on y parle a la divinité : « Dieu des
dieux, souverain du monde, dieu supréme, esprit infini! nous
sommes venus te demander ton secours ; aie compassion de
nous, Seigneur!! » Rien de plus significatit & cet égard que le
Véda. En dépit du panthéisme naturaliste qui s’y accuse,
chaque divinité y est invoquée comme une personne. Qu’on
lise en particulier les hymnes adressés & Varuna 2. On dirait
des cris de conscience , que toutes les subtilités du monde ne
sauraient tirer dans le sens du panthéisme. C’est que, comme
chacun le sait, les Védas sont des chants de louange, des acles
religieux. Voila la seule explication de la contradiction qu'’ils
présentent ; mais celte contradiction est elle-méme significa-
tive. Il est donc bien vrai, et nous pourrions en multiplier les
preuves: la conscience religieuse réclame le Dieu personnel.
Elle ne vit qu’en lui et par lui. Or, élément constitutif de la
nature humaine. elle a droit & donner son témoignage tout
aussi bien que la raison ou la conscience morale. Disons
mieux : son droit est supérieur, car elle touche & Dieu de plus
pres qu'elles.

Qu’importe au reste 7 L’unité est, dit-on, le sceau de la vé-
rité. Les juges sont ici d’accord. C’est au nom de 1'dme hu-
maine entiére, au nom de la raison bien comprise, au nom de
la conscience morale, au nom du sentiment religieux, que nous
résolvons affirmativement la question agitée dans cetle rapide
esquisse : L’ETRE INFINI DOIT ETRE CONGCU COMME PERSONNEL.

! Vishnou Pourana, liv. I, chap. 12.

* Rig-Véda, VII, 89, etc. « Toutes les fois que nous commettons une of-
fense devant la cohorte céleste, 8 Varuna! toutes les fois que nous vio-
lons la loi par inadvertance, ne nous punis pas, 6 Dieu! pour cette of-
fense. »

Protégez-nous, 6 dieusx, et répandez toujours sur nous vos bénédictions! »




	L'être infini doit-il être conçu comme personnel? : Fragment philosophique

