
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: Le congrès des orientalistes à Florence

Autor: Revel, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379272

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CONGRES DES ORIENTALISTES

A FLORENCE'

Comme s'exprime dans la préface M. le professeur A. de Gu-

bernatis, la publication de ce volume est un monument élevé

au congrès des orientalistes parle comité ordonnateur; un
monument de l'art typographique, auquel a concouru l'imprimerie
orientale de l'Istituto di studii superiori de Florence, aidée de

l'imprimerie Paravia de Turin pour ce qui concerne l'égypto-
logie; un monument de palienle revision, auquel ont pris part
tous les auteurs des mémoires imprimés, et auquel M. le
professeur F. Lasinio a consacré ses meilleurs soins, en particulier

pour ce qui concerne les actes des trois premières sections,
aujourd'hui publiés. Le comité a bon espoir d'achever son

œuvre avant la réunion du cinquième congrès; et nul ne doute

qu'il sera fait au second volume le même favorable accueil

que le premier a largement mérité.
On voudra bien s'attendre à ne trouver ici qu'un simple

compte rendu de cette importante publication, et non pas un
article, ce qui serait fort au-dessus de ma compétence. Moins
encore qu'un compte rendu, ce sera une table des matières.

Le volume est divisé en trois parties : î. Egyptologie et

langues africaines. IL Langues sémitiques anciennes et assyrio-
logie. III. Etudes arabes.

1 Atti del IV Congresso internazionale degli Orientalisti, tenuto in Firenze
nel Settembre 1878. Volume primo (VIII, 468 pag.), con nove tavole. —
Firenze, coi tipi dei successori Le Monnier, 1880.



534 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

Egyptologie et langues africaines.

Cette première partie s'ouvre par un rapport de M. E. Schia-

parelli sur un nouveau Rituel funéraire égyptien, reconstruit
par l'auteur lui-même à l'aide d'un texte hiératique sur sarcophage

de bois (musée de Turin), d'un second texte hiératique
sur papyrus (musée du Louvre), et d'un texte monumental
inscrit sur les parois de la tombe de Sétis for. Le texte de Turin
remonte aux premiers rois de la dix-huilième dynastie; signalé
depuis longtemps à l'attention des égyptologues, il a été étudié

pour la première fois, en son entier, par M. Schiaparelli, qui
en a préparé la traduction, et qui a eu aussi le bonheur de

découvrir le trait d'union entre ce texte et celui du Louvre. Le

texte du Louvre paraît appartenir à la période romaine (second
siècle de l'ère chrétienne), et Devériaen avait déjà signalé
l'importance et publié un fragment dans sa monographie Le fer et

l'aimant en Egypte. Le troisième texte consiste en une série
de bas-reliefs représentant la célébration des rites funèbres, et

en deux cents lignes d'inscriptions, disposées au-dessus en
colonnes verticales. Les bas-reliefs ont été publiés déjà, par
Champollion et Rosellini; les inscriptions, jusqu'ici inédites,
ont été signalées par Rosellini dans son volume sur les monuments

du culte (pag. 470), et par M. Edouard Naville, de

Genève, qui en a pris copie en Egypte et en a traduit quelques
lignes. La copie de Rosellini a été retrouvée dans ses manuscrits

inédits et mise à la disposition de M. Schiaparelli par le
bibliothécaire de l'université de Pise, M. M. Ferrucci ; elle est
très soignée et très exacte. M. Naville lui-même, avec une rare
générosité, a mis la sienne aussi à la disposition de M.
Schiaparelli qui lui en a témoigné sa très vive et sincère reconnaissance.

Rei exemple de fraternité scientifique.
M. Schiaparelli a pris pour base le texte de Turin, antérieur

de dix-huit siècles à celui du Louvre.
Que nous apprend ce rituel au sujet des cérémonies funèbres?

Tout lecteur de la Bible doit avoir présente à l'esprit ladescrip-



ALBERT REVEL 535

tion sommaire de Genèse L, 1-11, et il sera bien aise de pouvoir

entrer un peu dans le détail. Les funérailles débutent par
ce qu'on pourrait appeler la cérémonie des purifications. Tandis

qu'on transporte la momie dans une chambre reculée, les

parents et les amis du défunt entrent dans la chapelle, où se

dresse déjà la statue du défunt lui-même, objectif de toutes les

cérémonies àaccomplir. Dans un coin, sur une table, se trouvent
disposés tous les objets funéraires : les quatre vases noirs et les

quatre vases rouges remplis d'eau, l'encensoir fumant, les
parfums ; le tout recouvert du vêtement sacerdotal appelé Kenàu.
Le Sotem, le seul prêtre présent à ces premières cérémonies,
s'approche de la table, se revêt du Kenàu, prend successivement

les objets ci-dessus énumérés, et, récitant les formules

d'usage, il célèbre le rite prescrit. — La seconde cérémonie a lieu
•dans la chambre du sarcophage ; c'est la plus importante, soit
à cause du nombre des prêtres qui y figurent, soit à cause de la

complication du rite. Outre le Sotem, il y a le prêtre célébrant
et ses deux aides, le sacrificateur, et un chœur de peintres et

sculpteurs d'objets funéraires. Le prêtre célébrant, accompagné
d'un aide, entre dans la chambre du sarcophage, où tous les

autres prêtres se trouvent déjà réunis autour de la statue ; et

la mère du défunt, ou telle autre femme de la parenté, se voit
agenouillée, les cheveux épars, se frappant la poitrine et s'ar-
rachant les cheveux. Le second aide donne le signal, en répétant

quatre fois l'exclamation : « O père! ô père! » Alors le
Sotem, tout de blanc habillé, s'assied mystérieusement devant
la statue, et entame une conversation non moins mystérieuse
avec l'un des aides qui se tient à ses côtés. Ensuite il se retire,
et reparaît bientôt, vêtu du parement Kenàu, une verge à la

main, annoncé par le premier aide; et, à deux reprises, le
chœur est invité à adorer la statue. Second acte : le sacrificateur,

suivi des autres prêtres, sort de la chambre sépulcrale et
se rend au lieu du sacrifice, où il trouve la victime toute prête.
Ici encore un membre de la famille est présent. Le sacrifice
offert, selon un rite spécial minutieusement décrit, les prêtres
rentrent tous dans la chambre sépulcrale et déposent leurs offrandes
devant la statue, en prononçant une formule. Après quoi com-



536 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

mence la scène de la consécration de la bouche et des yeux,
avec force simagrées du Sotem et accompagnement de prières.
Le rite consiste à appuyer sur la bouche et sur les yeux avec le
petit doigt, et à approcher quatre fois de la bouche (de la statue,,
s'entend) la cuisse de la victime, et quatre autres fois un petit
instrument en fer bizarrement contourné. Il se répète une
seconde fois, sous une forme différente, lorsque le Sotem introduit

le fils du défunt et lui remet un objet en fer et une petite
verge d'electrum, avec lesquels le fils doit consacrer la bouche
et les yeux de la statue. Puis on sort de nouveau pour répéter
la cérémonie du sacrifice, et l'on rentre encore pour répéter la
cérémonie de la consécration de la bouche. — La troisième
cérémonie est plus simple. Le but des cérémonies précédentes était
d'assurer au défunt la vie éternelle ; but exprimé par le Sotem

au moyen de la formule : « Tu ne mourras jamais, ô défunt! »

Le but des cérémonies qui suivent est d'assurer au défunt une
heureuse existence dans l'autre monde, et de l'élever à la
condition d'un dieu. Aussi voit-on le Sotem offrir à la statue tous
les insignes de la divinité, les sceptres, les vêtements d'une
certaine couleur et d'une certaine forme, pour être transmis
au défunt dans l'autre vie et pour le rendre semblable à un
dieu dans son aspect extérieur. Suit une longue invocation du
Sotem à tous les dieux et déesses de l'Egypte, pour se les rendre
favorables et leur faire prendre une part active aux cérémonies.
Puis on assiste au transfert des offrandes dans la chambre du
sarcophage : cuisses de bœufs et d'antilopes, parfums, vases de
de lait, amphores de vin, oies, gâteaux, fleurs, etc. — Tout cet
ensemble de cérémonies symbolise l'apothéose matérielle de

l'âme du défunt ; la conclusion du Rituel, autrement sublime,
exprime l'idée d'une apothéose morale. La Vérité étant donnée

comme le principe suprême et régulateur de toutes choses, le

défunt, devenu désormais un esprit d'élite, libre d'adopter la
ressemblance du dieu de son choix, préfère se transformer en
Thot, le dieu de la vérité et de la sagesse. Sous cette forme, il
n'hésite pas à accourir auprès du dieu Ra, auquel il adresse,
dit M. Schiaparelli, « une invocation vraiment sublime. » Et,

par la grâce de Ra, le dieu suprême, « le nom du défunt existe



ALBERT REVEL 537

comme existe le disque solaire; (le défunt) est un esprit lumineux

et intelligent » qui s'appartient, et qui « se confond avec

les dieux au ciel, tellement qu'on ne le distingue plus d'aucun
d'eux. » C'est là le point culminant de l'apothéose; et, à ce

point, cessent les cérémonies funèbres. Le Sotem encense

quatre fois la statue et ordonne qu'on la reconduise à son

naos; neuf porteurs l'enlèvent, et le Sotem l'accompagne de

Vultimum vale.

J'espère qu'on voudra bien me pardonner la longueur de

cette analyse en raison du grand intérêt qu'inspire le rapport
du savant égyptologne. M. Schiaparelli publiera prochainement
un travail complet sur ces matières; en attendant il est bon

d'observer que le Rituel funéraire élait non seulement un livre
officiel, en usage dans toute l'Egypte, mais qu'il remonte à

une très haute, antiquité, aux temps de l'ancien empire. Il n'était

pas alors, il est vrai, aussi développé et aussi compliqué.
Ajoutons aussi que la cérémonie de la consécration de la

bouche n'a pas été d'un usage général et fréquent, même

après la dix-huitième dynastie, mais qu'elle a dû être réservée

aux Pharaons, aux grands dignitaires et aux riches. Dans

l'usage commun, il y a eu, en réalité, une cérémonie plus courte,
un résumé de la première, qui servait simplement à introduire
l'âme dans l'autre monde auprès du dieu Anubis, et c'est
précisément celle qui est figurée sur nombre d'exemplaires du
Livre des morls et dans beaucoup de scènes funéraires.

— Le rapport de M. Schiaparelli est suivi d'un mémoire de

M. J. Lieblein sur la ville de Tyr. Le Papyrus Anastasi
numéro 1, qui contient le récit (publié par M. Chabas) du voyage
d'un Egyptien en Syrie, en Phénicie, en Palestine, etc.,
présente (page 21, lignes 1 et 2) une inscription remarquable
dont voici la teneur : « Une ville dans la mer, Tyr dans la mer
est son nom. On lui apporte de l'eau dans des bateaux; ses

poissons sont plus nombreux que les grains de sable. » Nul
doute qu'il ne soit question ici de la Tyr insulaire; la Tyr insulaire

manquait d'eau potable et était obligée d'en faire chercher
sur le continent; aussi, à ce que raconte Monandre (cité par
Josephe, Antiq. IX, 4, 2), lorsque Salmanazar, roi d'Assyrie, fit



538 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

la guerre aux Tyriens, il plaça des gardes sur la terre ferme, au
bord des fleuves et des canaux, afin d'empêcher l'ennemi d'y
venir puiser de l'eau. Mais à quelle époque a eu lieu le voyage de

l'Egyptien L'auteur de la relation vivait à la cour de Ramsès II,
c'est-à-dire, selon l'opinion généralement admise, du père de

ce Pharaon sous lequel advint l'exode des Hébreux. Par
conséquent, la Tyr insulaire aurait existé déjà au XIVe siècle avant
Jésus-Christ. M. Lieblein estime, au contraire, que Tyr a été
fondée environ cent ans plus tard, et que le règne de Ramsès II,
au lieu d'être antérieur à l'exode, doit être placé deux cents ans

plus tard, de 1180 à 1114 avant Jésus-Christ. En tout cas, l'opinion

de Mannert et de Niebuhr, que la fondation delà nouvelle
Tyr ne remonte qu'au VIe siècle avant Jésus-Christ, lorsque
Palaelyrus fut détruite par Nebucadnezar, est une opinion tout
à fait fausse. Le voyage de l'Egyptien fournit la preuve que la

Tyr insulaire existait déjà plusieurs siècles avant le conquérant
chaldéen, et qu'elle avait déjà alors une importance considérable,

plus grande que celle de la cité continentale. D'où il
résulte également que les prophéties d'Esaïe (chapitre XXIII) et
d'Ezéchiel (chapitre XXVI) ne peuvent s'appliquer qu'à la ville
insulaire, comme à l'une des cités les plus riches et les plus
puissantes d'alors, Paleetyrus n'étant plus, depuis longtemps,
qu'un faubourg ou une dépendance de Tyr. Hengstenberg (De
rebus Tyriorum) a été même jusqu'à prétendre que la ville
insulaire était la plus ancienne; le nom de Tyr (rocher) convient,
dit-il, à la Tyr insulaire, bâtie sur un roc, mais non à la ville
continentale qui s'élève sur une plaine unie. Par conséquent,
en dépit de son nom denaWrusoc. la ville continentale aurait été

fondée la dernière, et aurait reçu son nom de la ville insulaire.
L'argument est spécieux, et Movers a tenté de le réfuter sans

beaucoup de succès. M. Lieblein a recours au Papyrus Anastasi

pour en tirer une solution satisfaisante. Le Papyrus désigne la

ville insulaire sous le nom de T'ar, Sor (Tyr, la ville du rocher) ;

et, selon toute probabilité, il désigne la ville continentale sous

le nom de Taràu. Les deux noms ont, il est vrai, une certaine
ressemblance, mais ils diffèrent complètement de signification ;

le nom de T'aràu n'a rien de commun avec T12£, et suppose



ALBERT REVEL 539

plutôt un nyi2T sémitique (conf. Josué XV, 33, et XIX, 41 ;

Juges XIII, 2), que Brugsch ramène à la R. J)"^ pungit),
et à la signification de nid de guêpes. A mesure que grandissait
la ville insulaire, la cité continentale tombait de plus en plus
dans la dépendance, et elle finit par perdre son nom originaire
de T'aràu pour recevoir en échange celui de T'ar, échange

(dit M. Lieblein) dont il faut chercher la raison non seulement
dans la situation politique, mais aussi dans la ressemblance
accidentelle des deux dénominations. Quant au système de

chronologie égyptienne proposé par M. Lieblein, en contradiction

avec celui de Lepsius, il repose sur une si frêle hypothèse
qu'il faut craindre d'y toucher. L'intérêt du mémoire n'est pas
là, du reste, comme on peut s'en convaincre par ce qui précède.

De M. G. Maspero, président de la section, nous avons un
travail sur une stèle du musée de Boulaq, dédiée à Osiris, dans
le temple d'Abydos, par un hiérodule qui fut en grande faveur
auprès des deux rois de la douzième dynastie. Texte et notes
hérissés de hiéroglyphes, e On pourrait souhaiter, dit M.

Maspero, qu'au lieu de formules laudatives (souvent banales) ce

monument nous fournît quelques renseignements sur les guerres
ou sur l'histoire intérieure de la douzième dynastie. » Tel qu'il
est, il n'a de valeur que pour l'histoire littéraire, parce qu'il
donne, à une date fixe, un modèle de ce qu'était le style égyptien.

Je cite, pour mémoire, le déchiffrement des inscriptions li-
b yco-berbères, de M. A. Letourneux, ainsi qu'une courte
communication de M. F. Hommel sur la position du pays de Punt
(l'Ophir des anciens Egyptiens, côte de Somali), et j'en viens à

une communication, pour nous plus importante, de M. J. Tortoli

sur la version copte (sahidique) du livre de Job. M. Tortoli
se propose de publiei cette version, avec une traduction latine
en regard ; le texte est celui du Codice Borgiano de la Propagande;

il sera collationné avec celui de la version memphitique
publiée par Tattarn, et avec différents textes grecs, à l'effet de

signaler les divergences les plus importantes et de déterminer
la date de la version elle-même. M. Tortoli estime que le texte
thébain du livre de Job pourra servir utilement à enrichir le



540 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

lexique copte; et il en fournit quelques exemples. Quant à la

provenance littéraire, il n'est pas douteux que la version sahi-
dique ne soit dérivée du grec ; mais le caractère du texte grec
original n'est pas facile à déterminer. Il se trouve, par exemple,
au chapitre I, verset 6, une adjonction qui appartient en propre
au manuscrit alexandrin (nepiùSù-j rnv yriv, -/.ai ianepnzarhaoic rriv Ù7r'

oùjoavóv), et en revanche, au verset 15, il y a une lacune qui n'est

pas le fait des versions grecques : il manque les mots xai toùç

ttkîS«; iTrâraÇav èv rnè^azi [ia%aipaç. Au verset 17, on reconnaît le
càyfieer« de la version d'Aquilas, tandis que les autres textes
donnent àp/âi', et le mot </.b/u.u\ù-ci&, employé comme nom et
comme verbe dans les versets 15 et 17, fait supposer à M. Tortoli

que, dans le texte grec original, il se trouvait le verbe
Kt^fiaWi'Çw, au lieu de la forme usuelle aî^i«Wsûu. L'auteur a

ajouté un spécimen de la version sous le titre : « Job copto-sa-
hidice nunc primum edidit, latine vertit, notisque illustrava
Joannes Tortoli. »

M. Edouard Naville, de Genève, a entretenu le congrès de

la grande édition du Livre des morts, que prépare un comité
international composé de quatre membres: MM. Birch, Chabas,

Lepsius et Naville. Les diverses collections européennes sont
bondées de papyrus funéraires, écrits ou en hiéroglyphes ou

en caractères hiératiques. On placera en première ligne l'édition

hiéroglyphique de la XVIIIe et de la XIXe dynastie, autrement

dit l'édition thébaine; et c'est cette édition, doni. M.

Naville s'occupe avec ardeur, qui est actuellement en voie
d'exécution. Ce long travail, fait à l'aide de cinquante-trois
documents, permet à M. Naville d'affirmer que « le recueil d'hymnes
composant le Livre des morts a été en diminuant de la grande
époque thébaine à l'époque saite, et non en augmentant,
comme on l'avait cru jusqu'à présent. »

La première partie se clôt par une étude de M. J. Sapeto sur
les Kouschites abyssins et les deux langues gheez et amhara ;
étude géographique, ethnographique, historique et linguistique,
d'une prodigieuse érudition, que M. Sapeto intitule modestement

Prodromo allo studio Voici quelques données qui ne
seront pas sans utilité pour les études bibliques. Quoiqu'il soit



ALBERT REVEL 541

inadmissible que le nom d'Ethiopie ait pu être le nom particulier

de l'Abyssinie, il résulte cependant de la Bible que l'appellation

indéterminée de Kousch a été, chez les Hébreux, anciennement

appliquée à cette région. Il est question, dans le livre de Job

(chap. XXVIII, 19), de la topaze d'Ethiopie, $10 JTIIDS, qu'on
extrayait de l'île des Emeraudes; il paraîtrait donc que l'auteur

du livre de Job donne au mot Kousch un sens, non plus
général, mais particulier, l'appliquant à la région du Tigré.
Quant au mot HIÛS (<ïu'j selon Delitzsch, semblerait dériver
de roTrâç par voie de transposition), M. Sapeto fait observer avec
ruison que, en hébreu, c'est un mot impossible, un assemblage
cacophonique; il est très possible, par conséquent, que ce soit
un mot purement gheez, corrompu de Batzium ou Bazium
(amharique Bctccia « jaune »), d'où les Grecs, à leur tour,
ont tiré le nom du promontoire Bazium (Ptolomée), et, en
préfixant l'article tò, ont formé le nom de la pierre précieuse
to7toÇiot. De l'aveu des commentateurs, ce chapitre de Job est
des plus obscurs et des plus difficiles ; et les anciennes versions
ne contribuent guère à aplanir les difficultés. Mais cela provient
uniquement du caractère scientifique du poème; l'auteur met
tout à contribution pour célébrer le prix incomparable de la

sagesse, et il ne trouve rien, dans le cercle étendu de ses

connaissances, qui puisse entrer en ligne. L'exégèse doit savoir gré
à M. Sapeto de l'éclaircissement qu'il lui apporte. Il n'est pas
jusqu'au titre de négus qui ne lui fournisse un rapprochement
avec le biblique Nemrod, le grand chasseur, le premier
despote ; les deux noms gheez négus et negasi arué semblent
correspondre au polens coram Domino et au robustus venator de

la Genèse, car l'hébreu ißyy signifie « exacteur, roi, despote, »

le verbe arabe nagash signifie « chasser, poursuivre les bêtes

féroces, » et le nom de Nemrod a aussi la signification de «bête

féroce, » ou « panthère, » hébr. "\122- M. Sapeto penche aussi
à croire que la reine de Saba (1 Rois X, 1 ; Math. XII, 42) ne
venait pas de l'Arabie Heureuse, mais de l'Abyssinie, du pays
des Ethiopiens Macrobes (Hérod. III, 17 et suiv.), riche en or et
en parfums ; il rappelle qu'en différentes régions de l'Ethiopie
les femmes portaient le sceptre, et que les reines de Méroé



542 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

portaient toutes le nom de Candace (Pline, H. N. VI, 35 ; Strabon,

Géogr. liv. 17, pag. 820 ; cfr. Act. VIII, 27) qui, d'après une
étymologie amharique, signifierait « Sa Majesté couronnée »

(Kand-Atziè= litt. « la corne de Sa Majesté»); la ville d'Aksum,
cité monumentale avec une forêt de monolithes, est demeurée la
capitale de l'empire kouschite jusqu'à l'année 925 P. C, où elle
fut détruite par une reine juive, du nom de Judith, à laquelle
on donna, en amharique, le surnom méprisant de Gudit (monstre).—

Quant aux langues de l'Abyssinie, le gheez franche

ou libre) n'est plus qu'une langue morte, un idiome réservé à

l'usage ecclésiastique et littéraire ; il a pour succédanés les
dialectes tigré et samhari, et M. Sapeto est convaincu que l'étude
de leurs éléments essentiels permet de distinguer dans le gheez

plusieurs formes étrangères au sèmitisme, se rattachant à une
langue kouschite antérieure au gheez lui-même. L'amhara, qui
se parie dans toute l'Abyssinie chrétienne, et menace
d'envahir le Tigré, est une langue beaucoup plus parfaite que le

gheez ; dans toute l'Abyssinie, il porte le surnom gheez de

lessàna-negus (langue royale), tandis que le tigregna, en dehors
du Tigré, s'appelle un « patois rustique, » un « langage
plébéien. » Le vocabulaire amharique composé par M. Sapeto,
renferme vingt mille mots, et il se prête admirablement à

engendrer de nouveaux vocables. Amhara veut dire «langue des

Hara, » « parler noble, illustre, royal; » et ce n'est pas à tort,
car les Hara (guerriers) étaient de la race des Sabéens géants,
valeureux hommes d'armes (Esa. XLV, 14), et ce sont eux, les

premiers colons, qui ont donné leur nom au pays. Plus encore
que dans le gheez, qui est sémitique aux 3/5, M. Sapeto discerne
dans l'amhara des éléments disparates, étrangers au génie
sémitique, dont on voit encore la soudure ; la grammaire et le
lexique en font foi. Au IVe siècle de l'ère chrétienne, la
littérature gheez avait atteint son plus haut degré de perfection ; et
cependant, en plusieurs endroits du Pentateuque et des Psaumes,

on trouve des mots grecs en abondance, ce qui fait douter
de l'immédiateté de la version gheez des saints livres. Enfin
M. Sapeto passe rapidement en revue les productions
littéraires de l'Abyssinie, et il n'est pas très tendre à cet endroit ;



ALBERT REVEL 543

les langues gheez et amhara n'ont guère dépassé leur état
élémentaire ; l'esprit kouschite est demeuré matérialiste, étranger
à la métaphysique, à l'imagination, au sentiment esthétique, à

l'art créateur; il n'a produit, en grande partie, que des

légendes futiles, stupides, souvent triviales et lubriques, des

commentaires inintelligents, d'incroyables subtilités scolastiques,

des chroniques et des biographies extravagantes, des

traductions fantastiques, des poésies adulatoires dépourvues de

lyrisme ou construites comme des rébus et des logogriphes. Et

là-dessus, nous n'avons qu'à prendre congé.

II

Langues sémitiques anciennes et assyriologie.

Cette seconde partie s'ouvre par une étude de M. F. Lenormant

sur le mythe d'Adonis-Tammouz dans les documents

cunéiformes. Le nom et les travaux de M. F. Lenormant occupent
une place si distinguée dans le champ des études sémitiques et
assyriologiques,que nous croyons chose parfaitement superflue
de signaler l'intérêt et l'importance du travail en question. Le
texte fondamental et classique, pris comme point de départ,
est le chap. VIII d'Ezéchiel, comparé d'abord aux légendes
antiques de l'Asie antérieure. Le mois qui commence au solstice

d'été, et dont le premier jour était la fête de la mort et de la
résurrection périodique du dieu Tammouz, s'appelait en Syrie
Tômùz, désignation adoptée par les Hébreux dans leur calendrier

sous la forme de Tammùz. Le mythe sidéral de Tammouz,
surchargé de détails monstrueux et d'aberrations étranges et

impures, était un dogme fondamental dans les religions de l'Asie

antérieure; peut-être faut-il en voir une trace dans le culte
macédonien du Mars ©«û^o;; il est certain que le nom, le culte et
le mythe de Tammouz ont passé en Occident, en Etrurie. M.

Lenormant a été le premier à reconnaître le nom de Tammouz
dans les textes cunéiformes, sous la forme accadienne (ou
sumérienne) Dumuzi, surnom du dieu de la lune, qui signifie
non pas « Fils de la vie, » comme on pensait d'abord, mais

« Rejeton divin » par excellence. On n'a pas encore trouvé,



544 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

sur les tablettes cunéiformes, un récit étendu et complet du
mythe de Dumuzi; mais il est facile d'y reconnaître de
nombreuses allusions aux malheurs du dieu, toutes parallèles aux
données essentielles du mythe classique d'Adonis. Dumuzi,
c'est l'amant infortuné de la jeunesse distar, déesse de la
volupté, prototype de Vénus-Astarlé ; c'est le berger, seigneur
de la région des morts, l'Athys phrygien, lui aussi berger ou
bouvier, qu'un hymne grec du second siècle appelle le «stérile
rejeton divin, l'épi vert moissonné, le berger du blanc troupeau
des étoiles. » Le morceau le plus important, étudié et interprété

par les principaux assyriologues, est le célèbre épisode
épique connu sous le titre de la Descente d'Istar aux enfers ;

M. Lenormant, qui l'avait déjà analysé dans les Premières
civilisations (tom. II, pag. 84 et suiv.), le transcrit ici en entier,
en raison même de son importance hors ligne. Istar, après
avoir passé et repassé les sept portes du Pays sans retour, où
elle a bu l'eau de la vie, s'en revient auprès de Dumuzi,
l'amant de sa jeunesse, dont le poème rappelle la blessure, la
couche funèbre, et le deuil célébré par les pleureuses. El
pourquoi cette eau de la fontaine de vie? Pour ressusciter
Dumuzi, et le rendre à la vie céleste. De là, la double fête syro-
palestinienne et hellénique : le deuil d'Adonis-Tammouz, et la
résurrection du dieu au milieu des manifestations de la joie et
de la volupté ; fête du solstice d'été, symbolisant les vicissitudes

de la révolution annuelle et diurne du soleil. — Dans sa

description, le prophète Ezéchiel a réuni les deux moments
principaux de cette fête : le deuil et l'allégresse. Dans
l'enceinte du temple profané par l'idolâtrie, du côté du septentrion,

il voit assise, dans l'attitude de la douleur, la statue de la
Jalouse qui pleure celui qu'elle a perdu, c'est-à-dire le simulacre

de Baaltis-Astarté. M. Segond traduit, à cet endroit (Ezéch.

VIII, 3) : « l'idole de la jalousie, qui excite la jalousie de

l'Eternel ; » M. Lenormant, d'après les Septante (-ô arhl-n toû ÇriXons

toû xrwfiswu), interprète : « la Jalouse qui se lamente d'avoir
perdu ce qu'elle possédait. » M. Segond s'est laissé, me semble-

t-il, fourvoyer par la Vulgate (suivie aussi par Diodati) : « ubi
erat statutum idolum zeli ad provocandam semulationem ; » et



ALBERT REVEL 545

il y a ajouté, de son chef, le complément : « de l'Eternel, » qui
fait absolument défaut dans le texte. Le mot hébreu 22J1Ü (<Iue
Diodati traduit par « chapelle, » et que M. Segond ne traduit
pas) indique une figure de femme assise (cfr. Esa. XLVII, 1) ;

c'est la posture d'affligée de la Vénus du Liban qui pleure
Adonis, la même qui est attribuée à la déesse dans les bas-
reliefs phéniciens. Ensuite, il n'y a pas lieu de confondre les
deux verbes J<;p (ardenti studio alicuius flagrare) et pjjp (pos-
sidere), qui sont à la base de la paronomase HUpUn HìOpPL
Du même côté du septentrion, à l'entrée de la porte intérieure
du temple, et, par conséquent, dans un rapport direct avec la
statue assise, le prophète aperçoit des femmes également
assises, menant deuil sur Tammouz. Mais du côté opposé, dans le
parvis intérieur, entre le portique et l'autel, que voit-il9 Des

hommes, tournant le dos au sanctuaire, prosternés vers
l'orient, devant le soleil qui se lève ; c'est la seconde phase de la
fête de Tammouz, le jour d'allégresse où l'on adorait, dans le
soleil renaissant, le dieu ressuscité, remontant des ténèbres de

la mort aux embrassements de la déesse céleste. Le culte du
dieu-soleil avait pour siège principal, en Babylonie, la grande
cité de Sippara, que la Bible (2 Rois XVII, 31) appelle Séphar-
vaïm ; c'est-à-dire qu'elle était divisée en deux quartiers par
le cours de l'Euphrate : l'un, la Sippara de Samas (ou du soleil),
et l'autre, la Sippara d'Anunit, ou déesse-étoile du fleuve du Tigre.
L'historien sacré ajoute que « les gens deSépharvaïm brûlaient
leurs enfants parle feu en l'honneur d'Adrammélec et d'Anam-
mélec, dieux de Sépharvaïm. » Le dieu-soleil de Sippara, époux
d'Anunit (T?H3J)=T?!Q33Ì»> était donc identique à Adar-
malik, l'Hercule assyro-chaldéen, c'est-à-dire au soleil dans

toute sa puissance terrible et destructrice, le Moloch, Milcom,
Camos, Chammon des peuples de Phénicie et de Palestine. Or
ce soleil caniculaire est précisément celui qui tranche le fil des

jours d'Adonis-Tammouz, le jeune et gracieux soleil du

printemps, qui, dans la religion de Sippara, complète la triade avec
Samas-Adar et la déesse Anunit; de sorte que, en définitive, la
mort violente du divin adolescent se transforme en prototype
surnaturel de ces horribles sacrifices d'enfants, grâce auxquels

THÉOL. ET PHIL. 1880. 37



546 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

la superstition croyait devoir apaiser la colère du Moloch de

Canaan, du Milcom de Hammon, du Camos de Moab, du Baal-
Chammon de Carthage.—Le mythe d'Adonis a donc une origine
babylonienne ; les Syriens, les Phéniciens n'ont rien ajouté
d'essentiel à cette légende du naturalisme asiatique. Le nom
primitif de l'amant d'Astarté était Tammouz, nom d'origine
accadienne et anté-sémitique ; parallèlement à cette appellation
étrangère, les Phéniciens en avaient créé une autre, que les
Grecs ont adoptée de préférence, celle de Adon, qui à l'origine
était un simple qualificatif comme Baal — Seigneur. M. Ph.

Berger a trouvé un exemple original de l'emploi de Adòn
comme nom de divinité, dans une inscription punique de

Constantine : « lëadôn lëBaal Adôn ou lèBaal Chammôn, »

c'est-à-dire « au Seigneur Baal-Adôn et à Baal-Chammôn ; »

d'où il conclut à l'existence d'une triade carthaginoise Baal-
Chammôn, Tanit et Baal-Adôn, de tous points parallèle à la
triade Samas-Adar, Anunit et Dumuzi du culte solaire de Sé-

pharvaïm.
Sur le terrain de l'assyriologie, nous avons, en outre, de

M. J. Oppert, la tra Mon de quelques textes assyriens, c'est-
à-dire de quelques fragt îents cosmogoniques et mythologiques
relatifs à la création et à la (prétendue) légende de la chute.
C'est court, mais cela donne à réfléchir. M. Oppert ne peut
oublier ni méconnaître ce que doit au regretté Georges Smith la

science de l'assyriologie, mais il avoue ne pouvoir accepter ni
ses traductions ni les conclusions qu'il a voulu en tirer. Les

traductions de Smith sont pleines d'erreurs, de non-sens, de

notions étranges ; et M. Delitzsch lui-même, qui a fait passer
en allemand le Chaldean account of Genesis, est obligé
d'admettre que, dans tel morceau, il n'y a peut-être pas une seule

ligne qui soit bien traduite par le savant anglais. Que penser par
exemple de la soi-disant découverte du sabbat « contemporain
de la création » proposée par M. Fox Talbot? Traduisant par fête

un mot bien connu qui signifie disque, il introduit ainsi, dans

le récit de la création, le sabbat dont rien ne parle. « Le
septième jour, il institue un jour de fête » Quant à la légende
prétendue de la chute, les deux fragments y relatifs, remplis de



ALBERT REVEL 547

lacunes et très difficiles à comprendre, sont, l'un un hymne
au dieu Nibir, l'autre un épisode de la guerre de Mérodach
contre Tiamat, la mer. Mais il n'y a absolument rien, conclut
M. Oppert. qui rappelle le récit de la chute et le rôle du

serpent de la Genèse. « Les textes sont très difficiles à comprendre ;

raison de plus pour travailler davantage à leur interprétation. »

A la suite d'une note, aussi courte qu'insignifiante, de M. E.
Benan sur un graffito phénicien d'Abydos. nous lisons une
étude de M. F. Hommel sur la patrie originaire des Sémites.

Les langues sémitiques, et les peuples qui les ont parlées, ont
formé jadis une unité; cette unité, ou cette civilisation primitive,

on peut tenter de la reconstruire au moyen du lexique
(comme l'a fait M. A. Pictet pour les Aryas primitifs). Contrairement

à l'opinion de M. Schrader, M. A. von Kremer a affirmé

que l'Arabie ne peut avoir été la patrie originaire des Sémites ;

car : 1° avant la formation des dialectes, les Sémites connaissaient,

par exemple, le chameau, mais non pas l'autruche;
ils n'habitaient donc pas en Arabie où l'autruche est indigène;
2° avant la formation des dialectes, les Sémites n'ont pas connu
le palmier et ses fruits Selon M. von Kremer la patrie originaire

des Sémites aurait été, en commun avec les Aryas, la
haute Asie ; et, du Touran supérieur, ils auraient, eu suivant
le cours de l'Oxus et en longeant la mer Caspienne, pénétré en
Mèdie et de là en Mésopotamie, où enfin ils se seraient scindés

pour former des peuplades distinctes et entreprendre une
nouvelle émigration. Tout cela est ingénieux, mais plus ou moins

hypothétique ; M. Hommel se contente d'assigner aux Sémites,
comme demeure primitive, la Mésopotamie centrale. A la faune

sémitique primitive appartenaient l'ours (éth., debb;hébr., dôb ;
aram., débbâ; assyr, dabu), le bœuf sauvage (assyr., ri'mu;
hébr., reêm), la panthère (éth., namr; hébr. nâmêr; aram.,
nemrâ, assyr., nimru), dont les noms, dans l'arabe antéisla-

mique, ou ne se trouvent pas, ou sont d'une extrême rareté,

parce que ces animaux mêmes, abondants au nord, sont étrangers

à l'Arabie, ou y sont très rares. Au contraire, il y a des

animaux particuliers à 1 a faune arabe, comme l'autruche et la
gerboise, qui n'ont pas de nom protosémitique. Quant au dattier;



548 LE CONGRÈS DE8 ORIENTALISTES A FLORENCE

la comparaison de l'hébreu tâmar avec l'éthiopien tamari prouve
qu'il était connu des Sémites primitifs ; en arabe, il s'appelle
nachl, et le mot tamr ne s'emploie d'ordinaire que pour le
fruit. Mais la fécondation artificielle et la culture de cet arbre
n'ont commencé que dans les temps historiques, et précisément
en Babylonie, le vrai foyer de l'agriculture sémitique pendant
l'époque assyrienne et araméenne. On est donc ramené à la
tradition constante des Sémites, qui place leur patrie originaire
dans la Mésopotamie centrale et inférieure.

Je cite, en passant, un écrit (latin) de M. Adalbert Merx, intitulé

De Eusebianœ historiœ ecclesiasticœ versionibus, syriaca et

armeniaca. M. Merx établit que la version arménienne de l'Histoire

ecclésiastique d'Eusèbe (commencement du Ve siècle) a été

faite sur la version syriaque, sans tenir aucun compte de l'original

grec. La version syriaque, dont il existe deux manuscrits
(l'un à Pélersbourg, l'autre à Londres), date du IVe siècle et n'est
postérieure que de cinquante ans à la mort d'Eusèbe. La raison
du fait consiste en ce que les Arméniens ont eu pour premiers
maîtres les Syries ; et c'est pour ce même motif que les épîtres

d'Ignace ont été, elles aussi, traduites du syriaque en

arménien, et qu'une première version arménienne de l'Ancien
Testament a été pareillement dérivée de la version syriaque.
Cette dépendance vis-à-vis des Syriens a duré jusqu'à l'époque
de Nestorius ; depuis lors les Arméniens, adversaires décidés
du patriarche, répudièrent l'influence syrienne, et dotèrent
leurs Eglises d'une nouvelle traduction des livres saints,
conforme au texte des Septante.

Dans le champ des études judaïques, nous avons un mémoire
de M. S. de Benedetti sur l'Aggada, une notice de M. P.

Perreau sur la médecine théorique et pratique du R. Nathan ben

Joel Paquera, et un travail très étendu de M.Ascoli sur les

inscriptions grecques, latines, hébraïques d'anciennes tombes

juives des provinces napolitaines.
A propos de la traduction du Talmud que publie, en France,

le rabbin Schwab, M. de Benedetti exprime sa conviction que
le Talmud est un livre illisible et intraduisible, et qu'il restera
ce qu'il a toujours été, difficile, obscur, entortillé. Une partie



ALBERT REVEL 549

seulement se prête à une version correcte : c'est l'Aggada,
avec ses spéculations philosophiques, ses légendes, ses récits,
sa couleur littéraire et idéale; tandis que l'Halaka a toute
l'aridité de la jurisprudence, du rituel et de la casuistique. L'Aggada

est d'une importance majeure; c'est là que commence et
se poursuit cette interprétation symbolique et allégorique des

textes sacrés, qui favorise la liberté la plus illimitée en matière
d'interprétation, et qui ouvre la porte aux spéculations de la
science étrangère. C'est un travail de prodigieuse alchimie, qui
transforme en théosophie mystique le sens littéral et naturel
des livres saints ; et c'est de ce travail progressif, — M. de

Benedetti le dit de bonne foi, sur l'autorité de M. Renan, — qu'a
surgi peu à peu le Nouveau Testament, c'est-à-dire le christianisme

et sa légende M. de Benedetti termine par une critique
élogieuse de l'Encyclopédie historique biblico-talmudique du
docteur Hamburger.

M. Perreau donne l'analyse complète, ou mieux, la table des

matières, de l'ouvrage manuscrit du rabbin Nathan, d'après le

codex 1343 de la collection rabbinique de Rossi. (XVe siècle.)
Nathan (de Montpellier, vers l'année 1300) a intitulé son

ouvrage le Baume du corps, S^n "H12T ; ila puisé particulièrement

à des sources arabes, et partagé son livre en quatre
parties : 1° Médecine théorique ou spéculative; 2° Médecine

pratique ou régime hygiénique; 3° Traitement des maladies,
du sommet de la tête à la plante des pieds ; 4° Pharmacopée :

plantes médicinales, drogues et remèdes.
Le travail de M. Ascoli esl le plus étendu de tous ceux que

renferme le volume (pag. 239-354) ; il est accompagné de huit
planches, presque toutes de reproduction photolithographique,
consacrées aux inscriptions tombales de la Rasilicate et de la
Pouille. M.Ascoli s'excuse d'avoir abordé un pareil sujet; mais,
dirons-nous, qu'est-ce que cela pour un homme qui est également

à son aise dans la philologie aryenne et dans la philologie
sémitique? L'épigraphie juive ne saurait être pour lui qu'un
jeu ou un passe-temps. — Les épitaphes judaïques, en Europe,
se répartissaient en deux séries bien distinctes : la première
allait du Ier au IVe siècle de l'ère chrétienne, et se composait



550 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

d'épitaphes grecques ou latines, ou lafines teintées de grec,
avec noms propres grécisés ou latinisés, accompagnés d'un
souhait fort court et de nombreux symboles. Les exemplaires
de cette série proviennent, en majeure partie, des hypogées de

Rome. La seconde série (moyen âge) se composait d'épitaphes
hébraïques, avec un très petit nombre de symboles; l'exemplaire

le plus ancien ne remonte guère au delà de l'année 1083.

Il y avait donc entre les deux séries une lacune d'au moins sept
siècles; pourquoi cette longue interruption? Le fanatisme
catholique et papal y entre pour beaucoup, sans doute; la
persécution n'a pas épargné l'asile des morts, elle s'est exercée avec
violence contre les inscriptions tombales; mais cela ne suffit

pas à tout expliquer. Ce silence pouvait aussi s'attribuer à une
autre cause : l'hellénisme imporle en Occident par les
Palestiniens juifs et chrétiens a dû s'éteindre bien longtemps avant

que s'affirmât le mouvement intellectuel de la renaissance

juive. Mais voici maintenant la lacune comblée; les catacombes

juives creusées dans le tuf de Venosa ont livré des inscriptions
imparfaitement connues ou entièrement inédites, qui permettent
de reconstituer un nouveau centre épigraphique, intermédiaire
entre les deux autres, avec inscriptions grecques, latines et

hébraïques, et inscriptions mélangées. D'autre part, sont venues
s'ajouter les inscriptions de Brindisi, d'Oria, de Tarente, de

Trani. Ces documents, qui vont du IVe au XIIe siècle, confirment

les données historiques relatives à la présence des Juifs
dans le Napolitain, et au caractère de leur civilisation. Je ne
pousse pas plus loin; je note seulement que, parmi les symboles,

il n'en est point d'aussi fréquent que le chandelier, comme
dans les souhaits il n'en est point d'aussi fréquent que la simple
formule Dl?tÖ- Au point de vue paléographique, l'écriture de
ces anciens Juifs de la péninsule se rapproche beaucoup des

inscriptions araméennes sur terres cuites, découvertes par
Layard à Babylone ; de façon pourtant à représenter beaucoup

mieux, quant aux ligatures, la phase de transition entre
le type palmyrénien et l'écriture carrée : résultat nouveau et

inattendu, quoique conforme à la raison historique. Je me
permets enfin d'attirer spécialement l'attention sur le commentaire



ALBERT REVEL 551

qui se rapporte au contenu des épitaphes; il y a là une masse
de renseignements du plus haut intérêt pour l'histoire
comparée de l'épigraphie juive et chrétienne.

III

Etudes arabes.

Dans cette troisième et dernière partie, il y a, comme dans
les deux autres, des travaux de genre fort différent. Je ne fais

que nommer une note de M. D'A. de Schio sur deux astrolabes

arabo-coufiques découverts à Valdagno, province de Vicence;
une note de M. E. Saavedra sur un astrolabe conservé au musée
de Florence, construit en Orient, à la fin du Xe siècle, pour le

pape Sylvestre II; un mémoire de M. P. Remondini sur
l'astrolabe Negrotto (Gênes), déjà décrit par l'illustre sénateur
M. Amari ; un travail de M. Lupo Ruonazia sur la méthode ci

employer dans l'étude de la métrique arabe; un discours latin
de M. V. Lagus (un homme hyperboréen, comme il se qualifie
lui-même) sur le célèbre géographe Edrisi, où il est prouvé
qu'Edrisi est redevable aux relations commerciales des
Scandinaves et des Italiens, des connaissances très exactes dont il
fait preuve au sujet des pays baltiques.

Jl y a, en outre, deux morceaux qui se rapportent à l'histoire
de la philosophie. Le premier est un discours de M. A.-F. Mehren

sur la correspondance philosophique d'Ibn Sabin avec l'empereur

Frédéric II. Bien connu pour ses fréquentes relations avec
les princes mahométans, l'empereur Frédéric II avait (en 1241)
envoyé au sultan du Maroc une mission scientifique, avec
charge de rapporter une réponse aux quatre questions dénommées

« questions siciliennes » : l'éternité du monde, les sciences

préliminaires et le but de la théologie, les catégories et leur
nombre, et l'âme. La réponse fut donnée par le philosophe Ibn
Sab'in (né à Murcie l'an 1216) ; et il n'en existe qu'un seul
manuscrit, conservé à la bibliothèque Bodléienne et pour la
première fois analysé par M. Michel Amari dans le Journal asiatique

(1853). Ibn Sab'în était tenu, chez les Arabes, pour un
pervers hétérodoxe ; et, en général, tout le monde était d'accord



55<J LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

pour le condamner à l'enfer. En fait, c'était un philosophe
éclectique, à la fois péripatéticien et néoplatonicien, avec une
très forte prétention à l'orthodoxie musulmane. Son point de

départ est que le Dieu d'Aristote est identique avec le Dieu de

l'islamisme; et l'existence de ce Dieu est prouvée par le
mouvement des étoiles fixes, mouvement éternel qui suppose
nécessairement un moteur suprême. Quant au gouvernement du

monde, Ibn Sab'în est néoplatonicien ; il adopte la théorie des

sphères célestes, créées de Dieu par un acte de réflexion et
peuplées des universaux intelligibles de substance éternelle;
d'où il conclut que le monde est contenu de toute éternité dans
l'essence divine, après que nous avons effacé toute notion de

temps etdelieu.—Sur la seconde question, il développe d'abord
le système des écrits aristotéliques, puis celui des Soufis ou
des néoplatoniciens; les diverses branches de la science sont
toutes préliminaires à la science de Dieu, et la science elle-
même a sa source éternelle en Dieu, dans sa volonté divine et
dans l'ordre préconçu de toute éternité. C'est Dieu seul qui nous
donne la faculté d'y arriver, soit par le moyen de la démonstration,

soit par voie d'inspiration.— Surla troisième questional
s'en tient aux dix catégories d'Aristote, dont quatre simples
(substance, quantité, qualité et relation) et six composées ('lieu,
temps, avoir, repos, action et passion). — Quant à la quatrième
discussion, à plusieurs points de vue la plus intéressante, il
reproduit d'abord la division aristotélique : âme végétative,
âme animale et âme raisonnable. Les deux premières sont
périssables avec le corps, parce qu'elles sont le produit d'une
combinaison de substances élémentaires ; mais l'âme raisonnable,

partage exclusif de l'homme, est une substance simple
et partant immortelle, à laquelle la mort ne fait que rendre sa

véritable essence. Ibn Sab'în ne donne pas moins de huit
preuves de l'immortalité de l'âme ; l'âme est pour lui le

microcosme, le reflet de l'intelligence suprême; sa supériorité
spirituelle lui vient de la grâce divine; or ce qui participe à la
grâce divine ne périt pas. Il n'y a, dans cette doctrine, rien
d'infernal ni de satanique.

Le second morceau de philosophie est dû à M. F. Dieterici, et



ALBERT REVEL 553

a pour sujet les etudes philosophiques des Arabes au Xe siècle ;
mais l'auteur ne le donne que comme un extrait de sou livre
(même titre) publié à Leipzig de 1876 à 1878. Dans ce résumé
très clair, il est montré que les philosophes arabes se sont
formé un système éclectique; avec le néoplatonisme, ils enseignent

la doctrine de l'émanation ; ils professent la cosmologie
de Ptolomée, qui compare notre monde à un oignon ; ils
croient avec les néopythagoriciens que l'univers est construit
en neuf étapes ; ils s'appuient sur Aristote pour affirmer que la
force émanée de Dieu doit retourner à Dieu ; ils devancent
Darwin en considérant le singe comme l'étape intermédiaire
entre les animaux ot l'homme; ils tirent de l'Organon la logique
et la physique; et l'émanation de l'âme humaine de l'âme
universelle leur fait poser le principe de l'astrologie, d'après lequel
dès qu'un nouvel être prend vie, il s'y joint aussitôt une partie
de l'âme universelle, ou en d'autres termes, il y correspond
une constellation.

Après tout cela, il n'en est que plus piquant de se poser la
question : Mahomet savait-il lire et écrire? M. G. Weil donne
à cette question une réponse absolument négative. Comme il
est dit, dans le Coran même, au verset 47 de la 29e sourah :

« Toi (Mahomet) tu n'avais lu auparavant aucun livre, ni écrit
avec ta main droite, car alors ceux qui nient la vérité auraient
des doutes. » C'est bien là, à ne pas s'y méprendre, le langage
d'un homme qui met une ignorance absolue au service de

prétendues révélations. Il pensait par là réfuter les incrédules,
qui disaient que Mahomet avait copié ou lu d'anciens livres,
et qui, par conséquent, se permettaient de douter de sa mission
de prophète. Or puisque lui-même n'a jusqu'à ce moment ni lu
ni écrit, comment les sceptiques peuvent-ils supposer que ses

révélations soient des copies d'anciens livres? Sa profonde
ignorance est une preuve convaincante, selon lui, et une
garantie de son originalité. Il n'y a pas, dit M. Weil, un seul

passage du Coran qui prouve que Mahomet sût lire ; au contraire,
nombre de versets nous obligent à croire qu'il était ignorant.
L'art d'écrire élait encore peu répandu à la Mecque lors de la
naissance de Mahomet; et celui-ci, qui n'était qu'un pauvre



554 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

orphelin, n'avait sans doute pas reçu une éducation bien
soignée. On ne peut guère supposer qu'il ait eu un maître, moins

encore, qu'il y ait eu à la Mecque des écoles publiques. Au
reste le Coran lui-même est le meilleur témoin à interroger;
son caractère fragmentaire, le désordre qui y règne, les
contradictions et les répétitions dont il fourmille, sont autant de

preuves que Mahomet ne savait ni lire ni écrire, et que son
ignorance lui faisait une nécessité de communiquer ses visions
oralement el à des intervalles plus ou moins longs. De là est

sorti le livre, si défectueux sous tant de rapports, qui nous a été

transmis par Abou-Bekr et Othman.
De Mahomet à Omar, il n'y a qu'un pas. Est-il vrai que les

Arabes, en l'an 642, après avoir pris d'assaut Alexandrie, aient
détruit par le feu le Musée et sa bibliothèque M. Ludolf Krehl,
dans un mémoire allemand, traite cette accusation de légende;
il refuse toute crédibilité et toute vraisemblance à la narration
d'Abulpharage ; et, toute circonstanciée qu'elle soit, il faut
avouer qu'elle abuse étrangement de la bonne foi des lecteurs
en rapportant que, sur l'ordre d'Amru, on chauffa pendant six

mois, avec des livres, les quatre mille bains d'Alexandrie
Voilà ce qui défraye encore les manuels d'histoire à l'usage des

écoles! Omer aurait écrit à Amru : « Quant aux livres dont tu
parles, ou bien ils ne contiennent rien qui ne soit conforme au
livre de Dieu (le Coran), et alors nous n'en avons que faire;
ou bien ils contiennent quelque chose de contraire au livre de

Dieu, et alors nous ne pouvons pas en faire usage. Donne ordre

qu'ils soient détruits. » Et cela est raconté par un auteur
syriaque du XIIIe siècle, quelque chose comme six cents ans

après l'événement, tandis que nous avons des relations très
anciennes et très circonstanciées du siège d'Alexandrie (deBe-
lâdsurî, Ibn-Abd-al-Hakam et autres) qui gardent le silence le

plus complet sur cet acte de vandalisme Est-ce que, au point
de vue de l'orthodoxie musulmane, il n'y aurait pas eu là
ample matière à célébrer la gloire du calife Omar et de son
lieutenant Amru? Il est avéré au contraire que, malgré le long
siège de quatorze mois subi par la ville d'Alexandrie, les Arabes

ne commirent aucun excès contre les personnes ni contre la



ALBERT REVEL 555

propriété; Amru et Omar surent résister aux convoitises de

leurs propres soldats, et, à part une capitation et un tribut, les

habitants n'eurent aucun sujet de plainte, car il leur fut
garanti la liberté personnelle et le libre exercice de leur religion.
Il n'y a aucune trace de la légende de l'incendie dans les
anciennes sources. Elle apparaît, pour la première fois, chez Ab-
dallatif, écrivain du XIIe siècle, et depuis lors elle a été

fréquemment rééditée par les écrivains arabes, jusqu'à ce qu'elle
fut enfin reproduite avec force détails par Abulpharage (ou
Grégoire Bar-Hebrseus). Or le passage d'Abdallatif est aussi

court et aussi insignifiant que possible ; il y est question de

quelques ruines que le voyageur avait vues à Alexandrie et

qu'il décrit en ce peu de mots : « Je crois que cette construction

était le Portique où Aristote et, plus tard, ses élèves
donnaient leur enseignement; et que cette autre était l'académie

érigée par Alexandre, où fut placée la bibliothèque incendiée

par Amru sur l'ordre d'Omar. » Autant d'erreurs que de mots,
ainsi qu'il convient à un touriste; Aristote n'a jamais été â

Alexandrie, le Portique était à Athènes, et la bibliothèque du

Musée a été fondée par Ptolémée Ier. Quant au récit d'Abulpharage,

il est à noter qu'on ne le trouve pas dans la grande
Chronique syriaque de ce célèbre écrivain, mais seulement
dans un extrait, en langue arabe, par lui intitulée Histoire
des dynasties et publiée par Ed. Pococke en 1663. A vrai dire,
ce n'est pas un simple extrait, car il contient plusieurs notices

historico-littéraires, étrangères à l'original syriaque; et on ne
saurait décider si ces suppléments sont des interpolations
postérieures, ou s'ils proviennent réellement de l'auteur lui-même.
Il est à remarquer aussi que la légende dont il est question est

ignorée du patriarche d'Alexandrie Eutychius (f940) qui, dans

ses Annales, a traité cependant, d'une manière complète, de la

prise d'Alexandrie par les Arabes ; pourquoi, étant sur les lieux,
et ayant sans doute à sa disposition les meilleures sources,
aurait-il gardé le silence au sujet d'un fait pareil? Trois cents

ans plus tard, un autre auteur égyptien, al-Makîn, chrétien lui
aussi, a raconté le siège d'Alexandrie dans les plus petits
détails; mais il ne dit pas un mot du prétendu incendie de la



556 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

bibliothèque. Selon toute vraisemblance, Bar-Hebraeus, vivant
en Mésopotamie, a fait usage de sources byzantines où l'histoire
était singulièrement défigurée, en haine de la barbarie musulmane;

et on peut bien mettre en parallèle certain récit
analogue de la destruction de la bibliothèque de Bagdad par Hu-
lâgù. Ce dernier avait reçu l'ordre de jeter les livres dans le

Tigre; le nombre de ces livres était si grand qu'ils formèrent
un pont sur lequel passaient piétons et cavaliers, et il en coula
une telle quantité d'encre que les eaux du fleuve en devinrent
toutes noires! Au récit d'Abulpharage on peut bien, en tout
cas, opposer des témoignages concluants. Ainsi la lettre
authentique d'Amru à Omar : « J'ai pris la ville. Je ne puis pas
en décrire les trésors, et je me contente de te faire mention de

ce que j'y ai trouvé : quatre mille palais, quatre mille bains,
quarante mille Juifs tributaires, quatre cents théâtres royaux,
et douze mille jardiniers qui vendent des légumes. » Là-dessus
Amru informe le calife que les Arabes auraient bien voulu piller
les trésors; et Omar répond en désapprouvant hautemenl cette
intention. Comment concilier avec cela l'ordre d'incendier la

bibliothèque? Comment Amru, qu'Abulpharage lui-même
dépeint comme un ami et un protecteur des sciences, aurait-il
pu, dans sa description des merveilles de la ville, passer
entièrement sous silence une aussi merveilleuse bibliothèque? Et

comment aurait-il pu écrire à Omar une seconde lettre pour
s'occuper spécialement de cet objet? Il avait séjourné trop peu
de temps à Alexandrie pour avoir pu recevoir une seconde

réponse. De plus, il est permis de se poser la question
suivante : Est-ce que, à cette époque, la bibliothèque d'Alexandrie
existait encore? On sait que Gibbon l'avait déjà posée, tout en

se prononçant avec énergie contre la crédibilité du récit
d'Abulpharage. Fondée par le premier des Lagides, considérablement

agrandie par Philadelphe et mise par lui en rapport avec

l'importante institution du Musée, continuellement enrichie de

nouvelles acquisitions, la bibliothèque comptait, au plus bas

mot, quarante mille volumes. Ce n'était pas la seule, du reste,
il y avait en outre celle du Sérapéum qui, au témoignage de

Tertullien, existait encore au troisième siècle; il y en avait une au



ALBERT REVEL 557

Sébastium, et quelques autres de moindre importance. Mais la

splendeur du Musée ne paraît pas avoir duré plus d'un siècle,
car sous le règne du cruel Evergète 11(146-117 av. C.) les
artistes et les sayants furent chassés d'Alexandrie, et il s'ensuivit
une décadence du Musée qui amena sans doute des pertes plus
ou moins considérables. Il est vrai qu'Evergète s'efforça de

réparer ces brèches en attirant des étrangers à Alexandrie, et

que, tout ignoble qu'il fût, il aimait pourtant les lettres et les

sciences et les cultivait même avec succès. Seulement ses

appels répétés ne rencontrèrent que de la défiance. Le grand
critique Aristarque est le dernier savant qui ait illustré Alexandrie.

D'Evergète II à Jules César, il s'est fait, autour du musée,

un long silence d'une centaine d'années. En l'an 47, pendant la

dangereuse révolte qui faillit coûter la vie au grand Jules, le
Musée fut détruit, par l'incendie, et la bibliothèque fut anéantie

presque en entier. Quelques années plus tard, Strabon visita
Alexandrie, dont il décrit minutieusement les beautés, mais il
ne dit pas un mot de la bibliothèque; elle ne s'était donc pas

encore relevée de ses ruines. Sous les Césars, ce fut une
alternative de prospérité et de décadence ; sous Alexandre Sévère,

en particulier, l'académie se reprit à vivre, et Suidas nous
apprend que, vers l'an 390, le Musée existait encore; mais la
courte notice de Suidas esl le dernier renseignement positif
qu'on connaisse. Depuis lors aussi le sort du Sérapéum et de

sa bibliothèque est enveloppé d'une obscurité complète. Nous
savons bien que, l'an 389, le temple de Sérapis fut transformé
en temple catholique ; mais il est tout à fait incertain si, à

partir de cette date, sa bibliothèque continua d'exister, ou si
elle fut détruite, ou si elle fut transférée à Bysance. Ce qui
ferait pencher pour cette dernière hypothèse, c'est que la
grande bibliothèque réunie par Théodose II à Constantinople,
au commencement du Ve siècle, a été formée, presque en entier,
aux dépens des bibliothèques de l'Egypte et de l'Asie Mineure.
En résumé, on peut conclure qu'à l'époque de la conquête de

l'Egypte par les Arabes, il ne restait déjà plus rien, ou très
peu de chose, de la célèbre bibliothèque dont l'influence
scientifique avait été anciennement si féconde ; et que, si les secta-



558 LE CONGRÈS DES ORIENTALISTES A FLORENCE

leurs du prophète ont, dans leur zèle aveugle, détruit sans

pitié bien des restes précieux de l'antiquité classique, on peut
hardiment les absoudre du crime d'avoir sacrifié à leur zèle la

bibliothèque d'Alexandrie.
Au terme de ce compte rendu, il me faut bien avouer avoir

été prolixe ; mais j'ai deux excuses à faire valoir : la faute en
est tout d'abord au livre lui-même, dont le contenu est aussi
varié qu'intéressant; elle en est à moi aussi, qui n'ai pas eu le

temps d'être court.
A. Revel.


	Le congrès des orientalistes à Florence

