Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 13 (1880)

Artikel: Le congres des orientalistes a Florence
Autor: Revel, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CONGRES DES ORIENTALISTES

A FLORENCE!

Comme s’exprime dans la préface M. le professeur A. de Gu-
bernatis, la publication de ce volume est un monument élevé
au congreés des orientalistes parle comité ordonnateur; un mo-
nument de 'art typographique, auquel a concouru I'imprimerie
orientale de 1'Istituto di studit superiori de Florence, aidée de
Pimprimerie Paravia de Turin pour ce qui concerne I’égypto-
logie; un monument de palienle revision, auquel ont pris part
tous les auteurs des mémoires imprimés, et auquel M. le pro-
fesseur F. Lasinio a consacré ses meilleurs soins, en particu-
lier pour ce qui concerne les actes des trois premiéres sections,
anjourd’hui publiés. Le comité a bon espoir d’achever son
ceuvre avant la réunion du cinquiéme congrés; et nul ne doute
qu’il sera fait ay second volume le méme favorable accueil
que le premier a largement mérité.

On voudra bien s’attendre & ne lrouver ici qu’un simple
compte rendu de cette importante publication, et non pas un
article, ce qui serait fort au-dessus de ma compétence. Moins
encore qu'un compte rendu, ce sera une table des matiéres.

Le volume est divisé en trois parties : I. Egyptologie et lan-
gues africaines. 1. Langues sémitiques anciennes et assyrio-
logie. 111. Etudes arabes.

+ Atti del IV Congresso internazionale degli Orientalisti, tenuto in Firenze
nel Settembre 1878. Volume primo (VIII, 468 pag.), con nove tavole. —
Firenze, coi tipi dei successori Le Monnier, 1830.



534 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

I
Egyptologie et langues africaines.

Cette premiére partie s'ouvre par un rapport de M. E. Schia-
parelli sur un nouveau Rituel funéraire égyptien, reconstruit
par Pauteur lui-méme a I’aide d'un texte hiératique sur sarco-
phage de bois (musée de Turin), d’un second texte hiératique
sur papyrus (musée da Louvre), et d’un texte monumental in-
scrit sur les parois de la tombe de Sétis [¢r. Le texte de Turin
remonte aux premiers rois de la dix-huiliéme dynastie ; signalé
depuis longtemps a l’attention des égyplologues, il a été étudié
pour la premiere fois, en son entier, par M. Schiaparelli, qui
en a préparé la traduction, et qui a eu aussi le bonheur de dé-
couvrir le trait d’'union entre ce texte et celui du Louvre. Le
texte du Louvre parait appartenir 4 la période romaine (second
siécle de I’ere chrétienne), et Devéria en avait déja signalé 'im-
portance et publié un fragment dans sa monographie Le fer et
Uaimant en Egypte. Le troisiéme texte consiste en une série
de bas-reliefs représentant la célébration des rites funebres, et
en deux cents lignes d’inscriplions, disposées au-dessus en
colonnes verticales. Les bas-reliefs ont été publiés déja, par
Champollion et Rosellini; les inscriptions, jusqu’ici inédites,
ont été signalées par Rosellini dans son volume sur les monu-
ments du culte (pag. 470), et par M. Edouard Naville, de Ge-
néve, qui en a pris copie en Egypte et en a traduit quelques
lignes. La copie de Rosellini a été retrouvée dans ses manu-
scrits inédits et mise a la disposition de M. Schiaparelli par le
bibliothécaire de I'université de Pise, M. M. Ferrucci; elle est
trés soignée et trés exacte. M. Naville lui-méme, avec une rare
generosité, a mis la sienne aussi a la disposition de M. Schia-
parelli qui lui en a témoigné sa trés vive et sincére reconnais-
sance. Bel exemple de fraternité scientifique.

M. Schiaparelli a pris pour base le texte de Turin, antérieur
de dix-huit siécles & celui du Louvre.

Quenous apprend ce rituel au sujet des cérémonies funébres?
Tout lecteur de la Bible doitavoir présente & 'esprit la descrip-



ALBERT REVEL 535

tion sommaire de Geneése L, 1-11, et il sera bien aise de pou-
voir entrer un peu dans le détail. Les funérailles débutent par
ce qu’on pourrait appeler la cérémonie des purifications. Tan-
dis qu’on transporte la momie dans une chambre reculée, les
parents et les amis du défunt entrent dans la chapelle, ou se
dresse déja la statue du défunt lui-méme, objectif de toules les
cérémonies A accomplir, Dans un coin, sur une table, se trouvent
disposés tous les objets funéraires : les quatre vases noirs et les
quatre vases rouges remplis d’eau, I’encensoir fumant, les par-
fums ; le tout recouvert du vétement sacerdotal appelé Kenau.
Le Sotem, le seul prétre présent a ces premiéres cérémonies,
s’approche de la table, se revét du Kenau, prend successive-
ment les objets ci-dessus énumérés, et, récitant les formules
d’usage, il célébre le rite prescrit.— Laseconde cérémonie alieu
dans la chambre du sarcophage ; c’est la plus importante, soit
a cause du nombre des prétres qui y figurent, soit & cause de la
complication du rite. OQutre le Sotem, il y a le prétre célébrant
et ses deux aides, le sacrificateur, et un cheeur de peintres et
sculpteurs d’objets funéraires. Le prétre célébrant, accompagné
d’un aide, entre dans la chambre du sarcophage, ou tous les
autres prétres se trouvent déja réunis autour de la statue; et
la mére du défunt, ou telle autre femme de la parenté, se voit
agenouillée, les cheveux épars, se frappant la poitrine et s’ar-
rachant les cheveux. Le second aide donne le signal, en répé-
tant quatre fois ’exclamation : ¢ O pere! & pére! » Alors le
Sotem, tout de blanc habillé, s’assied mystérieusement devant
la statue, et entame une conversation non moins mystérieuse
avec I’un des aides qui se tient & ses cOtés. Ensuite il se retire,
et reparait bientdt, vétu du parement Kendu, une verge a la
main, annoncé par le premier aide; et, & deux reprises, le
cheeur est invité a adorer la statue. Second acte : le sacrifica-
teur, suivi des autres prétres, sort de la chambre sépulcrale et
se rend au lieu du sacrifice, ou il trouve la victime toute préte.
Ici encore un membre de la famille est présent. Le sacrifice of-
fert, selon un rite spécial minutieusement décrit, les prétres ren-
trent tous dans la chambre sépulcrale et déposent leurs offrandes
devant la statue, en prononcant une formule. Aprés quoi com-



536 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

mence la scéne de la consécration de la bouche et des yeux,
avec force simagrées du Sotem et accompagnement de priéres.
Le rite consiste & appuyer sur la bouche et surles yeux avec le
petit doigt, et & approcher quatre fois de la bouche (de la statue,,
s’entend) la cuisse de la victime, et quatre autres fois un petit
instrument en fer bizarrement contourné. Il se répéle une se-
conde fois, sous une forme différente, lorsque le Sotem intro-
duit le fils du défunt et lui remet un objet en fer et une petite
verge d’electrum, avec lesquels le fils doit consacrer la bouche
et les yeux de la statue. Puis on sort de nouveau pour répéter
la cérémonie du sacrifice, et I’on rentre encore pour répéter la
cérémonie de la consécration de la bouche.— La troisiéme céré-
monie est plus simple. Le but descérémonies précédentes était
d’assurer au défunt la vie éternelle ; but exprimé par le Sotem
au moyen de la formule : « Tu ne mourras jamais, 6 défunt! »
Le but des cérémonies qui suivent est d’assurer au défunt une
heureuse existence dans ’autre monde, et de I’élever a la con-
dition d'un dieu. Aussi voit-on le Sotem offrir a la statue tous
les insignes de la divinité, les sceptres, les veiements d’une
certaine couleur et d’une certaine forme, pour étre transmis
au défunt dans l'autre vie et pour le rendre semblable & un
dieu dans son aspect extérieur. Suit une longue invocation du
Sotem A tous les dieux et déesses de 'Egypte, pour se les rendre
favorables et leur faire prendre une part active aux cérémonies.
Puis on assiste au transfert des offrandes dans la chambre du
sarcophage : cuisses de beeufs et d’antilopes, parfums, vases de
de lait, amphores de vin, oies, giteaux, fleurs, etc. — Tout cet
ensemble de cérémonies symbolise 'apothéose matérielle de
Pame du défunt; la conclusion du Rituel, autrement sublime,
exprime I'idée d’'une apothéose morale. La Vérite étant donneée
comme le principe supréme et régulateur de toutes choses, le
défunt, devenu désormais un esprit d'élite, libre d’adopter la
ressemblance du dieu de son choix, préféere se transformer en
Thot, le dieu de la vérité et de la sagesse. Sous cette forme, i}
n’hésite pas & accourir auprés du dieu Ra, auquel il adresse,
dit M. Schiaparelli, « une invocation vraiment sublime. » Et,
par la grice de Ra, le dieu supréme, « le nom du défunt existe



ALBERT REVEL b37

comme existe le disque solaire ; (le défunt) est un esprit lami-
neux et intelligent » qui s’appartient, et qui « se confond avec
les dieux au ciel, tellement qu’on ne le distingue plus d’aucun
d’eux. » C’est la le point culminant de 'apothéose; et, a ce
point, cessent les cérémonies funébres. Le Sotem encense
quatre fois la statue et ordonne qu’on la reconduise & son
naos; neuf porteurs 'enlévent, et le Sotem l'accompagne de
Pultimum vale.

J'espére qu’on voudra bien me pardonner la longueur de
cette analyse en raison du grand intérét qu’inspire le rapport
du savant égyptologue. M. Schiaparelli publiera prochainement
un travail complet sur ces matiéres; en attendant il est bon
d’observer que le Rituel funéraire élait non seulement unlivre
officiel, en usage dans toute I'Egypte, mais qu’il remonte &
une trés haute antiquité, aux temps de ’ancien empire. Il n’é-
tait pas alors, il est vrai, aussi développé et aussi compliqué.
Ajoutons aussi que la cérémonie de la consécration de la
bouche n’a pas été d’un usage général et fréquent, méme
aprés la dix-huitiéme dynaslie, mais qu’elle a di étre réservée
aux Pharaons, aux grands dignitaires et aux riches. Dans l'u-
sage commun, il y a eu, en realité, une cérémonie plus courte,
un résumé de la premiére, qui servait simplement a introduive
I’dme dans 'autre monde auprés du dieu Anubis, et c’est pré-
cisément celle qui est figurée sur nombre d’exemplaires du
Livre des morts et dans beaucoup de scénes funéraires.

— Le rapport de M. Schiaparelli est suivi d’'un mémoire de
M. J. Lieblein sur la ville de Tyr. Le Papyrus Anastlasi nu-
méro 1, qui contlient le récit (publié par M. Chabas) du voyage
d’'un Egyptien en Syrie, en Phénicie, en Palestine, etc., pré-
sente (page 24, lignes 1 et 2) une inscription remarquable
dont voici la teneur : « Une ville dans la mer, Tyr dans la mer
est son nom. On lui apporte de 'eau dans des bateaux; ses
poissons sont plus nombreux que les grains de sable. » Nul
doute qu’il ne soit question ici de la Tyr insulaire; la Tyr insu-
laire manquaitd’eau potable et étaitobligée d’en faire chercher
sur le continent; aussi, a ce que raconte Ménandre (cité par
Joséphe, Antiq. I1X, 4, 2), lorsque Salmanazar, roi d’Assyrie, fit



538 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENGCE

la guerre aux Tyriens, il plaga des gardes sur la terre ferme, au
bord des fleuves et des canaux, afin d’empécher 'ennemi @’y
venir puiser de ’'eau, Mais & quelle époque a eu lieu le voyage de
I'Egyptien ? L’auteur de la relation vivait & la cour de Ramsés 11,
c’est-a-dire, selon I'opinion généralement admise, du pére de
ce Pharaon sous lequel advint I’exode des Hébreux. Par consé-
quent, la Tyr insulaire aurait existé déja au XIVe siécle avant
Jésus-Christ. M. Lieblein estime, au contraire, que Tyr a été
fondée environ cent ans plus tard, et quele régnede Ramses II,
au lieu d’étre antérieur a I’exode, doit étre placé deux centsans
plus tard, de 1180 4 1114 avant Jésus-Christ. En tout cas, 'opi-
nion de Mannert et de Niebuhr, que la fondation dela nouvelle
Tyr ne remonte qu’au VI® siécle avant Jeésus-Christ, lorsque
Paleetyrus fut détruite par Nebucadnezar, est une opinion tout
a fait fausse. Le voyage de I’Egyptien fournit la preuve que la
Tyr insulaire existait déja plusieurs siécles avant le conquérant
chaldéen, et qu’elle avait déja alors une importance considé-
rable, plus grande que celle de la cité continentale. D’ot1 il ré-
sulte également que les prophélies d’Esaie (chapitre XXIII) et
d’Ezéchiel (chapitre XXVI) ne peuvent s’appliquer qu’a la ville
insulaire, comme a 'une des cités les plus riches et les plus
puissantes d’alors, Paleetyrus n’étant plus, depuis longtemps,
gu’un faubourg ou une dépendance de Tyr. Hengstenberg (De
rebus Tyriorum) a été méme jusqu’a prétendre que la ville in-
sulaire était la plus ancienne; le nom de Tyr (rocher) convient,
dit-il, & la Tyr insulaire, batie sur un roc, mais non a la ville
continentale qui s’éléve sur une plaine unie. Par conséquent,
en dépit de son nom de Iedaitugos, 1a ville continentale aurait été
fondée la derniere, et aurait recu son nom de la ville insulaire.
L’argument est spécieux, et Movers a tente de le réfuter sans
beaucoup de succes. M. Lieblein arecours au Papyrus Anastasi
pour en tirer une solution satisfaisante. Le Papyrus désigne la
ville insulaire sous le nom de T"ar, Sor (Tyr, la villedu rocher);
et, selon toute probabilité, il désigne la ville continentale sous
le nom de T"arau. Les deux noms ont, il est vrai, une certaine
ressemblance, mais ils difféerent complétement de signification ;
le nom de T’arau n’arien de commun avec "1X, et suppose



ALBERT REVEL 539

plutdt un FPAX sémitique (conf. Josueé XV, 33, et XIX, 41 ;
Juges XIII, 2), que Brugsch raméne a la R. P)1X (= pungit),
et & la signification de nid de guépes. A mesure que grandissait
la ville insulaire, la cité continentale tombait de plus en plus
dans la dépendance, et elle finit par perdre son nom originaire
de T’arhu pour recevoir en échange celui de T’ar, échange
(dit M. Lieblein) dont il faut chercher la raison non seulement
dans la situation politique, mais aussi dans la ressemblance
accidentelle des deux dénominations. Quant au systeme de
chronologie égyptienne proposé par M. Lieblein, en contradic-
tion avec celui de Lepsius, il repose sur une si fréle hypothese
qu’il faut craindre d’y toucher. L’intérét du mémoire n’est pas
la, du reste, comme on peut s’en convaincre par ce qui précéde.

De M. G. Maspero, président de la section, nous avons un
travail sur une stéle du musée de Boulag, dédiée a Osiris, dans
le temple d’Abydos, par un hiérodule qui fut en grande faveur
auprés des deux rois de la douziéme dynastie. Texte et notes
hérissés de hiéroglyphes. « On pourrait souhaiter, dit M. Mas-
pero, qu'au lieu de formules laudatives (souvent banales) ce
monument nous fournit quelques renseignements sur les guerres
ou sur I'histoire intérieure de la douziéme dynastie. » Tel qu’il
est, il n’a de valeur que pour l'histoire littéraire, parce qu’il
donne, & une date fixe, un modeéle de ce qu’était le style égyp-
tien.

Je cite, pour mémoire, le déchiffrement des inscriptions li-
byco-berberes, de M. A. Letourneux, ainsi qu'une courte com-
munication de M. F. Hommel sur la position du pays de Punt
(I'’Ophir des anciens Egyptiens, cote de Somali), et j’en viens a
une communication, pour nous plus importante, de M. J. Tor-
toli sur la version copte (sahidique) du livre de Job. M. Tortoli
se propose de publier cette version, avec une traduction latine
en regard; le texte est celul du Codice Borgiano de la Propa-
gande; il sera collationné avec celui de la version memphitique
publiée par Tattarn, et avec différents textes grecs, a Veffet de
signaler les divergences les plus importantes et de déterminer
la date de la version elle-méme. M. Tortoli estime que le texte
thébain du livre de Job pourra servir utilement & enrichir le



540 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

lexique copte; et il en fournit quelques exemples. Quant i la
provenance littéraire, il n’est pas douteux que la version sahi-
dique ne soit dérivée du grec ; mais le caractere du texte grec
original n’est pas facile a4 déterminer. 1l se trouve, par exemple,
au chapitre I, verset 6, une adjonction qui appartient en propre
au manuscrit alexandrin (wepiXfoy thy yiv, rai durepuraricus Tiv in’
ovpavov) ; 8¢ en revanche, au verset 15,11 y a une lacune qui n’est
pas le fait des versions grecques : il manque les mots xai rovg
nuidu; dmarafuv dv oripate payeipzs. Au verset 17, on reconnait le
~aypata de la version d’Aquilas, tandis que les autres textes
donnent cpyds; et le mot uiyuadorlz, employé comme nom et
comme verbe dans les versets 15 et 17, fait supposer & M. Tor-
toli que, dans le texte grec original, il se trouvait le verbe
ulypadwtitw, au lleu de la forme usuelle aiyprdwrebn. L'auteur a
ajouté un spécimen de la version sous le titre : « Job copto-sa-
hidice nunc primum edidit, latine vertit, notisque illustravit
Joannes Tortoli. »

M. Edouard Naville, de Genéve, a entretenu le congrés de
la grande édition du Livre des morts, que prépare un comité
international composé de quatre membres: MM. Birch, Chabas,
Lepsius et Naville. Les diverses collections européennes sont
bondées de papyrus funéraires, écrits ou en hiéroglyphes ou
en caractéres hiératiques. On placera en premiére ligne I’édi-
tion hiéroglyphique de la XVIIIe et de la XIX® dynastie, autre-
ment dit I’édition thébaine ; et c’est cette édition, donl M. Na-
ville s’occupe avec ardeur, qui est actuellement en voie d'exé-
cution. Ce long travail, fait & Paide de cinquante-trois docu-
ments, permet & M. Naville d’affirmer que «le recueil d’hymnes
composant le Livre des morts a été en diminuant de la grandé
époque thébaine & P’époque saite, et non en augmentant,
comme on P’avait cru jusqu’a présent. »

La premiére partie se clot par une étude de M. J. Sapelo sur
les Kouschites abyssins et les deux langues gheez et amhara ;
étude géographique, ethnographique, historique et linguistique,
d’une prodigieuse érudition, que M. Sapeto intitule modeste-
ment Prodromo allo studio.... Voici quelques données qui ne
seront pas sans utilité pour les études bibliques. Quoiqu’il soit



ALBERT REVEL 541

inadmissible que le nom d’Ethiopie ait pu étre le nom particu-
lier de ’Abyssinie, il résulte cependant de la Bible que I'appel-
lation indéterminée de Kousch a été, chezles Hébreux, ancienne-
ment appliquée & cette région. Il est question,dansle livre de Job
(chap. XXVIIIL, 19), de la topaze d’Ethiopie, 1D D<M, qu'on
extrayait de l'ile des Emeraudes; il paraitrait donc que l'au-
teur du livre de Job donne au mot Kousch un sens, non plus
général, mais particulier, 'appliquant & la région du Tigré.
Quant au mot MMME (qui, selon Delitzsch, semblerait dériver
de roraf par voie de transposition), M. Sapeto fait observer avec
riaison que, en hébreu, ¢’est un mot impossible, un assemblage
cacophonique ; 1l est trés possible, par conséquent, que ce soit
un mot purement gheez, corrompu de Batzium ou Bazium
(amharique Betccia = « jaune »), d’out les Grecs, & leur tour,
ont tiré le nom du promontoire Bazium (Ptolomée), et, en pré-
fixant l’article -6, ont formé le nom de la pierre précieuse
rorzitov. De I'aveu des commentateurs, ce chapitre de Job est
des plus obscurs et des plus difficiles ; et les anciennes versions
ne contribuent guére & aplanir les difficultés. Mais cela provient
uniquement du caractére scientifique du poéme ; 'auteur met
tout & contribution pour célébrer le prix incomparable de la
sagesse, et il ne trouve rien, dans le cercle étendu de ses con-
naissances, qui puisse entreren ligne. L’exégeése doit savoir gré
a M. Sapeto de ’éclaircissement qu’il lui apporte. Il n’est pas
jusqu’au titre de négus qui ne lui fournisse un rapprochement
avec le biblique Nemrod, le grand chasseur, le premier des-
pote; les deux noms gheez négus et negasi arué semblent cor-
vrespondre au potens coram Domino et au robustus venator de
la Genese, car 'bébreu {33 signifie « exacteur, roi, despote, »
le verbe arabe nagash signifie « chasser, poursuivre les bétes
féroces, » et le nom de Nemrod a aussi la signification de «béte
féroce, » ou « panthére, » hébr. mn). M. Sapeto penche aussi
a croire (ue la reine de Saba (1 Rois X, 1; Math. XII, 42) ne
venait pas de ’Arabie Heureuse, mais de ’Abyssinie, du pays
des Ethiopiens Macrobes (Hérod. 111,17 et suiv.), riche en oret
en parfums; il rappelle qu’en différentes régions de I’Ethiopie
les femmes portaient le sceptre, et que les reines de Méroé



D42 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

portaient toutes le nom de Candace (Pline, H. N. VI, 35; Stra-
bon, Géogr. liv.47, pag. 820 ; cfr. Act. VIII, 27) qui, d’aprés une
étymologie amharique, signifierait « Sa Majesté couronnée »
(Kand-Atzié = litt. « la corne de Sa Majesté »); la ville d’Aksum,
cité monumentale avec une forét de monolithes, est demeurée la
capitale de 'empire kouschite jusqu’a 'année 925 P, C., ot elle
fut détruite par une reine juive, du nom de Judith, & laquelle
on donna, en amharique, le surnom méprisant de Gudit (mons-
tre). — Quant aux langues de ’Abyssinie, le gheez (= franche
ou libre) n’est plus qu'une langue morte, un idiome réservé a
I’'usage ecclésiastique et littéraire ; il a pour succédanés les dia-
lectes tigré et samhari, et M. Sapeto est convaincu que I'étude
de leurs éléments essentiels permet de distinguer dans le gheez
plusieurs formes étrangeéres au sémitisme, se rattachant a une
langue kouschite antérieure au gheez lui-méme. L’'amhara, qui
se parle dans toute V'Abyssinie chrétiecnne, et menace d’en-
vahir le Tigré, est une langue beaucoup plus parfaite que le
gheez ; dans toute I’Abyssinie, il porte le surnom gheez de
lessana-negus (langue royale), tandis que le tigregna, en dehors
du Tigré, s’appelle un « patois rustique, » un « langage plé-
béien. » Le vocabulaire amharique composé par M. Sapeto,
renferme vingt mille mots, et il se préte admirablement & en-
gendrer de nouveaux vocables. Amhara veut dire «langue des
Hara, » « parler noble, illustre, royal; » et ce n’est pas & tort,
car les Hara (guerriers) étaient de la race des Sabéens géants,
valeureux hommes d’armes (Esa. XLV, 14), et ce sont eux, les
premiers colons, qui ont donné leur nom au pays. Plus encove
que dans le gheez, qui est sémitique aux 3/, M. Sapeto discerne
dans 'amhara des éléments disparates, étrangers au génie sé-
mitique, dont on voit encore la soudure; la grammaire et le
lexique en font foi. Au IVe siécle de I'ére chrétienne, la litté-
rature gheez avait atteint son plus haut degré de perfection ; et
cependant, en plusieurs endroits du Pentateuque et des Psau-
mes, on trouve des mots grecs en abondance, ce qui fait douter
de 'immédiateté de la version gheez des saints livres. Enfin
M. Sapeto passe rapidement en revue les productions litté-
raires de I’Abyssinie, et il n’est pas trés tendre & cet endroit;



ALBERT REVEL D43

)

les langues gheez et amhara n’'ont guére dépassé leur état élé-
mentaire ; Pesprit kouschite est demeuré matérialiste, étranger
a la métaphysique, & I'imagination, au sentiment esthétique, a
l’art créateur; il n’a produit, en grande partie, que des lé-
gendes futiles, stupides, souvent triviales et lubriques, des
commentaires inintelligents, d’incroyables subtilités scolas-
tiques, des chroniques et des biographies extravagantes, des
traductions fantastiques, des poésies adulatoires dépourvues de
lyrisme ou construites comme des rébus et des logogriphes. Et
la-dessus, nous n’avons qu’a prendre conge.

IT
Langues sémitiques anciennes et assyriologie.

Cette seconde partie s’ouvre par une étude de M. F. Lenor-
mant sur le mythe d’Adonis-Tammouz dans les documents cu-
néiformes. Le nom et lestravaux de M. F. Lenormant occupent
une place si distinguée dans le champ des études sémitiques et
assyriologiques, que nous croyons chose parfaitement superflue
de signaler l'intérét et 'importance du travail en question. Le
texte fondamental et classique, pris comme point de départ,
est le chap. VIII d’Ezéchiel, comparé d’abord aux légendes an-
tiques de I’Asie antérieure. Le mois qui commence au solstice
d’été, et dont le premier jour était la féte de la mort et de la
résurrection périodique du dieu Tammouz, s’appelait en Syrie
Tomuz, désignation adoptée par les Hébreux dans leur calen-
drier sous la forme de Tarnmuz. Le mythe sidéral de Tammouz,
surchargé de détails monstrueux et d’aberrations étranges et
impures, était un dogme fondamental dans les religions de I’Asie
antérieure; peut-étre faut-il en voir une trace dans le culte ma-
cédonien du Mars @aipos; il est certain que le nom, le culte et
le mythe de Tammouz ont passé en Occident, en Etrurie. M. Le-
normant a été le premier a reconnaitre le nom de Tammouz
dans les textes cunéiformes, sous la forme accadienne (ou su-
mérienne) Dumuzi, surnom du dieu de la lune, qui signifie
non pas « Fils de la vie, » comme on pensait d’abord, mais
« Rejeton divin » par excellence. On n’a pas encore trouve,



5/2 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

sur les tablettes cunéiformes, un récit élendu et complel du
mythe de Dumuzi; mais il est facile d'y reconnaitre de nom-
breuses allusions aux malheurs du dieu, toutes paralleles aux
données essentielles du mythe classique d’Adonis. Dumuzi,
c’est 'amant infortuné de la jeunesse d’Istar, déesse de la vo-
lupté, prototype de Vénus-Astarié; c’'est le berger, seigneur
de la région des morts, I'Athys phrygien, lui aussi berger ou
bouvier, qu'un hymne grec du second siécle appelle le « stérile
rejeton divin, ’'ép1 vert moissonné, le berger du blanc troupeau
des étoiles. » Le morceau le plus important, étudié et inter-
prété par les principaux assyriologues, est le célébre épisode
épique connu sous le titre de la Descente d’Istar aux enfers ;
M. Lenormant, qui P’avait déjd analysé dans les Premziéres ci-
vilisations (tom. 11, pag. 84 et suiv.), le transcrit ici en enlier,
en raison méme de son imporlance hors ligne. Istar, aprés
avoir passé et repassé les sept portes du Pays sans retour, ol
elle a bu l'eau de la vie, s’en revient auprés de Dumuzi, I'a-
mant de sa jeunesse, dont le poéme rappelle la blessure, la
couche funébre, et le deuil célébré par les pleureuses. Et
pourquoi cette eau de la fontaine de vie? Pour ressusciter Du-
muzi, et le rendre a la vie céleste. De 14, la double féte syro-
palestinienne et hellénique : le deuil d’Adonis-Tammouz, et la
résurrection du dieu au milieu des manifestations de la joic et
de la volupté ; féte du solstice d’été, symbolisant les vicissi-
tudes de la révolution annuelle et diurne du soleil. — Dans sa
description, le prophéte Ezéchiel a réuni les deux momenls
principaux de cette féte : le deuil et I'allégresse. Dans I'en-
ceinte du temple profané par I'idolatrie, du coté du seplen-
trion, il voit assise, dans l'atlitude de la douleur, la statue de la
Jalouse qui pleure celui qu'elle a perdu, c'est-a-dire le simu-
lacre de Baaltis-Astarté. M. Segond traduit, a cet endroit (Ezéch.
VIII, 3) : « I'idole de la jalousie, qui excite la jalousie de I'E-
ternel ; » M. Lenormant, d’aprés les Septlante (5 onkn 7ob &ridoug
o0 xtwpévov), interpréte : « la Jalouse qui se lamente d’avoir
perdu ce qu’elle possédait. » M. Segond s’est laissé, me semble-
t-il, fourvoyer par la Vulgate (suivie aussi par Diodati) : « ubi
erat statutum idolum zeli ad provocandam @&mulationem; » et



ALBERT REVEL 545

il y a ajouté, de son chef, le complément : « de I'Eternel, » qui
fait absolument défaut dans le texte. Le mot hébreu 3211 (que
Diodati traduit par « chapelle, » et que M. Segond ne traduit
pas) indique une figure de femme assise (cfr. Esa. XLVII, 1);
c’est la posture d’affligée de la Vénus du Liban qui pleure
Adonis, la méme qui est attribuée a la déesse dans les bas-
reliefs phéniciens. Ensuite, il n'y a pas lieu de confondre les
deux verbes N3P (ardenti studio alicuius flagrare) et 3P (pos-
sidere), qui sont a la base de la paronomase HJPTDH NP
Du méme coté du septentrion, 4 ’entrée de la porte intérieure
du temple, et, par conséquent, dans un rapport direct avec la
slatue assise, le prophéte apercoit des femmes également as-
sises, menant deuil sur Tammouz. Mais du coté opposé, dans le
parvis intérieur, entre le portique et 'autel, que voit-il? Des
hommes, tournant le dos au sanctuaire, prosternés vers l'o-
rient, devant le soleil qui se léve; c’est la seconde phase de la
féte de Tammouz, le jour d’allégresse ou l'on adorait, dans le
soleil renaissant, le dieu ressuscité, remontant des ténébres de
la mort aux embrassements de la déesse céleste. Le culte du
dieu-soleil avait pour siéege principal, en Babylonie, la grande
cité de Sippara, que la Bible (2 Rois XVII, 31) appelle Séphar-
vaim; c’est-a-dire qu’elle était divisée en deux quartiers par
le cours de I’Euphrate : I’'un, la Sippara de Samas (ou du soleil),
etl’autre, la Sipparad’Anunit, oudéesse-étoile du fleuve du Tigre.
L’historien sacré ajoute que « les gens de Sépharvaim brilaient
leurs enfants parle feu en ’honneur d’Adrammélec et d’Anam-
mélec, dieux de Sépharvaim. » Le dieu-soleil de Sippara, époux
d’Anunit (15733;}:1’7733335), était donc identique a4 Adar-
malik, 'Hercule assyro-chaldéen, c’est-a-dire au soleil dans
toute sa puissance terrible et destructrice, le Moloch, Milcom,
Camos, Chammon des peuples de Phénicie et de Palestine. Or
ce soleil caniculaire est précisément celui qui tranche le fil des
jours d’Adonis-Tammouz, le jeune et gracieux soleil du prin-
temps, qui, dans la religion de Sippara, compléte la triade avec
Samas-Adar et la déesse Anunit; de sorte que, en définitive, la
mort violente du divin adolescent se transforme en prototype
surnaturel de ces horribles sacrifices d’enfants, grace auxquels

THEOL. ET PHIL. 1880. 37



H46 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

la superstition croyait devoir apaiser la colére du Moloch de
Canaan, du Milcom de Hammon, du Camos de Moab, du Baal-
Chammon de Carthage.— Le mylthe d’Adonis a donc une origine
babylonienne ; les Syriens, les Phéniciens n’ont rien ajouté
d’essentiel & celte légende du naluralisme asiatique. Le nom
primitif de 'amant d’Astarté était Tammouz, nom d’origine
accadienne et anté-sémitique ; parallélement & cette appellation
étrangere, les Phéniciens en avaient créé une autre, que les
Grecs ont adoptée de préférence, celle de Adon, qui 4l’origine
était un simple qualificatif comme Baal = Seigneur. M. Ph,
Berger a trouvé un exemple original de l'emploi de Adon
comme nom de divinité, dans une inscriplion punique de
Constantine : « léaddon 16Baal Adon ou |éBaal Chammoén, »
c’est-a-dire « au Seigneur Baal-Adon et & Baal-Chammon ; »
d’ou il conclut & Pexistence d’une triade carthaginoise Baal-
Chammon, Tanit et Baal-Adoén, de tous points paralléle & la
triade Samas-Adar, Anunit et Dumuzi du culte solaire de Sé-
pharvaim.

Sur le terrain de l’assyriologie, nous avons, en outre, de
M. J. Oppert, la tra ... lion de quelques fextes assyriens, c’est-
a-dire de quelques frag:1ents cosmogoniques et mythologiques
relatifs & la création et & la (prétendue) 1égende de la chule.
C’est court, mais cela donne & réfléchir. M. Oppert ne peui ou-
blier ni méconnaitre ce que doit au regretté Georges Smith la
science de l'assyriologie, mais il avoue ne pouvoir acceptler ni
ses traductions ni les conclusions qu’il a voulu en tirer. Les
traductions de Smith sont pleines d’erreurs, de non-sens, de
notions étranges; et M. Delitzsch lui-méme, qui a fait passer
en allemand le Chaldean account of Genesis, est obligé d’ad-
mettre que, dans tel morceau, il n’y a peut-étre pas une seule
ligne qui soit bien traduite par le savant anglais. Que penser par
exemple de la soi-disant découverte du sabbat « contemporain
de la création » proposée par M. Fox Talbot? Traduisant par féte
un mot bien connu qui signifie disque, il introduit ainsi, dans
le récit de la création, le sabbat dont rien ne parle. « Le sep-
tiéme jour, il institue un jour de féte ! » Quant a la légende pré-
iendue de la chute, les deux fragments y relatifs, remplis de



ALBERT REVEL D47

lacunes et tres difficiles & comprendre, sont, I'un un hymne
au dieu Nibir, l'autre un épisode de la guerre de Mérodach
contre Tiamat, la mer. Mais il n’y a absolument rien, conclut
M. Oppert, qui rappelle le récit de la chute et le role du ser-
pent dela Genése. « Les textes sont trés difficiles & comprendre ;
raison de plus pour travailler davantage a leur interprétation. »

A la suite d’'une note, aussl courte qu’insignifiante, de M. E.
Renan sur un graffito phénicien d’Abydos. nous lisons une
étude de M. F. Hommel sur la patrie originaire des Sémites.
Les langues sémitiques, et les peuples (ui les ont parlées, ont
formé jadis une unité; cette unité, ou cette civilisation primi-
tive, on peut tenter de la reconstruire au moyen du lexique
(comme l'a fait M. A. Pictet pour les Aryas primitifs). Contrai-
rement & opinion de M. Schrader, M. A. von Kremer a affirmé
que I’Arabie ne peut avoir été la patrie originaire des Sémites;
car : 1° avant la formation des dialectes, les Sémites connais-
saient, par exemple, le chameau, mais non pas l'autruche;
ils n’habitaient donc pas en Arabie ou l'autruche est indigéene;
20 avant la formation des dialectes, les Sémites n’ont pas connu
le palmier et ses fruits (7). Selon M. von Kremer la patrie origi-
naire des Sémites aurait été, en commun avec les Aryas, la
haute Asie; et, du Touran supérieur, ils auraient, en suivant
le cours de I’Oxus et en longeant la mer Caspienne, pénétré en
Médie et de 1a en Mésopotamie, ol enfin ils se seraient scindés
pour former des peuplades distinctes et entreprendre une nou-
velle émigration. Tout cela est ingénieux, mais plus ou moins
hypothétique ; M. Hommel se conlente d’assigner aux Sémiles,
comme demeure primitive, la Mésopotamie centrale. A la faune
sémitique primitive appartenaient’ours {éth., debb ; hébr., dob;
aram., deébbd ; assyr, dabu), le beeuf sauvage (assyr., ri'mu;
hébr., reém), la panthére (éth., mnamr; hébr. namér; aram.,
nemrd, assyr., nimru), dont les noms, dans I'arabe antéisla-
mique, ou ne se trouvent pas, ou sont d’une extréme rarete,
parce que ces animaux mémes, abondants au nord, sont étran-
gers a ’Arabie, ou y sont trés rares. Au contraire, 1l y a des ani-
maux particuliers & 1a faune arabe, comme I'autruche et la ger-
boise, qui n'ont pas de nom protosémitique. Quant au dattier;



548 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

la comparaison de I'hébreutdmar avec I'éthiopien tamart prouve
qu’il était connu des Sémites primitifs ; en arabe, il s’appelle
nachl, et le mot tamr ne s’emploie d’ordinaire que pour le
fruit. Mais la fécondation artificielle et la culture de cet arbre
n’ont commencé que dans les temps historiques, et précisément
en Babylonie, le vrai foyer de 'agriculture sémitique pendant
I’époque assyrienne et araméenne. On est donc ramené i la
tradition constante des Sémites, qui place leur patrie originaire
dans la Mésopolamie centrale et inférieure.

Je cite, en passant, un écrit (latin} de M. Adalbert Merx, inti-
tulé De Eusebiane historice ecclestasticee versionibus, syriaca et
armeniaca. M. Merx établit que la version arménienne de I’ His-
toire ecclésiastique d’Eusébe (commencement du Ve siécle) a été
faite sur la version syriaque, sans tenir aucun compte de l'ori-
ginal grec. La version syriaque, dont il existe deux manuscrits
('un & Pétersbourg, 'autre & Londres), date du IVe siécle et n’est
postérieure que de cinquante ans a la mort d’Eusébe. La raison
du fait consiste en ce que les Arméniens ont eu pour premiers
maitres les Syries; et c’est pour ce méme motif que les épi-
tres d'Ignace ont élé, elles aussi, traduites du syriaque en ar-
ménien, et qu'une premiére version arménienne de I’Ancien
Testament a été pareillement dérivée de la version syriague.
Cette dépendance vis-d-vis des Syriens a duré jusqu’a 'époque
de Nestorius ; depuis lors les Arméniens, adversaires décidés
du patriarche, répudiérent I'influence syrienne, et dotérent
leurs Eglises d’une nouvelle traduction des livres saints, con-
forme au texte des Septante.

Dans le champ des études judaiques, nous avons un mémoire
de M. S. de Benedetti sur 'Aggada, une notice de M. P. Per-
reau sur la médecine théorique et pratique du R. Nathan ben
Joel Paquera, et un travail trés étendu de M. Ascoli sur les in-
scriptions grecques, latines, hébraiques d'anctennes tombes
juives des provinces napolitaines.

A propos de la traduction du Talmud que publie, en France,
le rabbin Schwab, M. de Benedetti exprime sa conviction que
le Talmud est un livre illisible et intraduisible, et qu’il restera
ce qu’il a toujours eté, difficile, obscur, entortillé. Une partie



ALBERT REVEL 549

seulement se préte a4 une version correcte : c’est ’Aggada,
avec ses spéculations philosophiques, ses légendes, ses récits,
sa couleur littéraire et idéale; tandis que I'Halaka a toute I’a-
ridité de la jurisprudence, du rituel et de la casuistique. L’Ag-
gada est d’une importance majeure ; c’est 12 que commence et
se poursuit cette interprétation symbolique et allégorique des
textes sacrés, qui favorise laliberté la plus illimitée en matiére
d’interprétation, et qui ouvre la porte aux spéculations de la
science étrangeére. C’est un travail de prodigieuse alchimie, qui
transforme en théosophie mystique le sens littéral et naturel
des livres saints ; et c’est de ce travail progressif, — M. de Be-
nedelti le dit de bonne foi, sur l'autorité de M. Renan, — qu’a
surgi peu a peu le Nouveau Testament, c’est-a-dire le christia-
nisme et sa légende! M. de Benedetti termine par une critique
élogieuse de l'Encyclopédie historique biblico-talmudique du
docteur Hamburger.

M. Perreau donne 'analyse complete, ou mieux, la table des
matiéres, de 'ouvrage manuscrit du rabbin Nathan, d’apres le
codex 1343 de la collection rabbinique de Rossi. (XVe siécle.)
Nathan (de Montpellier, vers I'année 1300) a intitulé son ou-
vrage le Baume du corps, t'-']'lli'i MM1X; il a puisé particulié-
rement & des sources arabes, et partagé son livre en quatre
parties : 1° Médecine théorique ou spéculative; 20 Médecine
pratique ou régime hygiénique ; 3° Traitement des maladies,
da sommet de la téte a la plante des pieds ; 4° Pharmacopée :
plantes médicinales, drogues et remeéedes.

Le travail de M. Ascoli est le plus étendu de tous ceux que
renferme le volume (pag. 239-354) ; il est accompagné de huit
planches, presque toutes de reproduction photolithographique,
consacrees aux inscriptions tombales de la Basilicate et de la
Pouille. M. Ascoli s’excuse d’avoir abordé un pareil sujet; mais,
dirons-nous, qu’est-ce que cela pour un homme qui est égale-
ment 4 son aise dans la philologie aryenne et dans la philologie
sémitique ? L’épigraphie juive ne saurait étre pour lui qu’un
jeu ou un passe-temps.— Les épitaphes judaiques, en Europe,
se répartissaient en deux séries bien distinctes : la premiere
allait du Ier au IVe siécle de I'ére chrétienne, et se composait



550 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

d’épitaphes grecques ou latines, ou latines teintées de grec,
avec noms propres grécisés ou latinisés, accompagnés d’un
souhait fort court et de nombreux symboles. Les exemplaires
de cette série proviennent, en majeure partie, des hypogées de
Rome. La seconde série (moyen 4ge) se composait d’épitaphes
hébraiques, avec un trés petit nombre de symboles; ’exem-
plaire le plus ancien ne remonte guere au dela de I'année 1083.
Il y avait donc entre les deux séries une lacune d’au moins sept
siecles; pourquoi cetie longue interruption? Le fanatisme ca-
tholique et papal y entre pour beaucoup, sans doute ; la persé-
cution n’a pas épargné l'asile des morts, elle s’est exercée avec
violence contre les inscriptions tombales; mais cela ne suffit
pas a tout expliquer. Ce silence pouvait aussi s’attribuer & une
autre cause : I’hellénisme importé en Occident par les Pales-
tiniens juifs et chrétiens a du s’éteindre bien longtemps avant
que s'affirmat le mouvement intellectuel de la renaissance
juive. Mais voici maintenant la lacune comblée ; les catacombes
juives creusées dansle tuf de Venosa ont livré des inscriptions
imparfaitement connues ou entierement inédites, qui permettent
de reconstituer un nouveau centre épigraphique, intermédiaire
entre les deux autres, avec inscriptions grecques, latines et hé-
braiques, et inscriptions mélangées. D’autre part, sont venues
s’ajouter les inscriptions de Brindisi, d’Oria, de Tarente, de
Trani. Ces documents, qui vont du IVe au XII¢ siecle, confir-
ment les données historiques relatives & la présence des Juifs
dans le Napolitain, et au caractére de leur civilisation. Je ne
pousse pas plus loin; je note seulement que, parmi les symbo-
les, il n’en est point d’aussi fréquent que le chandelier, comme
dans les souhaits il n’en est point d’aussi fréquent que la simple
formule 515125- Au point de vue paléographique, 1'écriture de
ces anciens Juifs de la péninsule se rapproche beaucoup des
inscriptions araméennes sur terres cuites, découvertes par
Layard a Babylone; de fagon pourtant 4 représenter beau-
coup mieux, quant aux ligatures, la phase de transition entre
le type palmyrénien et I'écriture carrée : résultat nouveau et
inattendu, quoique conforme & la raison historique. Je me per-
mets enfin d’attirer spécialement 'attention sur le commentaire



ALBERT REVEL 551

qui se rapporte au contenu des épitaphes; il y a 12 une masse
de renseignements du plus haut intérét pour l'histoire com-
parée de I’épigraphie juive et chrétienne,

11
Etudes arabes.

Dans cette troisiéme et derniére parlie, il y a, comme dans
les deux autres, des travaux de genre fort différent. Je ne fais
que nommer une note de M. D’A. de Schio sur deux astrolabes
arabo-coufiques découverts & Valdagno, province de Vicence;
une note de M. E. Saavedra sur un astrolabe conservé au musée
de Florence, construit en Orient, a la fin du Xe¢ siécle, pour le
pape Sylvestre II; un mémoire de M. P. Remondini sur las-
trolabe Negrotto (Génes), déja décrit par l'illustre sénateur
M. Amari ; un travail de M. Lupo Buonazia sur la méthode a
employer dans Uétude de la métrique ara'be; un discours latin
de M. V. Lagus (un homme hyperboréen, comme il se qualifie
lui-méme) sur le céleébre gcographe Edrisi, ol il est prouvé
qu’Edrisi est redevable aux relations commerciales des Scan-
dinaves et des Italiens, des connaissances trés exactes dont il
fait preuve au sujet des pays baltiques.

Iy a, en outre, deux morceaux qui se rapportent & I’histoire
de la philosophie. Le premier est un discours de M. A.-F. Mehren
sur la correspondance philosophique d’'Tbn Sab‘in avec Uempe-
reur Frédéric I1. Bien connu pour ses fréquentes relations avec
les princes mahométans, 'empereuar Frédéric II avait (en 1241)
envoyé au sultan du Maroc une mission scientifique, avec
charge de rapporter une réponse aux quatre questions dénom-
mées « questions siciliennes » : I'éternité du monde, les scien-
ces preliminaires et le but de la théologie, les gatégories et leur
nombre, et I’dme. La réponse fut donnée par le philosophe Ibn
Sab‘in (né & Murcie ’an 1216) ; et il n’en existe qu’un seul ma-
nuscrit, conservé a la bibliothéque Bodléienne et pour la pre-
miére fois analysé par M. Michel Amari dans le Journal asia-
tique (1853). Ibn Sab'in était tenu, chez les Arabes, pour un
pervers hétérodoxe ; et, en général, tout le monde était d’accord



552 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

pour le condamner & l'enfer. En fait, c’était un philosophe
éclectique, a la fois péripatéticien et néoplatonicien, avec une
trés forte prétention 4 'orthodoxie musulmane. Son point de
départ est que le Dieu d’Aristote est identique avec le Dieu de
I'islamisme; et 'existence de ce Dieu est prouvée par le mou-
vement des étoiles fixes, mouvement éternel qui suppose néces-
sairement un moteur supréme. Quant au gouvernement du
monde, Ibn Sab’in est néoplatonicien ; il adopte la théorie des
sphéres célestes, créées de Dieu par un acte de réflexion et
peuplées des universaux intelligibles de substance éternelle;
d’ol1 il conclut que le monde est contenu de toute éternité dans
I’'essence divine, aprés que nous avons effacé toute notion de
temps etdelieu.— Sur la seconde question, il développe d’abord
le systeme des écrits aristotéliques, puis celui des Soufis ou
des néoplatoniciens; les diverses branches de la science sont
toutes préliminaires a la science de Dieu, et la science elle-
méme a sa source éternelle en Dieu, dans sa volonté divine et
dans 'ordre préconcu de loute éternité. C’est Dieu seul qui nous
donne la faculté d’y arriver, soit par le moyen de la démonstra-
tion, soit par voie d’inspiration.— Sur la troisiéme question, il
s’en tient aux dix catégories d’Aristote, dont quatre simples
(substance, quantité, qualité et relation) et six composées (lieu,
temps, avoir, repos, action et passion). — Quant a la quatriémne
discussion, & plusieurs points de vue la plus intéressante, il
reproduit d’abord la division aristolélique : 4me végétative,
ame animale et dme raisonnable. Les deux premiéres sont pé-
rissables avec le corps, parce qu’elles sont le produit d'une
combinaison de substances élémentaires; mais 1’dme raison-
nable, partage exclusif de ’homme, est une substance simple
et partant immortelle, 4 laquelle la mort ne fait que rendre sa
véritable essence. Ibn Sab'in ne donne pas moins de huit
preuves de I'immortalité de I'dme ; 'dme est pour lui le mi-
crocosme, le reflet de l'intelligence supréme; sa supériorité
spirituelle lui vient de la grace divine; or ce qui participe ala
grice divine ne périt pas. Il n’y a, dans cette doctrine, rien
d’infernal ni de satanique.

Le second morceau de philosophie est dia M. F, Dieterici, et



ALBERT REVEL 553

a pour sujet les etudes philosophiques des Arabes au Xe siécle ;
mais ’auteur ne le donne que comme un extrait de son livre
(méme titre) publié & Leipzig de 1876 & 1878. Dans ce résumé
trés clair, il est montré que les philosophes arabes se sont
formé un systéme éclectique ; avec le néoplatonisme, ils ensei-
gnent la doctrine de ’émanation ; ils protessent la cosmologie
de Ptolomée, qui compare notre monde & un oignon; ils
croient avec les néopythagoriciens que l'univers est construit
en neuf étapes ; ils s’appuient sur Aristote pour affirmer que la
force émanée de Dieu doit retourner & Dieu; ils devancent
Darwin en considérant le singe comme l’étape intermédiaire
entre les animaux c¢t’homme; ils tirent de I'Organon la logique
et la physique; et I’émanation de ’dme humaine de I’dme uni-
verselle leur fait poserle principe de I'astrologie, d’aprés lequel
dés qu’un nouvel étre prend vie, il s’y joint aussitot une partie
de I’ame universelle, ou en d’autres termes, il y correspond
une constellation.

Aprés tout cela, il n’en est que plus piquant de se poser la
question : Mahomet savait-il lire et écrire? M. G. Weil donne
a cette question une réponse absolument négative. Comme il
est dit, dans le Coran méme, an verset 47 de la 29¢ sourah:
« Toi (Mahomet) tu n’avais lu auparavant aucun livre, ni écrit
avec ta main droite, car alors ceux qui nient la vérilé auraient
des doutes. » C’est bien 14, & ne pass’y méprendre, le langage
d’'un homme qui met une ignorance absolue au service de
prétendues révélations. Il pensait par la réfuter les incrédules,
qui disaient que Mahomet avait copié ou lu d’'anciens livres,
et qui, par conséquent, se permettaient de douter de sa mission
de prophéte. Or puisque lui-méme n’a jusqu’a ce moment ni la
ni écrit, comment les sceptiques peuvent-ils supposer que ses
révélations soient des copies d’anciens livres? Sa profonde
ignorance est une preuve convaincante, selon lui, et une ga-
rantie de son originalité. Il n’y a pas, dit M. Weil, un seul pas-
sage du Coran qui prouve que Mahomet sat lire ; au contraire,
nombre de versets nous obligent & croire qu'il était ignorant.
L’art d’écrire élait encore peu répandu & la Mecque lors de la
naissance de Mahomet; et celui-ci, qui n’était qu’un pauvre



554 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

orphelin, n’avait sans doute pas recu une éducation bien soi-
gnée. On ne peut guére supposer qu’il ait eu un maitre, moins
encore, qu'il y ait eu & la Mecque des écoles publiques. Au
reste le Coran lui-méme est le meilleur témoin 4 interroger;
son caractére fragmentaire, le désordre qui y régne, les con-
tradictions et les répétitions dont il fourmille, sont autant de
preuves que Mahomet ne savait ni lire ni écrire, et que son
ignorance lui faisait une nécessité de communiquer ses visions
oralement et & des intervalles plus ou moins longs. De 1a est
sorti le livre, si défectueux sous tant de rapporis, qui nous a été
transmis par Abou-Bekr et Othman.

De Mahomet &4 Omar, il 0’y a qu’un pas. FEst-il vrai que les
Arabes, en I'an 642, aprés avoir pris d’assaut Alexandrie, aient
détruit par le feu le Musée et sa bibliothéque ? M. Ludolf Krehi,
dans un mémoire allemand, traite cette accusation de légende;
il refuse toute crédibilité et toute vraisemblance & la narration
d’Abulpharage ; et, toute circonstanciée qu’elle soit, il faut
avouer qu’elle abuse étrangement de la bonne foi des lecteurs
en rapportant que, sur ’ordre d’Amru, on chauffa pendant six
mois, avec des livres, les quatre mille bains d’Alexandrie!
Voila ce qui défraye encore les manuels d’histoire & 'usage des
écoles ! Omer aurait écrit & Amru : « Quant aux livres dont tu
parles, ou bien ils ne contiennent rien qui ne soit conforme au
livre de Dieu (le Coran), et alors nous n’en avons que faire;
ou bien ils contiennent quelque chose de contraire au livre de
Dieu, et alors nous ne pouvons pas en faire usage. Donne ordre
gu’ils soient détruits., » Et cela est raconté par un auteur sy-
riaque du XIII® siécle, quelque chose comme six cents ans
apres 'événement, tandis que nous avons des relations tres
anciennes et trés circonstanciées du siége d’Alexandrie (de Be-
ladsuri, Ibn-Abd-al-Hakam et autres) qui gardent le silence le
plus complet sur cet acte de vandalisme! Est-ce que, au point
de vue de l'orthodoxie musulmane, il n’y aurait pas eu la
ample matiére & célébrer la gloire du calife Omar et de son
lieutenant Amru? Il est avére au contraire que, malgré le long
siége de quatorze mois subi par la ville d’Alexandrie, les Arabes
ne commirent aucun excés confre les personnes ni contre la



ALBERT REVEL 555

propriété; Amru et Omar surent résister aux convoitises de
leurs propres soldats, et, & part une capitation et un tribut, les
habitants n’eurent aucun sujet de plainte, car il leur fut ga-
rantila liberté personnelle et le libre exercice de leur religion.
Il n’y a aucune trace de la légende de I'incendie dans les an-
ciennes sources. Elle apparait, pour la premiere fois, chez Ab-
dallatif, écrivain du XII® siécle, et depuis lors elle a été fré-
quemment rééditée par les écrivains arabes, jusqu’a ce qu’elle
fut enfin reproduite avec force détails par Abulpharage (ou
Grégoire Bar-Hebreaeus). Or le passage d’Abdallatif est aussi
court et aussi insignifiant que possible; il y est question de
quelques ruines que le voyageur avait vues & Alexandrie et
qu’il décrit en ce peu de mots : « Je crois que cette construc-
tion était le Portique oli Aristote et, plus tard, ses éléves don-
naient leur enseignement; et que cette autre était ’'académie
érigée par Alexandre, ou fut placée la bibliothéque incendiée
par Amru sur 'ordre d’Omar. » Autant d’erreurs que de mots,
ainsi gu’il convient & un touriste; Aristote n’a jamais été a
Alexandrie, le Portique était 2 Athénes, et la bibliothéque du
Musée a été fondée par Ptolémée Ier. Quant au récit d’Abulpha-
rage, il est & noter qu'on ne le trouve pas dans la grande
Chronigque syriaque de ce célébre écrivain, mais seulement
dans un extrait, en langue arabe, par lui intitulée Histoire
des dynasties et publiée par Ed. Pococke en 1663. A vrai dire,
ce n’est pas un simple extrait, car il contient plusieurs notices
historico-littéraires, étrangeres & l'original syriaque; et on ne
saurait décider si ces suppléments sont des interpolations pos-
térieures, ou s'ils proviennent réellement de I’auteur lui-méme.
Il est & remarquer aussi que la légende dont il est question est
ignorée du patriarche d’Alexandrie Eutychius (+940) qui, dans
ses Annales, a traité cependant, d’'une maniére complete, de la
prise d’Alexandrie par les Arabes; pourquoi, étant sur les lieux,
et ayant sans doute & sa disposition les meilleures sources,
aurait-il gardé le silence au sujet d’un fait pareil? Trois cents
ans plus tard, un autre auteur égyptien, al-Makin, chrétien lui
aussi, a raconté le siéege d’Alexandrie dans les plus petits
détails ; mais il ne dit pas un mot du prétendu incendie de la



556 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

bibliothéque. Selon toute vraisemblance, Bar-Hebreeus, vivant
en Mésopotamie, a fait usage de sources byzantines ou I’histoire
était singuliérement défiguree, en haine de la barbarie musul-
mane; et on peut bien mettre en parallele certain récit ana-
logue de la destruction de la bibliotheque de Bagdad par Hu-
lagu. Ce dernier avait regu l'ordre de jeter les livres dans le
Tigre ; lenombre de ces livres était si grand qu’ils formeérent
un pont sur lequel passaient pietons et cavaliers, et il en coula
une teile quaniité d'encre que les eaux du fleuve en devinrent
toutes noires! Au récit d’Abulpharage on peut bien, en tout
cas, opposer des témoignages concluants. Ainsi la lettre au-
thentique d’Amru & Omar : « J'ai pris la ville. Je ne puis pas
en décrire les trésors, et je me contente de tefaire mention de
ce que J'y ai trouvé : quatre imille palais, quatre mille bains,
quarante mille Juifs tributaires, quatre cents théitres royaux,
et douze mille jardiniers qui vendent des légumes. » La-dessus
Amru informe le calife que les Arabes auraient bien voulu piller
les trésors; et Omar répond en désapprouvant hautement cette
intention. Comment concilier avec cela 'ordre d’incendier la
bibliothéque? Comment Amru, qu’Abulpharage lui-méme dé-
peint comme un ami et un protecteur des sciences, aurait-il
pu, dans sa description des merveilles de la ville, passer entié-
rement sous silence une aussi merveilleuse bibliothéque 7 Et
comment aurait-il pu écrire & Omar une seconde lettre pour
s’occuper spécialement de cet objet? Il avait séjourné trop peu
de temps a Alexandrie pour avoir pu recevoir une seconde
réponse. De plus, il est permis de se poser la question sui-
vante : Est-ce que, & cette époque, la bibliothéque d’Alexandrie
existait encore? On sait que Gibbon P'avait déja posée, tout en
se pronongant avec énergie contre la crédibilité du récit d’A-
bulpharage. Fondée par le premier des Lagides, considérable~
ment agrandie par Philadelphe et mise par lui en rapport avec
importante institution du Musée, continuellement enrichie de
nouvelles acquisitions, la bibliothéque comptait, au plus bas
mot, quarante mille volumes. Ce n’était pas la seule, du reste,
1l y avait en outre celle du Sérapéum qui, au témoignage de Ter-
tullien, existait encore au troisiéme siecle; il y en avait une au



ALBERT REVEL 557

Sébastium, et quelques autres de moindre importance. Mais la
splendeur du Musée ne parait pas avoir duré plus d’un siécle,
car sous le réegne du cruel Evergéte I1(146-117 av. C.) les ar-
tistes et les sayants furent chassés d’Alexandrie, et il s’ensuivit
une décadence du Musée qui amena sans doute des pertes plus
ou moins considérables. Il est vrai qu’Evergéte s’efforga de ré-
parer ces bréches en attirant des étrangers & Alexandrie, et
que, tout ignoble qu’il fat, il aimait pourtant les lettres et les
sciences et les cultivait méme avec succés. Seulement ses
appels répétés ne rencontrérent que de la défiance. Le grand
critique Aristarque est le dernier savant qui ait illustré Alexan-
drie. D’Evergete II & Jules César, 1l s’est fait, autour du musée,
un long silence d’une centaine d’années. En I'an 47, pendant la
dangereuse révolte qui faillit coiter la vie au grand Jules, le
Musée fut détruit par l'incendie, et la bibliothéque fut anéantie
presque en entier. Quelques années plus tard, Strabon visita
Alexandrie, dont il décrit minutieusement les beauiés, mais il
ne dit pas un mot de la bibliothéque; elle ne s’était donc pas
encore relevée de ses ruines. Sous les Césars, ce fut une alter-
native de prospérité et de décadence ; sous Alexandre Sévére,
en particulier, ’académie se reprit & vivre, et Suidas nous ap-
prend que, vers 'an 390, le Musée existait encore; mais la
courte notice de Suidas esl le dernier renseignement positif
qu’on connaisse. Depuis lors aussi le sort du Sérapéum et de
sa bibliothéque est enveloppé d’une obscurité compléte. Nous
savons bien que, 'an 389, le temple de Sérapis fut transformé
en temple catholique ; mais il est tout & fait incertain si, a
partir de cette date, sa bibliotheque continua d’exister, ou si
elle fut détruite, ou si elle ful transférée & Bysance. Ce qui
ferait pencher pour cette derniére hypothése, c’est que la
grande bibliothéque réunie par Théodose II & Constantinople,
au commencement du Ve siécle, a été formée, presque en entier,
aux dépens des bibliotheques de ’Egypte et de I’Asie Mineure.
En résumé, on peut conclure.qu’a I’époque de la conquéte de
I'Egypte par les Arabes, il ne restait déja plus rien, ou trés
peu de chose, de la célebre bibliothéque dont I'influence scien-
tifique avait été anciennement si féconde; et que, si les secta-



058 LE CONGRES DES ORIENTALISTES A FLORENCE

teurs du prophéte ont, dans leur zéle aveugle, détruit sans
pitié bien des restes précieux de I'antiquité classique, on peut
hardiment les absoudre du crime d’avoir sacrifié & leur zéle la
bibliothéque d’Alexandrie.

Au terme de ce compte rendu, il me faut bien avouer avoir
été prolixe ; mais j’ai deux excuses & faire valoir : la faute en
est tout d’abord au livre lui-méme, dont le contenu est aussi
varié qu'intéressant; elle en est & moi aussi, qui n’ai pas eu le
temps d’étre court.

A. REVEL.




	Le congrès des orientalistes à Florence

