
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: Quelques mots sur la nécessité d'une théorie de l'éducation chrétienne

Autor: Martin, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUELQUES MOTS

SUR

LA NÉCESSITÉ D'UNE THÉORIE

DE

L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

Il existe des ouvrages qui posent et développent des principes
d'éducation chrétienne, et nous n'avons pas besoin d'aller bien
loin pour rencontrer ceux de Mme Necker de Saussure *, de

L.-F.-F. Gauthey 2 et de R. de Guimps 3. Ces ouvrages ne
répondent cependant pas à l'idée que nous avons dans l'esprit en
écrivant le titre de cet article. Ce titre est plutôt le nom d'une
chose qui n'existe pas encore à l'état constitué, mais qui doit
prendre corps parce que des besoins pressants la réclament,

parce qu'elle est en parfaite harmonie avec la nature du
christianisme et parce que bien des éléments en sont déjà tout
formés. Notre but est précisément d'attirer l'attention sur une
tâche qui nous semble s'imposer à tous les chrétiens, car elle
fait appel aux lumières des praticiens, aux expériences des

mères, comme aux facultés des hommes de science.

Personne n'ignore que l'éducation chrétienne diffère de

l'éducation païenne antique et de l'éducation athée contemporaine

par son esprit, par son but, par ses moyens et par ses

1 De l'éducation progressive, ou étude du cours de la vie, 1828.
* De l'éducation, ou principes de pédagogie chrétienne, 1854-56.
3 La philosophie et la pratique de l'éducation, I860.

THÉOL. ET PHIL. 1880. 35



514 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

résultats; mais ne limite-t-on pas trop le champ de l'éducation?
se rappelle-t-on assez que l'éducation est de tousles âges et non
pas seulement de l'enfance ou de la jeunesse? sait-on que la

religion chrétienne tout entière, ou, si l'on veut, la révélation
est une œuvre d'éducation dans laquelle l'humanité est l'élève
et Dieu le maître? Parler ainsi, c'est peut-être donner aux
mots une acception un peu inaccoutumée, mais bien loin de

faire violence à la réalité, c'est la représenter d'une manière
plus exacte.

D'ordinaire on appelle éducation celte action complexe,
cette combinaison de moyens moraux et intellectuels qui
aboutit à faire d'un enfant ou d'un être inculte un homme.
Pourquoi la révélation ne serait-elle pas l'ensemble des moyens
dont Dieu s'est servi à diverses époques pour amener ses
créatures de l'état de péché à la vie pleine et sainte? Verrait-on
plus juste en faisant de la révélation la communication d'un
enseignement divin par l'intermédiaire d'orateurs ou d'écrivains

inspirés Cette dernière conception, qui a eu longtemps
force de loi et qui compte encore beaucoup trop d'adhérents,
perd aujourd'hui son crédit ; il n'est pas besoin d'un examen
bien prolongé pour apercevoir qu'elle est plus étroite que
l'autre; en effet, elle se renferme dans le domaine de l'intelligence

et restreint le nombre des moyens dont Dieu se sert

pour atteindre l'humanité.
Aux yeux de l'ancienne école supranaturaliste, la révélation

était un enseignement. Nous croyons en parler plus dignement,
sans rien ôter à son caractère surnaturel, en disant qu'elle est

une éducation, c'est-à-dire l'emploi combiné de moyens divers
en vue d'un but unique, que parmi ces moyens l'enseignement

tient sa place et que ce but est la régénération. Cela est

si peu forcé que les supranaturalistes eux-mêmes, malgré leur
notion intellectualiste de la révélation, visaient eux aussi à la

régénération dans leur pratique pastorale, et tout en croyant ne
faire autre chose que transmettre l'enseignement révélé, ils ne
se contentaient pas d'instruire dans la vérité divine;ils usaient
d'autres moyens pour atteindre ce but, objet suprême des

efforts de tout chrétien ; ils exhortaient, ils donnaient des con-



ERNEST MARTIN 515

seils, dans leurs relations individuelles ils cherchaient à éveiller
certains sentiments, à provoquer des résolutions. Rien souvent
ils réussissaient, mais toujours en vertu d'un instinct ou d'une
expérience péniblement acquise. Que de fois, au contraire,
leurs démarches n'ont-elles pas été maladroites, leurs efforts
même paralysés par le sentiment de l'ignorance des cas et des

moyens Qui oserait dire que l'expérience des uns ne pouvait
pas être réduite en observations précises, détaillées et

nombreuses, et que ces observations ne pouvaient être coordonnées

pour fournir aux autres une connaissance anticipée des

circonstances variées de la vie?
La pratique des supranaturalistes réfutait leur théorie, mais

leur théorie les empêchait de rendre leur pratique méthodique
et sûre. Nous avons été conduits à abandonner cette théorie,
mais jusqu'ici nous ne l'avons guère remplacée que par des

vues incertaines ; ne serait-il pas sage de chercher à posséder
une idée ferme et nette qui rende raison delà révélation et qui
soit un guide éclairé pour l'activité chrétienne?

La notion d'éducation s'offre à nous; examinons-la avec soin.
Je suis pour ma part persuadé qu'elle se recommande
fortement; je crois même que si on l'étudiait attentivement, on en

ferait sortir à la fois un plan général d'évangélisation et un

plan d'études scientifiques.
Les quelques pages qui suivent ont pour but de développer

rapidement cette opinion, de la soumettre à tous ceux qui font,
peut-être sans le savoir, de l'éducation chrétienne, el de les

provoquer à des corrections ou à des contradictions qui, en
fin de compte, seraient autant d'actes de coopération. Je ne me
dissimule pas toutes les maladresses qu'elles renferment, ni
surtout la présomption naïve dont on les accusera; on voudra

bien, je l'espère, considérer que mon désir est de susciter des

travaux et non d'offrir une étude achevée.

Bien des circonstances actuelles apparaissent comme ces

signes des temps que nous ne sommes pas toujours prompts à



516 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

discerner pour nous en instruire et pour déterminer notre
conduite. J'en enumererai quelques-unes :

1° L'incrédulité s'affiche dans la vie et prétend s'autoriser de

découvertes scientifiques contemporaines. Les vieilles Eglises
sont en décadence; la plus ancienne et la plus imposante, celle
de Rome, s'égare de plus en plus en s'obstinant dans ses
prétentions à des caractères qui ne sont pas de ce monde, elle
excite le fanatisme des uns, la répulsion des autres et de toutes
manières travaille à sa ruine. Les communions protestantes
officielles, grandes et petites, abandonnent de plus en plus
leurs symboles et perdent bon gré mal gré leur caractère chrétien.

Les doctrines sont étudiées dans leur genèse et leurs
transformations historiques et sont bien loin de rencontrer un
assentiment général ; la Bible n'est plus entourée du prestige
qui la mettait au-dessus des controverses. A ne voir que cette
face des choses, il semble que le christianisme soit condamné
à ne vivre que par la superstition et à rejoindre bientôt les

religions oubliées.
En même temps les entreprises proprement chrétiennes n'ont

jamais été si nombreuses et n'ont jamais obtenu autant de
résultats religieux que dans notre siècle. Des Eglises purement
volontaires se sont constituées et vivent d'une existence propre ;

les oeuvres d'évangélisation se multiplient dans nos pays et dans
nos villes; les missions lointaines s'étendent toujours plus. Le
christianisme n'est donc pas mort, il a conservé toute sa

puissance d'initiative. Que s'est-il donc passé? Que signifie ce
contraste entre deux séries de phénomènes qui semblent s'exclure
l'une l'autre? que devons-nous conclure de ce spectacle étonnant

Ne serait-ce point que le christianisme dans son essence, ou,

pour parler plus exactement, le christianisme lui-même est

demeuré, tandis que ses produits, ses accessoires ont vieilli?
N'y aurait-il pas pour nous dans ces faits un motif pressant de

rechercher attentivement en quoi consiste le christianisme,
pour le bien définir aux yeux de ses adhérents et de ses adversaires,

en le distinguant de ses produits et de ses accessoires,

pour étudier ces produits et ces accessoires, abandonner ceux



ERNEST MARTIN 517

qui ont fait leur temps, rajeunir ou remplacer ceux qui sont des

organes nécessaires, mais changeants?
L'ardeur conquérante de cette religion prétendue expirante

qui persiste au milieu des ruines, est propre à nous éclairer
sur la vraie nature du christianisme. Quel est le but auquel
tend cette ardeur? C'est la propagation du christianisme.
L'évangélisation et la mission se proposent d'augmenter le nombre
des chrétiens, de faire des chrétiens. Le christianisme n'est pas
mort, puisqu'il y a encore des chrétiens et qu'ils veulent faire
d'autres chrétiens. L'expression n'est pas trop forte, elle n'est
pas même nouvelle. Paul disait aux nouveaux convertis de
Corinthe : « C'est moi qui vous ai engendrés en Jésus-Christ par
l'Evangile '. » Faire des chrétiens, voilà la formule, la définition
de ce que j'ai appelé l'éducation chrétienne ; elle est brève,
mais elle est riche, elle contient toute la théologie et toute
l'activité chrétiennes.

Des chrétiens. Qu'est-ce qu'un chrétien? La théologie le dira,
C'est elle qui précisera le but de l'éducation.

Faire des chrétiens. Comment les faire? La théorie de
l'éducation le dira.

Nous aurons à revenir plus loin sur cette formule.
2° Les études théologiques, telles qu'elles sont organisées

un peu partout, ne constituent pas une préparation directe à

l'activité pastorale comme la définition qui précède le ferait

présumer.
Je sais que l'étude en elle-même communique à l'esprit une

tendance et des habitudes qui ne portent pas à l'action
extérieure et que, comme elle est nécessaire et bonne, il faut pourtant

lui consacrer un certain nombre d'années, sans parler des

heures qui doivent lui rester réservées plus tard. Aussi n'est-ce

pas de cette épreuve générale et inévitable des études que je
veux parler. A notre époque, le séjour des écoles de théologie
soumet les jeunes gens à une épreuve nouvelle qui est naturelle,
si l'on veut, mais qui n'est nullement indispensable. On peut
l'appeler naturelle parce qu'elle résulte d'un certain état de

choses, qui n'est pas sans danger et pourrait être modifié.
1 1 Cor. IV, 15.



518 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

L'enseignement théologique a été pendant longtemps
dogmatique; on présentait aux élèves un ensemble de connaissances

précises qui s'appuyaient sur l'autorité de la révélation,
en passant par un symbole ecclésiastique, et qui constituaient
les doctrines de l'Eglise. L'élève devait les apprendre, s'y tenir
attaché pour les enseigner à son tour, d'une manière plus
élémentaire, mais fidèle, quand il aurait charge d'âmes.

Cette méthode était simple, mais d'une simplicité artificielle,
et le cadre des études fut peu à peu changé. On prit pour
centre des études la Bible, les uns y étant conduits par un
instinct de piété, les autres par le désir de se soustraire au

joug des confessions de foi; ce changement apporté au

programme de l'enseignement était aussi un changement, peut-
être inconscient, dans la manière de concevoir le christianisme;

on s'écartait du supranaturalisme, sans trop savoir
comment on le remplaçait; avant les doctrines révélées, on
faisait passer les faits et les personnes de la révélation, mais on
était loin de rompre avec le supranaturalisme, la pensée n'en
venait même pas; les rationalistes eux-mêmes, tout en

repoussant la révélation, continuaient à considérer la religion
comme un enseignement. Se rapprocher de la Bible, c'était se

rapprocher d'une théorie éducative de la révélation, un instinct
portait de ce côte, tandis que l'espril restait fidèle aux notions
dans lesquelles il avait été élevé; ce furent les habitudes de

l'esprit qui l'emportèrent sur l'instinct timide et atténuèrent le

progrès. La Bible fut lue, étudiée avec fruit, mais on la regarda
comme la révélation elle-même, au lieu de voir en elle le récit
de la révélation et l'histoire de ceux qui furent ses organes.

Plus tard les études historiques prirent un grand essor et on
aborda les livres saints avec les méthodes de la critique historique

; ce furent surtout des hommes étrangers aux sentiments
chrétiens qui se livrèrent à ce travail ; aussi les résultats ont-
ils été rejetés non seulement par les conservateurs, mais par la

presque unanimité des croyants. L'application de la critique
historique aux documents bibliques fut même condamnée. Peu
à peu, cependant, l'évidence s'imposa et on ne put se refuser à

accorder que les écrits bibliques sont les produits de différentes



ERNEST MARTIN 519

époques et que leur date peut être recherchée, bref, qu'ils
sont les documents d'une histoire et que cette histoire demande
à être recomposée par les mêmes procédés que toute autre
histoire. C'était une nouvelle atteinte portée au surpranatura-
lisme ; cependant le supranaturalisme demeura la théorie
plus ou moins expressément professée par les croyants.

Cette lutte latente entre des idées qui ne s'harmonisent pas
et qui sont pourtant offertes à la fois aux jeunes gens est la

cause du malaise tout spécial qu'ils éprouvent aujourd'hui pendant

leurs études. L'enseignement de l'exégèse et de
l'introduction à l'Ancien et au Nouveau Testament éveille dans leur
esprit une idée du christianisme très-différente de celle qui se

dégage de la dogmatique. La dogmatique elle-même qui est

présentée encore, au moins dans les cours des catéchumènes,
comme le système de ce qu'il faut croire, est devenue dans les
facultés une science historique, philosophique ou composite,
sans perdre tout à fait son caractère symbolique.

Ces réflexions ne peuvent passer pour une histoire de

l'enseignement théologique, histoire qui serait fort instructive;
elles tendent à montrer que la conception supranaturaliste du
christianisme subsiste dans les idées courantes et dans la théologie

à côté de notions issues du piétisme et de la crilique qui
la battent en brèche.

3° Les étudiants en théologie ne sont pas seuls à souffrir de

l'incohérence de leurs idées religieuses; tout le monde vit dans
le trouble, les personnes pieuses et croyantes comme celles

qui prétendent indûment au titre de chrétien ; elles ont assisté
de près ou de loin à tous les débats sur les questions ecclésiastiques,

philosophiques, historiques, qui se sont engagés dans
les assemblées, les livres et les journaux, et il ne leur en est
resté qu'une impression de vague pénible ou d'assurance
forcée. Tout est discuté, les thèses autrefois considérées comme
établies ont perdu leur prestige, et en dépit ou à cause de cet
ébranlement général beaucoup d'affirmations aussi tranchantes

que nouvelles se créent une autorité suspecte. Des partis se

forment, s'opposent les uns aux autres et prennent des noms;
ils obéissent à des instincts sûrs, mais parfois inconscients,



520 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

leurs polémiques s'engagent sur des points secondaires ou se

poursuivent en pure perte parce qu'ils ont négligé de fixer le
terrain commun sur lequel ils pourraient se rencontrer et

engager une lutte décisive. C'esl une mêlée générale dans laquelle
beaucoup ferraillent en aveugles pour ne pas lâcher pied,
tandis que d'autres affirment qu'ils ont remporté la victoire
définitive ou bien s'écrient qu'il faut la paix à tout prix.

La vérité est que l'esprit humain a fait des progrès et des

conquêtes et que, rencontrant le christianisme, il ne retrouve
plus, dans ce qu'il voit, l'idée qu'il en avait. En quittant les lieux
où il est né, un homme en emporte une idée proportionnée à

ses facultés; lorsqu'il revient plus tard, modifié par ce qu'il a

appris dans l'intervalle, il doit faire un effort pour mettre ses

souvenirs d'accord avec la réalité. Les lieux sont les mêmes,
mais les points de vue ont changé et les mêmes choses prennent

un autre aspect. Le christianisme est ce qu'il a toujours
été; mais, modifiés que nous sommes par le progrès scientifique,

nous avons besoin de faire un effort pour le mieux saisir.
Cet effort nous répugne parce qu'il nous impose des sacrifices;
ant que nous ne nous y serons pas décidés, la confusion

régnera.

4° Les adversaires déclarés de la révélation ont fait paraître
des ouvrages importants et conséquents où ils font la théorie
de l'éducation basée sur les principes du matérialisme ou du
transformisme. Sans avoir étudié de près ces travaux, je vois
dans leur seule existence un motif pour nous de suivre nos
adversaires sur le terrain qu'ils choisissent et qui ne me paraît

pas devoir leur être favorable.
5ü Les écoles élémentaires sont maintenant organisées de

telle façon que l'instruction et l'influence chrétiennes y sont

presque nulles si même il n'y règne pas un esprit hostile au
christianisme. Les études scientifiques supérieures, cultivées
d'une manière exclusive, menacent de détruire les convictions
chrétiennes. La littérature prêche des doctrines de relâchement

et les cent voix de la publicité rapportent des faits
démoralisants. Pense-t-on faire équilibre à ces actions combinées
de la vie actuelle par la routine ou par des efforts isolés? ne



ERNEST MARTIN 521

faut-il pas, au contraire, leur opposer une vue ferme et une
tactique parfaitement réglée?

6° Souvent déjà on a exprimé le désir de voir se former une
dogmatique ou une philosophie proprement chrétienne, qui ne
fit pas d'emprunts à d'autres systèmes, mais qui sortît tout
entière du christianisme lui-même. Pour en arriver là, n'est-il
pas nécessaire de commencer par avoir une idée claire et juste
du christianisme

7° Dans les sciences de la nature, on a remplacé les
généralisations prématurées par l'observation patiente et attentive des

phénomènes, et celte méthode leur a fait faire des progrès
inattendus. Le christianisme ne serait-il point un phénomène? et
comme tel ne se prêterait-il pas à l'observation directe? cette
observation, poursuivie avec rigueur et avec ensemble, ne
fournirait-elle pas une science capable de dissiper bien des

malentendus et une méthode d'éducation capable de conduire
à des conquêtes inespérées?

II

Les différents faits qui viennent d'être rappelés trop brièvement

et avec une clarté très insuffisante me semblent conduire
à admettre la nécessité d'une théorie de l'éducation chrétienne.
Cette théorie serait-elle possible? et tout d'abord en quoi
consisterait-elle?

Elle serait la réponse à la seconde des questions posées plus
haut : Comment faire des chrétiens? mais ce comment en appelle
d'autres. Comment connaître les moyens d'obtenir ce résultat?
En répondant à la première question : Qu'est-ce qu'un chrétien
Comment savoir ce qu'est un chrétien En ouvrant les yeux
et en observant.

Il ne doit pas être impossible de saisir sur le vif dans les
chrétiens le christianisme et ses origines. On m'objectera que
c'est là du subjectivisme avec tous ses dangers. Je le veux bien,
aussi n'ai-je pas le projet de m'y renfermer et de repousser
toute autre conception, mais je demande la permission de dire
que l'étude scientifique du christianisme est trop exclusivement



522 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

objective. Le même excès se rencontre dans le dogmatisme à

outrance et dans les abus de la critique historique. L'un fait du
christianisme une idée divine qui a sa réalité en dehors de

l'homme et que l'homme doit s'assimiler ou accepter ; pour
l'autre le christianisme est un fait historique passé qu'il s'agit
de définir, d'établir ou de nier. La première de ces conceptions
a été minée par la seconde; l'esprit humain a reconnu qu'il y
a dans le christianisme autre chose qu'une idée divine, il a

discerné un fait historique et cette découverte a été généralement
admise. Mais le dogmatisme a rencontré un autre ennemi, la

piété qui, en se réveillant, en se mêlant parfois àdesétroitesses
et en prenant des formes diverses, a fait, elle aussi, une
découverte; le christianisme lui est apparu surtout comme une
œuvre de Dieu dans l'homme, comme un fait qui se reproduit
à toutes les époques dans l'individu par l'action de facteurs
divins.

Cette notion me semble plus juste, plus profonde et plus
large que les deux autres, car bien loin de les repousser, elle
se les approprie et les absorbe. Seulement elle n'a pas été

développée d'une manière complète, et surtout elle n'a pas été

analysée scientifiquement. Si on s'appliquait résolument à faire
cette analyse, on préparerait un progrès important dans la
théologie et dans la vie chrétiennes.

A défaut d'autres ouvriers plus exercés et plus adroits,
j'essayerai de tracer quelques lignes du plan que je voudrais voir
achever.

Le christianisme est un fait qui se reproduit à toutes les

époques dans l'individu par l'action de facteurs divins ; voilà la

définition que je pose comme une hypothèse pour la soumettre
à la vérification des faits observés.

Je remarque qu'elle est en plein accord avec celle qui a été

indiquée plus haut comme résultant de l'ardeur conquérante
qui caractérise aujourd'hui les chrétiens au milieu des ruines
des systèmes. Le christianisme, c'est l'état du chrétien ; étudiez

un chrélien, plusieurs chrétiens, le plus grand nombre
possible, décrivez-les, rapprochez les descriptions, comparez-les
à celles d'autres hommes, retenez les traits qui sont communs



ERNEST MARTIN 523

aux premiers et qui manquent aux seconds, vous possédez
la définition circonstanciée du christianisme.

Cette manière d'entendre un mot d'une valeur assez indéterminée

n'est pas arbitraire; on peut l'autoriser par certaine

analogie. Bien que les mots de même formation soient un peu

vagues et s'appliquent d'ordinaire à des systèmes, ils peuvent
aussi désigner des états. Laissant de côté le vocabulaire
médical, n'est-il pas vrai que le scepticisme est l'état du
sceptique? l'optimisme, celui de l'optimiste? le mysticisme, celui
du mystique? le patriotisme, celui du patriote? le fanatisme,
celui du fanatique? On entend apprécier le christianisme de tel
écrivain ou de telle personne; il existe par exemple un petit
volume, sorti des mêmes presses que cette revue, qui est intitulé

le Cliristianisme de Fénelon^. Sans vouloir donner à cette
expression ce sens exclusif, n'est-il pas permis de le lui reconnaître

et de le prendre au sérieux?
Si le christianisme est un état qui se reproduit à toutes les

époques, il est possible non seulement de l'étudier directement
non seulement par l'observation, mais aussi de le voir naître
et succéder à quelque état antérieur plus ou moins différent;
ces nouvelles observations révéleront les origines et le mode de

formation de cet état particulier de l'âme humaine et permettront

d'indiquer les causes de ce phénomène. N'est-ce pas
d'ailleurs ce qu'on fait déjà jusqu'à un certain point dans bien
des biographies détaillées et des anecdotes édifiantes? Pourquoi

ne pousserait-on pas plus loin l'examen et ne le
rendrait-on pas plus général et plus régulier?

Pour se renseigner sur le christianisme, on a plutôt recours
à la Bible ou à quelque traité dogmatique. L'observation révélerait

sans doute que le christianisme ne peut se former dans

un individu sans l'intervention de la Bible et de certaines
doctrines chrétiennes, en d'autres termes sans la connaissance des

faits historiques et de l'idée divine; mais ne serait-il pas plus
exact de dire que la Bible et l'enseignement dogmatique sont
des facteurs indispensables du christianisme? Ce n'est pas faire

' Le christianisme de Fénelon- Extrait de ses œuvres spirituelles, avec
une préface de M. Ernest Naville. — Lausanne, Georges Bridel, 1873.



524 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

tort à l'une ni à l'autre d'en parler avec justesse plutôt qu'en
termes approximatifs.

Tenons-nous strictement au point de vue que nous avons
adopté et observons. Quel est le premier fait que nous rencontrons?

Ce sont des chrétiens qui veulent faire des chrétiens.
Pour exécuter cette œuvre, que possèdent-ils?

Tout d'abord des sentiments nets et permanents : celui de

leur état de péché ; celui de l'amour de Dieu qui surmonte la

puissance du mal en leur assurant son pardon et en leur
rendant sa communion par Jésus-Christ; puis l'amour pour Dieu et

pour Jésus-Christ qui est devenu la joie et le mobile de leur
vie morale et qui les pousse à communiquer cette vie à d'autres.

Ce sont ces sentiments qui constituent le chrétien.
En second lieu, ils possèdent un certain nombre d'idées sur

Dieu, l'homme et le monde, qui sont nées de ces sentiments ou

qui leur viennent plus ou moins directement d'hommes chez

qui ces sentiments avaient une grande vigueur.
Enfin ils ont un livre qui raconte ce que Dieu a fait à diverses

époques pour arracher l'humanité à l'empire du péché et tout
spécialement la vie de Jésus-Christ et ses effets sur les
premières générations qui le virent ou en entendirent parler.

En trois mots, ils ont un état spirituel, une dogmatique plus
ou moins détaillée et la Bible ; tels sont les trois moyens dont
ils disposent pour amener les hommes dont l'état spirituel est

différent du leur à devenir chrétiens.
C'est l'emploi de ces trois moyens qui aurait besoin d'être

réglé avec précision, car il ne faut pas songer à attribuer aux
chrétiens les plus caractérisés une sorte d'infaillibilité à cet
égard. Pour définir leur activité, ils se sont peut-être attachés

trop exclusivement à l'idée de message qui se rencontre dans
les récits bibliques; ils ont reçu un message de Dieu et ils veulent

le transmettre à ceux qui ne l'ont pas encore accueilli.
Mais n'ont-ils reçu de Dieu qu'un message? Dieu ne leur a-t-il
pas communiqué une vie nouvelle, un esprit nouveau qui doit
dicter toute leur conduite à l'égard de leurs frères? et les détails
de cette conduite n'ont-ils pas parfois une influence considérable

sur les personnes qui vivent en dehors du christianisme?



ERNEST MARTIN 525

La tâche des chrétiens n'est pas assez simple pour être identifiée

à celle d'un messager. Jésus a fait bien autre chose que
de délivrer un message et les évangélistes de tout ordre savent

que leurs efforts doivent êlre infiniment variés. Cependant l'idée
de message semble tenir lieu de toute une théorie de

l'évangélisation.

Un auteur dont la mort et la célébrité sont encore de date

récente écrivait dans une de ses lettres : « Pour dire toute ma

pensée, puisque je prêche de tout dire dans les lettres, j'ai
toujours cru que les habitudes théologiques font un peu perdre de

vue le vrai fond de la nature humaine. Un médecin qui aurait
dans une petite boîte un remède à tous les maux ne se soucierait

plus beaucoup de la clinique ni de l'étude de la physiologie.
Aussi voit-on l'entente profonde et délicate de la nature
humaine diminuer à mesure que les doctrines religieuses se

resserrent dans un plus petit nombre de dogmes. On ne pense
plus qu'à la puissance de ces dogmes et on les applique à tout
et partout avec une certaine monotonie confiante. L'idée trop
habituelle du miracle fait négliger et bientôt fait mépriser
toutes les nuances de la nature humaine. Fénelon en tient plus
de compte que Calvin, parce que, après tout, sa religion est un

peu plus en rapport, par ses croyances, avec l'infinie variété
des âmes que la théorie puissante et étroite du calvinisme1. »

Je ne m'approprie point toutes les pensées énoncées par
Doudan ; son dessin se rapproche un peu d'une caricature, mais

n'y a t-il pas quelque chose de vrai dans cette comparaison
avec un médecin L'étude sérieuse et systématique de la nature
humaine a-t-elle toujours été assez pratiquée par les théologiens?

leur a-t-elle seulement été recommandée d'une manière
assez pressante Avant de se servir des moyens les meilleurs,
il faut commencer par explorer son champ d'action; or dans
le cas qui nous occupe, ce champ d'action n'est pas moins
vaste que la nature humaine avec tous ses replis, toutes ses

facultés, ses habitudes et ses complications qui ont fait appeler
l'homme un monde en petit. Tout ce qui peut nous renseigner
sur l'homme, sur les influences qu'il subit, sur ses impressions,

' X. Doudan, Mélanges et lettres, tome III, pag. 438 et suiv.



526 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

ses goûts, ses résistances, ses entraînements, est bon à noter

pour rendre notre, marche plus sûre et notre conduite plus
judicieuse, pour faire de nous de véritables éducateurs.

III

On ne se souvient pas assez de ce principe; on parle, en

effet, plutôt de l'instruction religieuse que de l'éducation
chrétienne. On enseigne aux enfants les récits bibliques ; puis quand
ils approchent de l'âge où la coutume les appelle à participer à

la sainte cène, on leur donne un enseignement qui résume les

idées religieuses et les règles de conduite du chrétien; plus
tard l'esprit est entretenu de ces idées et de ces règles par des

prédications, des conférences, et, dans les cas les plus favorables,

par la lecture privée de la Bible. Quand ces différents
services généraux sont organisés, on pense qu'il est pourvu à

tout. Il vaudrait la peine d'examiner de près quels effets ils
produisent sur les âmes.

Ils mettent en œuvre deux des moyens qui ont été indiqués
plus haut : la dogmatique et la Bible, et ces deux moyens sont

employés comme objets d'enseignement. On vise à provoquer
la foi et la vie chrétienne par l'enseignement. Sans doute on ne
professe pas que la foi naît fatalement de la connaissance ou
de la mémoire et, en s'appliquant à faire retenir aux élèves des

faits et des idées, on ajoute que l'Esprit de Dieu peut seul

développer ces germes. Mais tandis qu'on expose ces faits et ces

idées, les objets d'enseignement ne sont-ils pas souvent offerts

comme des objets de foi? Se contente-t-on de dire : Voilà ce

que vous ferez bien d'apprendre et de garder dans votre espri t

et n'ajoute-t-on pas : Voilà ce que vous devez croire? Dans ce

cas, l'étude devient un acte de foi et un acte de foi commandé.
Cette seule remarque suffit pour démontrer que le contenu

de l'enseignement n'est pas la seule chose qui dépende de

l'homme. La manière de le présenter est aussi à son choix et

exerce une action marquée sur l'esprit. La forme peut nuire
au fond; avec les intentions les plus charitables et les plus
pieuses on peut égarer les esprits, alors qu'on voudrait régé-



ERNEST MARTIN 527

nérer les âmes. L'erreur que je signale est le produit d'un
double déficit.

Diriger la foi sur les choses qu'on enseigne et commander la

foi, c'est tout d'abord méconnaître la nature humaine.
La foi, en effet, j'entends la foi chrétienne, ne peut se

commander ; elle n'est pas un acte de volonté pur et simple, c'est

un état de l'âme, état simple en soi, mais résultant d'un certain

nombre de conditions, parmi lesquelles les efforts de la
volonté tiennent, il est vrai, leur place importante; ces conditions

sont nombreuses, d'ordre divers, et les hommes sont tels

qu'il est fort rare qu'ils puissent les réaliser toutes en un instant.
La foi, en outre, n'a qu'un objet, qui n'est ni une idée, ni un

fait, mais une personne: Jésus-Christ ou Dieu, l'un conduisant
à l'autre et l'un se confondant avec l'autre. La foi c'est la
confiance en Dieu, la communion avec Dieu qui pardonne, la relation

d'amour filial avec Dieu. Cette analyse est bien pauvre,
mais elle suffit pour laisser entrevoir les grands services que
rendrait une description achevée de la foi, de l'état qui la
précède et de sa naissance, description dont les éléments ne se

révèlent qu'à l'observation de l'homme vivant, de la nature
humaine.

Diriger la foi sur les choses qu'on enseigne et commander
la foi ce n'est pas moins méconnaître les choses qu'on enseigne :

la dogmatique et la Bible.
Observons tout d'abord que la dogmatique rentre dans la

Bible ; car la dogmatique à l'état systématique ou embryonnaire,
c'est l'exposé des idées chrétiennes; or la première et la plus
authentique expression des idées chrétiennes se trouve dans la
Bible. Nous voici donc ramenés à un seul sujet d'étude ;

enseigner le contenu de la Bible, prêcher l'Evangile, c'est bien
là ce que beaucoup de gens considèrent comme l'unique tâche
de l'Eglise et du chrétien.

Qu'est-ce donc que la Bible? Qu'y trouve-t-on? Des livres
divers de date, de langue, d'auteur et de genre. Mais laissons
de côté ces considérations de forme et allons droit au fond : il
y a dans la Bible des faits et des idées.

Sera-t-il permis de présenter indifféremment et comme au



528 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

hasard les faits et les idées? Dieu n'a pas fait ainsi. Lisez cette
Bible, qui raconte l'histoire de l'éducation de l'humanité par
Dieu, et vous verrez de quelle variété de moyens Dieu se sert,
suivant les moments et les individus ; quand on aura tiré de la
Bible cette histoire dramatique de Dieu faisant l'éducation de

l'humanité, la théorie de l'éducation actuelle sera bien avancée.

Il serait intéressant de définir la nature respective des faits et
des idées, de diviser chacun de ces deux groupes en genres,
de marquer la place qu'occupent l'un et l'autre dans la Bible ;

cela fait, il conviendrait encore de préciser le rôle que jouent
dans l'éducation des âmes les faits et les idées.

Sans vouloir seulement ébaucher ici ce travail, je signalerai,
entre les faits et les idées que la Bible nous apporte un
contraste qu'il ne faudrait pas pousser à l'extrême, mais qui a sa

réalité. Les faits sont les facteurs de la foi, par exemple
certains miracles et surtout la vie entière de Jésus ; les idées en

sont le produit : les épîtres de Paul sont l'effort d'un esprit
pénétré de la foi au Christ ressuscité. Je sais bien que les faits
de la vie de Jésus ont encore des trésors inépuisables à révéler
au croyant et que la lecture des lettres de l'apôtre apporte un
aliment toujours nouveau à la foi ; mais c'est la vie de Jésus

qui a fait naître l'Eglise et aujourd'hui encore c'est un coup d'œil

juste jeté sur la carrière terrestre de Jésus qui, comme une
étincelle, fait jaillir la foi dans l'âme. D'autre part il est

historiquement incontestable que les premiers éléments dogmatiques

ont été donnés par les apôtres comme des fruits de leur
conversion. Ce qu'on appelle l'enseignement de Jésus n'est pas

proprement un enseignement ; quoi de moins didactique? C'est

une action ; la parole de Jésus fait partie de l'œuvre de sa vie ;

c'est l'épanchement de son âme qui, vivant en Dieu, réalise au

suprême degré la foi.
Les idées ou les doctrines chrétiennes sont les idées qui

naissent spontanément chez l'homme qui vit dans cette
relation filiale avec Dieu que j'ai appelée le christianisme, lorsque
sa pensée se porte sur Dieu, sur Jésus, sur le monde, sur
l'humanité, et sur les faits mêmes dans lesquels Dieu s'est révélé.
Si nous avons donné le nom de christianisme à un certain état,



ERNEST MARTIN 529

une certaine manière d'être, nous pourrons ajouter, en nous
servant d'une expression courante, que les doctrines sont une
certaine manière de voir toutes choses, la manière de voir du
chrétien.

11 est clair que la manière de voir dépend de la manière
d'être et la précède ; or que fait-on souvent lorsqu'on prêche
les doctrines chrétiennes? On cherche à inculquer la manière
de voir avant que la manière d'être soit un fait acquis. Sans

doute les doctrines chrétiennes doivent être prêchées, il rentre
dans la lâche de l'éducation chrétienne de placer les esprits
dans une atmosphère d'idées qui facilitent le travail individuel,
mais ce n'est là qu'un des éléments de sa tâche. Répandre les
doctrines chrétiennes, c'est réaliser une seule des conditions
nécessaires à la naissance de la foi.

Etablir les conditions dans lesquelles cette foi se produit et

sans lesquelles elle ne se produit pas, détailler les circonstances
qui sont favorables, défavorables ou décidément contraires à

cette formation, voilà précisément la tâche de la théorie de

l'éducation chrétienne dans son ampleur. Elle marque le rôle des

idées qu'on reçoit en vivant au milieu d'elles, celui des faits de

la révélation sous l'ancienne et la nouvelle alliance, celui des

impressions causées par les faits ultérieurs ou contemporains,
l'effet des influences personnelles, la part des expériences et
des réflexions propres.

L'éducateur chrétien trouve dans la Rible des ressources qui
lui sont indispensables et qui ne se rencontrent pas ailleurs.

En premier lieu, la Bible rapporte les faits dans lesquels
Dieu s'est révélé et communiqué à l'humanité. La valeur révélatrice

de ces faits, quoique modifiée, subsiste pour les générations

qui n'en ont pas été les témoins ; cela est vrai surtout de

la vie de Jésus, qui constitue par excellence l'Evangile. Toute
révélation de Dieu est en soi une bonne nouvelle, aussi n'est-il
pas impossible de trouver l'Evangile ainsi entendu dans l'Ancien

Testament. Il va sans dire que le chrétien qui cherche
dans la Bible des éléments d'éducation pour lui et pour d'autres
s'éclaire de toutes les lumières fournies par la science
historique, afin de connaître toujours mieux la nature des documents

THÉOL. ET PHIL. 1880. 36



530 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

qu'il consulte et de reconnaître sa juste valeur à leur contenu.
En second lieu, la Bible fait connaître les hommes qui, à

diverses époques, ont vécu dans une relation avec Dieu plus ou
moins intime, jusqu'au moment où cette relation est devenue
le christianisme. Ces vies sont riches de faits différents des

premiers, mais précieux aussi à recueillir, car s'ils ne sont pas
des éléments de la révélation divine, ils en sont les effets les
plus directs ; elles nous font assister à la naissance de la foi et
à ses développements et nous fournissent la matière d'observations

rétrospectives qui dirigent notre observation actuelle
des chrétiens vivants.

En troisième lieu, il faut distinguer parmi ces eflets de la

révélation de Dieu les idées qui se sont formées dans les esprits
de ces héros de la Bible; ces idées sur Dieu et sur Jésus, sur
l'homme et sur la vie, dont une partie est antérieure au
christianisme, mais dont la plupart sont issues de lui, ont à leur
tour un rôle directeur sur la formation des nôtres.

On peut par impossible imaginer un chrétien jeté, sans
Bible et sans aucun livre, au milieu des païens et réussissant à

les convertir par la seule puissance de sa foi et des moyens
créés par lui; il n'y aura jamais là qu'une exception ou une
fantaisie de l'esprit; ce chrétien, d'ailleurs, reconstruira la
Bible à l'aide de ses souvenirs, ou bien son œuvre ne réussira

pas. L'éducation chrétienne sans la Bible n'est plus l'éducation
chrétienne. Admettra-t-on plus facilement que la Bible, le
volume imprimé, fera des conquêtes à elle seule?Il se peut aussi,
et certains récits le prouvent, qu'une Bible ou une page de la
Bible, tombant entre les mains de telle personne, l'amène à

donner son cœur à Jésus-Christ ; qui prétendrait s'autoriser de

ces cas pour renoncer à tous les autres moyens d'évangélisation?

On ne conteste pas leur efficacité, on les emploie
généralement, mais on ne les a pas étudiés d'assez près pour en

régler l'usage et pour les combiner dans un plan d'ensemble.
Ils sont très nombreux et très variés ; tout dans la vie du chrétien

et dans celle de l'Eglise peut agir à salut sur les hommes

qui en sont les témoins; un incident, en apparence futile, peut
être une première révélation qui frappe l'esprit et conduit à la



ERNEST MARTIN 531

révélation historique de Dieu, celle qui satisfait les âmes. Il ne
nous appartient pas de tenir lieu de la Bible, mais il nous
incombe de ne rien négliger pour amener à la Bible et pour en
faire sentir le prix.

En résumé, la Bible, comprenant la dogmatique, est bien le

grand instrument de l'éducation chrétienne ; mais la manière
dont elle agit n'est pas étudiée avec assez de soin et par
conséquent la manière dont on s'en sert est trop empirique et
souvent routinière.

IV

Avant de terminer, je voudrais encore indiquer comment la
théorie de l'éducation chrétienne réagirait sur la théologie.

Si le christianisme est un phénomène qui se produit dans

certaines conditions, qu'est-ce que la théologie? Autrefois la
théologie, c'était la dogmatique, l'exposé systématique de ce

qui doit être cru. Cette notion n'a pas entièrement disparu,
mais le programme des études théologiques a été compliqué par
l'introduction de disciplines issues de conceptions très
différentes. Ne serait-il pas possible de mettre de l'unité dans ce

mélange un peu confus C'est ce qu'on cherche à faire dans les

Encyclopédies. La théorie de l'éducation ne renferme-t-elle pas
une encyclopédie théologique

Lorsque des jeunes gens arrivent dans une école de théologie,
il serait tout à fait dans la situation de leur dire : « Vous êtes des

chrétiens qui désirent faire des chrétiens, et vous venez ici
pour vous former à cet art de l'éducateur. Si tout chrétien

peut avec son cœur accomplir cette mission dans une certaine

mesure, il est bon, il est nécessaire que les principes en soient
posés avec rigueur pour ceux qui y consacrent leur vie.

s On commencera par décrire en détail ce fait qui s'est réalisé

en vous et que vous voyez autour de vous, le christianisme.
Puis on vous racontera ses antécédents historiques en retraçant
devant vous l'histoire de la révélation d'après la Bible jusqu'au
moment où l'apparition de Jésus a établi dans certains hommes

une relation d'amour filial avec Dieu. On fera le tableau de la

vie de Jésus, on produira devant vous les fruits de cette rela-



532 THÉORIE DE L'ÉDUCATION CHRÉTIENNE

tion chez ces hommes, d'après les écrits qu'ils nous ont laissés.

» Ensuite on vous fera connaître les effets produits directement

ou indirectement par le christianisme dans l'humanité
depuis Jésus-Christ; le groupement des premiers chrétiens,
leur activité, leurs idées, la nature de la société qu'ils fondèrent ;

les destinées de cette société à travers les siècles et sous les
différentes formes qu'elle revêtit; les idées religieuses des chrétiens

à toutes les époques, etc.
» Nous reviendrons ainsi au présent et à votre tâche. Nous

vous ferons étudier : 1° l'homme sur lequel vous voulez agir, à

ses différents âges, dans ses diverses positions, avec tous ses

sentiments, ses désirs, ses répugnances et ses besoins, en un
mot sous les mille aspects de l'état de péché ; 2° les conditions
dans lesquelles l'homme devient chrétien; 3° les moyens dont
vous disposez pour le mettre dans ces conditions; de ces

moyens les uns sont généraux et s'appliquent indifféremment
à tous : la Bible, l'organisation ecclésiastique, la prédication,
l'instruction, le culte ; les antres sont individuels, c'est ce qu'on
appelle la cure d'âme, l'action d'un chrétien sur un homme,
quels que soient sa situation extérieure et son état intérieur.

» Après cela, vous vous élèverez à la philosophie que suggèrent

cette relation de l'homme avec Dieu et ces connaissances.

»

Tel est le programme qu'on pourrait dérouler rapidement
devant les yeux des étudiants en théologie et que leurs professeurs

développeraient.
L'essai qu'on vient de lire a paru à ses lecteurs tantôt obscur

et tantôt insignifiant ; personne n'en est plus mal satisfait que
son auteur. Il l'a cependant livré à l'impression pour
recommander à l'élude de tous la théorie de l'éducation chrétienne

par l'observation. Elles ne sont pas nombreuses les personnes
qui sont absolument dispensées de tout travail d'éducation et

qui n'ont jamais observé leurs semblables. Si l'œuvre de

chacun était réunie à celles de tous, ces fragments épars, en se

rapprochant, formeraient une science imposante.
Ernest Martin.


	Quelques mots sur la nécessité d'une théorie de l'éducation chrétienne

