
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Paul de Lagarde. — Orientalia. (Deuxième fascicule1.)

Parallèlement à la série des Semitica, M. de Lagarde publie
une collection d'Orientalia, dont le deuxième fascicule a paru
récemment. Les deux mémoires qu'il renferme se rattachent tous
deux à ce sujet si important, auquel M. de Lagarde a consacré ses

travaux : le texte de l'Ancien Testament. Le premier de ces
mémoires est simplement intitulé : Explication de mots hébreux ;
nous allons en traduire la première page dans la persuasion

qu'elle renferme des vérités dont on ne saurait trop se pénétrer.
« Celui qui veut composer un dictionnaire hébreu, dit M. de

Lagarde, doit en première ligne se pourvoir d'un texte de l'Ancien

Testament accompagné de toutes les variantes des manuscrits,

des traductions et des grammairiens, ainsi que de toutes les

conjectures proposées par les critiques et qu'un homme compétent
juge dignes de mention.

» Il faut, par conséquent, qu'il puise dans les anciennes
versions, dans les écrits juifs, postérieurs à la Bible, mais antérieurs
au triomphe de la culture arabe, dans les lexicographes du moyen
âge et dans les écrits des philologues et des théologiens
indoceltiques, et qu'il tire de ces sources les matériaux d'un exposé

complet de la tradition et des tentatives d'interprétation de ceux

qui n'ont pas connu Za tradition ou qui n'ont pas eu une tradition.

' Orientalia, von Paul de Lagarde. Zweites Heft. Gœttingue, Dieterich,
1880. — 64 pages in-4.



THÉOLOGIE 489

Il faut naturellement qu'il consigne les renseignements fournis

par les Pères de l'Eglise et par les rabbins au sujet de la prononciation

des voyelles el qu'il tienne compte de la vocalisation
babylonienne à côté de la vocalisation palestinienne.

» Il faut, par conséquent, qu'il étudie l'Ancien Testament lui-
même; qu'il classe chronologiquement les livres qui le composent;

qu'il examine les synonymes; qu'il compare systématiquement
les autres dialectes sémitiques et qu'il discerne ainsi, dans la

langue dite hébraïque, ce qui est sémitique, ce qui est hébreu, ce

qui est israélite, ce qui est juif.
» Il faut qu'il contrôle les résultats de ses investigations au

moyen de recherches parallèles sur le terrain de l'histoire de

l'Ancien Testament et de sa religion.
» Rien de tout cela n'a élé fait jusqu'à present; on ne

comprend pas même encore qu'il soit nécessaire de le faire.
» La tâche de ma vie serait accomplie, pour autant que ma

vie a une tâche scientifique, si je pouvais avoir fourni, tant bien

que mal, une partie du travail que j'ai mentionné en première
ligne.

» Mais celui qui poursuit un but depuis plus de trente ans ne

voit pas seulement ce qu'il a immédiatement sous ses pieds et ce

qu'il a mis derrière soi pas à pas : il lui arrive aussi, au moins de

temps à autre, de regarder en avant et de voir au loin les sinuosités

du chemin qui monte et que lui-même ne gravira pas
jusqu'au bout. Ce qu'il croit avoir entrevu ainsi à distance, il espère

que d'autres, dans l'avenir, le verront de plus près et s'assureront
de sa réalité.

» Il me semble qu'il vaut mieux publier dans des fascicules

ad hoc les remarques que j'ai à faire sur la lexicographie
hébraïque, plutôt que de les enfouir dans des commentaires. »

Nous avons tenu à reproduire ces lignes, parce que, à notre

avis, on ne saurait accorder trop d'importance à cette question du

texte de l'Ancien Testament. Certes, ce qu'en dit M. de Lagarde
n'est pas encourageant pour qui voudrait actuellement composer
un dictionnaire hébreu : comme ses devanciers, il serait plus ou
moins forcé de s'en tenir à l'hébreu masoréthique. Mais il nous
semble que les lignes que nous avons citées ouvrent un nouvel



490 bulletin

horizon aux recherches, et que tous ceux qui étudient l'Ancien
Testament doivent se féliciter de voir devant eux la perspective de

nouvelles investigations et de nouvelles découvertes, en tout cas

de nouveaux éléments pour résoudre des problèmes qui, pour
être anciens, n'en sont pas moins encore souvent indéchiffrables.

Nous ne voudrions pas exagérer notre pensée en comparant le

texte masoréthique de l'Ancien Testament avec le texte reçu du

Nouveau Testament. Nous ne prétendons pas assimiler ces deux

cas, mais nous croyons pourtant que l'exégèse peut être appelée
à s'affranchir, en une certaine mesure, du premier, comme elle

s'est déjà affranchie de l'autre. La tâche est infiniment plus délicate

: raison de plus pour l'aborder avec précautions, mais sans

préjugés. Si l'examen des manuscrits, des versions, des citations

éparses chez les Pères et chez les docteurs juifs montre que le

texte dit masoréthique présente beaucoup de passages controver-
sables, qui appellent une correction et dont le mot à mot est

certainement corrompu, l'exégèse se verra délivrée de quelques-unes
de ces croix auxquelles on se croyait autrefois tenu de trouver un
sens sans changer ni consonne ni voyelle.

Puissent les efforts de M. de Lagarde et des quelques savants

qui suivent son exemple nous mettre tôt ou tard en possession
d'un riche apparatus criticus pour fixer le texte de l'Ancien
Testament et élucider la signification et l'étymologie des mots hébreux.
Les spécimens que nous fournit M. de Lagarde dans sa présente

publication font naitre le désir de voir paraître bientôt la
continuation de ces précieuses notes. Mentionnons les articles : sur El,
Dieu, que M. de L. dérive non pas de la racine 7IS, mais de la
racine vX, dont le sens primitif serait étendre; — sur le psautier

à propos des verbes ?7T\ et mT!!"! ; — sur Yahvé, que
M. de L. tient, comme on le sait, pour une forme hifilique ; —
sur Irad et les tables généalogiques de Gen. IV et V; — sur
ri"!?!!! enfin, à propos du passage Gen. II, 4.

Dans son deuxième mémoire, Ueber den Hebrœer Ephraims
von Edessa, M. de Lagarde énumère et discute les passages des

trente-huit premiers chapitres de la Genèse sur lesquels Ephrem
fournit des données particulières. Espérons que quelque jour ce

dossier sera complété. Celte publication est dictée par les mêmes



théologie 491

considérations indiquées déjà, et ici encore nous traduisons les

quelques lignes par lesquelles débute ce mémoire :

« Parmi les nombreuses personnes qui s'occupent de l'Ancien
Testament, il en est peu qui sachent à quel point le terrain sur
lequel elles se meuvent est peu sûr au point de vue lexicogra-
phique. Pour beaucoup de mots hébreux, on ne peut pas parler
sérieusement d'une tradition relative à leur sens. Souvent nous
traduisons uniquement par voie de conjecture ; or, ce n'est pas

une raison, parce qu'une conjecture est vieille, pour qu'elle soit

l'équivalent d'une donnée positive et entourée de garanties.
Quiconque veut entreprendre des travaux lexicographiques doit
acquérir une connaissance approfondie de tout ce qui concerne la
tradition et les conjectures en ces matières. » L. G.

Ch.-A. Auberlen. — Le prophète Daniel et l'Apocalypse
de saint-Jean. Lausanne 1880 *.

M. H. de Rougemont, le traducteur delà Théologie de l'Ancien
Testament d'Oehler, nous apporte cette année comme fruit de ses

labeurs une traduction de l'œuvre capitale d'Auberlen. Nous ne

dirons plus l'excellence de la traduction ; mais au témoignage de

notre reconnaissance nous joindrons celui de l'admiration pour
la manière habile dont le traducteur a su rendre non les mots
seulement de l'original, mais la chaleur d'âme du sympathique
écrivain.

Les hommes familiarisés avec les études exégétiques et critiques

seront peut-être étonnés du choix qu'a fait M. de Rougemont

au milieu de tant de livres excellents qui mériteraient de

prendre place dans notre littérature théologique française.

Auberlen, qui publia la première édition de son œuvre en 1854,
la seconde en 1857, ne serait-il pas quelque peu vieilli? Son heure

n'aurait-elle pas passé? Nous nous sommes posé la question et

* Le prophète Daniel et l'Apocalypse de saint Jean considérés dans

leurs rapports réciproques et étudiés dans leurs principaux passages, par
Ch.-Aug. Auberlen, trad, de l'allemand, de la deuxième édit., par H. de

Rougemont. Lausanne, A. Imer éditeur, 1880. — 1 vol. in-8, XLVII et
399 pages.



492 bulletin

si le doute nous paraît à quelques égards légitime, nos scrupules
s'évanouissent rapidement. Notre public ne peut que gagner à

la lecture de ce nouvel ouvrage, qui laisse très loin derrière lui
tout ce que nous possédons sur Daniel ou l'Apocalypse, qui surtout

nous met comme en relation personnelle avec ce théologien
si savant et si pieux, enlevé à l'heure des grandes espérances.

Aussi avons-nous lu avec le plus grand intérêt la trop courte
notice que le traducteur consacre à Auberlen. Celui-ci occupe en

théologie une place à part. Avec Beck, son maître, il fait partie
de ce petit groupe si caractéristique dans le mouvement
contemporain et qui, pour être souvent méconnu, ignoré, méprisé
même, nous semble cependant renfermer beaucoup des semences
de l'avenir.

Fils d'un régent de Feilbach (Württemberg), Auberlen fit ses

études à Tubingue à l'époque où la philosophie de Hegel régentait

l'Allemagne et où Baur en appliquait les principes à l'histoire
du premier siècle de l'Eglise. Tout en profitant du vaste savoir de

ce maître illustre, il passa par cette crise, connue de plusieurs, où

l'on ne sait comment concilier sa foi en la Parole de Dieu avec les

exigences de la critique.
« L'homme, dit M. de Rougemont, que Dieu appela à lui

rendre ces deux grands services fut Jean-Tobie Beck, le docteur

biblique par excellence, que Tubingue a eu le privilège de

posséder pendant trente-cinq ans (1843-1878), et qui y arriva
précisément pendant les années universitaires de notre auteur.
L'impression que ce nouveau professeur fit sur Auberlen peut se

comparer à celle qu'éprouva Nicodème pendant son entretien
avec le Seigneur. « J'avais étudié bien des choses ; j'avais oublié
d'étudier mon cœur. Une voix intérieure commença alors à me
dire qu'il me fallait absolument naître de nouveau. Mais pour
cela il fallait qu'il y eût au-dessus de l'humanité, au-dessus de

moi, un être d'où pût procéder cette nouvelle naissance, un Dieu
vivant. C'est ainsi que, partant de mon état intime et personnel,
je fus ramené au principe de toute transformation, à l'auteur de

toute victoire de l'esprit sur la chair, au Christ historique crucifié,

ressuscité et vivant à la droite de Dieu. » Dès lors Auberlen
ne perdit plus jamais ce fil conducteur et c'est dans ces disposi-



THÉOLOGIE 493

tions qu'il accomplit sa trop courte carrière, terminée à Bâle le
2 mai 1864, après quatorze années de professorat à l'université de

cette ville.
C'est d'un de ses cours que naquit le livre dont nous parlons

et dont M. de Rougemont dit l'esprit et la tendance quand il
nous raconte comme la genèse de cette œuvre : « Auberlen avait

toujours aimé l'histoire; mais Bengel, Œttinger, Beck lui avaient

appris à l'étudier et à la comprendre au point de vue de la Bible,
et à ne considérer en quelque sorte comme des événements
historiques que ce qui se rapporte au règne de Dieu. Puis l'histoire est

un tableau incomplet aussi longtemps qu'elle dure ; la prophétie peut
seule combler cette lacune et donner à l'avance, sur les destinées

finales de la terre, une vue d'ensemble capable de satisfaire

pleinement l'esprit. De là la prédilection d'Auberlen pour Daniel

et l'Apocalypse. Quelle est l'importance réelle des événements qui
se sont succédé jusqu'ici sur notre globe? Sous quel jour veulent-
ils être considérés? A quoi en sommes-nous actuellement? A quoi
aboutira l'économie présente Tout autant de questions d'un
intérêt capital et dont il pensait que la solution ne se trouve que
dans la Bible et particulièrement dans ses deux apocalypses,

comme il aimait à appeler Daniel et la Révélation de saint
Jean. »

Ces mots font pressentir le point de vue auquel est conçu notre
livre. Mais il importe d'examiner de près la méthode qui le dirige.
On sait, en effet, combien les deux Apocalypses de l'Ancien et du

Nouveau Testament ont été différemment interprétées. Sans entrer
dans des détails qui élargiraient trop le cadre de cette critique, on

peut dire qu'en face de Daniel et de l'Apocalypse, comme en face

de la prophétie, les systèmes d'interprétation sont très divers et se

distinguent les une des autres par l'idée qu'ils se font de la

prophétie en général.
Le plus ancien ou tout ou moins le plus usuel est la méthode

historique, qui serait moins mal nommée traditionnelle. Trop
souvent on a rangé l'ouvrage d'Auberlen dans cette catégorie.
C'est ce que fait encore M. Sabatier dans son article sur l'Apocalypse

dans l'Encyclopédie des sciences religieuses. C'est là,

croyons-nous, faire tort au théologien bâlois en formulant à son

THÉOL. ET PHIL. 1880. 33



494 BULLETIN

sujet un jugement trop absolu. En effet qu'est cette interprétation
traditionnelle? Elle voit dans nos apocalypses un tableau plus ou
moins détaillé des destinées de l'Eglise et du monde, marquant
les différentes étapes avant l'heure de l'achèvement. C'est une
histoire de l'avenir sans rapport marqué avec les besoins et les

circonstances du moment où naquirent ces écrits. Cette méthode

a eu un grand succès en terres anglaise et française, et c'est dans

ces imaginations que se meut la presque totalité de la trop riche
littérature apocalyptique que nous possédons en propre. Mais un
coup d'œil jeté sur ces ouvrages montre tout ce que cette méthode

a de subjectif et de vacillant. Suivant les tempéraments, les temps
ou Jes impressions du moment, on verra dans l'Apocalypse les

Eglises nationales, libres et dissidentes, la démocratie autoritaire,
l'ancien et le nouvel empire d'Allemagne, la révolution française,
toutes les catastrophes politiques ou religieuses, le socialisme et

la Commune, le pape et Luther. Que sais-je encore? avec M. Ros-

selet on trouvera dans ce mot « je connais ses œuvres, » adressé

aux Eglises, une critique morale et religieuse anticipée des œuvres

théologiques les plus importantes des diverses périodes de

l'Eglise. Aussi ne s'étonnera-t-on pas du profond désaccord et des

riches variétés qu'on remarque dans l'interprétation d'une même
vision ou d'un même symbole.

Si, à beaucoup d'égards, Auberlen a adopté ce système, il est

néanmoins d'une sobriété bienfaisante dans son application. Il
recherche moins les détails, les faits divers que les grandes lignes,
et, au lieu d'appliquer tel symbole à tel fait spécial, il se contente
d'en dégager les lois générales de l'histoire du monde. Un exemple

prouvera notre dire. On connaît cette page de l'Apocalypse où

le voyant nous présente le faux-prophète sous l'image d'une bête

qui monte de la terre (Apoc. XIII, 11 et suiv.), qui a deux cornes
semblables à celles d'un agneau et qui parle comme un dragon.
Tandis que beaucoup d'interprètes (MM. F. de Rougemont, Hen-

riquet, Rosselet, J.-R. L'Hôte) limitent cette vision à la papauté
et que M. Rosselet sait distinguer dans les deux cornes la mention

du clergé régulier et séculier, Auberlen voit plutôt dans

cette bête : la puissance spirituelle, la puissance de l'enseignement,

de la culture, de la science des idées (pag. 324), dans ce



THÉOLOGIE 495

qu'elle peut avoir d'anti-chrétien. Combien la pensée est plus
vraie et plus profonde combien nous sommes loin de cette
exégèse fantastique qui force le texte à dire nos idées et pour marquer

tout ce que la méthode d'Auberlen a de bon malgré ses

imperfections, qu'on nous permette de citer ici un fragment qui se

rapporte précisément à la vision dont nous venons de parler.
« Quiconque a des yeux pour voir est obligé de reconnaître que

la prophétie que nous venons d'étudier a déjà reçu un commencement

et plus qu'un commencement d'accomplissement. Lorsque
dans les premiers siècles de notre ère, l'Eglise eut vu pénétrer
dans son sein un nombre toujours plus considérable de païens

inconvertis, le résultat de ce mélange fut le catholicisme. Lorsque
la Réformation vint rompre cette alliance entre le christianisme et
le paganisme et remettre en lumière le pur évangile, tout
naturellement, par suite de cette séparation, le paganisme se montra
plus cru, plus net que jamais de toute mitigation et de tout alliage
et se mit à combattre la vérité chrétienne avec une ardeur toute
nouvelle. La couche de christianisme qui recouvrait le monde
moderne tomba; elle tombe de plus en plus comme un vernis qui n'a

pas pris, et de plus en plus le monde est exploité par l'esprit du

faux prophète qui se donne libre carrière sous le nom de philosophie,

de progrès, de culture, systèmes séducteurs qui flattent
l'orgueil humain, mal qui ronge comme la gangrène. (2 Tim. II, 17.)
L'Apocalypse ne se trompe point; c'est en grande partie au faux

prophète et à son action funeste, nous pouvons le constater de nos

propres yeux, que la bête est redevable de son réveil et de son

retour à la vie. Les choses se passent bien comme l'Apocalypse l'a
annoncé : « Le faux prophète amène la terre et ses habitants à

adorer la première bête. » (XIII, 12.) Il est de notoriété publique

que le principe philosophique de l'autonomie de l'esprit humain,
le rationalisme, qui est le principe correspondant sur le terrain de

la théologie, l'idéalisme et le matérialisme, le déisme, le panthéisme
et l'athéisme, sont tous enfants d'un même lignage. Ce sont
autant d'erreurs qui procèdent toutes d'une même disposition à laisser

de côté le Dieu vivant et saint pour glorifier la créature ; or
c'est là ce que l'Apocalypse appelle adorer la bête. La bestialité

dans le sens le plus littéral de ce mot n'est-elle pas déjà mainte-



496 BULLETIN

nant l'idéal de plus d'un penseur? On a commencé par détrôner

la Parole de Dieu de sa place d'honneur et par en faire un livre
comme un autre. Puis on a fait du Fils de Dieu un homme
ordinaire. Enfin, on a ravalé Dieu au niveau de la nature et l'homme
à celui de l'animal. »

Voilà certes de profondes et saines pensées. Mais appartiennent-
elles à l'exégèse de l'Apocalypse? Oui et non. Oui, en ce sens que
ce livre, comme tous les autres écrits du Nouveau Testament,

plus que d'autres à beaucoup d'égards, nous fournit certaines lois

générales, ces grands principes qui dirigent le développement du

règne de Dieu, ses triomphes, ses luttes, ses adversaires, ses

destinées. Mais ces lois, aucun livre de l'Ecriture ne les donne sous

une forme théorique; tous les enseignements qu'elle fournit, elle

les relie intimement aux faits, elle les tire des événements qui sont

comme le terrain d'où sort la semence féconde. C'est dire qu'à nos

yeux le magnifique ouvrage d'Auberlen manque d'une chose, de

l'interprétation première et historique des livres qu'il étudie. Car

soit les analogies tirées de l'ancienne prophétie d'Israël, soit les

indices des Apocalypses elles-mêmes paraissent montrer que les

auteurs de ces révélations ont eu en vue des événements contemporains

: Daniel, les persécutions d'Antiochus; saint Jean, les

cruautés enfantées par le despotisme néronien. Dès lors il eût

fallu partir de là pour prolonger les lignes dans l'avenir et l'on
aurait montré ainsi une fois de plus que les révélations déposées

dans l'Ecriture ne sont pas des systèmes ou des théories sans

appui, mais qu'elles plongent leurs racines profondes dans le sol

des événements. C'est ce trait d'union entre l'histoire et les
considérations générales qui me paraît faire ici défaut. C'est dire que
la méthode moderne d'interpréter l'Apocalypse, méthode qui y
voit avant tout des allusions aux événements des années 60-68,
aurait dû trouver sa place dans le bel ouvrage d'Auberlen. Si trop
souvent cette méthode est restée dans le terre à terre, s'il lui a

manqué ce souffle moral qui sait dégager du contingent les lois
éternelles et divines, ce n'est pas à dire qu'elle soit fausse dans son

principe. Et, pour nous, nous pensons que ceux qui sauront
l'employer en y ajoutant ces considérations profondes et vraies qui
constituent le fond de notre ouvrage, ceux qui, en un mot, de l'exé-



THÉOLOGIE 497

gèse historique et nue sauront tirer les lois générales, ceux-là

comprendront l'Apocalypse et rendront à cet ouvrage à la fois
exalté et méprisé la grande et importante place qui lui revient
dans lalittérature du Nouveau Testament. Comme, en nos pays, les

exagérations et les futilités d'une exégèse fantastique ont eu

jusqu'ici le rôle prédominant, nous espérons que le livre du profond
et pieux Auberlen contribuera à nous faire entrer dans le chemin

véritable, qui, tout en tenant grand compte de l'exégèse de

l'école moderne, saura donner à celle-ci un souffle plus puissant et

une vue moins terre à terre au sujet de ce livre du visionnaire de

Patmos. P. C.

M. C. — Le pasteur Hermas j

Ce petit volume, dont l'auteur nous est inconnu, se compose :

a) d'une très courte, nous dirons mieux, trop courte notice littéraire

sur le Pasteur, cet ouvrage si curieux, qui paraît avoir vu le

jour dans la première moitié du second siècle ; b) d'une analyse de

cette apocalypse; c) d'une étude très fragmentaire de sa théologie,
où l'auteur passe en revue ce que nous dit le document sur Dieu,
le Fils de Dieu, etc.; d) d'une collection d'extraits se rapportant
généralement aux points étudiés dans la section précédente ;

e) d'une série de notes sur des questions accessoires.

L'auteur a profité largement de l'édition excellente des Pères

apologètes, que nous ont donnée, il y a quelques années,
MM. Gebhardt, Harnack et Zahn. Malheureusement, ce livre
est singulièrement mal ordonné. Ce sont des notes qui auraient

beaucoup gagné à être refondues afin de donner à l'ouvrage plus
d'unité et plus d'exactitude avec moins d'inutiles répétitions. Une

théologie un peu complète du Pasteur nous serait fort utile, mais
de simples remarques, trop souvent mal appuyées, ne nous disent

rien. Ajoutons enfin que, pour nous du moins, les préoccupations
apologétiques de l'écrivain contre le catholicisme de Rome n'ont

aucun intérêt et que son ton parfois tranchant et négatif n'a rien
de scientifique.

' Le Pasteur Hermas. Analyse accompagnée d'une notice, d'extraits et
de notes, par M. C. Paris, Sandoz et Fischbacher. 1880. — 1 vol. in-8.



498 bulletin

En un mot, avec quelques éléments excellents, l'ouvrage manque

d'unité et de la profondeur qu'exigent les études historiques.
P. C.

Jean-Tobie Reck. — Instructions pastorales du Nouveau

Testament L

Peu de publications théologiques ont été attendues avec autant

d'impatience que l'impression des cours du D1' Reck, de Tubingue,

que Dieu a rappelé à lui le 28 décembre 1878. Bien qu'il ait

été, durant ces vingt dernières années, l'un des professeurs de

théologie les plus courus et les plus influents, Beck a laissé la

réputation d'un esprit paradoxal et bizarre, parce qu'il a suivi,
dans le domaine de la science et de l'enseignement, des voies

originales et nouvelles. Il se proposait, en effet, un autre but que la

plupart de ses collègues. Au lieu de chercher surtout à communiquer

à ses étudiants des connaissances théologiques étendues et

brillantes, il visait en première ligne à former chez eux, au moyen
de la Bible, la personnalité chrétienne et le caractère pastoral.
Beck réclamait sans doute de ses disciples des études approfondies,

un travail assidu, mais il demandait que ces recherches et

ces réflexions portassent moins sur l'enveloppe extérieure de la

révélation que sur la pensée intime de l'Ecriture, qu'il s'agissait
de pénétrer, de méditer et de pratiquer. En faisant prévaloir cette

conception de la science religieuse, le D1' Beck — l'auteur de ces

lignes peut en témoigner d'après sa propre expérience — venait

au devant d'un besoin profondément senti par la jeunesse théologique

et très imparfaitement satisfait dans d'autres universités, et

il a de la sorte répandu des semences qui ne manqueront pas de

germer et de fructifier en leur temps.
La méthode de Deck a cependant soulevé bien des oppositions ;

elle a notamment été critiquée et même condamnée avec sévérité

par des hommes qui n'avaient point eu l'occasion de s'asseoir eux-

1 Pastorallehre des Neuen Testamentes, hauptsächlich nach Matthäus
IV—XII und Apostelgeschichte I—VI, von Dr J.-T. Beck, weiland ord.
Professor der Theologie zu Tübingen. Herausgegeben von Bernhard
Riggenbach, Drder Philosophie, Theol. Lie, Pfarrer. (312 pag.) — Gütersloh,

Bertelsmann, 1880.



THÉOLOGIE 499

mêmes au pied de la chaire du maître. Cette diversité de

jugements augmentait la curiosité avec laquelle la publication des

cours du professeur de Tubingue était attendue. De son vivant, il
faut le dire, Beck avait toujours reculé devant ce pas; il ne tenait

pas à faire gémir la presse, et préférait à l'influence qui s'exerce

par les livres celle qui s'exerce par la parole vivante et par le

contact personnel.
Le livre qui vient de paraître n'est pas, comme on pourrait le

supposer, une théologie pastorale complète et achevée, mais une
explication pratique d'un certain nombre de morceaux de l'Ecriture

traitant de la notion du saint ministère et des devoirs de la

prédication et de la cure d'âmes. La première partie, qui expose
la conception biblique du ministère pastoral (pag. 22-89), est la

plus travaillée. Puis vient une deuxième partie, étudiant l'exemple
du Seigneur d'après Math. IV-XII, et une troisième partie, exposant

le ministère des apôtres d'après Act. I-VI. L'ouvrage entier
donne une idée fidèle de ce qu'il y avait de plus original dans

l'enseignement de Beck. Il n'y est pour ainsi dire pas question des

formes extérieures du ministère évangélique; le but essentiel de

l'auteur est de créer et de fortifier, chez le serviteur de Christ,
l'homme intérieur et spirituel. Le livre n'est pas d'une lecture
facile; il faul que celui qui l'étudié collabore avec celui qui l'a
écrit. Si quelqu'un veut faire sans grande fatigue, et avec un
guide agréable, une excursion intéressante au travers des différents

domaines de l'activité pastorale, il peut prendre, par exemple,

l'ouvrage de Palmer. Mais comme Beck invite constamment

ceux auxquels il s'adresse à discipliner leur vie individuelle en vue
de leur ministère sacré, et cela au moyen de la Parole divine, le

lecteur est appelé à descendre dans les profondeurs de sa

conscience, à s'examiner lui-même et à prendre de solennelles déci-
cisions. Le style de Beck est d'ailleurs fruste, presque sec, et il
devient même tranchant et mordant, lorsque l'auteur croit devoir
s'élever contre les œuvres infructueuses du présent siècle. Le

professeur de Tubingue a un dictionnaire et des tournures de

phrases à lui, et son langage, toujours pénétré d'un profond
sérieux moral, est le reflet fidèle de son caractère. Si on ne se laisse

pas effrayer par celte enveloppe un peu rude, si on sait briser la



500 BULLETIN

coque pour pénétrer jusqu'à l'amande, on trouve dans les écrits

de Beck des pensées aussi fécondes que nouvelles, et qui méritent

d'être attentivement pesées, même par les pasteurs vieillis au
service de l'Eglise.

Le théologien de Tubingue place son but bien haut, lorsqu'il
assigne, dès l'abord, pour tâche aux ministres de l'Evangile le

témoignage à rendre à Jésus-Christ et la communication du Saint-

Esprit aux fidèles, et que, partant de ce premier principe, il
expose ensuite dans le détail les hautes exigences de la prédication
et de la cure d'âmes. Toutefois, il ne se perd jamais dans un
idéalisme abstrait. Ses conseils, bien qu'ils soient presque toujours

généraux, restent constamment simples et clairs, et quelque
profonds qu'ils soient, ils demeurent marqués au coin de la sagesse

pratique et de la sobriété spirituelle. (Voir, par exemple, la

pag. 103.) Vis-à-vis des opinions traditionnelles et des usages

reçus, Beck conserve sa pleine liberté d'appréciation ; il ne craint
nullement de rejeter et de combattre les conceptions mêmes qui
passent pour évangéliques, lorsqu'elles ne lui semblent pas
fondées sur la Parole divine, ou qu'elles lui paraissent condamnées

par cette autorité suprême. (Voir, par exemple, son jugement sur
la valeur des anciennes confessions de foi.) Cependant, lorsqu'il
s'élève contre la tradition, ce n'est jamais pour le plaisir de

détruire les opinions consacrées, c'est par amour pour la vérité

biblique, et dans le but de renouveler, de vivifier par l'étude de

l'Ecriture et de féconder pour la pratique de la vie et du ministère

les vieilles notions courantes et usées de la repentance, par
exemple, ou encore de l'humilité, de l'édification, etc. (Voir
pag. 247, 299, 151.) Cette même indépendance d'esprit, ce
véritable libéralisme qui distinguent le théologien de Tubingue font
aussi qu'il s'élève sans cesse contre une notion exagérée des

prérogatives pastorales; il estime qu'en Allemagne l'Evangile ne peut

que gagner à acquérir une plus grande liberté de mouvements.
Nous ne saurions, il est vrai, nous dissimuler que le livre que

nous annonçons présente certaines imperfections de forme. Ces

déficits ne doivent pas être imputés à l'éditeur, M. B. Riggenbach,

qui a fait, au contraire, tout son possible pour que l'ouvrage
imprimé reproduisît les traits caractéristiques de l'enseignement



THÉOLOGIE 501

oral du Dr Beck, et qui s'est ainsi acquis un droit particulier à la
reconnaissance des nombreux élèves du défunt professeur de

Tubingue. Les imperfections qui frappent le lecteur tiennent à la

méthode même de l'auteur. Ainsi que nous l'avons fait entendre

plus haut, Beck n'envisage pas successivement les diverses faces

du ministère évangélique pour les étudier à fond les unes après
les autres ; il considère successivement divers morceaux du Nouveau

Testament, pour voir ce que chacun de ces textes nous
apprend sur l'ensemble des devoirs du ministère évangélique. Il suit
de là que le même sujet reparaît à plusieurs reprises sans être

épuisé nulle part, et que l'ordre dans lequel les sujets sont considérés

n'a rien absolument de systématique. Il suit aussi de là que
certaines parties du livre ne présentent qu'une série d'aphorismes
dont on voudrait posséder le développement. Les lecteurs qui
attachent un certain prix à la disposition régulière des ouvrages
qu'on leur offre seront peut-être choqués au premier moment par
le caractère amorphe de ce livre-ci. Toutefois, s'ils surmontent
cette première impression et qu'ils se mettent courageusement à

l'étude de l'ouvrage, nous osons leur promettre qu'ils en seront
richement récompensés. Les mérites cachés, mais supérieurs, de

cette nouvelle théologie pasturatene manqueront pas, sans doute,
de lui gagner des amis parmi les serviteurs de l'Eglise qui ont

appris à répéter avec l'apôtre : Ce n'est pas que j'aie déjà saisi
le prix, ni que je sois déjà parvenu à la perfection ; mais je le

poursuis, tâchant de le saisir, parce que j'ai été saisi moi-
même par Christ. Albert Haller.

Leissigen, septembre 1880.

Dœllinger. —La Réunion des Eglises1.

Mme Hyacinthe Loyson offre au public religieux et théologien

une traduction non pas de sept conférences, mais du résumé
de sept conférences données à Munich en 1872 par le professeur
de Dœllinger. La personne du conférencier et le sujet traité ont

1 La Réunion des Eglises, par Ignace de Dœllinger. Traduction de

Mme Hyacinthe Loyson. Paris, Sandoz et Fischbacher. — 1 vol. in-12 de
166 pages.



502 bulletin

toutes nos sympathies ; c'est pourquoi nous croyons devoir résumer

pour les lecteurs de la Revue de théologie cet intéressant

ouvrage.
Ces conférences constituent une des manifestations principales

d'un mouvement tendant à unir, ou plutôt à réunir, toutes les

Eglises, projet qui a pour auteurs quelques-unes des personnalités

religieuses les plus en vue à notre époque. Ce sont les

représentants du vieux-catholicisme, de l'anglicanisme et de l'Eglise

grecque qui se sont faits les champions de cette idée, dont l'examen

et la discussion a eu lieu dans des conférences tenues à Bonn

en 1874 et en 1875, sous la présidence de M. Dœllinger. L'ouvrage

dont nous nous occupons est donc antérieur à ces

conférences, mais il nous donnera une idée exacte des moyens
employés et des raisons sur lesquelles on s'appuie pour soutenir
l'idée de la réunion. C'est surtout au point de vue historique que
se place le professeur de Munich.

Dans sa première conférence, il examine le monde sous le point
de vue religieux, donne quelques détails statistiques indiquant la

répartition des religions sur la surface du globe et finit par grouper

les Eglises en familles suivant leurs caractères particuliers et

distinctifs. La deuxième conférence développe cette idée, c'est que
l'Eglise chrétienne, dans son ensemble, a pour devoir de travailler
à convertir les peuples non-chrétiens. Avec beaucoup de justesse,
selon nous, il trouve qu'un grand obstacle s'oppose à cette

conquête pacifique : les divisions des chrétiens entre eux. Portées

jusqu'en pays païens, elles produisent de déplorables résultats et

vont à l'encontre du but poursuivi. Dans l'Inde, par exemple, ce

sont vingt Eglises différentes qui se font concurrence et qui souvent

empêchent tout résultat appréciable. Voici une citation qui
donnera une idée de l'opinion de l'auteur. Après avoir constaté

que le christianisme se présente aux païens intelligents sous le

hideux aspect de la division et de l'équivoque, il dit : « Quel est

pour les chrétiens le lieu saint et vénérable entre tous, le berceau
de notre foi, où le Christ a vécu, où il a enseigné, où il a souffert?
C'est Jérusalem. — Eh bien, Jérusalem est le rendez-vous de

toutes les Eglises, toutes ennemies l'une de l'autre. Grecs, russes,
latins, arméniens, coptes, jacobites, protestants, tous, ils ont



théologie 503

fait de Jérusalem leur forteresse, ils y ont élevé leurs retranchements

; et cela dans le but de se disputer de nouvelles conquêtes.
Oh honte du nom chrétien Il faut qu'un soldat turc mette à la

raison ces haines et ces ambitions rivales en empêchant les

disciples de l'Evangile de s'égorger dans ce saint lieu. » (Pag. 29.)
La troisième conférence est une de celles qui nous présentent

le plus d'intérêt. Elle a pour titre : Schisme d'orient et d'occident;

raisons d'espérer. Pour mettre fin au schisme (pag. 37),

il faut avant tout se faire une idée nette de ses causes et de son

développement. C'est ce que l'auteur examine, avec un grand
sens historique, et il conclut que les raisons d'espérer viennent
bien plutôt de l'Eglise grecque que de l'Eglise romaine.
Quatrième conférence : la Réforme en Allemagne. Ce sont, d'abord,
l'historique du mouvement réformateur en Allemagne, puis des

considérations générales ayant pour but de faire voir que la
réunion sur ce terrain n'est pas impossible, malgré les apparences

vuiii-i \Siï va; • i VUvCiOlO. IC i^\>i»Lt;l CllOiui txi \y ut! v.. uiiiviu x\j jj* uv^UlUli

tisme une sévérité exagérée, dont il a déjà fait preuve dans un
autre ouvrage. A-t-il raison, également, d'attribuer la naissance

de la réforme uniquement aux circonstances de l'époque, et de

faire de ce grand mouvement religieux, de cette grande protestation

contre Rome et le pape, un produit exclusif du XVIe siècle?

Oui, dans une certaine mesure, mais non pas complètement, car
bien d'autres causes sont à la base de l'œuvre de Luther. Ce que
M. Dœllinger déplore surtout dans la réforme, c'est la rupture
avec l'Eglise catholique. Il voit dans l'abolition de l'épiscopat et

de l'ordination episcopale des prêtres une interruption de la
succession apostolique et, partant, une difficulté spéciale s'opposant
à la réconciliation de l'Eglise protestante d'Allemagne avec les

anciennes Eglises de la chrétienté. Ici, le catholique se retrouve
sous l'historien, quoiqu'il soit — hâtons-nous de le dire —
adversaire convaincu de la papauté sous sa forme actuelle et telle

que l'a consacrée le dogme de l'infaillibilité papale.
Nous passerons rapidement sur les cinquième et sixième

conférences, traitant, la première, de la réaction en faveur de l'union
des Eglises au XVIIe siècle, la seconde, de la réforme anglaise, de

sa nature et de ses résultats. Le caractère spécial de la réforma-



504 bulletin
tion en Angleterre est mis très heureusement en lumière, et, de

plus, nous y trouvons d'intéressants détails sur l'état actuel des

Eglises anglaises, leur vie et leurs mœurs.
La septième conférence — la plus importante de toutes — a

pour titre : Obstacles à vaincre. Raisons d'espérer. Le premier
et principal obstacle à surmonter, c'est l'infaillibilité papale.
« Nulle Eglise, assurément, n'aura jamais l'idée de s'unir à une
communion qui s'arroge le droit, inouï jusqu'alors dans tout le
monde chrétien, de faire de nouveaux dogmes et qui remet ce

droit à la disposition absolue d'un seul individu. » (Pag. 137.)
Second obstacle : les jésuites, tout puissants dans l'Eglise romaine,
mais dont le règne est bientôt à son terme. Les raisons d'espérer

viennent surtout d'Angleterre et d'Allemagne, principalement
des catholiques de ce dernier pays. Quant à l'Eglise protestante,
elle gagnerait en force et en autorité en s'unissant avec l'ancienne

Eglise et en rentrant par là dans la continuité de la vie et de la
doctrine propre à la catholicité. Son témoignage aurait plus de

poids et d'action sur l'esprit des peuples. (Pag. 144.) La tendance
à l'union est constatée chez tous ceux qui n'admettent pas que la

communion à laquelle ils appartiennent soit l'Eglise au sens

absolu, l'Eglise unique et complète en elle-même, mais qui voient
seulement en elle une branche de cette Eglise nommée dans le

symbole une, sainte, catholique et apostolique. Telle est l'opinion
des luthériens et des chrétiens d'Orient. Ces derniers, en effet,
s'abstiennent d'intituler leurs conciles « œcuméniques, » parce que
l'Eglise d'Orient ne se regarde pas comme universelle à l'exclusion
des chrétiens d'Occident. Le baptême peut également servir la cause
de la réunion, et M. Dœllinger constale que la grande majorité
des protestants, et les 80 millions d'orientaux font partie de

l'Eglise catholique, car c'est le baptême qui rend l'homme membre
de l'Eglise catholique, et comme ce baptême ne peut être ni effacé,
ni renouvelé, l'homme, une fois baptisé, demeure à jamais membre
de l'Eglise, alors qu'il s'attacherait à quelque secte. Ce qu'il
perdrait dans ce cas, ce ne serait pas sa qualité de membre de

l'Eglise, mais l'exercice des droits que ce titre comporte. De même,
ne parviendrait-on pas à s'entendre sur les autres points de

doctrine? doctrine de l'Eglise, de l'état de l'âme après la mort, de la



théologie 505

confession, etc. Mais nombreux sont les adversaires à cette
réunion. Ce sont : 1° ceux qui voient dans le pape l'antechrist et dans

l'Eglise romaine la consommation de l'apostasie prédite par l'Ecriture

; l'Angleterre et l'Amérique fournissent cette catégorie
d'adversaires; 2° les théologiens rationalistes de l'Allemagne, pour
qui les anciennes doctrines, communes à toutes les Eglises
chrétiennes, sont un fardeau et un scandale dont ils cherchent à tout

prix à se débarrasser; 3° la grande armée ennemie dont le nom
est légion (pag. 154) et dont les recrues s'abritent sous la bannière
du pape et des jésuites. Toutefois, ces obstacles ne sont pas
insurmontables ; ils peuvent être vaincus et, une fois que l'idée de la

réunion des Eglises aura pris pied dans le monde chrétien, sa

réalisation ne sera plus qu'une affaire de temps.
La cause plaidée dans cet ouvrage nous est sympathique à plus

d'un titre. Mais n'est-il pas permis de mettre en doute les moyens
proposés pour arriver à une entente et à un résultat satisfaisant?
Ce que les partisans de la réunion des Eglises demandent, c'est

que chacune d'elles renonce aux formules dogmatiques qui lui
sont propres; mais l'histoire est là pour nous montrer par de

nombreux exemples que jamais on n'y parviendra : preuve en soit

la question du Filioque. Aujourd'hui pas plus qu'autrefois, les

orientaux ne consentiront à l'introduire dans leurs symboles. Un
résultat cependant a été acquis par ce mouvement de réunion :

l'Eglise d'Orient est sortie de son isolement et ses représentants
ont été mis en contact avec les occidentaux, chose qui n'avait pas

eu lieu depuis le concile de Ferrare. Le volume que nous venons
de résumer contient en appendice les déclarations d'Anthimus,
archevêque de Constantinople (1872), de Sophronius, patriarche
d'Alexandrie (1873), de Hierotheus, patriarche d'Antioche (1873)
et de Theophilus, président du saint synode d'Athènes, par
lesquelles ces hauts dignitaires de l'Eglise d'Orient manifestent une
certaine tendance à la réunion. Malheureusement ces déclarations

ne disent pas un mot des points en litige; elles sont plutôt inspirées

par un esprit chrétien, mais dans des termes généraux et

trop peu précis, de sorte qu'elles n'offrant aucun point d'appui.
En définitive, nous croyons qu'il sera excessivement difficile,

sinon impossible, de réunir toutes les Eglises de la chrétienté en



506 BULLETIN

un seul corps. Leurs diversités sont nécessaires, car chacune

d'elles, — malgré ses imperfections, — comme le dit très bien
M. de Mestral dans son ouvrage sur l'Eglise chrétienne au XIXe
siècle, a pour mission de mettre en lumière une certaine face de

la vérité, une certaine direction de la vie chrétienne. Nous avons
à les compléter les unes par les autres et à en profiter, afin d'en

enrichir notre foi. Lorsque Jésus-Christ a dit de l'Eglise
chrétienne que « les portes de l'enfer ne prévaudront point contre
elle » (Math. XVI, 18), il a voulu seulement insister sur ce fait :

c'est que l'Eglise sera conservée, qu'elle subsistera toujours. Il
n'a pas enseigné qu'elle serait exempte de divisions. L'homme a

sa part de travail à apporter dans l'édification du corps de Christ

sur la terre, et pourvu que l'Eglise repose sur Jésus-Christ comme
fondement éternel et immuable, peu imporle, au fond, les diverses

manifestations de sa doctrine et de sa vie religieuse. Chaque Eglise

— nous laissons intentionnellement de côté les sectes — adopte

l'un des trois grands symboles qui, s'ils sont différents pour la

forme, sont identiques quant au fond. En tant qu'institution
humaine, basée sur un fondement divin, l'Eglise — précisément à

cause de l'élément humain qu'elle renferme — est l'expression
du génie religieux des divers peuples et la manifestation de leur
piété. Même dans l'Eglise romaine, dont les formes, les doctrines

et les enseignements sont fixés à toujours, on observe une diversité

dans le culte : l'Espagnol ou l'habitant defilé de Sardaigne (je

prends ce dernier exemple à dessein) ne verra dans le sacrifice de

la messe ou dans la célébration du culte que des cérémonies

extérieures, et cela parce que son caractère est plus enclin à rechercher

ce qui brille et flatte les sens, tandis que le catholique de

l'Allemagne ou du nord de la France en recherchera le sens

religieux et intime, parce que son esprit est plus calme et plus méditatif.

Chaque peuple a son caractère : l'un est plus spiritualiste,
l'autre plus formaliste, et c'est dans la religion qu'il en cherche

l'expression. Pourvu que le fondement religieux soit le même pour
tous, — et il l'est assurément, — les questions secondaires, les

questions de détails n'ont qu'une importance relative.

Quoi qu'il en soit, l'ouvrage de M. Dœllinger ne sera pas lu
sans beaucoup de plaisir par ceux qui ont à cœur l'avancement



THÉOLOGIE 507

du règne de Dieu dans le monde. Aussi conseillons-nous fortement

à nos lecteurs de se le procurer : ils y trouveront l'œuvre
d'un savant, d'un penseur et surtout d'un chrétien. C'est à ces

divers titres que nous le recommandons. H. T.

REVUES
Zeitschrift für praktische Theologie

Troisième livraison, 1880.

G.-L. Schmidt (Eisenach) : De l'enseignement religieux dans les
écoles du degré supérieur. — B. Rogge : De l'activité et des publications

extra-officielles des ecclésiastiques (à propos des débats qui ont
eu lieu au premier synode général de l'Eglise nationale de Prusse).—
Hasenclever : Des efforts qui se font au sein du protestantisme pour
relever l'art dans le culte. — J.-J. Prias (Leyde) : Existe-t-il une
pierre de touche infaillible pour reconnaître la bonté de chaque
sermon V — R. Ehlers: Discours de confirmation sur Matthieu X, 32.

— P. Mehlhorn : Allocution adressée aux élèves du collège Saint-
Nicolas, à Leipzig, à la fin des vacances de Pentecôte (sur Actes II,
17). - Bulletin.

Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft
Directeur : M. Luthardt.

Deuxième cahier.

Franz Delitzsch : Etudes critiques sur le Pentateuque. II. Le tabernacle.

— V. Schultze : Tableaux historiques de l'antiquité chrétienne.
II. Métiers et artisans dans l'ancienne Eglise. — C.-E. Luthardt : Les
modernes conceptions du monde. — A. Stählin (Munich) : Gottlieb-
Christophe-Adolphe von Harless. I. — Les missions évangéliques en
1878 et 1879. I.

Troisième cahier.

Franz Delitzsch : Etudes critiques sur le Pentateuque. III. L'autel
des parfums. — V. Schultze : III. L'inhumation dans l'antiquité
chrétienne. — F.-J. Winter : L'éthique de Clément d'Alexandrie. —
A. Stählin : Gottlieb-Christophe-Adolphe von Harless. II. — Les
missions évangéliques en 1878 et 1879. IL

Quatrième cahier.

Franz Delitzsch : Etudes critiques sur le Pentateuque. IV. Le jour
des propitiations. — La conversion de Moïse et sa confession des

péchés. — E. Engelhardt : Les plus anciens crucifix. — La doctrine
de Luther sur la prédestination et l'Ecriture sainte. — J.-S. Butiner :
Reconnaissance et intelligence.


	Théologie

