
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: L'herméneutique biblique de J.C.K. von Hofmann

Autor: Hofmann, J.C.K. von / Vuilleumier, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HERMÉNEUTIQUE BIBLIQUE

DE

J. C. K. VON HOFMANN

ci-devanl professeur à Erlangen '.

Depuis que le professeur Hofmann d'Erlangen a quitté ce

monde, chaque année nouvelle a vu paraître, par les soins de

ses collègues et de ses disciples, un nouveau témoin de sa

féconde activité scientifique. On a recueilli d'abord, dans un
ordre plus ou moins systématique, ses Vermischte Aufsœtze,
articles divers, dissertations, compte rendus critiques, etc.,
publiés en divers temps, la plupart dans la. Zeitschrift für
Protestantismus und Kirche, qui fut pendant bien des années

l'organe périodique de l'école d'Erlangen. Puis ce fut le tour de

son Ethique théologique, reproduction d'un cours professé en
1874. Ensuite est venue une Encyclopédie de la théologie,
éditée d'après les leçons académiques et les manuscrits du
défunt, et qui, conformément à sa façon de concevoir cette
discipline, expose sous une forme condensée le système complet

de sa théologie. Voici maintenant son cours d'Herméneutique

biblique rédigé par un de ses anciens auditeurs, M. le

professeur Volck, de Dorpat.

1 Biblische Hermeneutik, von J. Ch. K. von Hofmann, weiland Professor
der Theologie in Erlangen. Nach Manuskripten und Vorlesungen
herausgegeben von W. Volck, Doktor der Philosophie und Theologie, der
letzteren ordentlichem Professor an der Universität Dorpat. — Nördlin-
gen, Verlag der C. H. Beck'sehen Buchhandlung, 1880. x et 267 pages.



450 l'herméneutique biblique

Ces diverses œuvres posthumes ne peuvent que confirmer
ceux qui prendront la peine de les lire dans la haute idée que
les précédents ouvrages de Hofmann, Weissagung und Erfüllung,

le- Schriftbeweis, le volumineux Commentaire (encore
inachevé) sur le Nouveau Testament, ont dû leur faire concevoir
de l'originalité de son point de vue théologique, de sa sagacité

d'esprit, de la profondeur et de la vigueur de sa pensée.
On sail que l'illustre chef de l'école théologique d'Erlangen

unissait à un cordial attachement à la confession de foi de

l'Eglise luthérienne une grande indépendance quant à la
méthode et à la manière de formuler ses convictions évangéliques.
La théologie chrétienne, telle qu'il la concevait, devait être
avant tout la fidèle expression d'une forte conviction
individuelle, acquise par une étude directe et approfondie des
documents de la révélation et une expérience personnelle du salut
qui est en Jésus-Christ. S'il était luthérien, et il se faisait gloire
de l'être et n'entendait pas que personne lui contestât le droit
de se dire tel, il ne l'était que parce que ses convictions
personnelles, acquises, pensait-il, d'une manière absolument
indépendante, s'étaient trouvées d'accord avec ce qui fait la
substance de la confession luthérienne. Vis-à-vis de ceux qui
lui faisaient un grief de ses déviations dogmatiques, par exemple

en ce qui concerne l'œuvre rédemptrice de Christ, il ne

craignait pas d'affirmer que, pour être un fils spirituel de

Luther, il n'était pas un esclave de la leltre des confessions
de foi qui se réclament de son nom. Il ne se considérait pas
comme lié par la forme dogmatique particulière sous laquelle
le contenu de la foi évangélique avait été défini dans ces
vénérables documents. Libre à lui, comme à chacun, de tenter
« une nouvelle manière d'enseigner une vieille vérité. »

Le grand mérite de Hofmann c'est d'avoir pris fait et cause,
contre l'intellectualisme de l'orthodoxie traditionnelle, pour le
caractère historique de la révélation, c'est d'avoir enseigné à

ses auditeurs et à ses lecteurs à envisager tout le contenu de

la Rible sous le point de vue d'une « histoire du salut. » On

peut avoir d'importantes réserves à faire sur mainte
conséquence qu'il a tirée de ce principe, en particulier sur le rap-



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 451

port qu'il établit entre la révélation reale et la révélation verbale.
On peut lui reprocher la trop fréquente subtilité de son exégèse
et un emploi abusif du procédé typologique. On peut trouver à

redire à son ultraconservatisme en matière de critique biblique.
Il est permis de pousser plus loin qu'il ne l'a fait lui-même
l'application du point de vue historique à l'étude de l'Ancien
et du Nouveau Testament. Tout cela ne saurait empêcher de

reconnaître ce qu'il y a de grandiose dans sa manière de

concevoir les choses divines et humaines, combien est vivante et
féconde sa manière d'envisager la révélation rédemptrice à la
fois dans son unité et dans sa diversité. Tout cela ne doit pas
faire oublier le service eminent qu'il a rendu à la théologie
évangélique en faisant énergiquement front contre les

errements d'un dogmatisme renouvelé du XVIIe siècle, tout en
maintenant contre le rationalisme l'origine surnaturelle de la

religion du salut.
Ce qui nous engage à consacrer ces quelques pages à un

résumé de l'Herméneutique biblique du célèbre théologien
bavarois, c'est que, comme le remarque avec beaucoup de

raison l'éditeur, elle est tout particulièrement propre à initier
à sa manière d'envisager l'Ecriture, à cette heilsgeschichtliche
Auffassung der Schrift qu'il s'était donné pour mission de

faire prévaloir dans la théologie évangélique contemporaine.
On se convaincra d'ailleurs querç abstraction faite de tout intérêt
personnel pour la pensée de l'auteur, ce petit volume mérite
de fixer l'attention. Il le mérite déjà par la façon originale de

comprendre le rôle de l'herméneutique biblique et par le
soin tout particulier que l'auteur met à déterminer les
aptitudes intellectuelles et surtout les conditions morales ou
religieuses à remplir par l'interprète pour être en mesure d'arriver
à la pleine intelligence des livres saints. Ce qui fait au fond le

sujet du livre c'est ce qu'on appelle communément l'interprétation

théologique de la Bible.
Il ne sera pas inutile d'ajouter que la lecture de ces pages

est relativement facile. Le langage en est plus simple, le style
plus clair, le fil des idées moins laborieux à suivre que ce n'est
trop souvent le cas dans les ouvrages publiés par Hofmann de



452 l'herméneutique biblique

son vivant, notamment dans sa grande dogmatique biblique,
le Schriftbeweis. Cette différence provient en partie de ce que
les matériaux laissés par le défunt ont passé par une rédaction
de seconde main. Mais elle tient sans doute aussi au fait que
ce volume est la reproduction d'un cours professé à la faculté

d'Erlangen, et que Hofmann s'exprimait avec plus d'aisance de

vive voix qu'il ne savait le faire la plume à la main.

I

Hofmann exclut dès l'abord de son cadre l'herméneutique
générale. L'herméneutique biblique, dit-il, n'a pas à exposer
les règles générales auxquelles doit se conformer toute
interprétation quelconque. Ces règles, qui s'appliquent à l'Ecriture
sainte non moins qu'à toute autre œuvre littéraire, l'hermé-
neute biblique les suppose connues, il suppose comme allant
de soi qu'on s'en souviendra toutes les fois qu'on voudra
expliquer le texte de la Bible. L'objet de l'herméneutique
biblique est uniquement de rechercher ce qui doit s'ajouter à

ces lois générales pour qu'il en soit fait un emploi conforme
au caractère particulier des livres qu'il s'agit d'interpréter.

L'histoire de l'interprétation biblique, — l'auteur la résume

magistralement dans une vingtaine de pages, — cette histoire
renferme un enseignement des plus instructifs : à savoir que
toutes les fois que l'interprétation s'est écartée en quelque
manière des voies tracées par les lois de l'herméneutique
générale, cet écart avait pour cause, non point une
méconnaissance de ces lois, mais plutôt une conception erronée de

l'Ecriture sainte et une fausse idée touchant la position de

l'interprète à son égard. C'est sous l'empire de cette erreur
relative à l'Ecriture qu'on s'imaginait ne pas pouvoir ou ne
pas devoir rester dans la voie légale de l'interprétation.

Ces positions fausses vis-à-vis de l'Ecriture, il s'en est produit

de bien des sortes. On peut les ramener à quatre chefs

principaux.
1. Tantôt la faute provient d'une manière erronée, toute

abstraite, purement logique, de comprendre le fait que l'Ecri-



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 453

ture sainte est une œuvre du Saint-Esprit, en un mot, le fait
de l'inspiration. De là diverses conséquences, toutes également

contraires à une saine interprétation a) On a admis une
prétendue emphase des mots, en vertu de laquelle la lettre du

texte devait offrir plus qu'elle n'est capable de porter, b) On

a voulu trouver dans le texte scripturaire des secrets, des sens

cachés, et pour les découvrir ou les déchiffrer on a eu recours
à des artifices incompatibles avec la nature du discours, c) On

a cru devoir exclure à priori, comme indignes du Saint-Esprit,
bien des choses qu'exprimait incontestablement le sens littéral
du texte, d) On a exclu enfin d'avance et sans examen la
possibilité qu'il y eût dans l'Ecriture des choses, même de détail,
qui ne s'accordent pas entre elles. Toutes ces aberrations ont
leur source dans une idée fictive de l'inspiration.

2. Tantôt la fausse position de l'interprète à l'égard de

l'Ecriture consiste en ce qu'il la considère par erreur comme

un tout absolument homogène, ce qui l'empêche de reconnaître
son caractère éminemment historique. La conséquence, c'est

qu'on attribue dès l'abord une égale valeur à tous les
éléments dont l'Ecriture se compose, au lieu d'en apprécier
l'importance relative d'après la place qu'ils occupent dans
l'ensemble. Il en résulte alors qu'on pense devoir retrouver les
mêmes enseignements, les mêmes intuitions dans n'importe
quelle portion de l'Ecriture, sans s'inquiéter des différences
créées par le nexe historique.

3. Ou bien la position anormale à l'égard de l'Ecriture est la

conséquence d'une fausse position vis-à-vis de l'Eglise. C'est

ce qui arrive lorsqu'on part du principe de ne trouver dans

l'Ecriture rien qui soit en contradiction avec la doctrine
confessionnelle ou la tradition de telle ou telle Eglise particulière.

4. Ou bien enfin ce qui fausse la position de l'interprète à

l'égard de l'Ecriture, c'est qu'il n'est pas dans la position
voulue à l'égard de la vérité salutaire documentée dans l'Ecriture.

Ceci a lieu lorsque l'interprète est résolu d'avance à ne
rien trouver dans le texte qui soit en conflit avec le développement

naturel de l'espèce humaine, avec les lois ordinaires de

l'histoire, avec la « raison, » etc.



454 L HERMÉNEUTIQUE BIBLIQUE

Telle étant l'influence qu'exerce sur l'interprétation biblique

la position que prend l'interprèle vis-à-vis de l'Ecriture
Sainte, on peut se demander si, pour l'interpréter comme
l'exigent les lois de l'herméneulique générale, le meilleur parti
ne serait pas de ne pas prendre position du tout? On l'a
prétendu en effet, et plusieurs se vantent de pratiquer cette
neutralité. C'est là une illusion complète. Pareille dépréoccupation

n'est pas humainement possible. Il ne se peut faire, quoi
qu'on en dise, qu'un interprète ne soit ni chrétien ni non-
chrétien, ni homme religieux ni homme irréligieux, qu'il soit

purement et simplement interprète. Une semblable table rase,
sur laquelle l'Ecriture viendrait projeter d'elle-même son
exacte image, est une pure abstraction. On peut sans doute
être indifférent en matière de religion, de christianisme, on

peut ne pas éprouver le besoin d'un salut ayant sa source
ailleurs que dans le développement autonome de la nature
humaine. Mais cela même constitue une préoccupation.
Indifférence religieuse n'est pas neutralité, et pour être incroyant
on n'en est pas plus impartial.

Il faut le reconnaître, cependant, l'incroyant, par le fait que
l'histoire du salut, dont l'Ecriture est à la fois le document et
le produit, n'est pas pour lui d'une importance majeure, sera
moins exposé que ne l'est maint croyant à la tentation de se

torturer l'esprit tout en faisant violence au sens grammatical
et historique du texte. Il ne se laissera entraîner hors des

voies prescrites par l'herméneutique générale ni par une idée
abstraite de l'inspiration, ni par une conception inexacte de

l'unité de l'Ecriture, ni par la tradition de l'Eglise, ni même

par le désir de concilier le contenu de la Bible avec les données

de la raison naturelle. Souvent, dans l'exégèse de détail,
il lui arrivera de se rencontrer avec l'interprète croyant qui
sait s'affranchir de ces préoccupations erronées. Leurs résultats

exégétiques pourront même concorder sur bien des points
d'une manière frappante. Il est des chrétiens qui s'en étonnent

et même s'en scandalisent. Us ont tort ; d'autant plus que
cet accord qui résulte de l'application à un même texte des

mêmes lois de l'herméneutique générale ne dure qu'autant



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 455

qu'il s'agit de l'intelligence du détail. Dès qu'on s'élève aux
vues générales, dès qu'il s'agit de mettre tel texte particulier
en rapport avec l'ensemble, d'en apprécier l'importance et la
signification comme partie intégrante de l'organisme scripturaire,

la différence qui sépare les deux interprètes ne tarde

pas à se manifester. L'interprète soi-disant impartial, ou pour
mieux dire indifférent, manque de l'aptitude nécessaire pour
saisir la vraie portée du texte en question, la manière dont il
s'enchaîne à tout le reste, la place qui lui revient dans
l'ensemble de l'histoire du salut. Vivant en dehors de la sphère de

ce salut auquel l'Ecriture rend témoignage, ne le possédant

pas en lui-même, comment pourrait-il en avoir l'intelligence?
Ainsi donc, il faut prendre position. Le tout est de savoir

quelle est pour l'interprète la vraie position, quelle est sa position

normale en face de l'Ecriture, pour qu'il soit en mesure
de la bien interpréter dans son ensemble non moins que dans

les détails. Répondre à celte question est précisément la tâche

qui incombe à l'herméneutique biblique.

II

L'herméneutique biblique suit une marche différente de

celle que doit observer l'herméneutique générale. Il est dans

la nature des choses que cette dernière procède du simple au

composé, du détail à l'ensemble, du mot pris isolément à la

contexture entière du discours et ainsi de suite. L'herméneutique

biblique, en revanche, qui présuppose les règles de

l'herméneutique générale et doit montrer l'influence que la

nature spéciale de l'objet à interpréter exerce sur l'application
de ces règles générales, suit un ordre inverse.

Elle commence par envisager l'Ecriture telle qu'elle se

présente à l'interprète, c'est-à-dire dans son ensemble, en tant

qu'elle forme un tout, un corps d'écrits unique. C'est comme

telle, en effet, c'est dans sa totalité, qu'elle constitue la Sainte

Ecriture de la chrétienté. De là une première partie principale,
traitant de l'Ecriture comme unité.

Cette unité se présente sous deux faces et demande à être



456 l'herméneutique biblique

considérée à un double point de vue : 1° au point de vue de sa

valeur actuelle pour l'Eglise, et 2° en tant qu'elle est formée
d'une réunion d'écrits provenant du passé.

1. Les écrits bibliques sont autre chose encore qu'une portion

de la littérature universelle. S'ils n'étaient que cela, une
herméneutique biblique serait superflue. Ils sont la propriété
actuelle de la chrétienté, qui fait profession de posséder en eux
son Ecriture Sainte ou, en d'autres termes, le document
normatif de la vérité qui sauve. Voilà le fondement de

l'herméneutique biblique et sa raison d'être. Elle part de l'idée que
l'Ecriture est effectivement ce qu'elle est pour la foi des chrétiens

et elle présuppose cette foi chez l'interprète à qui elle se

propose de tracer sa ligne de conduite.
C'est donc comme chrétien que l'interprète abordera l'Ecriture,

c'est comme membre de l'Eglise ; non pas comme membre

de telle ou telle communauté, de telle Eglise particulière
plutôt que de telle autre, mais comme membre de l'Eglise du
Seigneur, qui est toujours et partout la même. Il partage la foi
de cette Eglise relativement à l'Ecriture. Non pas qu'il aborde
celle-ci avec une doctrine de l'inspiration toute faite. Mais,

avec l'Eglise, il voit dans l'Ecriture le document qu'elle a reçu
pour lui servir de norme et qui, comme tel, est Ecriture
Sainte, œuvre de Dieu par son esprit dans un sens unique, à

un titre plus eminent que tout ce que la littérature chrétienne
extrabiblique peut offrir de meilleur. Cette foi, il la partage,
parce qu'il en est assuré par son expérience personnelle ;

assurance qui découle pour lui de celle qui a pour objet son propre

salut en Christ. Elle se rapporte, cette foi, à l'Ecriture
dans sa totalité. Quant à la question de savoir si tous les
éléments qui, à l'heure qu'il est, en font partie intégrante
participent sans exception à ce caractère spécial que la foi reconnaît

à l'ensemble, elle demeure réservée. C'est à la science

biblique qu'il appartient de l'élucider. Mais par le fait que c'est
là une question de science, la certitude acquise sur ce point
n'est plus une certitude de foi. La certitude, fondée sur la foi
chrétienne, qui a pour objet la nature de l'Ecriture dans son

ensemble, en tant qu'Ecriture Sainte, précède toute recrier-



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 457

che scientifique. C'est, ne craignons pas de trancher le mol,
un préjugé. Et c'est avec ce préjugé que l'interprète chrélien
aborde l'étude des livres bibliques, dans l'espoir que les résultats

essentiels de cette étude scientifique ne démentiront pas
sa foi préalable, mais qu'ils ne feront que l'y confirmer.

Or cette foi dans l'Ecriture en tant qu'elle est, dans son

ensemble, la propriété particulière de la chrétienté, son Ecriture
Sainte, quelle influence exercera-t-elle sur l'interprétation de

ce document? En d'autres termes, quelles sont les présuppositions,

fondées sur sa foi, que l'interprète apporte avec lui en
faisant des livres bibliques l'objet de son étude? Ces présuppositions

sont au nombre de trois.
Et d'abord a) l'Ecriture étant pour l'Eglise chrétienne le

document normatif de la vérité du salut, il en résulte que, pas

plus que le salut qu'elle atteste, pas plus que l'Eglise à laquelle
elle sert de norme, elle ne saurait être un produit du développement

de la vie commune et naturelle de l'homme. Elle est une

œuvre de Dieu, qui l'a insérée et comme entretissée
(hineingewirkt) dans la trame du développement naturel de l'humanité,

afin que, envers et contre lui, elle serve à la réalisation de

la volonté de Dieu à l'égard des hommes. Document direct de

l'histoire du salut, faisant elle-même partie de cette histoire,
l'Ecriture doil participer, par son contenu comme par son

origine, au caractère surnaturel de cette même histoire. La

disposition dans laquelle l'interprète qui veut comprendre
l'Ecriture Sainte s'approchera d'elle ne sera donc pas celle du

doute à l'endroit des éléments surnaturels qu'elle renferme. Il
s'attendra au contraire dès l'abord à les y rencontrer, parce
qu'il sait que l'Ecriture, conformément à sa nature et à sa

destination, ne peut pas ne pas être un livre extraordinaire.
Mais il sait aussi que ce qu'elle offre de miraculeux, dans ses

récits comme dans ses oracles, il ne l'aura compris que lorsqu'il

en aura saisi le rapport à l'ensemble de cette histoire qui
a pour centre Christ, le miracle par excellence.

b) Une seconde propriété non moins inhérente à l'Ecriture
que son caractère surnaturel, c'est son caractère israélite. Israélite

par son origine elle l'est aussi eu égard à son contenu, et



458 l'herméneutique biblique

cela non seulement dans l'Ancien, mais jusque dans le Nouveau
Testament. L'interprète doit le présupposer, puisque le Médiateur

de la relation particulière entre Dieu et les hommes, qui
fait l'essence du christianisme, a été israélite, que son Eglise est
issue d'Israël, qu'Israël a été au milieu des nations le peuple
prédestiné à servir de théâtre à l'histoire du salut. A la fois

produit et document de cette histoire, il ne se peut pas faire

que le corps d'écrits que la chrétienté reconnaît pour son Ecriture

sainte ne porte d'un bout à l'autre, dans son langage et
dans son contenu, l'empreinte du peuple à qui furent confiées
les révélations de Dieu et qui a été, comme nation, l'Eglise de

Dieu sur la terre. Ce caractère israélite, l'interprète n'a pas le
droit de l'effacer, pas plus sous prétexte de « traduire le

langage biblique de sémitique en japhétique » que dans un intérêt
mal entendu de spiritualisation. Il ne manquerait pas, en le

faisant, d'exténuer le sens des termes scripturaires, d'altérer
la substance des notions religieuses, de dénaturer les faits
historiques et moraux qui tiennent à l'essence même de la
révélation rédemptrice.

c) Enfin, l'interprète chrétien aborde sa tâche avec la certitude

que l'Ecriture dans son ensemble rend témoignage à ce
même salut dont il est personnellement en possession comme
croyant; qu'elle sert, dans son unité, à documenter le fait,
disons mieux, la réalité de la relation établie entre Dieu et
l'humanité par la médiation de Jésus-Christ. Il présuppose donc

que tout ce qui s'y trouve se rapporte de près ou de loin à cette

vérité centrale. Ceci exige quelques éclaircissements. Deux
questions surtout doivent être prises en considération.

La première est celle-ci : « Qu'en est-il des éléments
scripturaires qui, par leur nature, ne sont pas objet de foi, mais
rentrent dans le domaine du savoir, dans celui de la perception

et de la connaissance naturelles de l'homme? L'Ecriture
n'est pourtant pas un manuel infaillible de cosmologie,
d'anthropologie, de psychologie, etc.? Et l'histoire biblique est autre
chose qu'une découpure sans errata de l'histoire universelle?
Impossible d'admettre que les choses de cet ordre soient
comprises dans là « certitude » apriori qui découle pour l'interprète



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 459

de sa foi de chrétien. » — Rien n'est plus certain. L'Ecriture
est mieux qu'un livre sans fautes, et les fautes qui s'y trouvent
ne portent pas préjudice à ce par quoi elle se distingue de tout
autre livre. Faire dépendre sa qualité de Parole de Dieu de la

question de savoir si elle fait preuve d'infaillibilité, de parfaite
exactitude, dans les choses qui sont affaire d'érudition,
d'investigation scientifique, d'étude rationnelle ou de mémoire,
c'est mesurer mal à propos l'action du Saint-Esprit, dont elle
est un produit, d'après la nature de Dieu en soi, au lieu de la

mesurer d'après le but en vue duquel elle s'est exercée. Mais,
d'un autre côté, il ne faudrait pas dire que l'Ecriture n'est pas
la Parole de Dieu, qu'elle la renferme seulement, établissant
ainsi une différence entre ce qui, en elle, est vérité religieuse
et, par conséquent, Parole de Dieu, et ce qui n'est pas vérité
religieuse et, par cela même, n'est pas non plus Parole de Dieu :

séparation mécanique qui, au point de vue de l'inspiration,
impliquerait une impossibilité psychologique. L'action de l'Esprit
de Dieu n'a pas été partielle, fragmentaire. L'homme qui écrivait

sous l'action de l'Esprit de Dieu était tout entier sous cette
action. La question est donc plutôt de savoir dans quelle relation

les choses qui sont objet de connaissance naturelle, et
auxquelles ne s'étend pas la certitude immédiate fondée sur la foi

au salut, sont avec cette vérité du salut à laquelle l'Ecriture
est destinée à rendre témoignage. Ainsi, par exemple, ce que
l'Ecriture dit de la création du monde n'a pas pour but de

satisfaire la curiosité scientifique, mais a une signification purement

religieuse. Ce qu'elle veut dire, c'est qu'il n'existe pas de

monde éternel et que celui qui a été créé était voulu de Dieu

tel qu'il est; que l'homme n'est pas un simple anneau dans

l'enchaînement des phénomènes de la nature, mais que le
monde a été créé en vue de lui et qu'avec lui la création a

atteint son terme; qu'il n'y a pas un éternel devenir, mais que la

création est un acte accompli auquel succède l'histoire qui se

passe entre Dieu et le monde, condition sine qua non de cette
histoire du salut qui a pour terme le Fils de Dieu et qui doit
aboutir à un ordre de choses où tout lui sera soumis comme à

son Chef. Le récit de la Genèse n'offre pas, par conséquent, ce



460 l'herméneutique biblique

qui doit faire l'objet et le but des investigations des hommes

de science; il sert d'expression à une vérité qui est objet de

foi. Ainsi donc, s'il est certain que ce qui est pour nous (ou a

été autrefois pour ceux dont parle l'écrivain biblique) objet de

connaissance naturelle ne participe pas, comme tel, à la certitude

que l'Ecriture a pour nous en tant que document de la

vérité du salut, il n'en est pas moins vrai que les éléments en

question prennent part à cette certitude pour autant que et
dans la mesure où ils sont en relation avec la vérité que l'Ecriture

sert à documenter. L'interprète laissera donc le protocole
ouvert sur la question de savoir jusqu'à quel point ce que
l'Ecriture rapporte sur ces sujets-là peut soutenir l'examen

scientifique que doit subir tout ce qui est objet de connaissance
naturelle. Mais en même temps il aura toujours l'œil ouvert
sur la manière dont ces choses se rapportent et s'enchaînent
à ce qui est pour lui vérité certaine en vertu de sa foi, et cela

afin qu'il apprenne à les envisager sous leur vrai jour et qu'il
les entende comme elles veulent être entendues.

Le second point à élucider est celui-ci : La vérité du salut
documentée dans l'Ecriture est une. Or comment, avec cette
unité présupposée, se conciliera la grande diversité que l'on
constate dans la manière dont cette vérité y est attestée? — On

connaît le principe, posé par l'ancienne théologie, que l'Ecriture

doit être interprétée « selon l'analogie de la foi. » Ce principe

herméneutique est juste, pourvu qu'on l'applique d'une
manière moins extérieure et moins artificielle qu'on ne le fait
souvent. Il ne suffit pas, en effet, de comparer entre eux les

passages analogues ou d'aplanir tant bien que mal les

divergences entre passages non similaires. La diversité des

témoignages ne doit pas être méconnue ou effacée, il s'agit de la

comprendre et de l'expliquer. Aussi, tout en partant de la
conviction que la vérité est une, que l'Ecriture dans son
ensemble a Christ pour objectif (Christum treibe, comme
s'exprime Luther), et que les différentes parties de l'Ecriture
doivent être étudiées, appréciées et jugées à ce point de vue,
l'interprète cherchera avant tout à se rendre compte des raisons
d'être de cette diversité. Dans ce but, il ne s'en tiendra pas à



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 461

l'étude des textes isolés. Il envisagera ceux-ci à la lumière de
leur contexte général et les replacera dans leur milieu
historique. Ainsi, par exemple, quand nous lisons dans Lév. XVIII,
5, l'exhortation adressée à Israël de « garder les statuts et les
ordonnances de Dieu, parce que l'homme qui les garde a la
vie, » ou dans Deut. XXVII, 26, la « malédiction » prononcée
contre celui « qui ne persévère pas dans les paroles de la loi
pour les mettre en pratique, » il semble que ces passages
tracent une voie du salut toute différente de celle qu'enseigne le
Nouveau Testament, entre autres dans Rom. III, 28: «L'homme
est justifié par la foi sans les œuvres de la loi. » Mais, pour
bien comprendre les passages cités, il faut se rappeler qu'en
tête de la législation on lit ces mots : « Moi, Jéhovah, je suis
ton Dieu, qui t'ai fait sortir du pays d'Egypte. » Les articles de

loi en question supposent, par conséquent, que l'Israélite
auquel ils s'adressent croit en Dieu tel qu'il s'est fait connaître,
comme le seul vrai Dieu, par le fait rédempteur de la sortie
d'Egypte. Or cette délivrance étant présentée et reconnue avec
actions de grâce comme l'accomplissement des promesses faites

aux pères, il en résulte que cette foi en Dieu impliquait la foi
au divin décret du salut pour la réalisation duquel la vocation
d'Israël avait eu lieu. La promesse de la vie concerne donc une
observation de la loi qui n'est autre chose que la mise en

œuvre, la manifestation de cette foi. 11 est vrai que Paul, dans

Gai. III, 12 et Rom. X, 5, fait de ces mêmes passages une

application bien différente. Mais pourquoi Parce qu'il avait
affaire à des gens qui détachaient le vàfioç de sa connexion avec
l'histoire du salut, à des gens qui le faisaient passer pour une

exigence divine indépendante de la promesse et qui prétendaient

qu'on devait y satisfaire, non pas pour mettre sa foi en

pratique, mais indépendamment de la foi et, pour ainsi dire,
concurremment avec elle. C'est de la loi ainsi entendue, c'est-
à-dire abstraction faite de la place et du rôle qui lui appartiennent

dans l'histoire du salut, qu'il est dit qu'elle « tue » (2 Cor.

III, 6) et qu'elle « condamne. » Combien différent est le langage

que tient l'auteur du psaume XIXe Pour lui, la thorah de

Jéhovah est ce qui restaure l'âme, elle rend la vie, dit-il. Mais
THÉOL. ET PHIL. 1880. 31



462 l'herméneutique biblique

aussi, ce qu'il entend par mîT ÎTTlfi, c'est un « témoignage »

de la volonté divine qui comprend en première ligne la divine

promesse, l'élection d'Israël, ce fondement de l'histoire du

salut, de sorte que la « loi » des ordonnances, elle aussi, se

trouve éclairée pour le psalmiste de la douce lumière qui émane
de ce témoignage de la bienveillance de Dieu. — En s'étudiant
à mettre de la sorte les diverses déclarations scripturaires en

relation avec tout leur contexte, et, de plus en tenant compte
du but particulier de chaque écrit, des circonstances où il a

pris naissance, de l'influence que ce but et ces circonstances
ont dû exercer sur son contenu, l'interprète n'aura pas trop de

peine à ramener la diversité à l'unité, sans pourtant tomber
dans l'arbitraire. Après cela, s'il se trouvait un texte qui
décidément ne pût cadrer en aucune façon avec la vérité une et

toujours la même dont l'Ecriture est le document et la norme,
un texte qui se refusât à rentrer sous cette unité fondamentale,
l'interprète serait sans doute en droit de se demander si la

portion de l'Ecriture où ce texte se rencontrerait peut être
considérée comme en faisant légitimement partie. C'est par
une difficulté de ce genre que Luther fut amené à porter sur
l'épître de Jacques le jugement qu'on sait.

On vient de voir quelles sont les présuppositions avec
lesquelles l'interprète aborde l'Ecriture, lorsque, avec l'Eglise, il
la considère dans sa totalité comme le document normatif de

la vérité qui sauve : elle a un caractère surnaturel, elle porte
une empreinte israélite, elle rend témoignage dans son
ensemble à ce même salut que le chrétien possède en lui-même.
A défaut de ces présuppositions fondées sur la foi, on pourra
faire de l'Ecriture une exégèse qui aura le mérite d'être «

grammaticale et historique. » Mais on ne sera pas apte à la
comprendre comme elle demande à être comprise, pour que
l'interprétation biblique réponde véritablement à son but. Ce

qu'on attend d'elle, qu'est-ce, en effet, sinon qu'elle mette
l'Eglise en état de faire de l'Ecriture un fructueux usage comme
norme de sa vie dans la foi, comme parole de Dieu sans cesse

présente et toujours actuelle?



DU PR0FE8SEUR VON HOFMANN 463

III

Cette Ecriture, qui est actuellement en la possession de

l'Eglise, et que l'Eglise considère comme son Ecriture sainte,
n'est pas née d'aujourd'hui. Elle s'offre à l'interprète :

2° comme un assemblage d'écrits datant de l'antiquité,
comme un recueil provenant du passé historique où l'Eglise
actuelle plonge par ses racines. Il s'agit donc de savoir ce qui,
de ce fait, est requis de l'interprète pour qu'il soit en mesure
de la bien comprendre. Après avoir parlé de la disposition
d'esprit dans laquelle il doit être en abordant sa tâche, il faut
indiquer les connaissances que l'Ecriture présuppose chez lui,
et l'influence que ces connaissances préalables exerceront sur
son travail.

Ces connaissances sont de trois sortes. L'auteur entre sur
ce sujet dans une abondance de développements où nous ne

pouvons pas songer à le suivre. Nous n'indiquerons que les

points principaux et ceux qui peuvent servir à caractériser les

vues particulières de Hofmann.

a) L'interprète doit être renseigné sur l'état originel du texte

biblique, soit en ce qui concerne l'étendue du canon, le nombre
et l'intégrité des livres dont il se compose, soit en ce qui
concerne le texte lui-même. Il doit savoir, et ne pas perdre de

vue, qu'il n'existe pas, pour lui, de canon définitivement
arrêté par l'autorité de tel ou tel symbole, non plus que de texte
absolument normatif. A ces deux égards, il peut et doit user
de toute liberté d'examen. Mais ses travaux exégétiques devront
contribuer pour leur part à rétablir dans leur intégrité et leur
pureté primitives ces textes transmis à travers les siècles.

b) L'interprète doit connaître les langues originales pour
être capable d'expliquer le texte scripturaire selon les lois de

l'idiome dans lequel il est conçu. Pour ce qui est de l'Ancien
Testament, il doit avoir égard au fait que l'hébreu n'est qu'un
rameau de la branche sémitique, mais en se gardant de

recourir sans nécessité au dictionnaire des autres dialectes, —
au fait que la langue hébraïque a eu une histoire pendant le

temps même que cette littérature s'est formée, — au fait, enfin,



464 l'herméneutique biblique

que d'autres langues, même non sémitiques, ont influé sur son

lexique ou sa syntaxe. Quant au Nouveau Testament, qui n'est

pas le produit d'une élaboration plusieurs fois séculaire, de

même que pour les LXX, il faut être au courant de l'histoire
par laquelle la langue grecque a passé à partir d'Alexandre le

Grand, et avoir l'œil sur les différences entre l'idiome littéraire
de la xotvri et le langage provincial et populaire des Juifs plus
ou moins hellénisés. Tout cela peut influer grandement soit
sur l'exégèse, soit sur les questions d'auteur, de date de la
composition, d'authenticité, etc-

c) L'interprète doit enfin tenir grand compte de l'origine
historique des différents écrits, de la question de savoir quand,
par qui, pour qui, dans quelles circonstances et dans quel but
tel morceau ou tel livre a été composé.

Il est, dans l'Ecriture, notamment dans l'Ancien Testament,
des œuvres collectives dont les éléments proviennent d'époques
très différentes. Tels le Psautier, le livre des Proverbes, tel
aussi le grand ouvrage historique qui s'étend de la Genèse
jusqu'à la fin du second livre des Rois, et qui ne peut avoir été

achevé, tel que nous le connaissons, avant la fin de l'exil. Il
s'agit de savoir jusqu'à quel point il est possible de faire le

départ des matériaux divers qui sont entrés dans la structure
d'une œuvre pareille, de quelle époque datent ces éléments,
de quelle manière ils ont été réunis et agencés, et, dans le cas
où la rédaction finale serait l'œuvre d'une seule main, si et
dans quelle mesure le tout a été remanié par elle. Il importe
d'avoir égard à tout cela pour se faire une juste idée du
rapport qui existe entre les divers éléments, ainsi que de leur
valeur respective. Le résultat du travail exégétique ne doit pas
être de dissimuler cette hétérogénéité, mais d'en reproduire
l'image en l'expliquant.

Il est des œuvres individuelles dont l'auteur est inconnu,
ainsi le livre de Job. Dans ce cas, l'investigation ne peut porter
que sur l'époque de la composition. Mais il serait possible que,
dans un livre de ce genre, il y eût des adjonctions postérieures
qu'il faudrait commencer par mettre à part pour retrouver
l'idée primitive du livre. On a prétendu, par exemple, que le



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 465

prologue et l'épilogue de ce poème étaient des additions
provenant d'une main étrangère, et plusieurs estiment que les

discours d'Elihou ont été insérés après coup, pour compléter
l'idée que l'auteur avait eu à cœur de développer. L'interprète
devra se mettre au clair là-dessus, pour voir ensuite à quelle
époque, dans quel milieu, telle idée a pu être traitée sous une
telle forme et à l'aide de tels moyens. Si le livre date du temps
de Salomon, certainement l'idée qui y est développée sera
autre que s'il est né à l'époque des malheurs du peuple juif,
dont, à en croire quelques-uns, le personnage de Job serait le

type. Il en est de même des psaumes anonymes. Au psaume
CXXXII, par exemple, la prière à Dieu de se souvenir des

promesses faites à David a un accent sensiblement différent, selon

qu'on le fait dater de l'époque de Salomon ou de celle de
Zorobabel. La décision sur ce point doit se tirer du contenu.

La tradition indique certains noms d'auteurs dont l'exactitude

peut être contestée. L'interprète ne saurait se dispenser
d'examiner à ce point de vue les écrits ou morceaux en question.

Il s'agit pour lui de s'assurer s'ils peuvent provenir de

l'auteur indiqué. Ainsi en est-il des psaumes munis de

suscriptions, la valeur de ces dernières étant sujette à caution.
Le psaume LXXIV est attribué à Asaph mais cette indication
ne cadre guère avec les plaintes renfermées dans les vers. 7

et 8. De même, il se pourrait que tel livre prophétique ou telle

épître d'un auteur connu renfermât des éléments qui n'en
faisaient pas primitivement partie. Dans le livre d'Esaïe, par
exemple, il faut voir si les chap. XIII et XIV se laissent
comprendre du même point de vue prophétique que les éléments
incontestablement ésaïaniques. Si les salutations qui se lisent
dans Rom. XVI se trouvent n'être pas à leur place dans une
lettre à l'adresse de l'Eglise de Rome, il faut bien que ce morceau

se soit glissé par erreur dans cette épître paulinienne. Il
ne serait même pas impossible qu'il y eût dans l'Ecriture des

pièces portant un nom fictif. Les dïbré Qohêleth peuvent fort
bien n'avoir été que prêtés à Salomon. Et quant à la seconde
de Pierre, il faut l'étudier de près pour voir si le point de vue
sous lequel le contenu du deuxième chapitre est prédit, et la



466 l'herméneutique biblique

manière dont il est parié au chap. Ill de Paul et de ses épîtres
sont concevables chez l'apôtre Pierre.

Mais, sans parler des cas de cette nature, il importe, pour
l'intelligence des écrits du Nouveau Testament non moins que de

ceux de l'Ancien, de vouer toute son attention à la date de leur
composition. Chaque écrit doit être lu pour son compte, en vue
d'en découvrir la date, et une fois cette date trouvée, il faut partir
de là pour chercher à le comprendre dans son ensemble, comme

pour en apprécier les détails. Il n'est pas indifférent, pour
l'intelligence des développements sur la foi et les œuvres dans

l'épitre de Jacques, de savoir si cette épître est antérieure ou
non à celles de Paul, peut-être même antérieure aux faits
rapportés dans Gai. IL De même, on interprétera autrement bien
des traits du discours prophétique conservé dans Math. XXIV
ou dans Luc XXI, selon qu'on le supposera transmis par un
écrivain ayant déjà derrière lui la guerre des Juifs, ou par un
rapporteur pour qui ce jugement de Dieu est encore à venir.

Quand l'auteur d'un écrit est indubitablement connu, que
son identité est dûment constatée, la première chose à faire
est de fixer son attention sur la position qu'il occupait en son

temps et de voir comment cette position personnelle a influé
sur son œuvre. Par Esa. VI, nous connaissons la vocation
particulière de ce prophète : nous savons qu'il ne pouvait se
promettre aucun effet de ses prédications auprès de son peuple
avant que celui-ci n'en fût venu à la dernière extrémité. Il ne
faut pas perdre de vue cette révélation en lisant les oracles des

chap. VII à XII. Envisagés sous ce jour-là, ces discours
acquièrent une toute autre signification que si l'on se figure que
le prophète les a prononcés, ou rédigés subséquemment, dans

l'espoir de détourner par là le jugement dont son peuple était
menacé. Autre était la position d'un Jacques, autre celle d'un
Paul. Le premier était le chef de l'Eglise locale de Jérusalem ;

c'est de Jérusalem qu'il porte ses regards sur la chrétienté de

son temps. Ce qui est pour lui au premier plan, c'est la
chrétienté israélite. Aussi, dans les plaies morales auxquelles il
s'attaque dans son épître, reconnaissons-nous les défauts
particuliers du peuple juif. Et pour ce qui est de Paul, autre était



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 467

sa position vis-à-vis de l'Eglise de Rome, autre vis-à-vis de

celle de Corinthe. Celle-là s'était formée sans son concours,
circonstance dont il faut tenir grand compte dans le jugement
qu'on porte sur le contenu si caractéristique de l'épître aux
Romains.

Il se peut aussi que le moment, la situation spéciale où telle
portion de l'Ecriture a vu le jour soient connus, ou qu'il y ait

moyen de les déterminer avec assez de certitude. L'interprète
devra observer avec soin comment ce moment, celte situation
de la vie de l'auteur se reflète dans le texte. Le psaume LX,
par exemple, porte une suscription qui marque le moment
unique par lequel il devienne intelligible : il est né après une
victoire et avant de nouveaux combats qui devaient assujettir
Moab, Edom et la Philistie à la suprématie de Jéhovah. Etant
admis que le psaume XXII soit de David, retrouve-t-on dans

l'histoire de la vie de David une situation dont ce psaume serait

comme le monument? Le poète se plaint de ce qu'il est «

répandu comme de l'eau » et que « ses os sont disloqués, » et il
prévoit (remarquer les futurs succédant à des prétérits) que
ses adversaires vont le regarder d'un air malin et jeter le sort
sur son vêtement. N'est-ce pas là ce que David devait éprouver,
n'est-ce pas la perspective qu'il avait devant lui, lorsque,
atteint par Saul, il semblait sur le point de tomber entre ses

mains? Le psaume, selon toute apparence, est donc issu de la
situation décrite dans 1 Sam. XXIII, 20. S'agit-il de l'Apocalypse

de Jean? Il n'est pas sans intérêt pour nous d'apprendre
que l'apôtre, au moment d'avoir ses visions, se trouvait dans

l'île de Patmos. Il y était en exil. Aussi dit-il qu'il participe,
avec ceux à qui il écrit, tant au règne de Dieu qu'à l'affliction.
Il fallait qu'il sût, et qu'ils apprissent par lui, quelle serait la fin
d'un temps où pareille exsj/iç était à endurer. Paul était captif
à Rome quand il écrivit l'épître dite aux Ephésiens, celle aux
Philippiens et la seconde à Timothée. Mais une étude attentive
montrera que cette dernière lettre ne date pas de la même

captivité que les deux premières. Quand l'apôtre écrivait à son
disciple, il était détenu comme r.«xovpyoç, accusé d'un crime
contre les lois et institutions de l'Etat païen, tandis que la pre-



468 l'herméneutique biblique

mière fois il était prisonnier en suite de la dénonciation du

grand conseil de son peuple. L'épitre aux Philippiens, de son
côté, date, il est vrai, de la même captivité que celle aux Ephésiens,

mais l'apôtre l'écrivait à un moment où il prévoyait le
terme de cette longue détention. Il est naturel que le langage
de l'apôtre change avec le changement de la situation.

De ces écrits issus d'une situation historique déterminée, il
faut distinguer ceux qui sont nés uniquement du besoin de
revêtir d'une forme littéraire une matière donnée, un sujet qui
s'imposait à l'esprit de l'auteur. Tels sont, dans l'Ancien Testament,

Job, le Cantique, les Proverbes, l'Ecclesiaste, le livre de

Jonas, les deux grandes œuvres historiographiques, celle qui
s'étend de la Genèse au second livre des Rois, et celle qui
comprend les Chroniques avec Esdras. La tâche de l'interprète sera
ici de faire ressortir l'idée poétique ou morale ou historique
que l'auteur s'est appliqué à développer, la tendance qui a

déterminé le choix des matières ainsi que le ton el la couleur du
discours. Il devra s'efforcer de se placer lui-même au point de

vue, de se transporter dans l'état d'âme, dans la disposition
d'esprit où étaient ceux qui ont composé ces monuments
littéraires.

Il en est autrement des écrits prophétiques de l'Ancien
Testament. Ceux-là, — qu'il s'agisse d'oracles détachés, comme
ceux d'Abdias, de Nahum, d'Habacuc, ou de recueils plus
vastes, tels que ceux d'Esaïe, de Jérémie, d'Ezéchiel, peu
importe, — ceux-là ont en vue les contemporains de leurs auteurs.
Il faut, par conséquent, avoir égard soit à la situation
historique, soit à l'état moral et religieux de la génération contemporaine.

Sophonie, par exemple, n'a rien d'essentiellement
nouveau à dire. Mais il a pour mission de redire ce qui a été

précédemment annoncé, de le répéter à l'adresse de ceux qui,
de son temps, osaient dire en parlant de Jéhovah : « Il ne fera
ni bien ni mal. » Voilà pourquoi il commence par dénoncer
un jugement qui emporte tout, hommes et bêtes, pour passer
ensuite à la menace d'un châtiment devant emporter les impies
du milieu de Juda : menace qu'il exhorte d'autant plus instamment

ses auditeurs à prendre à cœur que Jéhovah visitera son



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 469

peuple pour le venger de ses ennemis et changer son opprobre
en gloire.

Parmi les écrits du Nouveau Testament il n'en est aucun qui
soit né du seul besoin, en quelque sorte littéraire, de revêtir
une matière donnée de la forme qui lui est le plus appropriée.
Ce sont des écrits de circonstance, visant à un but déterminé
et immédiat.

Cela est évident pour la plupart des écrits épistolaires. Ils
sont nés des relations existant (ou à établir) entre l'écrivain et

un cercle déterminé de lecteurs. Pour les comprendre, il va de

soi qu'il faut se représenter nettement le caractère, l'origine,
la position sociale des destinataires, leur état moral, les
dispositions dont ils sont animés à l'égard de celui qui écrit. Autrement

on s'expose, non seulement à ne pas bien saisir ce qu'il
leur écrit, la nature particulière des fautes ou des erreurs qu'il
leur reproche, la raison d'être ou l'à-propos des enseignements
et des exhortations qu'il leur adresse, mais encore à ne pas
s'expliquer l'ordre, le plan qu'il suit dans sa lettre, le ton sur
lequel il parle, l'impression qu'il cherche à produire. Ainsi,
pour citer un seul exemple : à l'aide des deux épîtres aux
Corinthiens prises dans leur ensemble, l'interprète cherchera
d'abord à se faire une idée aussi exacte et vivante que possible de

la situation intérieure de l'Eglise de Corinthe. En partant de

ces prémisses, il comprendra pourquoi, dans la première des

deux lettres, l'apôtre n'en vient qu'au chapitre VIIe à répondre
aux questions que la communauté lui avait soumises. Les partis

qui divisaient la jeune Eglise, son penchant à surfaire ses

progrès spirituels et à s'enorgueillir de ses avantages, engagent

l'apôtre à l'humilier tout d'abord en lui mettant ces vices-

là, et d'autres encore, sous les yeux. Il veut par là disposer
ses lecteurs à recevoir comme il convient les réponses qu'il a

à leur faire. De même pour la seconde épître, où la marche des

idées n'est réglée que par le dessein qu'a l'apôtre de produire
une impression déterminée. D'une manière générale, il est

réjoui de l'accueil que l'Eglise de Corinthe a fait à sa première
lettre. Néanmoins, elle en est toujours à ne pas comprendre
comme elle le devrait la position et la conduite qui lui con-



470 l'herméneutique biblique

viennent à l'égard de l'apôtre, elle subit encore plus qu'il ne
faudrait des influences étrangères ; plusieurs s'obstinent à

braver son autorité et continuent à choyer les péchés au sujet
desquels il les avait réprimandés. Voilà pourquoi, après avoir
débuté sur un ton amical, il en vient à s'étendre pareillement
sur la nature de sa charge et sur sa manière de l'exercer. Au
sujet de la collecte qu'il avait ordonnée il s'exprime de

manière à les humilier, sans doute, mais avec combien de

prudence et de ménagements! Puis tout à coup, avec l'aùrôç èyà du

chapitre Xe, la note change. Faisant front contre ceuxjjui se

constituaient sa partie adverse l'apôtre le prend avec eux sur
un ton des plus tranchants et il termine la lettre par des

menaces.
Ce qui est vrai des épîtres l'est également des livres histo-

risques du Nouveau Testament : les évangélistes ont en vue
leurs contemporains, soit juifs ou chrétiens d'origine juive
(Matthieu), soit chrétiens issus des gentils (Luc et Marc). Même

pour l'évangile de Jean et la première épître du même auteur,
la connaissance des premiers lecteurs n'est pas sans influence
sur l'interprétation. Le choix des matériaux que l'évangéliste
a fait entrer dans le cadre de son livre s'est fait certainement,
du moins en partie, eu égard à certains courants d'idées,
contraires à la vraie nature et au contenu essentiel de la foi
chrétienne, qui s'étaient produits au sein de la chrétienté à

l'époque et dans la, contrée où cet évangile a vu le jour.
En tout état de cause qu'un écrit soit i\ß d'un mouvement

spontané de son auteur, de ce qu'on pourrait appeler une
impulsion littéraire, ou qu'il doive son origine à telle circonstance

extérieure et à tel but particulier, toujours est-il qu'il
faut le lire comme le faisaient ceux à qui il est d'abord parvenu
ou à qui il était d'abord destiné.

Cela suppose naturellement qu'on possède les connaissances
nécessaires en fait d'histoire et d'archéologie. Quand Jehovah
dit au roi, au commencement du psaume CX : « Assieds-toi à ma
droite, » il faut savoir quelle idée le lecteur de ce temps-là
devait attacher à unç pareille invitation. Et quand chez Marc

on voit figurer les Hérodiens là où Matthieu parle de Saddu-



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 471

céens, il faut savoir quelle était l'attitude des Sadducèens en
politique. C'est là un postulat élémentaire.

Une condition, en revanche, sur laquelle il importe d'insister
toujours de nouveau, c'est que l'interprète doit s'identifier
avec les premiers lecteurs au point de vue de leurs conceptions

et de leurs croyances. Il faut qu'il sache quelles étaient
les notions religieuses qu'un auteur appartenant à telle ou telle
phase de l'histoire de la révélation devait avoir, et qu'il pouvait

présupposer chez son public. Pour le savoir, l'interprète
consultera la théologie biblique, en tant que cette discipline a

pour objet la révélation et l'intelligence de la vérité du salut
dans soh développement historique. S'il néglige cette précaution

capitale, il tiendra pour possibles bien des choses qui en
réalité ne le sont pas, il s'imaginera pouvoir tirer d'un texte
donné des choses qui n'ont pu être ni écrites par son auteur,
ni entendues par ceux pour qui il écrivait.

Ainsi par exemple, dans Esa. IX, 5, parmi les noms du Sauveur

promis, figurent ceux de "TJJ "OS 1Ì33 ?N. Des interprètes
chrétiens ont pu être tentés de prendre elghibbor comme nom
de Dieu proprement dit et d'ententre ahi 'ad dans le sens de

« père de l'éternité, » au lieu que el, comme dans Esa. X, 21,
doit être pris au sens appellatif, et que le second de ces noms
signifie« celui qui est constamment un père pour son peuple. »

Entendues de la sorte, ces deux dénominations s'accordent au

mieux avec les deux autres : el ghibbor avec Y$^ N?S, c'est-

à-dire « un prodige de conseiller, » et abi 'ad avec Dl ?ÏO "Itp

« prince de paix. » Ainsi encore dans Ps. XLV, 7 et 8, où l'on

a pris à tort DTi?î< comme vocatif, alors qu'il ne saurait être

question dans ce morceau des relations trinitaires. Au vers. 7,

il faut construire : « Ton trône de Dieu » ton divin trône,
ton trône établi de Dieu, et au vers. 8 : « Dieu ton Dieu (pour :

Jehovah ton Dieu) t'a oint, etc. » — Le Satan qui figure dans

le prologue du livre de Job est-il un être dont l'auteur de

ce livre pouvait présupposer la connaissance traditionnelle
chez la généralité de ses lecteurs t Ou bien cette conception
n'a-t-elle commencé à pénétrer chez les Juifs que sous Fin-



472 l'herméneutique biblique

fluence du parsisme? L'opinion de l'interprète sur ce point
influera directement sur sa manière d'envisager le dit prologue
et partant le poème tout entier. S'il était vrai que la figure d'un
Satan n'a surgi que si tardivement dans le cercle d'idées et de

croyances du peuple juif, il faudrait bien se résoudre à voir
dans le prologue et (cela va de soi) dans l'épilogue des adjonctions

postérieures. Si au contraire ces deux morceaux ont fait
dès l'abord partie intégrante du poème, celui-ci doit avoir eu

pour but de développer cette idée qu'il est dans la vie du juste
des souffrances et des tentations qui, dans la pensée de Dieu,
tendent à son bien, tandis que l'Ennemi espère les voir tourner

à sa perte.
Dans le Nouveau Testament nous prendrons comme exemple

les chap. Ili et IV de l'épître aux Romains, où il est parlé de la

justification par la foi. Ces chapitres, nous les envisagerons
évidemment d'un tout autre œil si nous partons de l'idée que
Paul y expose une doctrine qui lui serait particulière, que si

nous tenons pour certain que l'apôtre pouvait compter sur ce

que ses lecteurs savaient déjà ce qui en est de la justification
du pécheur devant Dieu et de la foi en Christ, et comme quoi
celle-là s'opère par celle-ci. Dans le premier cas qu'arrivera-
t-il De deux choses l'une : ou bien nous ne comprendrons
pas que Paul ait pu passer si rapidement sur quelques-uns des

points les plus importants de cette doctrine, ou bien nous
serons tentés de presser, plus qu'il n'est permis, certains
termes qui y ont rapport. Dans le second cas, au contraire,
nous concevons qu'il s'agisse uniquement pour l'apôtre de

confirmer une croyance qu'il sait partagée par ceux à qui il
s'adresse, en la maintenant soit contre des négations parties
d'ailleurs, soit contre les abus et les malentendus auxquels elle
était exposée dans le cercle même de ses lecteurs.

L'erreur fondamentale qui, dans nombre de cas semblables,
fait obstacle à une saine et exacte intelligence de l'Ecriture,
c'est qu'on fait consister la révélation documentée par elle
dans une certaine somme de dogmes qui auraient surgi peu
à peu, ou auraient été communiqués et reçus les uns après les
autres. Ce n'est pas ainsi que les choses se sont passées. Ce



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 473

qui faisait l'objet de l'enseignement, ce n'était pas des

doctrines, c'étaient avant tout des faits, c'étaient des événements
du passé, du présent et de l'avenir, formant entre eux une
unité, un seul et grand enchaînement historique. Les doctrines
étaient impliquées dans ces faits et en découlaient pour ainsi
dire d'elles-mêmes. Tel fait connu, et appartenant à l'histoire
du salut, trouvait dans une circonstance donnée, à propos d'un
cas déterminé, telle ou telle expression doctrinale. On n'enseignait

pas, par exemple, ex professo, à la façon d'un dogme,

que Jésus est souverain sacrificateur. Ce n'était là qu'une
forme, résultant de certaines circonstances de temps et de

lieu, pour exprimer le fait que dans la personne de Jésus le

péché du monde est expié. Les destinataires de l'épître aux
Hébreux n'avaient sans doute jamais entendu parler d'un «

souverain pontificat » de Jésus. Néanmoins, dans ce que leur en
disait l'auteur de cette lettre, il n'y avait rien qui fût nouveau

pour eux et qui dût les surprendre. Chrétiens d'origine juive,
ils connaissaient les institutions légales ayant pour objet la

réconciliation du peuple de Dieu avec son Dieu. D'autre part, ils
étaient convaincus que l'Eglise de Jésus est le peuple de Dieu
de la nouvelle alliance. C'était là pour eux un article de foi;
seulement, il leur était venu des doutes et des scrupules en

voyant que le fait d'appartenir à l'Eglise de Jésus avait pour
conséquence de les priver de la participation à la vie religieuse
et au culte traditionnel de leur peuple. Or, dans ces

conditions-là, il n'était pas nécessaire qu'ils eussent entendu parler
d'un « sacrifice de Christ, » non plus que de sa « souveraine

sacrificature, » pour comprendre de suite dans quel sens et

pour quelle raison l'auteur leur présentait Jésus, le souverain
sacrificateur de la nouvelle alliance, comme ayant offert le vrai
sacrifice de propitiation. Ils comprenaient bien que l'auteur
(qui, selon Hofmann, n'était autre que Paul) voulait leur
rappeler par là que dans la personne et l'histoire de Jésus il existait

un antitype accompli des institutions propitiatoires de l'Ancien

Testament.
C'est en bonne partie la faute de la méthode généralement

en usage parmi nous dans l'enseignement religieux, méthode



474 l'herméneutique biblique

beaucoup trop formelle et systématique et pas assez historique,

si nous avons tant de peine à concevoir comment les

apôtres pouvaient présupposer tant de choses chez leurs
lecteurs. On s'est demandé, par exemple, comment il était
possible que l'apôtre Paul, dans l'instruction élémentaire qu'il
avait donnée aux chrétiens de Thessalonique, en fût venu à

leur parler de sujets tels que ceux dont il est question dans
2 Thés. II, 2-6. Assurément, si Paul, lors de la fondation de

l'Eglise de Thessalonique, et pendant le peu de semaines qu'il
passa dans cette ville, avait dû enseigner la religion en suivant
à peu près l'ordre des dogmes traditionnel, il serait permis de

se demander comment il s'y était pris pour arriver en si peu
de temps jusqu'au chapitre des « choses finales. » Mais il
procédait par une toute autre voie. Il convertissait les païens en
leur annonçant le Seigneur Jésus que Dieu a ressuscité des

morts. Cela étant, quoi de plus naturel que de leur parler aussi
de la nouvelle manifestation de ce roi actuellement caché, et
de la gloire dans laquelle il devait recevoir ses fidèles transfigurés?

N'avaient-ils pas, d'ailleurs, ces nouveau-convertis, les
saintes Ecritures entre leurs mains? Et, par ce moyen, ne
connaissaient-ils pas, même ceux d'entre eux qui sortaient de la

gentilité, l'histoire sainte, cette préparation, cet acheminement
à la venue de Jésus? Ne s'étaient-ils pas familiarisés, grâce à

elles, avec la prophétie relative à la fin des choses? cette
prophétie qui par la venue de Jésus et son élévation dans la gloire,
n'avait fait que s'éclairer d'un nouveau jour et se revêtir d'une
forme nouvelle.

Ce que nous venons de dire suffira pour donner une idée de

l'importance qu'a pour l'interprète l'origine historique des

écrits bibliques, et de l'influence que la connaissance de cette
origine exerce ou plutôt devrait exercer sur l'œuvre de

l'interprétation.

IV

Il a été question jusqu'ici de l'Ecriture dans son ensemble,
de l'Ecriture envisagée comme formant un seul tout, et comme

servant, dans son unité, à documenter la vérité du salut et à



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 475

régler la foi et la vie de l'Eglise. Mais dans ce grand tout il est
des parties distinctes, et la différence qui existe entre ces
éléments constitutifs a pour effet de différencier aussi la tâche
de l'interprète biblique.

Il y a, à cet égard, une double distinction à faire. Une
première différence est celle qui se rapporte à la réalité même du
salut : c'est la différence entre l'Ancien et le Nouveau Testament.

A côté de cette différence, qui sépare l'Ecriture en deux
grandes moitiés successives, il en est une autre qui s'étend et
se poursuit au travers des deux moitiés : c'est celle qui est
relative à la manière dont le salut y est attesté, selon que ce

témoignage se rapporte au passé, au présent ou à l'avenir.
C'est de ces différences, qui existent au sein de l'Ecriture

une, et de leur importance pour l'œuvre de l'interprétation
biblique, que Hofmann s'occupe en détail dans la seconde partie
principale de son cours d'herméneutique. Ici surtout il faudrait
l'entendre et le lire lui-même pour bien saisir sa pensée et
apprendre à se placer à son point de vue. Car c'est ici peut-être
la partie la plus originale de son ouvrage, celle qui lui est le
plus personnelle. Mais, c'est ici aussi, qu'à côté des principes
les plus sains et les plus justes au. point de vue chrétien, à

côté des vues théologiques les plus intéressantes et les plus
fécondes, se rencontrent parfois les déductions les plus sujettes
à contestation, et des interprétations dont nous ne nous
chargerions pas de soutenir l'exactitude. Nous essayerons d'indiquer

tout au moins la marche suivie par l'auteur et les règles
formulées par lui, en nous arrêtant chemin faisant à telle ou
telle page particulièrement importante ou caractéristique.

1. La différence entre l'Ancien et le Nouveau Testament
entraîne pour l'interprète chrétien une différence de position à

l'égard de l'un et de l'autre. Dans l'Ecriture du Nouveau
Testament, en effet, il trouve le salut attesté tel qui lui-même, par
la foi, le possède en propre, c'est-à-dire comme s'étant réalisé
dans la personne de Jésus, et cette attestation, tout en étant
d'origine israélite, émane de l'Eglise de Jésus. Dans l'Ecriture
de l'Ancien Testament, en revanche, il ne le voit encore que
s'avançant au devant de sa réalisation, et l'ensemble des té-



476 l'herméneutique biblique

moignages qui s'y rapportent est émané de la nation israélite,
en tant, il est vrai, que cette nation constituait le peuple-Eglise
du même Dieu qui a envoyé Jésus. L'interprétation ne saurait
êlre exactement la même dans les deux cas.

a) Dans l'Ancien Testament nous retrouvons la même relation

entre Dieu et l'homme, le même salut que celui dont nous
sommes personnellement en possession en tant que chrétiens.
Mais si nous l'y reconnaissons le même quant à son essence,
la manière dont il s'y présente à nous, les formes sous
lesquelles nous l'y trouvons attesté ne sont pas les mêmes. Pour
bien interpréter l'Ecriture de l'Ancien Testament, qui nous
montre le salut aspirant à sa pleine réalisation, le théologien
chrétien devra unir à une conception vraiment historique une

intelligence spirituelle de son contenu. L'aptitude qui lui est

nécessaire pour la comprendre spirituellement lui viendra de

l'Esprit qui l'anime, si tant est qu'il soit chrétien, de cet Esprit
de Dieu et de Christ qui agit et opère dans l'Eglise, et sous

l'action duquel il reconnaît que cette Ecriture a été autrefois
composée. Mais à cette aptitude religieuse il doit joindre une
aptitude scientifique. Il possède cette dernière, en sa qualité
de théologien, grâce aux deux disciplines auxiliaires de l'histoire

biblique et de la théologie biblique. L'Ancien Testament,
en effet, offre d'une part une suite continue d'événements dans

lesquels se déroule une histoire qui s'est passée entre Dieu et

l'humanité, et qui tendait à l'apparition de Jésus et à la formation

de son Eglise; d'autre part, une série de déclarations relatives

au salut tel qu'il se réalisait dans ces événements, tout en
allant au-devant de sa réalisation définitive ; une série de

témoignages d'une connaissance et d'une conscience du salut qui
s'achève dans le témoignage rendu par le Nouveau Testament
au salut pleinement réalisé. De là ces deux disciplines
distinctes de l'histoire et de la théologie de l'Ancien Testament,
dont la première reproduit l'enchaînement de la révélation de

Dieu en fait, la seconde l'enchaînement, également historique,
de sa révélation en paroles.

Ces principes posés, l'auteur explique plus au long ce qu'il
entend par cette « intelligence spirituelle, mais historique » de



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 477

l'Ancien Testament. Il le fait en passant rapidement en revue,
d'abord l'histoire de l'ancienne alliance, depuis la chute
jusqu'à la restauration de la maison de l'Eternel après l'exil, et
en second lieu toute la suite des révélations verbales, à partir
du protévangile jusqu'à Malachie.

Tout le cours de l'histoire de l'Ancien Testament est déterminé

par son terme final. Il est donc à présumer qu'à tous les

moments importants de la marche progressive de cette histoire,
ce terme final se trouvera préfiguré. Ce sont comme autant
d'articulations de la tige qui aura pour fleur et pour fruit le salut
finalement réalisé en Jésus et dans son Eglise. Il en résulte que
pour saisir la vraie signification de tel fait particulier, il faudra

toujours : 1° se rappeler que l'histoire de l'Ancien Testament
est l'histoire préliminaire du salut pleinement réalisé dans le
Nouveau et aspirant à ce terme final de sa réalisation ; 2°

connaître le cours entier et l'enchaînement de cette histoire ; 3°

observer avec soin la place que le fait particulier occupe dans

l'ensemble du développement historique ; et 4° mesurer d'après
cela la portée figurative de ce fait particulier, son rapport typique

au salut réalisé dans le Nouveau Testament. Observer ces

règles est le seul moyen d'échapper à l'arbitraire qui a fait
tomber la typologie en discrédit. En effet, le grand tort de
l'ancienne interprétation typologique était de s'attacher à des faits
isolés, distraits de leur place historique séparés de leur nexe
avec l'ensemble de l'Ancien Testament. En les traitant de pré-
figuratifs elle les défigurait trop souvent. C'est de l'ensemble

qu'il faut partir, c'est l'histoire entière qu'il faut embrasser du

regard pour voir comment, dans quel sens, sous quel rapport,
elle a, dans ses traits fondamentaux et essentiels, un caractère

typique. Il en est de cela comme de l'interprétation d'une
parabole, où l'on tombe presque à coup sûr dans le faux en voulant

interpréter tel trait de détail sans tenir compte de son

rapport à l'ensemble, et avant d'avoir reconnu la signification
symbolique ou typique delà parabole dans son entier.

Voici, à titre d'exemples, comment Hofmann comprend et

interprète le premier et le dernier acte de l'histoire biblique
de l'Ancien Testament.

THÉOL. ET phil. 1880. 32



478 l'herméneutique biblique

L'histoire débute au moment où les protoplastes, par leur
péché, se sont privés de la vie en vue de laquelle ils avaient
été créés, et par là se sont mis dans le cas d'avoir besoin du

pardon de leur péché. Ce pardon leur fut accordé en suite de

ce qu'Adam reçut avec foi la parole divine qui, tout en prononçant

leur sentence, impliquait la promesse de la propagation
de leur race et de sa victoire sur le tentateur. Il leur fut
accordé par le fait que Dieu leur donna de quoi couvrir leur
nudité, laquelle, par suite de leur péché, était devenue la cause
de la honte qu'ils éprouvaient en présence l'un de l'autre. Par
là leur était donné cela même qui, dans le Nouveau Testament,
est le pardon du péché pour l'amour de Jésus-Christ. En effet,
ce qui était devenu pour eux un sujet de honte se trouvait
maintenant couvert, de sorte qu'il était comme n'étant pas.
Mais cette preuve de pardon était en rapport avec l'état primitif

des hommes, tout comme leur péché avait consisté dans un
acte conforme à ce degré rudimentaire, savoir dans l'acte de

manger d'une chose qui ne leur était pas donnée dans le but
d'alimenter la vie pour laquelle ils avaient été créés, mais au

sujet de laquelle ils avaient été au contraire avertis qu'elle leur
causerait la perte de cette vie. La conscience de leur péché
avait trouvé son expression corporelle dans la honte ou la
pudeur, cette conscience du corps. Aussi le fait que Dieu leur
donna de quoi couvrir leur nudité servit-il à apaiser leur
conscience, parce que c'était Dieu qui le leur donnait, lui contrequi
ils avaient péché. De la mort de l'animal, dont la peau servit à

couvrir la nudité qui leur faisait honte, à la mort du Fils de

Dieu, dont la justice couvre notre péché, il y a loin assurément.
Mais ce fait-là est à ce fait-ci ce que le point de départ est au

point d'arrivée, ce que l'entrée d'un chemin est à son terme final.
L'histoire typique de l'Ancien Testament se termine par la

restauration du peuple de Dieu et la réédification du temple
après l'exil. Zorobabel, de la maison de David, le reconstruisit,
Josué, de la race d'Aaron, en fut le grand-prêtre, et c'était la

parole prophétique d'Aggée et de Zacharie qui avait inspiré le

courage nécessaire pour terminer l'entreprise. Dans ce fait
l'œuvre de Jésus se trouve préfigurée en tant qu'œuvre de res-



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 47&

tauration. Il est le Zorobabel à qui Aggée rattache de nouveau
les promesses faites à David; le Cémach (germe), dont Zacharie

contemple le type dans Josué ; le prophète, l'organe de l'Esprit
de Dieu, dont il est dit que par lui l'œuvre sera menée à bonne
fin. Il a bâti le temple de Dieu, dont il est le prêtre, et il a

accompli la promesse d'Aggée que la gloire de cette maison

surpasserait celle du temple salomonique. Ainsi il a restauré d'une
manière plus glorieuse ce qu'avaient créé les David et les
Salomon.

De même que l'histoire biblique de l'Ancien Testament, les

déclarations parallèles de ce même Testament relativement au
salut doivent être comprises à la fois spirituellement et

historiquement. Elles veulent être entendues comme des

témoignages rendus au même salut qui fait l'objet des déclarations
du Nouveau Testament, mais chacune selon la place qu'elle
occupe dans l'enchaînement historique; de sorte que pour les

bien comprendre il faut avoir acquis préalablement la connaissance

et l'intelligence spirituelle, mais historique, de l'histoire
de l'Ancien Testament. Les mêmes règles qui s'appliquent à

l'interprétation des faits sont valables aussi mutatis mutandis

pour celle des témoignages verbaux. En suivant ces règles, on
ne tombera pas dans les travers de ceux qui, sous prétexte
d'interprétation spirituelle, isolent de leur nexe historique
telles ou telles déclarations de l'Ancien Testament pour les

transplanter sans autre clans le terrain du Nouveau. Les traiter
de la sorte, ce n'est pas les interpréter. C'est pour ainsi dire
les traduire dans la langue du Nouveau Testament à la façon
d'une version interlinéaire, au lieu que cette traduction
devrait ressembler plutôt au travail par lequel on fait passer un
texte du domaine d'une langue dans celui d'une autre en
tenant compte du génie particulier de chacune d'elles.
L'interprétation spirituelle cesse d'être légitime dès qu'elle oublie ou
qu'elle exclut le sens qui est propre à un texte en raison de

l'époque d'où il provient.
On est généralement revenu aujourd'hui, en ce qui concerne

les faits et les personnages de l'histoire biblique, de ces

interprétations fantaisistes où s'est complue trop longtemps la théo-



480 l'herméneutique biblique

logie chrétienne. Personne, sans doute, ne songe plus
sérieusement à voir dans Melchisédek, à cause d'un passage mal

compris de l'épître aux Hébreux, une apparition du Logos ou

bien l'Ange de l'Eternel. Encore moins ira-t-on interpréter,
avec Hippolyte, le récit de la fraude commise par Jacob aux

dépens de son frère Esaù, dans ce sens que Isaak représenterait
Dieu le Père; Rebekka, le Saint-Esprit; Jacob, Christ; Esaù,

le peuple juif; la vieillesse d'Isaac, l'accomplissement des

temps; sa cécité, les ténèbres spirituelles où était plongé le

monde; les chevreaux, des pécheurs convertis, etc. Mais si l'on
a appris à être plus sobre à l'égard des faits de l'histoire, il
est encore de nos jours des interprètes qui tombent dans une

erreur analogue quand il s'agit de textes se rattachant à la
révélation verbale. Ainsi pour le Cantique des cantiques. Le roi
Salomon, on le transformera sans façon avec Hengstenberg,
en Salomon céleste, et Sulamith en l'Eglise de Jésus-Christ. Le

teint hàlé de Sulamith signifie la pauvre apparence de l'Eglise
exposée au feu des tribulations. Quand il est dit que les fils de

sa mère sont irrités contre elle, cela se rapporte à l'inimitié
des peuples contre l'Eglise. Les gardes qui font la ronde dans

la ville de Jérusalem sont les anges, de même que les soixante
vaillants hommes qui entourent la litière de Salomon. Les
soixante reines désignent les principales nations chrétiennes;
les quatre-vingts concubines, les nations d'un ordre inférieur;
les jeunes filles sans nombre, les peuples encore inconverlis.
— En interprétant le psaume VIIIe on ne se demandera plus, il
est vrai, ce qui peut bien être désigné par les animaux qui
sont soumis à la domination de l'homme; si, peut-être, par les
oiseaux du ciel il ne faut pas entendre les bienheureux, par les

poissons de la mer les âmes en purgatoire. Cependant Stier,
entre autres, ne croit pas pouvoir se contenter de ce qu'offre
le sens littéral du psaume. Il y voit décrite la seigneurie de
Christ et, partant de là, il découvre que toutes les puissances,
tous les êtres et les corps qui peuplent les campagnes célestes
sont représentés, à titre de troupeau du souverain Pasteur,
dans l'énumération des animaux par laquelle le psaume se

termine.



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 481

Citons ici la manière dont Hofmann lui-même comprend ce

psaume VIIIe. Quand, dit-il, nous lisons ces mots : « Tu as mis
toutes choses sous ses pieds, » il pourrait sembler que ce qui
excite la joie de David c'est que l'homme soit si grand et occupe
parmi les êtres une place si élevée. Mais pareille joie serait

sans valeur morale, alors même qu'elle reconnaîtrait en Dieu
celui qui a assigné à l'homme cette position dominante. Il en
est déjà autrement si nous considérons que cette exclamation
se lie à ce qui précède : « Qu'est-ce que l'homme que tu te
souviennes de lui? etc. » Car alors cette joie apparaît positivement

comme un hommage rendu à la grâce divine qui, malgré
la petitesse de l'homme, malgré son apparence si chétive en

comparaison des brillants corps célestes, l'a cependant si
richement doté et lui a assigné une position si eminente. Mais ce

psaume acquiert une valeur morale plus grande encore, si

nous remontons aux paroles par lesquelles il débute. Le
psalmiste y célèbre Dieu se glorifiant lui-même par le fait qu'au
moyen des nourrissons et des petits enfants qu'il fait naître et

grandir, il se prépare une puissance capable de réduire à

l'inaction ce qui lui est contraire. C'est à la pensée de cette
destination de l'homme que nous voyons David se réjouir de

ce que Dieu l'a pareillement doué et élevé à une dignité si

haute. Mais, dira-t-on, ceci est-il donc en relation avec ce qui
forme le contenu essentiel de l'Ecriture? avec ce salut qui fait
la joie et la consolation du chrétien? A cette question nous
sommes en mesure et en droit de répondre affirmativement, si

nous reconnaissons que celui qui parle ainsi d'un « adversaire

» de Dieu, que l'homme est destiné à « réduire à néant, »

était un personnage connaissant la promesse primordiale de

Dieu, à savoir que la semence de la femme écraserait la tête
du serpent. Par là, en effet, la destination attribuée à l'homme
dans notre psaume est mise en relation avec la grâce salutaire,
elle entre en connexion avec la grande histoire qui, commençant

par le péché du premier homme, trouve son dénouement
dans la victoire de Celui qui anéantit l'adversaire par lequel
l'homme a été induit au péché. Nous ne prétendons pas que
par l'ennemi et l'adversaire il faille entendre purement et sim-



482 l'herméneutique biblique

plement Satan. Mais puisqu'il est question d'une puissance
contraire à Dieu, il faut l'envisager à la lumière de ce fait
primordial. Autrement, tel païen aurait pu dire la même chose
de son Dieu à lui ; un Parse, par exemple, pourrait dire tout
aussi bien que le dieu bon qui a créé l'homme l'a destiné à

anéantir son ennemi. Mais le Dieu Jehovah, qui est reconnu et
célébré dans ce psaume comme se glorifiant sur la terre dans

et par l'homme, est le Dieu de la promesse, qui fera ce que
dès l'origine il a promis de faire dans sa grâce miséricordieuse.
C'est donc, en définitive, dans la perspective d'une victoire de

l'homme, telle que Jésus l'a remportée et la poursuivra
jusqu'au bout, que les dons et la position accordés à l'homme
sont pour le poète le sujet d'une pareille joie. En Jésus cette
vérité, que Dieu a destiné l'homme à réduire à néant ce

qui Lui est contraire, est devenue pleine réalité. Ainsi le

psaume VIIIe, bien compris, ne renferme pas simplement une
vérité de ce qu'on appelle la religion naturelle, une conception

qui serait possible ailleurs encore qu'en Israël. Son
contenu rentre dans le grand nexe de l'histoire du salut. Cet

exemple, mieux que bien d'autres, servira, pensons-nous, à

caractériser ce que Hofmann entend par une interprétation
vraiment théologique, c'est-à-dire à la fois spirituelle et
historique, des déclarations de l'Ancien Testament. Il fera saisir du
même coup le fort et le faible de sa conception scripturaire.

b) Dans le Nouveau Testament, le salut étant attesté tel que
le chrétien le connaît et tel qu'il le possède en vertu de son
expérience personnelle, et cela par des témoins appartenant à

l'Eglise même de Jésus-Christ, des directions spéciales ne
seraient pas nécessaires à l'interprète chrétien, n'était la liaison
étroite qui existe entre cette Ecriture du Nouveau Testament
et celle de l'Ancien. Par suite de cette liaison, les faits que le
Nouveau Testament rapporte ont un caractère antitypique, et
les témoignages relatifs au salut qui y sont renfermés ont une
expression qui leur vient de l'Ancien Testament. Celui qui ne
saisit pas cela, celui qui n'en a pas le sens ou l'intelligence, ne

sera guère à même d'apprécier le Nouveau Testament à sa

juste valeur au point de vue de l'histoire du salut. De deux



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 483

choses l'une : Ou bien le caractère antitypique des faits sera

pour lui chose fortuite, et l'expression empruntée à l'Ancien
Testament qui est propre aux témoignages apostoliques
passera à ses yeux pour indifférente ; dans ce cas, il méconnaîtra
tout au moins la signification et l'importance du rapport qui
existe entre le contenu du Nouveau Testament et celui de

l'Ancien. Ou bien, ce caractère antitypique sera pour lui la

preuve que les faits ne sont pas historiques, qu'ils sont inventés

ou arrangés à dessein, et cette expression provenant de

l'Ancien Testament lui apparaîtra comme la conséquence d'une
étroitesse d'esprit judaïque ; et alors les récits et les

témoignages du Nouveau Testament auront pour lui d'autant moins
de valeur qu'ils se rapporteront plus directement à des faits

ou à des déclarations de l'Ancien.
Ainsi qu'il l'avait déjà fait pour l'Ancien Testament, notre

auteur passe successivement en revue 1° ^es faits essentiels
du Nouveau Testament, depuis la naissance de Jean Raptiste
jusqu'à la fondation de l'Eglise et à son extension au delà des

frontières d'Israël, 2° quelques-uns des principaux témoignages
touchant le salut, à commencer par le cantique de Zacharie.

Le but de ces développements est de montrer comment il
faut lire et interpréter les récits du Nouveau Testament quand
on part de la conviction que ces faits constituent le terme
antitypique d'une histoire préliminaire et l'accomplissement d'une
prophétie. L'important, dit-il, est de considérer dans chaque

cas, d'un côté, sous quelle forme, par suite de son nexe avec
l'histoire préparatoire et la parole prophétique, tel événement
s'est produit, et d'un autre côté, quelle forme a pris
l'accomplissement de l'histoire typique et de la prophétie, par suite de

ce que le fait dans lequel elles se sont accomplies présentait de

particulier, de nouveau, d'inattendu. Un exemple : Le Christ
est né à Bethlehem. Par Matthieu II, 5, nous voyons que les
scribes ne s'attendaient pas à autre chose. Leur attente se

fondait sur Michée V, d. Cette prophétie exprime la même

pensée qu'Esaïe XI, 1, où le Messie est comparé à un rameau
sortant du tronc coupé d'Isaï. Ce n'est pas, voilà l'idée, ce n'est

pas de Sion que viendra le Dominateur en qui Israël espère,



484 l'herméneutique biblique

c'est de Bethlehem, trop chétive pour compter parmi les
milliers de Juda. Quand il paraîtra, la maison de David sera
retombée dans le bas état et l'obscurité qui étaient ceux de la
maison d'Isaï avant que David en eût été tiré pour prendre
possession de la royauté. Il ne s'agissait pas, dans la prophétie
en question, de nommer le lieu de la naissance, mais de marquer

les circonstances dans lesquelles cette naissance aurait
lieu. Cependant le Sauveur est réellement né à Bethlehem. Ce

qui, dans la pensée de Michée, n'était qu'une expression
servant à marquer le pauvre état où serait réduite la maison de

David à l'époque de l'apparition du Sauveur, s'est traduit en

fait, a pris pour ainsi dire corps dans un événement historique
par lequel il appert qu'il est bien fils de David, mais de la
maison dégradée de David. N'est-ce pas, en effet, l'édit de

recensement, promulgué par le maître du monde d'alors, qui
obligea le davidide Joseph à se rendre avec Marie à Bethlehem?
Et Jérusalem, la ville du grand Roi, n'avait-elle pas, sous la
suzeraineté romaine, pour prince un Iduméen Il suffit de

relire tout le récit de Luc pour voir que le roi d'Israël promis
naquit dans des conditions on ne peut plus propres à mettre
dans tout son jour l'abaissement de son peuple et de sa maison.

Pareillement, pour saisir la valeur des déclarations verbales
du Nouveau Testament qui ont le salut pour objet, il faut s'être
mis en état de bien comprendre l'expression qui leur est propre,
et qui provient plus ou moins directement de l'Ancien Testament.

Il s'agit de se rendre compte à la fois de deux choses :

d'abord, de quelle signification, de quelle portée est pour ces

déclarations le fait qu'elles sont comme enchâssées dans une
expression de cette provenance-là, et ensuite, quel sens cette
expression elle-même acquiert par le fait qu'elle sert ainsi
d'enchâssure à une déclaration du Nouveau Testament. Nous

ne mettrons pas simplement de côté l'expression issue de

l'Ancien Testament, mais nous entendrons, ce qui est exprimé
sous cette forme, dans le sens du Nouveau Testament. Par
exemple: Jésus atteste de lui-même qu'il est ò vìb;. Ce que sont
tous les hommes en tant que, comme membres de cette
humanité qui fait remonter sa vie à Dieu, et à la différence du



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 485

monde extra-humain, ils ont Dieu pour père ; ce qu'était Israël
comme unité nationale vis-à-vis des autres nations, et les
individus en Israël comme membres du peuple de Dieu ; ce

qu'était David par opposition aux princes de la gentilité, lui,
Jésus, l'est par excellence, ô uiô; toû 0eoû comme il est ó uîbç toû

àvOpùnov. Mais cela implique qu'il est venu de Dieu dans le

monde, qu'il a été avec Dieu avant de venir au monde, qu'il
était avec lui avant le monde. C'est là ce qu'il y a de nouveau
dans sa mimç, d'inconnu à la conception du Messie dans l'Ancien

Testament, ce par quoi elle est unique en son genre. Il
est fils de Dieu en un sens exclusif. — A ses disciples Jésus

promet dans Math. XIX, 28 qu'un jour ils seraient « assis sur
douze trônes, xplvonec les douze tribus d'Israël, ï xpîvovrsç dans le

sens de D^DStJ/ gouvernant, administrant. Cette promesse
rappelle la fin du Psaume XLV, où il est dit du roi qui y est

célébré qu'il « établira ses fils comme princes dans tout le

pays. » Mais Jésus dit que ce qu'il promet ici se réalisera
« èv -rij nxliyyîvetjL«, quand le Fils de l'homme s'assiéra sur le
trône de sa gloire, » et la manière de trôner de ses disciples
sera de même nature que la sienne propre. Il reviendra dans

ce monde après l'avoir quitté pour aller au Père. Le « trône
de sa gloire » consistera alors en ce qu'il exercera visiblement
dans le monde le pouvoir qui lui appartient comme Fils de

Dieu, et c'est à ce pouvoir qu'auront part les fondateurs de

son Eglise. Quant aux « douze tribus d'Israël » elles ne
peuvent signifier que ce qui constituera alors le Ti ?!"![?, l'assemblée

de Dieu, c'est-à-dire l'Eglise qui reconnaît et confesse le
Sauveur sorti d'Israël. (Conf. Jacq. 1,1.)

Dans la suite de ce paragraphe, Hofmann est amené à

s'expliquer sur les citations de l'Ancien Testament dans le
Nouveau. (Pag. 210-225.) Le suivre sur ce terrain nous entraînerait
trop loin, il montre, par différentes classes d'exemples, combien

peu les écrivains du Nouveau Testament s'attachent dans

leurs citations à la lettre de l'Ancien ; comme quoi ils font

usage des LXX lorsque le texte de cette version se prêtait
mieux au but en vue duquel ils citent tel passage, et cela

même dans des cas où la version s'écarte du texte original ;



486 l'herméneutique biblique

comment enfin ils se permettent de paraphraser librement
tant l'original que la version, à l'effet de donner à la pensée
le tour le plus approprié à leur but. Mais en même temps, il
cherche à démontrer que, malgré ces libertés dans la manière

d'alléguer les textes, l'idée-mère du passage original est

toujours sauvegardée.

V

Après avoir exposé les devoirs qui naissent pour l'exégèse

biblique de la différence entre l'Ancien Testament et le

Nouveau, l'auteur, dans son dernier chapitre, examine
2° l'influence qu'exerce sur la besogne de l'interprète Ja

différence qui provient de ce que le témoignage que les deux
Testaments rendent au salut se rapporte en partie au passé,

en partie au présent, en partie à l'avenir. Cette seconde
différence remplace, dans le système de notre herméneute, la
distinction ordinaire des livres bibliques on livres historiques,
poétiques et prophétiques. En effet, dit-il avec beaucoup de

raison, cette distinction habituelle est tout à fait insuffisante
quand il est question d'herméneutique : la différence entre
écrits poétiques et prophétiques d'une part, entre écrits
prophétiques et historiques d'autre part, est souvent flottante et
indécise ; un livre historique peut renfermer des morceaux
poétiques et prophétiques, un livre prophétique des parties
historiques. Ce n'est pas par le caractère général ou dominant
de l'un ou de l'autre de ces livres que se différencie la tâche
de l'interprète, mais d'après la nature des éléments qui entrent
dans la composition de chacun d'eux. Comment, d'ailleurs,
peut-on songer à mettre la poésie sur la même ligne que la

prophétie et l'histoire, comme si c'étaient là des genres
coordonnés? Il est bien plus rationnel de fonder la distinction sur
la nature même des déclarations ou des témoignages relatifs
au salut. Or ceux-ci diffèrent entre eux selon que le salut est,

pour leurs auteurs, présent ou à venir, selon qu'ils le voient
réalisé ou se réalisant dans des faits historiques ou qu'ils en
parlent comme d'un bien actuel.

Il y aurait dans ce chapitre final bien des choses importantes



DU PROFESSEUR VON HOFMANN 487

ou ingénieuses à relever. Ainsi, dès le premier paragraphe, qui
a pour objet les témoignages concernant des événements qui
appartiennent au passé, nous aurions à signaler les remarques
pleines de sens contre le littéralisme de ceux qui prétendent
retrouver, dans chaque discours inséré dans les récits bibliques,
les ipsissima verba des personnages en jeu, au lieu de considérer

que l'historiographie de la Bible, comme l'historiographie

de l'antiquité en général, est bien plus rapprochée de la
liberté épique que ne l'est notre manière moderne de

comprendre l'histoire. Ainsi encore, ce que l'auteur dit de cette

critique qui, dans les récits de l'Ancien ou du Nouveau Testament,

flaire partout, pour les moindres différences de détail
ou de point de vue, des contradictions irréductibles, et de cette

harmonistique, aussi, qui veut à tout prix tout concilier. Ou

bien enfin, les règles à observer dans l'interprétation des

prédictions concernant l'avenir, prédictions dans lesquelles, par
la nature même de leur objet, l'idée ou l'intuition se revêt
d'une forme plus ou moins inadéquate, d'autant plus inadéquate

que la pensée s'élance au devant d'un état des choses

qui dépasse davantage l'ordre de choses actuel.
Mais il est temps de nous arrêter. Ceux de nos lecteurs qui

auront eu la patience de nous tenir compagnie jusqu'au bout,
reconnaîtront qu'il doit y avoir dans ce volume beaucoup de

choses bonnes à retenir. Ils y verront avec nous un effort
remarquable et, à bien des égards, heureux, pour atteindre à

une conception de l'Ecriture qui réponde à la fois aux besoins
de la conscience chrétienne et aux postulats légitimes de la
conscience scientifique. L'épigraphe que Hofmann avait placée
sur l'enveloppe de ses noies manuscrites, et que l'éditeur a

reproduite sur le titre du livre : Nil nisi quod prodest earum
est, montre qu'il s'était inspiré avant tout, en élaborant ce

cours, du désir d'être utile, et qu'il avait le sentiment que ses

leçons pourraient rendre service à l'Eglise. En cela il ne s'est

pas trompé, et M. Volck a droit à notre reconnaissance pour
avoir rendu cet enseignement accessible à ceux qui n'ont pas
été en position de le recevoir de la bouche même du maître.

H. Vuilleumier.


	L'herméneutique biblique de J.C.K. von Hofmann

