Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: La patience dans les afflictions inspirée par la vue du triomphe qui a
suivi la mort de Jésus-Christ

Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379268

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PATIENCE DANS LES AFFLIGTIONS

INSPIREE

PAR LA VUE DU TRIOMPHE QUi A SUIVI LA MORT DE JESUS-CHRIST

Etude biblique sur 1 Pierre Ill, 18 4 IV, 6.

L’étude qu’on va lire était écrite quand le sujet qui y est
traité fut, dans la Société des sciences théologiques de Genéve,
Vobjet de deux travaux que je ne pus malheureusement pas
entendre. Je me décide aujourd’hui &4 la publier bien que,
dans ce qui concerne l'interprétation du texte, mon point de
vue soit & l'opposé de celui qu’a défendu ici-méme (dans la
Revue de mars 1879) M. J. Reymond. 1l ne saurait étre ques-
tion d’engager 4 ce propos une discussion exégétique, dont
les éléments sont d’ailleurs i la portée de chacun dans tous
les bons commentaires.

Ce sur quoi j’ai essayé d’attirer I’attention, c’est sur la place
spéciale qu’occuperait dans I’économie générale du royaume
de Dieu ’humanité antédiluvienne ; c’est de plus 'importance
qu’il faut donner a 1’élément de la vie de I’esprit dans le fait
christologique.

Si j’ai réussi & rendre clairement ma pensée, il restera sans
doute au lecteur & la soumettre a cette expérience personnelle
de la foi, & laquelle, dans une recherche du genre de celle-ci,
appartiendra toujours le dernier mot.

Pierre, « l'apotre des juifs?®, » s’adresse ici sinon & des
Eglises composées uniquement de judéo-chrétiens, du moins

! Gal. II, 8.



C. MALAN 405

3 des Eglises dans lesquelles I'influence de la foi d'Israél avait
frayé la voie & I'acceptation de ’Evangile 1.

Aprés quelques exhortations spéciales, 'apOtre encourage
ses fréres & opposer a la persécution et & la calomnie une
conduite qui découle de ce fait « qu’ils sanctifieraient le Sei-
gneur dans leurs cceurs. » « Car, » leur dit-il, « si la volonté
de Dieu est que vous souffriez, il vaut mieux que vous soufiriez
en faisant bien qu’en faisant mal. » Puis il continue en ces
termes :

« (18.) Parce que Christ, lui aussi, a une fois souffert pour
les péchés, lui juste pour les injustes, afin qu’il vous ouvrit
Pacceés a Dieu ; aprés que, mis & mort quant a la chair, il eut
néanmoins été vivifié quant a 'esprit. -

» (19.) C’est en effet dans I’esprit qu’il a annoncé le salut;
ayant (pour cela) pénétré jusqu’a ces esprits en prison (20) qui
avaient jadis été désobéissants, lorsque attendait la patience
de Dieu, aux jours de Noé, quand se préparait I'arche. Peu de
gens, huit personnes, y furent alors sauvées au travers de
Ieau.

» (21.) Ce qui maintenant répond & ce lype, c’est le bap-
téme ; (je n’entends) pas ce qui (ne) serait (qu’) une purifica-
tion de la souillure de la chair, mais I’engagement (qu'on
prend alors) envers Dieu de (conserver) une bonne conscience.

» C’est 14 ce qui vous sauve, vous aussi, a cette heure,
grace a ce fait que Jésus-Christ est ressuscité; (22) et qu'il
est méme (actuellement) & la droite de Dieu, ayant pénétre
jusque dans le ciel, aprés que lui eurent été soumis les anges,
les principautés et les puissances *.

» (IV,1.) Puis donc que Christ a souffert dans la chair, vous
aussi armez-vous de cette méme disposition (qui fut la sienne);
parce que celui qui a souffert dans la chair a cessé d’avoir
affaire au péché 3. Afin que, dans ce qui vous reste de temps &

* Comp. 1, 1; 11, 10, 12; IV, 3, 4, ete.

* Dans les jours de sa chair, le Fils de I'hnomme demande au Pbre le
secours des anges. Luc XXII, 43, ete.

* « S’est reposé du péché; » ce que Paul exprime par ces mots : « est
mort & la juridiction du péché. » Rom. VI, 7.



406 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

vivre dans la chair, vous ne viviez plus pour les convoitises
des hommes, mais pour la volonté de Dieu.

» (3.) Car il nous doit suffire du temps écoulé pour avoir
accompli la volonté des gentils.....

» (5.) Mais ils rendront compte & Celul qui est tout pres de
juger les vivants et les morts.

» (6.) C’est bien pour cela qu’il a été évangélisé aux morts.
(C’est pour que, au point de vue des hommes ils fussent
condamnés dans la chair, et qu’au point de vue de Dieu ils
vécussent en esprit. (7.) Or la fin de toutes choses est proche. »

L’apotre, parlant & des hommes qui souffrent pour la justice,
leur rappelle le triomphe qui, pour Jésus-Christ le juste, a
suivi les souffrances et la mort de la chair.

Ses souffrances, leur dit-il, tout comme les votres, étaient
occasionnées par les méchants. Néanmoins, il n’a éprouvé, &
I'égard de ceux dans lesquels il avait le droit de voir des
injustes, que des sentiments de charité et de dévouement.
Aussi, et bien qu’il ait souffert jusqu’d en mourir, cette vie
spirituelle qui était en lui a-t-elle triomphé apreés la mort de sa
chair. Dés ce moment s’est déployée en lui, dans le monde
invisible, une activité qui a abouti 4 la position supréme qu’il
occupe a cette heure, et en vertu de laquelle il s’appelle « le
Seigneur. » Armez-vous donc de cette méme disposition qui
fut celle du Christ dans ses souffrances.

Deux choses nous frappent dans ces mots apostoliques. C’est
avant tout la nature spéciale de cette action de Christ immé-
diatement aprés sa mort. C’est, de plus, le fait que I’apdtre
choisit précisément ce moment de la vie de Christ pour exhor-
ter et encourager ses fréres.

I

Jésus s’étant soumis, aussitot qu’il eut été revétu de l'office
du Christ, & voir son existence terrestre s’écouler dans I'humi-
liation et la souffrance, persévéere dans cette voie d’obéissance



C. MALAN 407

jusqu’a la destruction prématurée et douloureuse de cette
existence elle-méme !. Sans doute, il n’accepte cette destruc-
tion que comme un fait essentiellement passager dans l’en-
semble de sa vie elle-méme 2. Cela provient de ce que, et
devant les autres et devant sa propre conscience, il était « le
juste 3. » Grace a ce fait, la mort a laquelle il avait livré sa
chair ne I'avait pas atteint dans le centre moral de son élre,
et sa souffrance ne s’était pas justifiée 4 la conscience qu’il
avait de lui-méme. Aussi bien 'acceptation de cette souffrance
ne fut-elle pas, chez lui, la soumission & ce en quoi il et vu
un juste jugement de Dieu & son égard. Retenant le sentiment
gu’ll avait de sa parfaite justice devant Dieu, il se contenta
d’obéir & la conscience qu’il avait des droits suprémes de la
volonté divine, conscience que rien en lui n’était jamais venu
affaiblir.

C’est donc grice & ce fait moral qui lui a valu le nom de
« juste, » que sa souffrance, bien que mortelle, a été pour lui
I’objet d’'une acceptation libre et délibérée. La sphére de vie
dans laquelle il la ressentait n’était a ses yeux qu'un accident,
qu’une existence passagére. Ce n’était pas ce en quoi il saisis-
sait sa véritable vie. Sans doute, cette vie incidentelle, « la vie
de sa chair, » était celle dont 11 avait alors directement con-
science. Malgré cela son autre vie, « la vie de son esprit, »
n’en demeurait pas moins sa vie centrale, sa vie persistante
et essentielle, celle dont sa foi religieuse resaississait toujours
de nouveau l’absolue réalité. Cette vie de son esprit, en effet,
n’était autre chose que sa vie par I’Esprit, ou sa vie en Dieu
lui-méme.

Si donc Jésus a bien réellement souffert, s'il a méme souf-
fert jusqu’a en mourir, il n’en a pas moins souffert d’'une ma-
niere active : il a souffert volontairement. Demeuré conscient
de lui-méme en Dieu au sein méme de la mort de sa chair, il
a dominé et cette mort et la souffrance qui I’avait précédée.

Mais si Jésus souffrant de la sorte est pour nous un beau

! « Ayant été réduit & la mort quant & sa chair. »
* « Une fois, » « quant a sa chair. »
* « Lui juste. »



408 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

spectacle, il est plus et mieux que cela. Sa souffrance nous
concerne. Il fait plus que de souffrir volontairement sous nos
yeux. Parce que c’est pour nous qu’il souffre, nous le voyons
encore souffrir volontiers. La souffrance est acceptée par lui
non seulement avec obéissance mais méme avec empresse-
ment, parce qu’il sait qu’en le faisant il ouvre & «ses fréres »
un «accés» aupres de Celul qui, & ses yeux, est en méme temps
« son Dieu et leur Dieu, son Pere et leur Pére %. » C’est ainsi
qu’il nous apparait impatient non pas d’avoir souffert mais de
souffrir ; impatient du temps qui s’écoulera encore avant qu’il
puisse « donner sa vie pour ses amis 2. »

Non pas sans doute, ne 'oublions pas, que ce soit dans ce
sentiment que nous devions chercher le secret de sa déter-
mination en face de la mort. La décision premiére de son
sacrifice avait devancé chez lul tout sentiment semblable. Ce
n’est pas dans quoi que ce soit qui lui fat personnel, c’est uni-
quement dans sa relation avec Dieu qu’il nous faut voir le
mobile qui I'avait porté a4 quitter la gloire éternelle. C’est dans
ce qui avait été tout d’abord de sa part un acte d’amour et
d’obéissance envers Dieu lui-méme. Quant & cet autre senti-
ment de charité et de dévouement « pour les injustes, » nous
ne devons méme pas le voir s’ajoutant chez lui, comme pour
le compléter, & ce premier mobile. Ce serait supposer que sa
relation avec Dieu elit jamais pu demander i étre complétée
ou affermie. Ce que nous devons comprendre, c’est que
Pamour pour ses fréres ne fut en lui qu'un résultat de son
amour pour son Dieu. Ce fut 14, pour son ceceur d’homme, la
conséquence en méme temps que la récompense de la parfaite
soumission que lui avait dictée son amour pour son Peére 3.
L’élan d’une « sympathie » personnelle avait été, pour le Fils
de ’homme, une des grices par lesquelles Dieu avait répondu
a I'acte par lequel le Verbe était devenu homme « pour accom-
plir la volonté du Pére. » Aussi bien est-ce ce premier acte
d’obéissance 4 Dieu qui seul nous donne la clef de I’état de

! « Pour les injustes, afin qu'il nous ouvrit I'acces & Dieu.
* Lue X1I, 50; comp. Jean X1lI, 27.
3 « Ils étalent tiens et tu me les as donnés. » Jean XVII, 6.



C. MALAN 409

passivité absolue dans lequel il fait son entrée dans notre hu-
manité,

Mais aussi, parce qu’il avait ainsi commenceé par glorifier
son Pere, son Pére voulut le glorifier. C’est ce qu’il fit dans le
triomphe qu’il lui décerna au sortir méme de 'agonie de sa
chair.

Jésus avait poussé I'obéissance jusqu’a la perte définitive de
son existence historique elle-méme. Or nous savons que
Iexistence qu’il sacrifiait de la sorte était la seule dont il ett
alors directement conscience. Ce sacrifice impliquait donc
réellement pour lui le sacrifice de soi-méme. Cependant parce
que c’est 1a néanmoins de sa part un acte délibéré 1, ce sacri-
fice devient pour lui, de la part de Dieu, le point de départ
d’une nouvelle activité glorieuse et triomphante.

Jésus avait donc eu raison de se sacrifier. Au seul point de
vue personnel, il avait été dans le vrai lorsgu’il avait ainsi
acquiescé, jusqu’a en mourir, a la souffrance qui lui était
imposée par son obéissance & son Dieu.

Ce fait est d’une importance extréme pour tous ceux qui,
comme lui, auraient a soufirir de souffrances imméritées ; par
ol nous entendons des souffrances dont les causes seraient
étrangeéres a leur volonté, ou bien y seraient devenues étran-
geres 2. Arrétons-nous quelques instants & le considérer.

Apreés la perte de son existence historique, voila que se
produit, dans cette « vie de I’esprit » que le Fils de ’'homme
n’avait possédée jusque-la que comme un don de Dieu, dans la
vie de cet « Lisprit » dont Jésus n’avait recu la pleine commu-
nication qu’en réponse a sa priére 3, voild que se produit en
lui, dans cette sphére de sa vie, I’épanouissement d’une acti-
vité nouvelle, et infiniment supérieure a celle dont l’existence
qu’il venait de sacrifier avait été le théatre. « Son esprit »

t Jean III, 18.

* Ce second cas est celui de la souffrance du fidele & 'occasion de son
péché.

* Ce n'est pas ici le lieu de montrer comment I'Esprit divin tantdt
apparait comme étant objectif & celui auquel il est accordé, tantdt se
confond en lui avec « l'esprit » qu’il aurait dit & son origine elle-méme.



410 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

qu’il avait remis entre les mains de son Pére, lorsqu’il fut
devenu incapable d’en retenir la conscience directe et la libre
disposition, cet esprit lui est aussitdot rendu pour étre en lui
la source d’une libre et puissante activité. Tel est le premier
résultat de cet acte supréme de foi qui nous apparait chez lui
en ceci : quau moment ou il avait perdu la conscience de sa
propre existence, il n’en avait pas moins retenu celle de sa vie
en Dieu, prouvant ainsi que jusque-la il avait déja cru a Dieu
plus qu'a lui-méme. C’est bien de la sorte qu’il se montre 3
nous comme « le chef et le consommateur » de cette foi en Dieu
dont c’est 14 la définition?,

Dans une 4me semblable la souffrance, fiit-ce méme la souf-
france jusqu’a la mort, aboutit nécessairement & un triomphe,
puisque « celui qui fait la volonlé de Dieu demeure éternelle-
ment 2. » Aussi, au lieu d’assister, devant la croix de Jésus, &
ce qui ne serait qu'un beau naufrage, nous trouvons-nous
bien plutdt mis en face de l'inauguration saisissante d’une
activité supérieure3. Jusque-la, pendant les jours de sa chair,
la source de sa vie de I’esprit, ou sa vie par la foi, était demeu-
rée comme cachée en Dieut. Elle n’avait eu en lui, pendant
ce temps, & I'égard de son existence dans la chair, que des
effets négatifs, puisqu’elle I'avait laissé susceptible de souffrir,
et de souffrir jusqu’a la mort. A cette heure cette méme vie,
déployant librement son énergie, arrive bientot & l'associer
directement & la toute-puissance de Dieu lui-méme 5. Non
seulement il a été, pour lui-méme, « vivifié quant & l'esprit; »
non seulement sa conscience de lui-méme a été directement
et clairement centralisée dans ce qui n’avait été jusqu’alors
que les aspirations de sa foi®; mais cette vie de 'esprit s’est
aussitot manifestée en lui par une activité dont la grandeur
contraste d’une fagon éclatante avec l’action intermittente de

t Hébr. XI1, 2.

* 1 Jean 1I, 17.

3 Jean XVII, 1, 4, 5.

¢ Jean 111, 13; TV, 32; ete. Comp. Col. 111, 3.
¢ Math. XXVIII, 18; Philip. 11, 9, 10; etec.

¢ Jean. XVII, 5; ete.



C. MALAN 411

cette méme vie pendant son existence historique. La limitation
que les liens de la chair avaient imposée chez lui 4 I'activité de
I'esprit, fait place au plein épanouissement de cette « gloire
céleste » qu’il avait jadis délaissée.

Au lien de devoir « élendre tout le jour les mains vers un
peuple contredisant; » au lieu de voir « les siens » se refuser a
le recevoir et ne pas méme comprendre ses avances ; au lieu
de devoir se contenter de précher dans les bourgades de la
Galilée ce royaume de Dien que les chefs du peuple I'avaient
empéché d'inaugurer & Jérusalem?; au lieu de ne rencontrer
bientot, jusque dans ce ministére de renoncement et d’humi-
lité, que les mécomptes que lui valaient l'indifférence du
peupie et « la stupidité de cceur » des quelques hommes qui
I’avaient suivi 2, il est allé, & peine eut-il succombé a la haine
de ses ennemis, porter ce méme Evangile du salut & des mil-
lions d’dmes humaines qui n’attendaient que sa parole pour
retrouver la face de leur Dieu. Pénétrant en libérateur jusque
dans les « prisons » invisibles, il en est sorti triomphant, suivi
de cette vaste portion de I’humanité qui avait peuplé la terre
avant le jugement universel du déluge et l'inauguration de
I'alliance de Dieu avec les hommes 3.

Ici se présente cette question: Pourquoi le triomphe de la
vie de Uesprit dans Jésus-Christ a-t-il eu alors pour objet
spécial Uhumanité antédiluvienne ?

La réponse & cette question ne saurait étre cherchée que
dans la position spéciale qu’aurait occupée cette portion de la
race humaine dans I’économie du royaume de Dieu, ou, si I'on
veut, que dans ce qu'aurait été la position religieuse spéciale
des antédiluviens.

Or ce qui, sous ce rapport, caractérise cette humanité-la,
c’est qu'elle a accompli son histoire dans le monde visible
(histoire qui pour chacun de ses membres a été tres longue

* Jean 1I, 18, 19. — * Marc VII, 17. — ®* Eph. IV, 8.



412 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

et par conséquent trées compléte), en dehors de tout ce qui
sera plus tard une « alliance » de Dieu en vue du salut?.

En effet, le rapport de Dieu avec cette premiére humanité est
contenu tout entier dans un seul fait : dans la présence au
sein de cette humanité, pendant de longs siecles, du premier
homme, lequel, aprés avoir habité le paradis de Dieu, en de-
meurait exilé sous les yeux de sa postérité. De plus ce paradis,
rendu inaccessible, reste devant eux la preuve irrécusable de
ce premier fait. Voila bien ce qui, pour '’humanité antédilu-
vienne, constitue 'objet positif et permanent de toute expé-
rience religieuse historique. Cela implique, en effet, pour les
hommes dont il s’agit, la réalité positive du Créateur et du Juge
supréme de la race humaine.

De la découle qu’au point de vue religieux il n’y avait pour
ces hommes que deux partis & prendre : ou bilen « demeurer
devant la face de Dieu, » ou bien « fuir loin de sa face?;» ce
qui, pour eux, voulait dire : ou continuer & étre des enfants de
Dieu, ou se montrer ouvertement des rebelles. Ils ne pouvaient
vouloir se borner & affirmer ou & nier ce qui n’eiit été pour eux
gu'une idée abstraite de Dieu. Bien qu’a leurs yeux Dieu de-
meurdt déja un Dieu invisible, ils n’en possédaient pas moins
constamment devant eux la preuve indéniable de sa réalité. Ils
ne pouvaient, quoi qu’ils en eussent, niignorer ce Dieu, ni vou-
loir le chercher ol il n’était pas. Aussi ne voyons-nous pas ap-
paraitre dans leur histoire cette idoldirie qui caractérise en-
suite « les temps de l'ignorance, » c’est-a-dire les temps ot il
fut devenu possible & la pensée humaine d’ignorer Dieu 3. Nous
n’y rencontrons que des adorateurs, comme Abel, ou des ré-
voltés, comme Cain. Il n’y a place, dans cette premiére huma-
nité, que pour ceux qui persévérent a vouloir éire, comme leur
premier pere, des «fils de Dieu, » ou pour ceux qui se conten-
teraient de n’étre plus que des « fils des hommes *. »

* Gen. VI, 18 nous montre I'inauguration du rapport « d'alliance »
dans 'histoire du royaume de Dieu sur la terre.

* Gen. IV, 14; V1, 3.

s Act. XVII, 30, ete.; XIV, 16.

+ Luc 111, 38; Gen. VI, 2.



C. MALAN 413

Ces derniers, cependant, deviennent peu 4 peu la presque
totalité du genre humain d’alors; en sorte que cette humanité
qui, au point de vue religieux, avait été mise non pas sous un
régime d’éducation progressive au moyen de commandements
et de promesses, mais en face d’un fait indéniable et actuel,
arrive, non pas i pouvoir étre épargnée comme «ayant agi par
ignorance 1, » mais qu’elle en vient & devoir étre frappée sans
mercl.

Or, si d’un coté il était naturel que ce rapport direct de
I’homme & Dieu, de tous le plus élémentaire, inaugurit ainsi
I'histoire religieuse de ’'homme aprés son exil du paradis, ce
méme rapport ne pouvait se reproduire aprés que, du fait de
I’homme, il etit été rendu insuffisant pour le salut.

Dans I'histoire de la créature libre, 'ceuvre de Dieu, parce
qu’elle est parfaite a4 chaque fois, ne se répete pas. Aussi ne
voyons-nous pas qu’apres le déluge Dieu replace ’homme dans
la position religieuse qui avait été la sienne avant ce jugement.
Il en inaugure une toute nouvelle. La premiére économie est
épuisée. Elle a abouti & prouver, une fois pour toutes, que le
rapport religieux le plus simple, celui d’une relation directe
et indéniable avec la présence divine, par cela méme qu’il exige
une décision immeédiate, devient nécessairement mortel pour
I’'homme détourné de son Dieu. Dés lors, cet homme-la ne sera
plus appelé & une décision semblable. Dieu éloignera, il voilera
méme le moment de son jugement. Il ajournera sine die la sen-
tence finale. Il laissera ’homme en face non pas d’une décision
claire, précise et définitive, mais en face du devoir qui ’appelle
a entrevoir toujours plus clairement la nécessité de cette déci-
sion.

C’est bien en effet de ce moment que date, pour I'’humanité,
cette longue et stérile « recherche du Dieu inconnu » dont parlait
Paul devant ’Aréopage; comme aussi que se développe, de la
part de Dieu, la lente et progressive éducation de ’'homme en
vue du salut ¢ui seule donne, depuis lors, le mot de I’histoire
de notre race.

Ici I'apdtre nous montre ce salut, & peine a-t-il été accom-

t Act. III, 17 et 19.
THEOL. ET PHIL. 1880. 28



414 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

pli, annoncé aussitot & cette portion spéciale de I’humanité pour
laquelle c’était bien la seule parole qu’elle elt encore & rece-
voir de Dieu. Il nous montre celui qui, pour les hommes, est
en méme temps lauteur et la révélation de ce salut, apparais-
sant tout d’abord 3 ceux qui, parce qu’ils avaient épuisé les
rigueurs du jugement divin, n’avaient besoin que de cette
apparition pour pouvoir revenir au Dieu qu’ils avaient osé
braveri.

Remarquons que cette position spéciale des « esprits » des
antédiluviens n’a jamais été depuis lors celle d’autres 4mes hu-
maines atteintes par le jugement de Dieu. Jamais, depuis la
période de 'histoire du genre humain qui a abouti au déluge,
I'existence terrestre n’impliqua de nouveau & elle seule pour
Ihomme un rapport positif et indéniable avec Dieu. Depuis lors
I’homme a toujours eu besoin d’une révélation ultérieure pour
arriver a la conviction de son péché, et « a la faim et i la soif
de la justice. » L’humanité, laissée pour ainsi dire a elle-méme,
n’a plus eu affaire ici-bas depuis lors qu’avec « le nomde Dieu, »
c’est-a-dire avec 'expression partielle et éloignée d’un Dieu qui
se voile devant la pensée humaine. Au lien d’un fait divin po-
sitif, 'homme n’a plus jamais eu devant lui que « la loi » d’un
Maitre inconnu « résidant dans les cieux. » Evidemment la ré-
jection d’'une semblable révélation ne saurait plus, & elle seule,
provoquer un jugement sans appel 2. Sous cette nouvelle éco-
nomie, le jugement définitif est réservé. Il ne s’y confond plus
avec la mort du corps3.

Du reste, le péché dont cette premiére humanité fut ainsi
forcément convaincue, n’était pas le péché sans retour, le pé-
ché « contre I'Esprit %, » Aussi bien n’est-ce que dans « la pri-
son » que les « esprits » de ces hommes se trouvent mis en
face du message de I'Esprit 5. Il est vrai que sur la terre ils
avaient directement repoussé Dieu lui-méme. Mais ce Dieu ne

¢ Comp. Math. XVIII, 30; XII, 41, ete.

* Act, XVII, 30; comp. Math. X, 15; XI, 23, etec.
3 Hébr. IX, 27,

4 Hébr. VI, 14; Math. XII, 31, 32.

* « Par lequel. » Vers. 19,



C. MALAN 415

s’était manifesté & eux que par une révélation purement exté-
rieure, que comme le Créateur historique et le Maitre supréme
de leur existence. Aucune expérience intérieure ne le leur avait
fait saisir comme leur Pére et leur Sauveur. Avant que cela
pt avoir lieu, il fallait que, par la destruction d’une existence
qui n’était plus qu’une rébellion ouverte, ces hommes eussent
été amenés & comprendre, avec la réalité de leur péché, celle
de la sainteté de Dieu. Il fallait un jugement qui condamnat
sans retour sous leurs yeux cette révolte dont ils avaient fait le
caractére méme de leur vie terrestre.

Dieu, de son coté, tout en frappant ces impies, n’avait pas
livré leurs « esprits » au désespoir de la destruction finale. Il
les avait « gardés dans la prison » en vue d’un salut & venir.

Lorsque le moment est arrivé, cette méme bumanité qui
avait un jour méprisé la patience de Dieu, se trouve donc préte
a recevoir la proclamation d’un salut accompli. Jusque-la son
rapport avec Dieu n’avait consisté, d’abord que dans une expé-
rience positive de la présence divine, ensuite que dans celle de
la sévérité de Dieu. A cette heure, ce qui manque & ces ames
avant qu’elles puissent revenir au Dieu qu’elles avaient bravé,
oui! mais dont elles n’avaient jamais pu douter, c’est de se voir
de sa part les objets, non plus seulement d’une parole, mais de
cette miséricorde actuelle qui « triomphe par-dessus le juge-
ment?. »

Telles sont les considérations qui semblent de nature a ex-
pliquer ce fait, que le Sauveur du monde, aprés avoir vaincu
la mort, soit allé « précher 'ouverture de la prison » & ceux qui
« avaient été une fois rebelles, » lors du jugement du déluge.

*
* %

Avant de nous demander encore comment I’apolre arrive ici
a en appeler 4 un fait semblable, nous devons nous arréter, ne
fat-ce qu’un instant, devant quelques-unes des questions que
I'allégation de ce fait peut avoir soulevées chez tel ou tel de
nos lecteurs.

* Jacq. 11, 13.



416 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

C’est d’abord la question fondamentale de lhistoricité du
récit scripturaire concernant les antédiluviens.

Sans doute, on n’a pas, que nous sachions, de faits positifs
4 opposer A I'affirmation formelle du récit sacré, et les objec-
tions qu’il suscite ne partent toutes que de cette idée, que I'état
actuel de la race humaine serait en général le seul dans lequel
cette race ait jamais pu exister sur la terrel.

Ce que nous avons a nous demander c’est précisément si les
rapports actuels enire Dieu et 'nomme sont bien ceux que
nous pouvons supposer au lendemain de la chute. Il semble,
lorsque nous y réfléchissons, que le caractére de Dieu, tel qu’il
nous apparait dans I’'Evangile, nous interdise une semblable
supposition. D'un c6té ce trait distinctif de ’économie actuelle,
cette décision différée dontil a été question plus haut, de 'autre
une séparation d’avec Dieu qui est telle qu’elle entraine pour
I’homme 'affaiblissement qui caractérise sa vie physique,—ces
deux faits, qui rendent al’homme laissé & lui-méme son retour
a4 Dieu chose impossible, ne suffisent-ils pas d’ailleurs pour
cela? Ne semble-t-il pas que ’homme, aprés son péché, ait di
tout d’abord étre placé, avec tous les souvenirs, toutes les tru-
ditions et toutes les forces morales que comportait son exil du
paradis, en face d’une expérience positive et constante de la
réalité de ce qu’il avait perdu? Si tel est le cas, cependant,
nous ne saurions concevoir, pour les débuts de I’humanité dé-
chue, qu’une position religieuse semblable & celle qui ressort
de ce que I’Ecriture nous a transcrit & ’endroit des antédilu-
viens.

On dira, sans doute, que ce n’est pas I3 une preuve histo-
rique. Une preuve historique, quelle qu’elle soit, n’étant pour-
tant dans le fond que l'allégation de l'expérience d’autrui, il
faudra toujours qu’une preuve semblable, pour étre concluante,
se rattache & un fait positif et actuel dans notre propre expé-
rience. Ce n’est pas & des protestants qu’il faut rappeler qu’il
n’est aucun témoignage, fat-ce celui de I'Eglise entiére, fat-ce
méme celui de 'Ecriture, qui ne doive finir par se justifier &
I'expérience personnelle du croyant.

* Comp. 2 Pier. I1I, 14.



C. MALAN 417

Aussi suffira-t-il, quant au fait qui nous occupe, d’en appeler
& la conscience que chacun posséde en soi-méme des droits
impliqués dans sa responsabilité morale. C’est au nom de ces
droits que nous demanderons s’il etit été digne du Juge supréme
d’assigner d’emblée & ’homme pécheur la position religieuse
qui est actuellement la sienne : celle d'une absence absolue de
toule expérience positive de la réalité de Dieu, et par consé-
quent celle d’'une décision toujours menacante et toujours
ajournée. Ne nous semble-t-il pas, une fois que nous nous
sommes placés & ce point de vue, que ce ue nous raconte 'E-
criture répond si bien a ce qu’exige la loi de notre étre, que si
nous ne possédions pas ce témoignage nous n’eussions pu
mieux faire que d’imaginer ce qu’il affirme devant nous?

Ce n’est pas non plus ici le lieu d’entrer dans ce qui se ratta-
cherait a l'existence de ces « prisons » du monde invisible
(dont parlait déja notre Seigneur), ni, en général, de toucher
aux hypothéses concernant 'état des ames aprés la mort; hy-
potheéses qui, quelle que puisse en étre la valeur, n’en exercent
pas moins comme une fascination maladive sur certaines ima-
ginations. La aussi, 14 surtout, il faut savoir s’en tenir & ce qui
découle directement pour nous-mémes de notre seule expeé-
rience actuelle. Cette expérience suffira du reste, d’un coté, en
face de notre conscience de l'obligation morale, pour nous
faire croire a la survivance au deld du tombeau de la personna-
lité humaine, en méme temps qu’a 'ajournement d’une déci-
sion finale sur le sort de cette personnalité ; et de I'autre, pour
nous faire admettre une action de Dieu au sein de cette survi-
vance, action qui sera, pour nous qui croyons & I'Evangile,
celle du Sauveur et du juge de '’homme, de Jésus-Christ lui-
meéme.

Ce dernier mot répond encore & ce qui concernerait la possi-
bilité d’une conversion de I’ame & Dieu aprés la mort du corps,
question que souléve pour plusieurs ce fait de la prédication du
salut aux « esprits » des antédiluviens. A cet égard, on pour-
rait s’en tenir 4 ce fait, qu’au point de vue moral et religieux ces
ames étaient, comme nous venons de le voir, dans une position
speciale. Il vaut mieux cependant se rappeler quen général



418 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

nous ne saurions vouloir imposer aux pensées divines les limi-
tes de notre horizon humain, comme nous le ferions du moment
ou nous aurions borné 'ccuvre rédemptrice & la seule portion
de cette ceuvre dont nous sommes ici-bas les témoins. Chacun
a du reste présentes a I'esprit les paroles de I'Evangile qui
nous interdisent expressément une pensée semblable.

Disons cependant qu’ici « la délivrance de la prison » ne sau-
rait étre confondue avec ce qui serait une introduction positive
dans les demeures de la béatitude. Déjs tel trait de 'histoire
visible de notre Seigneur tendrait & nous éclairer sous ce rap-
portt. Pour nous en tenir au fait dont il est ici question, il n’im-
plique pour les 4mes dont il s’agit que cette connaissance du
salut de Dieu par laquelle le Christ restitue & I’ame humaine
sa liberté. Or, nous le savons, ceux que « le Fils a libérés? »
n’en devront pas moins encore lui rendre compte de l'usage
subséquent qu’ils auraient fait de cette liberté 3.

II

Il est temps de nous demander ce qui engage I'apdtre a ap-
puyer son exhortation sur ce qui nous apparait tout au moins
comme un fait aveclequel ceux & qui il s’adresse n’avaient pas
affaire.

Il faut cependant se dire qu’ici (ainsi que dans plusieurs au-
tres endroits du Nouveau Testament, et tout spécialement dans
les discours du Seigneur®) « les jours de Noé » sont allégués
comme étant le seul exemple d’un jugement universel dans
Ihistoire de I'’humanité. I1 était méme naturel qu’a ce titre cet
événement fat présent & la pensée de ceux dont 'office consis-
tait précisément 4 annoncer la venue imminente du royaume
de Dieu, et le jugement qui devait I'inaugurer. Telle avait déja
été la mission de Jean-Baptiste, puis celle de Jésus lui-méme.

t Jean XX, 17.

* Jean VIII, 36; Luc 1V, 19; comp. Esa. LX], 1, etec.

3 2 Cor. V, 10.

* Math, XX1V, 37; Luc XVI1I, 27; comp. Esa. L1V, 9; Ezéch. X1V, 4
Hebr, X1,9; 2 Pier. 11, 5; 111, 6; Jude 14.



C. MALAN 419

Telle demeura apres lui celle de ses apotres; et c’est encore 1a
ce qui caractérise le ministére de ceux qui sont chargés de ré-
péter au monde la parole apostolique.

N’oublions pas, de plus, yuant & notre apdtre, qu’il avait été
amené a suivre Jésus-Christ par la proclamation pressante de
I'imminence du jugement de Dieu qu’il avait entendue du Bap-
tiste 1. Aussi voyons-nous cette pensée, qui avait été pour ainsi
dire au point de départ de la foi de Simon, demeurer la pensée
dominante de I'apotre Pierre, et cela dés ses premiers débuts2.
C’est bien encore celle qu’il a ici méme devant lui3.

Ou bien s’étonnerait-on encore, malgré cela, que cet apodtre
ait ici recours & un fait si complétement étranger a 1’expérience
de ses auditeurs, & un fait qui devait par conséquent leur sem-
bler si étrange ? S’il est compréhensible qu’il fasse allusion au
jugement du déluge, au salut qui s’y accomplit, trouverait-on
étrange qu’il entretienne ses auditeurs de la prédication de
Christ aux Ames de ceux qui périrent alors dans les eaux ?

Mais ce n’était pas 1a un fait étrange pour la pensée de l’a-
potre. Nous avons en lul un homme qui, depuis sa jeunesse,
avait été le témoin, et était devenu le prédicateur, d’un fait en-
core bien plus « étrange; » d’un fait dont celui qu’il allegue ici
ne constitue a ses yeux qu'un détail. Pierre est le témoin de-
vant le monde (et tout spécialement devant Israél, c’est-a-dire
devant le monde de la foi & la réalité du royaume invisible de
Dieu) du fait du Fils de Dieu venu sur la terre pour accomplir,
suivant les antiques promesses, le salut de I’humanité.

Quant & ceux auxquels il écrit, ils partagent si bien sa foi &
cet égard, que c’est 1a ce qui les met & part de tous les autres
hommes et ce quiles expose a la persécution et aux calomnies.
Pour eux, comme pour I’apdtre, le fait de Jésus allant apres sa
mort proclamer le salut jusque dans les prisons du monde in-
visible, ce fait se rattache naturellement a ce qui est déja l'ob-
jet de leur foi religieuse. Il ressort méme pour eux de l'image
du Christ comme révélation de Dieu aux hommes et comme
Sauveur des pécheurs 4.

* Math. III, 10-12. — * Act. I, 6 ; II, 38-40, etc. — * 1 Pier. IV, 3 et 7. —
* Math. XVI, 17; 1 Cor. 11, 10.



420 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

11 ne resterait donc qu’a se demander pourquoi un fait sem-
blable est devenu en effet étranger aux préoccupations du
christianisme actuel.

Le fait est que, si dans le christianisme traditionnel on re-
trouve sans doute encore la méme foi du cceur qui était celle
de Pierre et de ses fréres, si ’on peut méme dire qu’en ce qui
concerne le rapport personnel de 1'dme fidéle avec Jésus-
Christ I’expérience des croyants tend toujours plus & se rap-
procher de ia foi apostolique, on ne saurait cependant nier que,
méme chez ceux dont on aurait le droit de parlerde la sorte, la
doctrine par laquelle ils formulent cette foi devant leur pensée
a perdu quelques-uns des traits de la doctrine des apoétres. En
particulier cette pensée a evidemment perdu beaucoup de ce
qui donnait & cette premiére doctrine 'ampleur et la largeur
qui la distingue.

Cela est s1 vrai qu’on se demande parfois involontairement
si, & mesure que le fidéle de nos jours cherche ainsi & se rap-
procher de la personne de Jésus-Christ, il ne courrait pas le
risque sinon d’en rabaisser I'image & son niveau, du moins d'en
meconnaitre la supréme grandeur. On se demande si, encore
aujourd’hui, 1l n’arriverait pas quelquefois que le Jésus histori-
que en vint & nous voiler « le Seigneur qui est du ciel, » « le
Seigneur de gloire? ; » si le disciple actuel de Jésus-Christ n’est
pas en danger d’oublier peu & peu que Celui en qui il saisit avec
toujours plus d’émotion les traits du Fils de 'homme, est aussi
le Maitre actuel de toutes choses, le Juge des hommes, le
Vainqueur du prince de ce monde, et le Chef supréme de ce
Royaume éternel dans lequel ce disciple fait profession d’avoir
retrouveé sa patrie.

Il semble que ce soit surtout depuis trois cents ans que ce
danger ait menacé le plus généralement la pensée religieuse
des disciples du pur Evangile. Amenés, & cette époque, dans
Pintérét méme de cet Evangile, & protester hautement contre
un christianisme traditionnel qui, sous le nom de I'Eglise de
Jésus-Christ, prétendait réaliser déja ici-bas et par des moyens
purement humains, le Royaume céleste de notre Seigneur, ces

¢ Jean X1V, 9; XVI, 7; 12-14.



C. MALAN 421

disciples ne sont-ils pas arrivés parfois 4 perdre de vue la réalité
présente de ce Royaume qui, s’il n’est sans doute pas « de ce
monde, » n’en doit cependant demeurer pour cela i leursyeux
que plus positif et plus réel ?

N’est-il pas vrai que, méme parmi des croyants, on en est
venu, de nos jours, a ne plus voir dans le Christ, ou que le doc-
teur d'une morale idéale et céleste, ou que I'objet d’un culte
essentiellement mystique et qui, par conséquent, demeure for-
cément un culte individuel? On ne les entendra plus guére le
confesser, avec son apdtre, comme Celul qui « s’est assis & la
droite de Dieu, apres avoir été placé au-dessus des anges, des
principautés et des puissances. » N’a-t-on pasle droit de dire de
certains disciples qu’ils voient le Seigneur a leur coté, plutot
gu’ils ne le cherchent dans ce ciel d’otu il régne sur le monde,
et du haut duquel il gouverne par son Esprit I'Eglise de ses
fideles, en attendant qu’il apparaisse en gloire et en majesté ?

Sans doute, le christianisme dont il s’agit posséde des ceu-
vres qui répondent victorieusement au reproche qu’on lui adres-
serait d’avoir aboli, sans avoir su la remplacer, 'Eglise visible
de Jésus-Christ sur la terre. Avec cela, chacun sait que rien
n’est indifférent de ce qui, dans la pensée religieuse, toucherait,
méme de loin, & Celui qui demeure ’objet spécial de la foi. Aussi
croyons-nous qu’il y aurait lieu pour nous & examiner de prés
la vérité de notre foi, dés que nous nous sentirions incapables
de nous associer au témoignage apostolique lorsque ce témoi-
gnage touche, comme ici, aux faits du royaume invisible. Tel
serait bien le cas du moment ol nous nous demanderions si ce
mot de Pierre doit avoir & nos yeux la méme valeur que le té-
moignage qu’il rend, avec les autres apotres, & ce dont ils ont
été les témoins oculaires. Une telle pensée aboutirait & metire,
chez l'apdtre, les impressions de la vie de I'esprit au-dessous
de celles de sa vie terrestre. Elle accorderait plus de réalité a
ce que l'apdtre a vu et touché, qu’a I'expérience qu’il aurait due
a ’Esprit de révélation promis par son Maitre.

Ce serait 14, cependant, avoir oublié que, sans les grands
faits de ce monde invisible dans une portion duquel le mot de
Papdtre nous introduit ici, les faits terrestres dont il nous dit



422 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

avoir été le témoin oculaire, deviendraient nécessairement
pour nous ce quils avaient d’abord été pour lui et pour ses
fréres avant le don de I'Esprit révélateur, des énigmes dont
nous nous lasserions bientot de conserver le souvenir. Nous
rentrerions alors dans les rangs de ce « monde chrétien »
dont le christianisme consiste non pas & confesser, mais A
ticher toujours de nouveau d’expliquer, d’excuser et bientot
de mitiger ’Evangile.

C’est cependant 1a, 2 la lengue, une pesition intenable pour
tout esprit sérieux et sincere. Il nous faudra toujours arriver,
ou bien, avec les apodtres, & reconnaitre dans le royaume invi-
sible de Jésus-Christ le vrai royaume de 'homme, et cela parce
que, pour nous comme pour eux, l'histoire du Verbe divin
sera devenue la seule manifestation de Dieu et la seule clef
de la loi et des destinées de I’homme ; ou bien, parce que nous
aurions posé en principe 'homme tel qu’il est & cette heure,
parce que nous n’aurions cherché que dans ce qu’il est ce
qu’il doit étre, nous nous verrons forces i laisser 1a ’Evangile,
quitte & en revenir, sous une forme plus moderne, 4 ce qui ne
serait dans le fond que l'antique paganisme que cel Evangile
avait entrepris de remplacer.

Dés que nous croyons au Christ de Dieu tel qu’il nous est
présenté dans ’ensemble de I’Ecriture, le fait spécial de la
prédication de ce Christ aux dmes dans le royaume invisible
ne nous apparait que comme un épisode dans le fait autrement
vaste et autrement étrange de la grande histoire du Christ de
Dieu lui-méme. Le fait est que, dans les Evangiles, Jésus lui-
méme posseéde la conscience d’une vie puissante et glorieuse
qui aurait précedé pour lui « les jours de sa chair, » et que
c’est la pensée du retour a cette vie qui, pendant ces jours-1a,
le soutient et le reléve dans sa soufirance.

I1y a plus encore ! L’Evangile nous montre ’'activité de cette
vie renfermant l’acte créateur lui-méme. Cette personnalité
nous y est donc représentée comme ayant précédé tout ce qui,
a partir de ce moment, s’appellera « ’histoire » et pour elle et
pour l'univers. Elle « était au commencement; » elle « était



C. MALAN 423

avant que le monde fiit, » « avant les siecles. » Sa vie dans le
temps, depuis la création de toutes choses, n’est donc plus
elle-méme qu’un épisode d'une vie antérieure qui, elle. n’a pas
d’histoire, parce que c’est 1 la vie divine elle-méme.

Nous ne saurions sans doute vouloir pénétrer par la pensée
au dela de ce qui dans cette vie est historique. Avec cela, il
ne faudrait pas vouloir réduire la manifestation historique de
cette personnalité aux trente années des « jours du Fils de
I’'homme. » L’Evangile lui-méme regarde tout ce en quoi I’An-
cien Testament nous montre le résultat d’une activité divine
historique, comrae étant déja I'approche graduelle de Celui qui
se présente ensuite au monde sous les traits de Jésus de Na-
zareth.

Il faut méme aller plus loin! Il faut comprendre que nous
n’avons pas le droit de limiter I’ceuvre du Verbe divin 4 ce qui
concernerait notre race ; la question de la place qu’occuperait
cette race au sein des créatures douées de liberté morale de-
meurant nécessairement pour nous une questior ouverte. Non
pas sans doute dans ce sens que ce soit la une question ol
nous puissions jamais pénétrer! Mais pour empécher que,
en face du sacrifice du Sauveur, nous ne fassions de nous
hommes le centre unique des pensées divines, il est cependant
bon gque nous sachions que c’est 14 une question ouverte.

A lui seul, d’ailleurs, le témoignage scripturaire suffit pour
donner a I’ceuvre du Sauveur de tout autres proportions que
ce 4 quoi on a pris dernierement la regrettable habitude de
donner le nom de « la Vie de Jésus. » [l nous montre Celui qui
s’appela ensuite le Christ, non seulement dirigeant les destinées
de ces nations qu’il désignera lui-méme plus tard comme ses
brebis égarées 1, mais révélant déja « son jour » & Abraham2;
plantant, élevant, protégeant Israél ; s’efforcant, par « ses pro-
phétes 3, » de rassembler les enfants rebelles; puis, lorsque, et
ce peuple et les autres peuples, en furent venus & désirer le

* Math. XXV, 32 suiv.; Jean X, 16.
® Jean VIII, 56.
3 Math. XXIII, 34.



424 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

salut de Dieu, apparaissant enfin personnellement comme la
consolation d’Israél, comme le désiré des nations, comme la
vérité et la vie pour I’humanité teut entiére.

Cette apparition, c’est I'épisode « des jours de la chair » du
Sauveur. Réduit, pendant ce temps, et en conséquence de ce
guw’il nous présente lui-méme comme un acte de sa libre vo-
lonté, a cette condition de déchéance qui est actuellement la
notre, ne possédant, en fait de souvenir du passé et de vue de
Pavenir, que ce qui déconlait pour lui de sa foi en Dieu, Jésus
n’en puise pas moins, dans cetle foi, l’altente assurée « d’une
gloire qui avait été la sienne auprés de Dieu avant que le
monde fat fait. »

En présence de faits semblables, la visite de Jésus-Christ
« aux esprits une fois rebelles » cesse de nous apparaitre
comme quelque chose d’étrange. Apres 'avoir suivi dans ses
approches graduelles, aprés avoir salué son avénement dans
notre monde, nous ne saurions nous étonner de le voir, lors-
qu’il quitte cette terre, poursuivre son ceuvre de salut partout
ou le péché avait conduit cette humanité qu’il avait entrepris
de sauver.

Quant a nous, du moment ou le monde invisible est réelle-
ment devenu & nos yeux la vraie sphére de la libre activité
divine, nous ne nous étonnerons pas de voir le « Prince du
salut » y continuer ainsi son ceuvre de rédemption, jusqu’an
jour olu, aprés avoir détruit le mal et la mort, il finira par
remetire & Dieu, comme une des provinces du royaume re-
conquis par son amour, une humanité ramenée 2 ses célestes
origines et un univers transfiguré.

Pour peu que notre pensée ait seulement essayé de s’élever
4 ces hauteurs, ce que nous trouvons & cet égard dans ’Evan-
gile sera si loin de nous paraitre étrange, que nous nous éton-
nerions bien plutdt de n’y pas rencontrer une révélation plus
abondante de ces faits éternels dont, au sein de la mort qui
nous enserre, nous en serions venus 2 attendre toujours plus
impatiemment la pleine et entiére manifestation.

Sans doute, il nous faudra, pour en arriver la, avoir su tout
d’abord faire une différence essentielle entre le royaume éter-



C. MALAN 425

nel de Jésus-Christ, et un christianisme qui ne serait que le
résultat indirect d’'une influence extérieure exercée par «I’Evan-
gile de ce royaumel. » il nous faudra avoir compris qu'une
expérience spirituelle, ou, si ’on veut, que ’action au dedans
de nous de I’Esprit de Dieu lui-méme, est ce qui seul peut, en
nous faisant pénétrer dans ce royaume-la, nous révéler, dans
la parole de I'Evangile, tel ou tel fait dont un christianisme
mondanisé aurait fini par perdre jusqu’au souvenir.

Ici-méme l'apotre, pour faire sentir & ses fréres la vérité de
ce qu’il vient de leur dire, n’a recours & aucune autorité exté-
rieure, pas méme & sa propre autorité apostolique. 1l les ra-
meéne a ce qui avait déja été 'expérience de leur foi. Il leur en
rappelle la confession publique lors de leur baptéme.

Déja comme baptéme d’eau, ce rite est & ses yeux une figure
de ce déluge qui avait été d’un cOté la mort pour la multitude
desrebelles, et de 'autre un moyen de salut pour les croyants.
S’il n’oppose pas ici a4 la mort des rebelles la délivrance sub-
séquente de leurs « esprits » par Jésus-Christ, s’il met en face
de la mort de ces hommes le salut de Noé et de sa famille, ce
n’est pas seulement parce que, comme nous ’avons vu, la « li-
bération » de ces « esprits » n’est pas encore le salut lui-méme,
c’est surtout parce que la délivrance de Noé et des siens avait
été opérée par le méme moyen qui avait fait périr les impies.
Les eaux du déluge avaient été alors, comme le sont & cette
heure celles du baptéme, & la fois et les eaux de la mort et
celles de la vie. C’est sans doute encore parce que ceite déli-
vrance rappelle et la foi et le petit nombre de ceux qui en
avaient été les objets.

D’ailleurs, tout ce que lapbtre voit autour de lui suffirait &
évoquer devant sa pensée l'image de ces jours de jugement
universel et de salut. Il est certes naturel qu’aux yeux du
témoin de la mort du Juste et de la haine croissante a4 laquelle
se voient exposés ses disciples, il semble que I’humanité en
soit arrivée a se révolter de nouveau tout entiere contre Dieu;
en méme temps que le fait de la résurrection de Jésus-Christ
se présente aussi 4 lui comme étant en méme temps, de la

* Math. [V, 23.



426 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

part de Dieu, et une menace de mort pour les incrédules et un
gage de salut pour le petit nombre des croyants.

N’oublions pas qu’il s’agit ici du baptéme sous sa forme
primitive, du baptéme des adultes, désiré et requis par eux-
mémes. Par cet acte le néophyte, avant d’étre recouvert et
comme « enseveli » par les eaux baplismales!, confessait sa
foi aussi publiquement que Noé, en batissant I'arche, avait
confessé la sienne devant ses contemporains 2. L'immersion
y figurait la mort et I'émersion la résurrection 2 une vie
nouvelle. Et comme ce baptéme avait lieu « au nom de Jésus-
Christ, » chaciun comprenait que dés ce moment le baptisé se
regardait, et qu’il entendait éire regardé par tous, comme
ayant eu part et & ’acte par lequel Jésus était mort & la chair,
et & celui par lequel, « en reprenant sa vie3, » il avait triomphé
« par l'esprit » des détresses 2t des obscurités de l'existence
mortelle. Quant au néophyte lui-méme, par « I'engagement
qu’il prenait de conserver une bonne conscience devant Dieu, »
il affirmait vouloir dans 'avenir s’associer & cette mort de la
chair, et se conformer par une volonté nouvelle & la vie actuelle
du Ressuscité. En prenant cet engagement il cessait, par le
fait, de garder une position expectative & I’égard du salut; il le
saisissait comme un fait déja accompli, comme une grace qui
lui avait été rendue accessible dans la personne de Jésus-
Christ ressuscité.

Sans doute, apOtre a soin de le faire remarquer, tel n’ett
pas été le cas pour qui n’aurait vu dans ce baptéme qu’un acte
dd 4 la seule initiative de 'nomme ; pour qui ’etit encore con-
fondu avec ces lustrations par lesquelles les paiens et les juifs
tradilionnels cherchalent & se rendre eux-mémes agréables au
Dieu du ciel.

Compris comme 'appropriation d’un salut déja accompli par
Jésus-Christ et dans sa personne, ce baptéme, bien que n’étant
en lui-méme « qu’une figure, » sauve bien réellement celui
qui s’y présente et qui s’y soumet librement devant tous. Il y

* Rom. VI, 4.
* Hébr. XI. 7.
3 Jean X, 18.



C. MALAN 427

a eu la, de sa part, plus que Paffirmation d’une foi & un salut
a venir; cela a été la preuve qu’il s’est déja approprié la vie
spirituelle manifestée par le fait historique de la résurrection
de Jésus-Christ.

Cette résurrection, en effet, pour tous ceux qui ajoutent foi
au témoignage apostolique, demeure la manifestation historique
de cette méme « vie de I’esprit » dont 1'apé6tre vient de dire le
premier triomphe invisible aprés la mort de Jésus-Christ.
D’ailleurs, ceux auxquels il écrit croient qu’une relation or-
ganique et essentielle les unit au Christ de Dieu ; ils croient
« qu’ils ont recu de son esprit, » que « son esprit habite en
eux. » Sa résurrection et son ascension demeurent donc pour
eux non seulement une promesse, mais la preuve et le gage
assuré de l'inauguration, dans leur existence humaine elle-
meéme, d’une vie de l'esprit supérieure a la mort de la chair,
et capable de devenir une vie complétement céleste.

Considéré de la sorte, 'exemple de Jésus-Christ ayant déja,
avant sa réapparition sur la terre, porté dans le monde invi-
sible 'alliance du salut aux esprits de la premiére humanite,
cet exemple est certainement ce qu’il y a de plus propre a
rendre ses disciples déja ici-bas, et avant la résurrection de
leurs corps, supérieurs, par la vie de I'esprit qu’ils possédent
en commun avec lui, aux souffrances auxquelles ils sont appe-
lés, et vainqueurs par avance des terreurs de la mort elle-
méme. C’est comme un rayon d’en haut, comme un rayon de
I’avenir auquel ils croient, dissipant déja a cette heure 'ombre
glaciale que projette sur leur existence terrestre le voile impé-
nétrable de la tombe. Le triomphe de Jésus-Christ sur la mort,
dont la preuve demeure le fait de sa résurrection, ce triomphe,
ils le voient maintenant, avait sa raison d’étre dans une « vie
de I'Esprit » dont eux aussi possédent déja en eux-mémes les
arrhes 1. Aussi saisissent-ils, dans ce triomphe, la certitude de
la glorieuse activité qui va succéder en eux & la destruction de
leur vie présente, destruction dont I'approche incessante les
ébranlerait sans cela irrévocablement.

Sans doute, pour ces hommes a cette heure, comme cela

' 2 Cor. I, 22.



A98 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

avait été le cas pour Jésus sur la terre, une semblable certi-
tude repose tout entiére sur la foi en Dieu. C’est Dieu en effet,
dit l'apdtre, qui a ainsi glorifié le Sauveur. Cependant, pour
assurer cette foi, ils ne possédent pas seulement I'espérance
de la bienheureuse résurrection, mais ils ont encore devant
eux ce fait que, dans ’existenice purement humaine du Fils de
I’homme, cetie méme vie de 'Esprit qu’ils ont en commun avec
lui, a été pour lui, méme avant sa résurrection et son retour
dans le ciel de Dieu, la source, aprés la mort de sa chair, d’un
puissant et glorieux triomphe dans le monde invisible!. Pour
peu gqu’ils étendent la main, ils peuvent donc comme toucher
du doigtI'issue glorieuse du chemin dans lequel ils sont a cette
heure engagés sur ses pas. Son témoin lui-méme leur montre
Celui qui, semblable & eux, avait vécu ici-bas par la foi de la
vie spirituelle qui les anime eux aussi, ressaisissant la puis-
sance de cette vie au sein méme de la mort de sa chair et
avant d’étre parvenu a la gloire elle-méme. Iis savent qu’il est
vivant, qu’il les suit de son regard 2. Ills le contemplent leur
faisant signe de le suivre. Les yeux fixés sur lui, ils reprennent
eux aussi une telle certitude de leur vie éternelle, que rien
ne semble plus s’interposer pour eux entre le moment actuel
et celui ou ils rejoindront leur Frere et leur Intercesseur.
Quant & nous, croyants d’aujourd’hui, nous n’aurions jamais
connu ces paroles apostoliques, si et ceiul qui les écrivit et
ceux & qui il les adressaif n’avaient été que des enthousiastes
et des illuminés. Mais leur foi existe encore ; et méme 'expé-
rience dont il est ici question, 'expérience de la vie de I'Es-
prit, est encore la seule chose que ceux qui retiennent cette
foi aient aujourd’hui en commun avec 'apétre et ses freres. Il
est encore 2 cette heure des croyants qui, en dépit des dé-
tresses et des défaillances de leur vie actuelle, sentent qu’ils
possédent, dans cette expérience-la, le gage assuré d’'une vie
éternelle et céleste. A mesure que de tels hommes s’attachent
davantage par leur foi & Jésus-Christ, ils voient encore aujour-

t Rom. VIII, 9-11; comp. 1 Pier. IV, 11,
* Math. XXVIII, 20.



C. MALAN 429

d’hui la conscience qu’ils ont d’eux-mémes comme d’hommes
déchus de leurs origines, faire place au dedans d’eux a « la
bonne conscience » d’un rapport naturel et normal avee le
Dieu de la loi de leur cceur.

Sans doute, pour qu’il en soit ainsi, il ne suffit pas de ce qui
ne serait, devant 'image du Christ, qu’une contemplation a
distance, cette contemplation fat-elle celle de 'admiration
émue et méme de l’adoration par la pensée. Il s’agit, pour le
croyant, de quelque chose de plus simple et de tout autre.
Il s’agit d’arriver, par la vie de l'esprit, & une sympathie vi-
vante et réciproque avec Jésus-Christ '. Il s’agit non seulement
de savoir qu’il a vécu de la méme vie dont nous vivons au-
jourd’hui, mais de sentir que cette existence qui est la notre
renferme déja ce qui fut pour lui le point de départ de la
gloire a laquelle il est maintenant parvenu. Il faut que les
croyants non seulement aient retrouvé dans I’histoire humaine
de Jésus-Christ les marques de la vie mortelle a laquelle I'avait
réduit son amour pour eux, mais qu’avec une émotion crois-
sante ils reconnaissent encore en eux-mémes le développe-
ment spirituel grice auquel sa conscience de Fils de I’homme
devint peu & peu ici-bas une conscience de Fils de Dieu. Ce
n’est donc plus seulement Dieu lui-méme qui est la devant
eux. G’est ce qui, pour I’homme pécheur, vaut mieux que la
seule présence de Dieu: c’est un chemin vivant ramenant cet
homme & son Dieu. (est bien I'un deux, c’est méme un homme
dans lequel ils ont trouvé réalisé l'idéal de ’homme. c’est un
homme semblable & eux qui s’avance, devant eux, de ce
monde-ci jusque dans le ciel méme de Dieu. Et cela, 1l le fait
d’'un pas semblable au leur et par une progression & laquelle
ils peuvent si bien s’associer, que le plus faible d’entre eux
sent qu’il est & méme de suivre dés aujourd’hui Celui qui,
aprés étre descendu jusqu’a lui, I’attire maintenant du haut de
cette gloire ol il a été « élevé de la terre?. »

Il est vrai que c’est Dieu seul qui accorde & I’dme humaine,

t Jean XV, 1 et suiv.
* Jean XII, 32.

THEOL. ET PHIL. 1880. 29



430 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

dans une foi d’expérience, la participation & cette vie de I'Es-
prit qui animait ici-bas Jésus-Christ. Mais, précisément parce
que tel est le cas, cette foi, comme tous les dons de Dieu,
existe dans ceux qui la possédent bien avant qu’ils soient de-
venus conscients de sa présence. Aussi, lorsqu’ils arrivent &
en sentir le besoin et & la demander & Dieu!, est-ce déja cette
foi qui les anime, et Celui qui la leur a donnée pour faire d’eux
des vaingueurs vient-il lui-méme en maintenir les aspirations

et en exaucer les instances.
C. MALAN.
Vandceuvres, juillet 1880.

* Lue XI1I &; Jean IV, 10.




	La patience dans les afflictions inspirée par la vue du triomphe qui a suivi la mort de Jésus-Christ

