
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: La patience dans les afflictions inspirée par la vue du triomphe qui a
suivi la mort de Jésus-Christ

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379268

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379268
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

INSPIRÉE

PAR LÀ VUE Dû TRIOMPHE QUI A SUIVI LA MORT DE JÉSUS-CHRIST

Etude biblique sur 1 Pierre 111, 18 à IV, 6.

L'étude qu'on va lire était écrite quand le sujet qui y est
traité fut, dans la Société des sciences théologiques de Genève,
l'objet de deux travaux que je ne pus malheureusement pas
entendre. Je me décide aujourd'hui à la publier bien que,
dans ce qui concerne l'interprétation du texte, mon point de

vue soit à l'opposé de celui qu'a défendu ici-même (dans la
Revue de mars 1879) M. J. Reymond. Il ne saurait être question

d'engager à ce propos une discussion exégétique, dont
les éléments sont d'ailleurs à la portée de chacun dans tous
les bons commentaires.

Ce sur quoi j'ai essayé d'attirer l'attention, c'est sur la place
spéciale qu'occuperait dans l'économie générale du royaume
de Dieu l'humanité antédiluvienne ; c'est de plus l'importance
qu'il faut donner à l'élément de la vie de l'esprit dans le fait
christologique.

Si j'ai réussi à rendre clairement ma pensée, il restera sans

doute au lecteur à la soumettre à cette expérience personnelle
de la foi, à laquelle, dans une recherche du genre de celle-ci,
appartiendra toujours le dernier mot.

Pierre, « l'apôtre des juifs ', » s'adresse ici sinon à des

Eglises composées uniquement de judéo-chrétiens, du moins

¦ Gai. II, 8.



C. MALAN 405

à des Eglises dans lesquelles l'influence de la foi d'Israël avait

frayé la voie à l'acceptation de l'Evangile L

Après quelques exhortations spéciales, l'apôtre encourage
ses frères à opposer à la persécution et à la calomnie une
conduite qui découle de ce fait « qu'ils sanctifieraient le

Seigneur dans leurs cœurs. » « Car, » leur dit-il, « si la volonté
de Dieu est que vous souffriez, il vaut mieux que vous souffriez
en faisant bien qu'en faisant mal. » Puis il continue en ces

termes :

« (18.) Parce que Christ, lui aussi, a une fois souffert pour
les péchés, lui juste pour les injustes, afin qu'il vous ouvrît
l'accès à Dieu; après que, mis à mort quant à la chair, il eut
néanmoins été vivifié quant à l'esprit.

» (19.) C'est en effet dans l'esprit qu'il a annoncé le salut ;

ayant (pour cela) pénétré jusqu'à ces esprits en prison (20) qui
avaient jadis été désobéissants, lorsque attendait la patience
de Dieu, aux jours de Noé, quand se préparait l'arche. Peu de

gens, huit personnes, y furent alors sauvées au travers de

l'eau.
» (21.) Ce qui maintenant répond à ce type, c'est le

baptême ; (je n'entends) pas ce qui (ne) serait (qu') une purification

de la souillure de la chair, mais l'engagement (qu'on
prend alors) envers Dieu de (conserver) une bonne conscience.

» C'est là ce qui vous sauve, vous aussi, à cette heure,
grâce à ce fait que Jésus-Christ est ressuscité; (22) et qu'il
est même (actuellement) à la droite de Dieu, ayant pénétré
jusque dans le ciel, après que lui eurent été soumis les anges,
les principautés et les puissances*.

» (IV, 1.) Puis donc que Christ a souffert dans la chair, vous
aussi armez-vous de cette même disposition (qui fut la sienne) ;

parce que celui qui a souffert dans la chair a cessé d'avoir
affaire au péché3. Afin que, dans ce qui vous reste de temps à

' Comp. I, 1 ; II, 10, 12; IV, 3, 4, etc.
* Dans les jours de sa chair, le Fils de l'homme demande au Pfere le

secours des anges. Luc XXII, 43, etc.
1 « S'est reposé du péché; » ce que Paul exprime par ces mots : « est

mort a la juridiction du péché. » ftom. VI, 7.



406 LA PATIENCE dans les afflictions

vivre dans la chair, vous ne viviez plus pour les convoitises
des hommes, mais pour la volonté de Dieu.

» (3.) Car il nous doit suffire du temps écoulé pour avoir
accompli la volonté des gentils

» (5.) Mais ils rendront compte à Celui qui est tout près de

juger les vivants et les morts.
» (6.) C'est bien pour cela qu'il a été évangélisé aux morts.

C'est pour que, au point de vue des hommes ils fussent
condamnés dans la chair, et qu'au point de vue de Dieu ils
vécussent en esprit. (7.) Or la fin de toutes choses est proche. »

L'apôtre, parlant à des hommes qui souffrent pour la justice,
leur rappelle le triomphe qui, pour Jésus-Christ le juste, a

suivi les souffrances et la mort de la chair.
Ses souffrances, leur dit-il, tout comme les vôtres, étaient

occasionnées par les méchants. Néanmoins, il n'a éprouvé, à

l'égard de ceux dans lesquels il avait le droit de voir des

injustes, que des sentiments de charité et de dévouement.
Aussi, et bien qu'il ait souffert jusqu'à en mourir, cette vie
spirituelle qui était en lui a-t-elle triomphé après la mort de sa
chair. Dès ce moment s'est déployée en lui, dans le monde

invisible, une activité qui a abouti à la position suprême qu'il
occupe à cette heure, et en vertu de laquelle il s'appelle « le
Seigneur. » Armez-vous donc de cette même disposition qui
fut celle du Christ dans ses souffrances.

Deux choses nous frappent dans ces mots apostoliques. C'est

avant tout la nature spéciale de cette action de Christ
immédiatement après sa mort. C'est, de plus, le fait que l'apôtre
choisit précisément ce moment de la vie de Christ pour exhorter

et encourager ses frères.

Jésus s'étant soumis, aussitôt qu'il eut été revêtu de l'office
du Christ, à voir son existence terrestre s'écouler dans l'humiliation

et la souffrance, persévère dans cette voie d'obéissance



C. MALAN 407

jusqu'à la destruction prématurée et douloureuse de cette
existence elle-même l. Sans doute, il n'accepte cette destruction

que comme un fait essentiellement passager dans
l'ensemble de sa vie elle-même 2. Cela provient de ce que, et
devant les autres et devant sa propre conscience, il était « le
juste 3. » Grâce à ce fait, la mort à laquelle il avait livré sa
chair ne l'avait pas atteint dans le centre moral de son êlre,
et sa souffrance ne s'était pas justifiée à la conscience qu'il
avait de lui-même. Aussi bien l'acceptation de cette souffrance
ne fut-elle pas, chez lui, la soumission à ce en quoi il eût vu
un juste jugement de Dieu à son égard. Retenant le sentiment
qu'il avait de sa parfaite justice devant Dieu, il se contenta
d'obéir à la conscience qu'il avait des droits suprêmes de la
volonté divine, conscience que rien en lui n'était jamais venu
affaiblir.

C'est donc grâce à ce fait moral qui lui a valu le nom de
« juste, » que sa souffrance, bien que mortelle, a été pour lui
l'objet d'une acceptation libre et délibérée. La sphère de vie
dans laquelle il la ressentait n'était à ses yeux qu'un accident,
qu'une existence passagère. Ce n'était pas ce en quoi il saisissait

sa véritable vie. Sans doute, cette vie incidentelle, « la vie
de sa chair, » était celle dont il avait alors directement
conscience. Malgré cela son autre vie, « la vie de son esprit, »

n'en demeurait pas moins sa vie centrale, sa vie persistante
et essentielle, celle dont sa foi religieuse resaississait toujours
de nouveau l'absolue réalité. Cette vie de son esprit, en effet,
n'était autre chose que sa vie par l'Esprit, ou sa vie en Dieu
lui-même.

Si donc Jésus a bien réellement souffert, s'il a même souffert

jusqu'à en mourir, il n'en a pas moins souffert d'une
manière active : il a souffert volontairement. Demeuré conscient
de lui-même en Dieu au sein même de la mort de sa chair, il
a dominé et cette mort et la souffrance qui l'avait précédée.

Mais si Jésus souffrant de la sorte est pour nous un beau

1 « Ayant été réduit à la mort quant à sa chair. »

* « Une fois, » « quant à sa chair. »

' « Lui juste. »



408 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

spectacle, il est plus et mieux que cela. Sa souffrance nous
concerne. Il fait plus que de souffrir volontairement sous nos

yeux. Parce que c'est pour nous qu'il souffre, nous le voyons
encore souffrir volontiers. La souffrance est acceptée par lui
non seulement avec obéissance mais même avec empressement,

parce qu'il sait qu'en le faisant il ouvre à « ses frères »

un «accès» auprès de Celui qui, à ses yeux, est en même temps
« son Dieu et leur Dieu, son Père et leur Père L » C'est ainsi

qu'il nous apparaît impatient non pas d'avoir souffert mais de

souffrir ; impatient du temps qui s'écoulera encore avant qu'il
puisse « donner sa vie pour ses amis 2. »

Non pas sans doute, ne l'oublions pas, que ce soit dans ce
sentiment que nous devions chercher le secret de sa
détermination en face de la mort. La décision première de son
sacrifice avait devancé chez lui tout sentiment semblable. Ce

n'est pas dans quoi que ce soit qui lui fût personnel, c'est
uniquement dans sa relation avec Dieu qu'il nous faut voir le
mobile qui l'avait porté à quitter la gloire éternelle. C'est dans

ce qui avait été tout d'abord de sa part un acte d'amour et
d'obéissance envers Dieu lui-même. Quant à cet autre sentiment

de charité et de dévouement « pour les injustes, » nous
ne devons même pas le voir s'ajoutant chez lui, comme pour
le compléter, à ce premier mobile. Ce serait supposer que sa

relation avec Dieu eût jamais pu demander à être complétée
ou affermie. Ce que nous devons comprendre, c'est que
l'amour pour ses frères ne fut en lui qu'un résultat de son
amour pour son Dieu. Ce fut là, pour son cœur d'homme, la

conséquence en même temps que la récompense de la parfaite
soumission que lui avait dictée son amour pour son Père3.

L'élan d'une « sympathie » personnelle avait été, pour le Fils
de l'homme, une des grâces par lesquelles Dieu avait répondu
à l'acte par lequel le Verbe était devenu homme « pour accomplir

la volonté du Père. » Aussi bien est-ce ce premier acte
d'obéissance à Dieu qui seul nous donne la clef de l'état de

1 « Pour les injustes, afin qu'il nous ouvrît l'accès a Dieu.
¦ Luc XII, -50 ; comp. Jean XIII, 27.
3 « Ils étaient tiens et tu me les as donnés. » Jean XVII, 6.



C. MALAN 409

passivité absolue dans lequel il fait son entrée dans notre
humanité.

Mais aussi, parce qu'il avait ainsi commencé par glorifier
son Père, son Père voulut le glorifier. C'est ce qu'il fit dans le

triomphe qu'il lui décerna au sortir même de l'agonie de sa

chair.
Jésus avait poussé l'obéissance jusqu'à la perte définitive de

son existence historique elle-même. Or nous savons que
l'existence qu'il sacrifiait de la sorte était la seule dont il eût
alors directement conscience. Ce sacrifice impliquait donc
réellement pour lui le sacrifice de soi-même. Cependant parce

que c'est là néanmoins de sa part un acte délibéré d, ce sacrifice

devient pour lui, de la part de Dieu, le point de départ
d'une nouvelle activité glorieuse et triomphante.

Jésus avait donc eu raison de se sacrifier. Au seul point de

vue personnel, il avait été dans le vrai lorsqu'il avait ainsi

acquiescé, jusqu'à en mourir, à la souffrance qui lui était
imposée par son obéissance à son Dieu.

Ce fait est d'une importance extrême pour tous ceux qui,
comme lui, auraient à souffrir de souffrances imméritées ; par
où nous entendons des souffrances dont les causes seraient

étrangères à leur volonté, ou bien y seraient devenues étrangères

2. Arrêtons-nous quelques instants à le considérer.
Après la perte de son existence historique, voilà que se

produit, dans cette « vie de l'esprit » que le Fils de l'homme
n'avait possédée jusque-là que comme un don de Dieu, dans la

vie de cet « Esprit » dont Jésus n'avait reçu la pleine communication

qu'en réponse à sa prière 3, voilà que se produit en

lui, dans cette sphère de sa vie, l'épanouissement d'une activité

nouvelle, et infiniment supérieure à celle dont l'existence

qu'il venait de sacrifier avait été le théâtre. « Son esprit »

' Jean III, 18.
1 Ce second cas est celui de la souffrance du fidèle à l'occasion de son

péché.
3 Ce n'est pas ici le lieu de montrer comment l'Esprit divin tantôt

apparaît comme étant objectif a celui auquel il est accordé, tantôt se

confond en lui avec « l'esprit » qu'il aurait dû a son origine elle-même.



410 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

qu'il avait remis entre les mains de son Père, lorsqu'il fut
devenu incapable d'en retenir la conscience directe et la libre
disposition, cet esprit lui est aussitôt rendu pour être en lui
la source d'une libre et puissante activité. Tel est le premier
résultat de cet acte suprême de foi qui nous apparaît chez lui
en ceci : qu'au moment où il avait perdu la conscience de sa

propre existence, il n'en avait pas moins retenu celle de savie
en Dieu, prouvant ainsi que jusque-là il avait déjà cru à Dieu
plus qu'à lui-même. C'est bien de la sorte qu'il se montre à

nous comme « le chef et le consommateur » de cette foi en Dieu
dont c'est là la définition1.

Dans une âme semblable la souffrance, fût-ce même la
souffrance jusqu'à la mort, aboutit nécessairement à un triomphe,
puisque « celui qui fait la volonté de Dieu demeure éternellement2.

» Aussi, au lieu d'assister, devant la croix de Jésus, à

ce qui ne serait qu'un beau naufrage, nous trouvons-nous
bien plutôt mis en face de l'inauguration saisissante d'une
activité supérieure3. Jusque-là, pendant les jours de sa chair,
la source de sa vie de l'esprit, ou sa vie par la foi, était demeurée

comme cachée en Dieu4. Elle n'avait eu en lui, pendant
ce temps, à l'égard de son existence dans la chair, que des

effets négatifs, puisqu'elle l'avait laissé susceptible de souffrir,
et de souffrir jusqu'à la mort. A cette heure cette même vie,
déployant librement son énergie, arrive bientôt à l'associer
directement à la toute-puissance de Dieu lui-même 5. Non
seulement il a été, pour lui-même, « vivifié quant à l'esprit; »

non seulement sa conscience de lui-même a été directement
et clairement centralisée dans ce qui n'avait été jusqu'alors
que les aspirations de sa foi0; mais cette vie de l'esprit s'est

aussitôt manifestée en lui par une activité dont la grandeur
contraste d'une façon éclatante avec l'action intermittente de

• Hébr. XII, 2.

¦ 1 Jean II, 17.
3 Jean XVII, 1, 4, 5.

Jean III, 13; IV, 32; etc. Comp. Col. HI, 3.

' Math. XXVIII, 13; Philip. II, 9, 10; etc.
8 Jean. XVII, 5 ; etc.



C. MALAN 411

cette même vie pendant son existence historique. La limitation
que les liens de la chair avaient imposée chez lui à l'activité de

l'esprit, fait place au plein épanouissement de cette « gloire
céleste » qu'il avait jadis délaissée.

Au lieu de devoir « étendre tout le jour les mains vers un

peuple contredisant; » au lieu de voir « les siens » se refuser à

le recevoir et ne pas même comprendre ses avances ; au lieu
de devoir se contenter de prêcher dans les bourgades de la
Galilée ce royaume de Dieu que les chefs du peuple l'avaient
empêché d'inaugurer à Jérusaleml ; au lieu de ne rencontrer
bientôt, jusque dans ce ministère de renoncement et d'humilité,

que les mécomptes que lui valaient l'indifférence du

peuple et « la stupidité de cœur » des quelques hommes qui
l'avaient suivi 2, il est allé, à peine eut-il succombé à la haine
de ses ennemis, porter ce même Evangile du salut à des
millions d'âmes humaines qui n'attendaient que sa parole pour
retrouver la face de leur Dieu. Pénétrant en libérateur jusque
dans les « prisons » invisibles, il en est sorti triomphant, suivi
de cette vaste portion de l'humanité qui avait peuplé la terre
avant le jugement universel du déluge et l'inauguration de

l'alliance de Dieu avec les hommes3.

Ici se présente cette question : Pourquoi le triomphe de la
vie de l'esprit dans Jésus-Christ a-t-il eu alors pour objet

spécial l'humanité antédiluvienne?
La réponse à cette question ne saurait être cherchée que

dans la position spéciale qu'aurait occupée cette portion de la
race humaine dans l'économie du royaume de Dieu, ou, si l'on
veut, que dans ce qu'aurait été la position religieuse spéciale
des antédiluviens.

Or ce qui, sous ce rapport, caractérise cette humanité-là,
c'est qu'elle a accompli son histoire dans le monde visible
(histoire qui pour chacun de ses membres a été très longue

* Jean II, 18, 19. - « Marc VII, 17. - » Eph. IV, 8.



412 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

et par conséquent très complète), en dehors de tout ce qui
sera plus tard une « alliance » de Dieu en vue du salut1.

En effet, le rapport de Dieu avec cette première humanité est
contenu tout entier dans un seul fait : dans la présence au
sein de cette humanité, pendant de longs siècles, du premier
homme, lequel, après avoir habité le paradis de Dieu, en
demeurait exilé sous les yeux de sa postérité. De plus ce paradis,
rendu inaccessible, reste devant eux la preuve irrécusable de

ce premier fait- Voilà bien ce qui, pour l'humanité antédiluvienne,

constitue l'objet positif et permanent de toute
expérience religieuse historique. Cela implique, en effet, pour les

hommes dont il s'agit, la réalité positive du Créateur et du Juge

suprême de la race humaine.
De là découle qu'au point de vue religieux il n'y avait pour

ces hommes que deux partis à prendre : ou bien « demeurer
devant la face de Dieu, » ou bien « fuir loin de sa face2 ; » ce

qui, pour eux, voulait dire : ou continuer à être des enfants de

Dieu, ou se montrer ouvertement des rebelles. Us ne pouvaient
vouloir se borner à affirmer ou à nier ce qui n'eût été pour eux

qu'une idée abstraite de Dieu. Bien qu'à leurs yeux Dieu
demeurât déjà un Dieu invisible, ils n'en possédaient pas moins
constamment devant eux la preuve indéniable de sa réalité. Ils
ne pouvaient, quoi qu'ils en eussent, ni ignorer ce Dieu, ni vouloir

le chercher où il n'était pas. Aussi ne voyons-nous pas
apparaître dans leur histoire celte idolâtrie qui caractérise
ensuite « les temps de l'ignorance, » c'est-à-dire les temps où il
fut devenu possible à la pensée humaine d'ignorer Dieu3. Nous

n'y rencontrons que des adorateurs, comme Abel, ou des

révoltés, comme Caïn. Il n'y a place, dans cette première humanité,

que pour ceux qui persévèrent à vouloir êlre, comme leur
premier père, des «fils de Dieu, » ou pour ceux qui se
contenteraient de n'être plus que des « fils des hommes *. »

1 Gen. VI, 18 nous montre l'inauguration du rapport « d'alliance »

¦dans l'histoire du royaume de Dieu sur la terre.
• Gen. IV, 14; VI, 3.
3 Act. XVII, 30, etc.; XIV, 16.

4 Luc III, 38; Gen. VI, 2.



C. MALAN 413

Ces derniers, cependant, deviennent peu à peu la presque
totalité du genre humain d'alors; en sorte que cette humanité
qui, au point de vue religieux, avait été mise non pas sous un
régime d'éducation progressive au moyen de commandements
et de promesses, mais en face d'un fait indéniable et actuel,
arrive, non pas à pouvoir être épargnée comme «ayant agi par
ignorance i, » mais qu'elle en vient à devoir être frappée sans
merci.

Or, si d'un côté il était naturel que ce rapport direct de

l'homme à Dieu, de tous le plus élémentaire, inaugurât ainsi
l'histoire religieuse de l'homme après son exil du paradis, ce
même rapport ne pouvait se reproduire après que, du fait de

l'homme, il eût été rendu insuffisant pour le salut.
Dans l'histoire de la créature libre, l'œuvre de Dieu, parce

qu'elle est parfaite à chaque fois, ne se répète pas. Aussi ne

voyons-nous pas qu'après le déluge Dieu replace l'homme dans
la position religieuse qui avait été la sienne avant ce jugement.
Il en inaugure une toute nouvelle. La première économie est
épuisée. Elle a abouti à prouver, une fois pour toutes, que le

rapport religieux le plus simple, celui d'une relation directe
et indéniable avec la présence divine, par cela même qu'il exige
une décision immédiate, devient nécessairement mortel pour
l'homme détourné de son Dieu. Dès lors, cet homme-là ne sera

plus appelé aune décision semblable. Dieu éloignera, il voilera
même le moment de son jugement. Il ajournera sine die la
sentence finale. Il laissera l'homme en face non pas d'une décision

claire, précise et définitive, mais en face du devoir qui l'appelle
à entrevoir toujours plus clairement la nécessité de cette décision.

C'est bien en effet de ce moment que date, pour l'humanité,
cette longue et stérile « recherche du Dieu inconnu » dont parlait
Paul devant l'Aréopage ; comme aussi que se développe, de la

part de Dieu, la lente et progressive éducation de l'homme en

vue du salut qui seule donne, depuis lors, le mot de l'histoire
de notre race.

Ici l'apôtre nous montre ce salut, à peine a-t-il été accom-

1 Act III, 17 et 19.

THÉOL. ET PHIL. 1880. 28



414 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

pli, annoncé aussitôt à cette portion spéciale de l'humanité pour
laquelle c'était bien la seule parole qu'elle eût encore à recevoir

de Dieu. Il nous montre celui qui, pour les hommes, est

en même temps l'auteur et la révélation de ce salut, apparaissant

tout d'abord à ceux qui, parce qu'ils avaient épuisé les

rigueurs du jugement divin, n'avaient besoin que de cette

apparition pour pouvoir revenir au Dieu qu'ils avaient osé

braver1.
Remarquons que cette position spéciale des « esprits » des

antédiluviens n'a jamais été depuis lors celle d'autres âmes
humaines atteintes par le jugement de Dieu. Jamais, depuis la
période de l'histoire du genre humain qui a abouti au déluge,
l'existence terrestre n'impliqua de nouveau à elle seule pour
l'homme un rapport positif et indéniable avec Dieu. Depuis lors
l'homme a toujours eu besoin d'une révélation ultérieure pour
arriver à la conviction de son péché, et « à la faim et à la soif
de la justice. » L'humanité, laissée pour ainsi dire à elle-même,
n'a plus eu affaire ici-bas depuis lors qu'avec « le nom de Dieu, »

c'est-à-dire avec l'expression partielle et éloignée d'un Dieu qui
se voile devant la pensée humaine. Au lieu d'un fait divin
positif, l'homme n'a plus jamais eu devant lui que « la loi » d'un
Maître inconnu « résidant dans les cieux. » Evidemment la
rejection d'une semblable révélation ne saurait plus, à elle seule,

provoquer un jugement sans appel 2. Sous cette nouvelle
économie, le jugement définitif est réservé. Il ne s'y confond plus
avec la mort du corps3.

Du reste, le péché dont cette première humanité fut ainsi
forcément convaincue, n'était pas le péché sans retour, le
péché « contre l'Esprit4. » Aussi bien n'est-ce que dans « la prison

» que les « esprits » de ces hommes se trouvent mis en
face du message de l'Esprit5. Il est vrai que sur la terre ils
avaient directement repoussé Dieu lui-même. Mais ce Dieu ne

1 Comp. Math. XVIII, 30; XII, 41, etc.
¦ Act. XVII, 30; comp. Math. X, 15; XI, 23, etc.
* Hébr. IX, 27.
* Hébr. VI, 14; Math. XII, 31,32.
* « Par lequel. » Vers. 19.



C. MALAN 415

s'était manifesté à eux que par une révélation purement
extérieure, que comme le Créateur historique et le Maître suprême
de leur existence. Aucune expérience intérieure ne le leur avait
fait saisir comme leur Père et leur Sauveur. Avant que cela

pût avoir lieu, il fallait que, par la destruction d'une existence

qui n'était plus qu'une rébellion ouverte, ces hommes eussent
été amenés à comprendre, avec la réalité de leur péché, celle
de la sainteté de Dieu. Il fallait un jugement qui condamnât

sans retour sous leurs yeux cette révolte dont ils avaient fait le

caractère même de leur vie terrestre.
Dieu, de son côté, tout en frappant ces impies, n'avait pas

livré leurs « esprits » au désespoir de la destruction finale. Il
les avait « gardés dans la prison » en vue d'un salut à venir.

Lorsque le moment est arrivé, cette même humanité qui
avait un jour méprisé la patience de Dieu, se trouve donc prête
à recevoir la proclamation d'un salut accompli. Jusque-là son

rapport avec Dieu n'avait consisté, d'abord que dans une
expérience positive de la présence divine, ensuite que dans celle de

la sévérité de Dieu. A cette heure, ce qui manque à ces âmes

avant qu'elles puissent revenir au Dieu qu'elles avaient bravé,
oui mais dont elles n'avaient jamais pu douter, c'est de se voir
de sa part les objets, non plus seulement d'une parole, mais de

cette miséricorde actuelle qui «triomphe par-dessus le
jugement1. »

Telles sont les considérations qui semblent de nature à

expliquer ce fait, que le Sauveur du monde, après avoir vaincu
la mort, soit allé « prêcher l'ouverture de la prison » à ceux qui
« avaient été une fois rebelles, » lors du jugement du déluge.

Avant de nous demander encore comment l'apôlre arrive ici
à en appeler à un fait semblable, nous devons nous arrêter, ne
fût-ce qu'un instant, devant quelques-unes des questions que
l'allégation de ce fait peut avoir soulevées chez tel ou tel de

nos lecteurs.

' Jacq. II, 13.



416 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

C'est d'abord la question fondamentale de l'historicité du
récit scripturaire concernant les antédiluviens.

Sans doute, on n'a pas, que nous sachions, de faits positifs
à opposer à l'affirmation formelle du récit sacré, et les objections

qu'il suscite ne partent toutes que de cette idée, que l'état
actuel de la race humaine serait en général le seul dans lequel
cette race ait jamais pu exister sur la terre1.

Ce que nous avons à nous demander c'est précisément si les

rapports actuels entre Dieu et l'homme sont bien ceux que
nous pouvons supposer au lendemain de la chute. Il semble,
lorsque nous y réfléchissons, que le caractère de Dieu, tel qu'il
nous apparaît dans l'Evangile, nous interdise une semblable

supposition. D'un côté ce trait distinctif de l'économie actuelle,
cette décision différée dont il a été question plus haut, de l'autre
une séparation d'avec Dieu qui est telle qu'elle entraîne pour
l'homme l'affaiblissement qui caractérise sa vie physique, — ces
deux faits, qui rendent à l'homme laissé à lui-même son retour
à Dieu chose impossible, ne suffisent-ils pas d'ailleurs pour
cela? Ne semble-t-il pas que l'homme, après son péché, ait dû
tout d'abord être placé, avec tous les souvenirs, toutes les
traditions et toutes les forces morales que comportait son exil du
paradis, en face d'une expérience positive et constante de la
réalité de ce qu'il avait perdu? Si tel est le cas, cependant,
nous ne saurions concevoir, pour les débuts de l'humanité
déchue, qu'une position religieuse semblable à celle qui ressort
de ce que l'Ecriture nous a transcrit à l'endroit des antédiluviens.

On dira, sans doute, que ce n'est pas là une preuve
historique. Une preuve historique, quelle qu'elle soit, n'étant pourtant

dans le fond que l'allégation de l'expérience d'autrui, il
faudra toujours qu'une preuve semblable, pour être concluante,
se rattache à un fait positif et actuel dans notre propre
expérience. Ce n'est pas à des protestants qu'il faut rappeler qu'il
n'est aucun témoignage, fût-ce celui de l'Eglise entière, fût-ce
même celui de l'Ecriture, qui ne doive finir par se justifier à

l'expérience personnelle du croyant.
1 Comp. 2 Pier. Ill, 14.



C. MALAN 417

Aussi suffira-t-il, quant au fait qui nous occupe, d'en appeler
à la conscience que chacun possède en soi-même des droits
impliqués dans sa responsabilité morale. C'est au nom de ces
droits que nous demanderons s'il eût été digne du Juge suprême
d'assigner d'emblée à l'homme pécheur la position religieuse
qui est actuellement la sienne : celle d'une absence absolue de

toute expérience positive de la réalité de Dieu, et par conséquent

celle d'une décision toujours menaçante et toujours
ajournée. Ne nous semble-t-il pas, une fois que nous nous
sommes placés à ce point de vue, que ce que nous raconte
l'Ecriture répond si bien à ce qu'exige la loi de notre être, que si

nous ne possédions pas ce témoignage nous n'eussions pu
mieux faire que d'imaginer ce qu'il affirme devant nous?

Ce n'est pas non plus ici le lieu d'entrer dans ce qui se
rattacherait à l'existence de ces « prisons » du inonde invisible
(dont parlait déjà notre Seigneur), ni, en général, de toucher
aux hypothèses concernant l'état des âmes après la mort;
hypothèses qui, quelle que puisse en être la valeur, n'en exercent

pas moins comme une fascination maladive sur certaines
imaginations. Là aussi, là surtout, il faut savoir s'en tenir à ce qui
découle directement pour nous-mêmes de notre seule
expérience actuelle. Cette expérience suffira du reste, d'un côté, en
face de notre conscience de l'obligation morale, pour nous
faire croire à la survivance au delà du tombeau de la personnalité

humaine, en même temps qu'à l'ajournement d'une décision

finale sur le sort de cette personnalité; et de l'autre, pour
nous faire admettre une action de Dieu au sein de cette
survivance, action qui sera, pour nous qui croyons à l'Evangile,
celle du Sauveur et du juge de l'homme, de Jésus-Christ lui-
même.

Ce dernier mot répond encore à ce qui concernerait la possibilité

d'une conversion de l'âme à Dieu après la mort du corps,
question que soulève pour plusieurs ce fait delà prédication du
salut aux « esprits » des antédiluviens. A cet égard, on pourrait

s'en tenir à ce fait, qu'au point de vue moral et religieux ces
âmes étaient, comme nous venons de le voir, dans une position
spéciale. Il vaut mieux cependant se rappeler qu'en général



418 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

nous ne saurions vouloir imposer aux pensées divines les limites

de notre horizon humain, comme nous le ferions du moment
où nous aurions borné l'œuvre rédemptrice à la seule portion
de cette œuvre dont nous sommes ici-bas les témoins. Chacun
a du reste présentes à l'esprit les paroles de l'Evangile qui
nous interdisent expressément une pensée semblable.

Disons cependant qu'ici « la délivrance de la prison » ne saurait

être confondue avec ce qui serait une introduction positive
dans les demeures de la béatitude. Déjà tel trait de l'histoire
visible de notre Seigneur tendrait à nous éclairer sous ce rapport

L Pour nous en tenir au fait dont il est ici question, il
n'implique pour les âmes dont il s'agit que cette connaissance du
salut de Dieu par laquelle le Christ, restitue à l'âme humaine
sa liberté. Or, nous le savons, ceux que « le Fils a libérés2 »

n'en devront pas moins encore lui rendre compte de l'usage
subséquent qu'ils auraient fait de cette liberté3.

II

Il est temps de nous demander ce qui engage l'apôtre à

appuyer son exhortation sur ce qui nous apparaît tout au moins

comme un fait avec lequel ceux à qui il s'adresse n'avaient pas
affaire.

Il faut cependant se dire qu'ici (ainsi que dans plusieurs
autres endroits du Nouveau Testament, et tout spécialement dans

les discours du Seigneur*) « les jours de Noé » sont allégués
comme étant le seul exemple d'un jugement universel dans

l'histoire de l'humanité. Il était même naturel qu'à ce titre cet
événement fût présent à la pensée de ceux dont l'office consistait

précisément à annoncer la venue imminente du royaume
de Dieu, et le jugement qui devait l'inaugurer. Telle avait déjà
été la mission de Jean-Raptiste, puis celle de Jésus lui-même.

' Jean XX, 17.

¦ Jean Vili, 36; Luc IV, 19; comp. Esa. LXI, 1, etc.
3 2 Cor. V, 10.
* Math. XXIV, 37; Luc XVII, 27; comp. Esa. LIV, 9; Ezéch. XIV, 4

Hébr. XI,9; 2 Pier. II, 5; III, 6; Jude 14.



C. MALAN 419

Telle demeura après lui celle de ses apôtres; et c'est encore là
ce qui caractérise le ministère de ceux qui sont chargés de

répéter au monde la parole apostolique.
N'oublions pas, de plus, quant à notre apôtre, qu'il avait été

amené à suivre Jésus-Christ par la proclamation pressante de

l'imminence du jugement de Dieu qu'il avait entendue du
Baptiste1. Aussi voyons-nous cette pensée, qui avait été pour ainsi
dire au point de départ de la foi de Simon, demeurer la pensée
dominante de l'apôtre Pierre, et cela dès ses premiers débuts2.
C'est bien encore celle qu'il a ici même devant lui3.

Ou bien s'étonnerait-on encore, malgré cela, que cet apôtre
ait ici recours à un fait si complètement étranger à l'expérience
de ses auditeurs, à un fait qui devait par conséquent leur sembler

si étrange? S'il est compréhensible qu'il fasse allusion au

jugement du déluge, au salut qui s'y accomplit, trouverait-on
étrange qu'il entretienne ses auditeurs de la prédication de

Christ aux âmes de ceux qui périrent alors dans les eaux
Mais ce n'était pas là un fait étrange pour la pensée de

l'apôtre. Nous avons en lui un homme qui, depuis sa jeunesse,
avait été le témoin, et était devenu le prédicateur, d'un fait
encore bien plus « étrange; » d'un fait dont celui qu'il allègue ici
ne constitue à ses yeux qu'un détail. Pierre est le témoin
devant le monde (et tout spécialement devant Israël, c'est-à-dire
devant le monde de la foi à la réalité du royaume invisible de

Dieu) du fait du Fils de Dieu venu sur la terre pour accomplir,
suivant les antiques promesses, le salut de l'humanité.

Quant à ceux auxquels il écrit, ils partagent si bien sa foi à

cet égard, que c'est là ce qui les met à part de tous les autres
hommes et ce qui les expose à la persécution et aux calomnies.
Pour eux, comme pour l'apôtre, le fait de Jésus allant aprèssa
mort proclamer le salut jusque dans les prisons du monde

invisible, ce fait se rattache naturellement à ce qui est déjà l'objet

de leur foi religieuse. Il ressort même pour eux de l'image
du Christ comme révélation de Dieu aux hommes et comme
Sauveur des pécheurs *.

' Math. III, 10-12. - « Act. I, 6 ; II, 38-40, etc. - 3 1 Pier. TV, 3 et 7. —
'Math. XVI, 17; ICor. 11, 10.



420 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

Il ne resterait donc qu'à se demander pourquoi un fait
semblable est devenu en effet étranger aux préoccupations du
christianisme actuel.

Le fait est que, si dans le christianisme traditionnel on
retrouve sans doute encore la même foi du cœur qui était celle
de Pierre et de ses frères, si l'on peut même dire qu'en ce qui
concerne le rapport personnel de l'âme fidèle avec Jésus-

Christ l'expérience des croyants tend toujours plus à se

rapprocher de la foi apostolique, on ne saurait cependant nier que,
même chez ceux dont on aurait le droit de parler de la sorte, la
doctrine par laquelle ils formulent cette foi devant leur pensée
a perdu quelques-uns des traits de la doctrine des apôtres. En

particulier cette pensée a évidemment perdu beaucoup de ce

qui donnait à cette première doctrine l'ampleur et la largeur
qui la distingue.

Cela est si vrai qu'on se demande parfois involontairement
si, à mesure que le fidèle de nos jours cherche ainsi à se

rapprocher de la personne de Jésus-Christ, il ne courrait pas le
risque sinon d'en rabaisser l'image à son niveau, du moins d'en
méconnaître la suprême grandeur. On se demande si, encore
aujourd'hui, il n'arriverait pas quelquefois que le Jésus historique

en vînt à nous voiler « le Seigneur qui est du ciel, » « le

Seigneur de gloirei ; » si le disciple actuel de Jésus-Christ n'est

pas en danger d'oublier peu à peu que Celui en qui il saisit avec
toujours plus d'émotion les traits du Fils de l'homme, est aussi
le Maître actuel de toutes choses, le Juge des hommes, le

Vainqueur du prince de ce monde, et le Chef suprême de ce

Royaume éternel dans lequel ce disciple fait profession d'avoir
retrouvé sa patrie.

Il semble que ce soit surtout depuis trois cents ans que ce

danger ait menacé le plus généralement la pensée religieuse
des disciples du pur Evangile. Amenés, à cette époque, dans
l'intérêt même de cet Evangile, à protester hautement contre
un christianisme traditionnel qui, sous le nom de l'Eglise de

Jésus-Christ, prétendait réaliser déjà ici-bas et par des moyens
purement humains, le Royaume céleste de notre Seigneur, ces

* Jean XIV, 9; XVI, 7; 12-14.



C. MALAN 421

disciples ne sont-ils pas arrivés parfois à perdre de vue la réalité
présente de ce Royaume qui, s'il n'est sans doute pas « de ce
monde, » n'en doit cependant demeurer pour cela à leurs yeux
que plus positif et plus réel?

N'est-il pas vrai que, même parmi des croyants, on en est

venu, de nos jours, à ne plus voir dans le Christ, ou que le
docteur d'une morale idéale et céleste, ou que l'objet d'un culte
essentiellement mystique et qui, par conséquent, demeure
forcément un culte individuel? On ne les entendra plus guère le
confesser, avec son apôtre, comme Celui qui « s'est assis à la
droite de Dieu, après avoir été placé au-dessus des anges, des

principautés et des puissances. »N'a-t-on pas le droit de dire de

certains disciples qu'ils voient le Seigneur à leur côté, plutôt
qu'ils ne le cherchent dans ce ciel d'où il règne sur le monde,
et du haut duquel il gouverne par son Esprit l'Eglise de ses

fidèles, en attendant qu'il apparaisse en gloire et en majesté
Sans doute, le christianisme dont il s'agit possède des

œuvres qui répondent victorieusement au reproche qu'on lui adresserait

d'avoir aboli, sans avoir su la remplacer, l'Eglise visible
de Jésus-Christ sur la terre. Avec cela, chacun sait que rien
n'est indifférent de ce qui, dans la pensée religieuse, toucherait,
même de loin, à Celui qui demeure l'objet spécial de la foi. Aussi

croyons-nous qu'il y aurait lieu pour nous à examiner de près
la vérité de notre foi, dès que nous nous sentirions incapables
de nous associer au témoignage apostolique lorsque ce témoignage

touche, comme ici, aux faits du royaume invisible. Tel
serait bien le cas du moment où nous nous demanderions si ce
mot de Pierre doit avoir à nos yeux la même valeur que le

témoignage qu'il rend, avec les autres apôtres, à ce dont ils ont
été les témoins oculaires. Une telle pensée aboutirait à mettre,
chez l'apôtre, les impressions de la vie de l'esprit au-dessous
de celles de sa vie terrestre. Elle accorderait plus de réalité à

ce que l'apôtre a vu et touché, qu'à l'expérience qu'il aurait due
à l'Esprit de révélation promis par son Maître.

Ce serait là, cependant, avoir oublié que, sans les grands
faits de ce monde invisible dans une portion duquel le mot de

l'apôtre nous introduit ici, lès faits terrestres dont il nous dit



422 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

avoir été le témoin oculaire, deviendraient nécessairement

pour nous ce qu'ils avaient d'abord été pour lui et pour ses

frères avant le don de l'Esprit révélateur, des énigmes dont
nous nous lasserions bientôt de conserver le souvenir. Nous

rentrerions alors dans les rangs de ce « monde chrétien »

dont le christianisme consiste non pas à confesser, mais à

tâcher toujours de nouveau d'expliquer, d'excuser et bientôt
de mitiger l'Evangile.

C'est cependant là, à la longue, une position intenable pour
tout esprit sérieux et sincère. Il nous faudra toujours arriver,
ou bien, avec les apôtres, à reconnaître dans le royaume
invisible de Jésus-Christ le vrai royaume de l'homme, et cela parce

que, pour nous comme pour eux, l'histoire du Verbe divin
sera devenue la seule manifestation de Dieu et la seule clef
de la loi et des destinées de l'homme ; ou bien, parce que nous
aurions posé en principe l'homme tel qu'il est à cette heure,
parce que nous n'aurions cherché que dans ce qu'il est ce

qu'il doit être, nous nous verrons forcés à laisser là l'Evangile,
quitte à en revenir, sous une forme plus moderne, à ce qui ne
serait dans le fond que l'antique paganisme que cet Evangile
avait entrepris de remplacer.

Dès que nous croyons au Christ de Dieu tel qu'il nous est

présenté dans l'ensemble de l'Ecriture, le fait spécial de là
prédication de ce Christ aux âmes dans le royaume invisible
ne nous apparaît que comme un épisode dans le fait autrement
vaste et autrement étrange de la grande histoire du Christ de

Dieu lui-même. Le fait est que, dans les Evangiles, Jésus lui-
même possède la conscience d'une vie puissante et glorieuse
qui aurait précédé pour lui « les jours de sa chair, » et que
c'est la pensée du retour à cette vie qui, pendant ces jours-là,
le soutient et le relève dans sa souffrance.

Il y a plus encore L'Evangile nous montre l'activité de cette
vie renfermant l'acte créateur lui-même. Cette personnalité
nous y est donc représentée comme ayant précédé tout ce qui,
à partir de ce moment, s'appellera « l'histoire » et pour elle et

pour l'univers. Elle ce était au commencement ; » elle « était



C. MALAN 423

avant que le monde fût, » « avant les siècles. » Sa vie dans le

temps, depuis la création de toutes choses, n'est donc plus
elle-même qu'un épisode d'une vie antérieure qui, elle, n'a pas
d'histoire, parce que c'est là la vie divine elle-même.

Nous ne saurions sans doute vouloir pénétrer par la pensée

au delà de ce qui dans cette vie est historique. Avec cela, il
ne faudrait pas vouloir réduire la manifestation historique de

cette personnalité aux trente années des « jours du Fils de

l'homme. » L'Evangile lui-même regarde tout ce en quoi l'Ancien

Testament nous montre le résultat d'une activité divine
historique, comme étant déjà l'approche graduelle de Celui qui
se présente ensuite au monde sous les traits de Jésus de
Nazareth.

Il faut même aller plus loin Il faut comprendre que nous
n'avons pas le droit de limiter l'œuvre du Verbe divin à ce qui
concernerait notre race ; la question de la place qu'occuperait
cette race au sein des créatures douées de liberté morale
demeurant nécessairement pour nous une question ouverte. Non

pas sans doute dans ce sens que ce soit là une question où

nous puissions jamais pénétrer Mais pour empêcher que,
en face du sacrifice du Sauveur, nous ne fassions de nous
hommes le centre unique des pensées divines, il est cependant
bon que nous sachions que c'est là une question ouverte.

A lui seul, d'ailleurs, le témoignage scripturaire suffit pour
donner à l'œuvre du Sauveur de tout autres proportions que
ce à quoi on a pris dernièrement la regrettable habitude de

donner le nom de « la Vie de Jésus. » Il nous montre Celui qui
s'appela ensuite le Christ, non seulement dirigeant les destinées
de ces nations qu'il désignera lui-même plus tard comme ses

brebis égarées *, mais révélant déjà « son jour » à Abraham2;
plantant, élevant, protégeant Israël; s'efforçant, par « ses

prophètes3, » de rassembler les enfants rebelles; puis, lorsque, et

ce peuple et les autres peuples, en furent venus à désirer le

' Math. XXV, 32 suiv. ; Jean X, 16.

* Jean VIII, 56.
5 Math. XXIII, 34.



424 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

salut de Dieu, apparaissant enfin personnellement comme la
consolation d'Israël, comme le désiré des nations, comme la
vérité et la vie pour l'humanité tout entière.

Cette apparition, c'est l'épisode « des jours de la chair » du
Sauveur. Réduit, pendant ce temps, et en conséquence de ce

qu'il nous présente lui-même comme un acte de sa libre
volonté, à cette condition de déchéance qui est actuellement la

nôtre, ne possédant, en fait de souvenir du passé et de vue de

l'avenir, que ce qui découlait pour lui de sa foi en Dieu, Jésus

n'en puise pas moins, dans cette foi, l'attente assurée « d'une
gloire qui avait été la sienne auprès de Dieu avant que le
monde fût fait. »

En présence de faits semblables, la visite de Jésus-Christ
« aux esprits une fois rebelles » cesse de nous apparaître
comme quelque chose d'étrange. Après l'avoir suivi dans ses

approches graduelles, après avoir salué son avènement dans

notre monde, nous ne saurions nous étonner de le voir, lorsqu'il

quitte cette terre, poursuivre son œuvre de salut partout
où le péché avait conduit cette humanité qu'il avait entrepris
de sauver.

Quant à nous, du moment où le monde invisible est réellement

devenu à nos yeux la vraie sphère de la libre activité
divine, nous ne nous étonnerons pas de voir le « Prince du
salut » y continuer ainsi son œuvre de rédemption, jusqu'au
jour où, après avoir détruit le mal et la mort, il finira par
remettre à Dieu, comme une des provinces du royaume
reconquis par son amour, une humanité ramenée à ses célestes

origines et un univers transfiguré.
Pour peu que notre pensée ait seulement essayé de s'élever

à ces hauteurs, ce que nous trouvons à cet égard dans l'Evangile

sera si loin de nous paraître étrange, que nous nous
étonnerions bien plutôt de n'y pas rencontrer une révélation plus
abondante de ces faits éternels dont, au sein de la mort qui
nous enserre, nous en serions venus à attendre toujours plus
impatiemment la pleine et entière manifestation.

Sans doute, il nous faudra, pour en arriver là, avoir su tout
d'abord faire une différence essentielle entre le royaume éter-



C. MALAN 425

nel de Jésus-Christ, et un christianisme qui ne serait que le
résultat indirect d'une influence extérieure exercée par « l'Evangile

de ce royaume1. » Il nous faudra avoir compris qu'une
expérience spirituelle, ou, si l'on veut, que l'action au dedans

de nous de l'Esprit de Dieu lui-même, est ce qui seul peut, en

nous faisant pénétrer dans ce royaume-là, nous révéler, dans

la parole de l'Evangile, tel ou tel fait dont un christianisme
mondanisé aurait fini par perdre jusqu'au souvenir.

Ici-même l'apôtre, pour faire sentir à ses frères la vérité de

ce qu'il vient de leur dire, n'a recours à aucune autorité
extérieure, pas même à sa propre autorité apostolique. Il les
ramène à ce qui avait déjà été l'expérience de leur foi. Il leur en

rappelle la confession publique lors de leur baptême.

Déjà comme baptême d'eau,, ce rite est à ses yeux une figure
de ce déluge qui avait été d'un côté la mort pour la multitude
des rebelles, et de l'autre un moyen de salut pour les croyants.
S'il n'oppose pas ici à la mort des rebelles la délivrance
subséquente de leurs « esprits » par Jésus-Christ, s'il met en face

de la mort de ces hommes le salut de Noé et de sa famille, ce
n'est pas seulement parce que, comme nous l'avons vu, la «

libération » de ces « esprits » n'est pas encore le salut lui-même,
c'est surtout parce que la délivrance de Noé et des siens avait
été opérée par le même moyen qui avait fait périr les impies.
Les eaux du déluge avaient été alors, comme le sont à cette
heure celles du baptême, à la fois et les eaux de la mort et

celles de la vie. C'est sans doute encore parce que cette
délivrance rappelle et la foi et le petit nombre de ceux qui en

avaient été les objets.
D'ailleurs, tout ce que l'apôtre voit autour de lui suffirait à

évoquer devant sa pensée l'image de ces jours de jugement
universel et de salut. Il est certes naturel qu'aux yeux du

témoin de la mort du Juste et de la haine croissante à laquelle
se voient exposés ses disciples, il semble que l'humanité en
soit arrivée à se révolter de nouveau tout entière contre Dieu;
en même temps que le fait de la résurrection de Jésus-Christ
se présente aussi à lui comme étant en même temps, de la

' Math. IV, 23.



426 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

part de Dieu, et une menace de mort pour les incrédules et un

gage de salut pour le petit nombre des croyants.
N'oublions pas qu'il s'agit ici du baptême sous sa forme

primitive, du baptême des adultes, désiré et requis par eux-
mêmes. Par cet acte le néophyte, avant d'être recouvert et
comme « enseveli » par les eaux baptismales *, confessait sa

foi aussi publiquement que Noé, en bâtissant l'arche, avait
confessé la sienne devant ses contemporains2. L'immersion

y figurait la mort et l'émersion la résurrection à une vie
nouvelle. Et comme ce bf>ptême avait lieu « au nom de Jésus-
Christ » chacun comprenait que dès ce moment le baptisé se

regardait, et qu'il entendait être regardé par tous, comme
ayant eu part et à l'acte par lequel Jésus était mort à la chair,
et à celui par lequel, « en reprenant sa vie3, » il avait triomphé
« par l'esprit » des détresses et des obscurités de l'existence
mortelle. Quant au néophyte lui-même, par « l'engagement
qu'il prenait de conserver une bonne conscience devant Dieu, »

il affirmait vouloir dans l'avenir s'associer à cette mort de la

chair, et se conformer par une volonté nouvelle à la vie actuelle
du Ressuscité. En prenant cet engagement il cessait, par le
fait, de garder une position expectative à l'égard du salut ; il le
saisissait comme un fait déjà accompli, comme une grâce qui
lui avait été rendue accessible dans la personne de Jésus-
Christ ressuscité.

Sans doute, l'apôtre a soin de le faire remarquer, tel n'eût
pas été le cas pour qui n'aurait vu dans ce baptême qu'un acte
dû à la seule initiative de l'homme ; pour qui l'eût encore
confondu avec ces lustrations par lesquelles les païens et les juifs
traditionnels cherchaient à se rendre eux-mêmes agréables au
Dieu du ciel.

Compris comme l'appropriation d'un salut déjà accompli par
Jésus-Christ et dans sa personne, ce baptême, bien que n'étant
en lui-même « qu'une figure, » sauve bien réellement celui
qui s'y présente et qui s'y soumet librement devant tous. Il y

« Rom. VI, 4.

' Hébr. XI. 7.
3 Jean X, 18.



C. MALAN 427

a eu là, de sa part, plus que l'affirmation d'une foi à un salut
à venir ; cela a été la preuve qu'il s'est déjà approprié la vie
spirituelle manifestée par le fait historique de la résurrection
de Jésus-Christ.

Cette résurrection, en effet, pour tous ceux qui ajoutent foi
au témoignage apostolique, demeure la manifestation historique
de cette même « vie de l'esprit » dont l'apôtre vient de dire le

premier triomphe invisible après la mort de Jésus-Christ.

D'ailleurs, ceux auxquels il écrit croient qu'une relation
organique et essentielle les unit au Christ de Dieu ; ils croient
« qu'ils ont reçu de son esprit, » que « son esprit habite en

eux. » Sa résurrection et son ascension demeurent donc pour
eux non seulement une promesse, mais la preuve et le gage
assuré de l'inauguration, dans leur existence humaine elle-
même, d'une vie de l'esprit supérieure à la mort de la chair,
et capable de devenir une vie complètement céleste.

Considéré de la sorte, l'exemple de Jésus-Christ ayant déjà,
avant sa réapparition sur la terre, porté dans le monde invisible

l'alliance du salut aux esprits de la première humanité,
cet exemple est certainement ce qu'il y a de plus propre à

rendre ses disciples déjà ici-bas, et avant la résurrection de

leurs corps, supérieurs, par la vie de l'esprit qu'ils possèdent
en commun avec lui, aux souffrances auxquelles ils sont appelés,

et vainqueurs par avance des terreurs de la mort elle-
même. C'est comme un rayon d'en haut, comme un rayon de

l'avenir auquel ils croient, dissipant déjà à cette heure l'ombre
glaciale que projette sur leur existence terrestre le voile
impénétrable de la tombe. Le triomphe de Jésus-Christ sur la mort,
dont la preuve demeure le fait de sa résurrection, ce triomphe,
ils le voient maintenant, avait sa raison d'être dans une « vie
de l'Esprit » dont eux aussi possèdent déjà en eux-mêmes les

arrhes1. Aussi saisissent-ils, dans ce triomphe, la certitude de

la glorieuse activité qui va succéder en eux à la destruction de

leur vie présente, destruction dont l'approche incessante les

ébranlerait sans cela irrévocablement.
Sans doute, pour ces hommes à cette heure, comme cela

' 2 Cor. I, 22.



428 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

avait été le cas pour Jésus sur la terre, une semblable certitude

repose tout entière sur la foi en Dieu. C'est Dieu en effet,
dit l'apôtre, qui a ainsi glorifié le Sauveur. Cependant, pour
assurer cette foi, ils ne possèdent pas seulement l'espérance
de la bienheureuse résurrection, mais ils ont encore devant
eux ce fait que, dans l'existence purement humaine du Fils de

l'homme, cette même vie de l'Esprit qu'ils ont en commun avec
lui, a été pour lui, même avant sa résurrection et son retour
dans le ciel de Dieu, la source, après la mort de sa chair, d'un
puissant et glorieux triomphe dans le monde invisible1. Pour

peu qu'ils étendent la main, ils peuvent donc comme toucher
du doigt l'issue glorieuse du chemin dans lequel ils sont à cette
heure engagés sur ses pas. Son témoin lui-même leur montre
Celui qui, semblable à eux, avait vécu ici-bas par la foi de la
vie spirituelle qui les anime eux aussi, ressaisissant la
puissance de cette vie au sein même de la mort de sa chair et

avant d'être parvenu à la gloire elle-même. Ils savent qu'il est

vivant, qu'il les suit de son regard2. Ils le contemplent leur
faisant signe de le suivre. Les yeux fixés sur lui, ils reprennent
eux aussi une telle certitude de leur vie éternelle, que rien
ne semble plus s'interposer pour eux entre le moment actuel
et celui où ils rejoindront leur Frère et leur Intercesseur.

Quant à nous, croyants d'aujourd'hui, nous n'aurions jamais
connu ces paroles apostoliques, si et celui qui les écrivit et

ceux à qui il les adressait n'avaient été que des enthousiastes
et des illuminés. Mais leur foi existe encore ; et même l'expérience

dont il est ici question, l'expérience de la vie de l'Esprit,

est encore la seule chose que ceux qui retiennent cette

foi aient aujourd'hui en commun avec l'apôtre et ses frères. Il
est encore à cette heure des croyants qui, en dépit des

détresses et des défaillances de leur vie actuelle, sentent qu'ils
possèdent, dans cette expérience-là, le gage assuré d'une vie
éternelle et céleste. A mesure que de tels hommes s'attachent

davantage par leur foi à Jésus-Christ, ils voient encore aujour-
1 Rom. Vili, 9-11; comp. 1 Pier. IV, 11.

• Math. XXVIII, 20.



C. MALAN 429

d'hui la conscience qu'ils ont d'eux-mêmes comme d'hommes
déchus de leurs origines, faire place au dedans d'eux à « la
bonne conscience » d'un rapport naturel et normal avec le
Dieu de la loi de leur cœur.

Sans doute, pour qu'il en soit ainsi, il ne suffit pas de ce qui
ne serait, devant l'image du Christ, qu'une contemplation à

distance, celte contemplation fût-elle celle de l'admiration
émue et même de l'adoration par la pensée. Il s'agit, pour le

croyant, de quelque chose de plus simple et de tout autre.
Il s'agit d'arriver, par la vie de l'esprit, à une sympathie
vivante et réciproque avec Jésus-Christ '. Il s'agit non seulement
de savoir qu'il a vécu de la même vie dont nous vivons
aujourd'hui, mais de sentir que cette existence qui est la nôtre
renferme déjà ce qui fut pour lui le point de départ de la

gloire à laquelle il est maintenant parvenu. Il faut que les

croyants non seulement aient retrouvé dans l'histoire humaine
de Jésus-Christ les marques de la vie mortelle à laquelle l'avait
réduit son amour pour eux, mais qu'avec une émotion croissante

ils reconnaissent encore en eux-mêmes le développement

spirituel grâce auquel sa conscience de Fils de l'homme
devint peu à peu ici-bas une conscience de Fils de Dieu. Ce

n'est donc plus seulement Dieu lui-même qui est là devant

eux. C'est ce qui, pour l'homme pécheur, vaut mieux que la
seule présence de Dieu : c'est un chemin vivant ramenant cet
homme à son Dieu. C'est bien l'un deux, c'est même un homme
dans lequel ils ont trouvé réalisé l'idéal de l'homme, c'est un
homme semblable à eux qui s'avance, devant eux, de ce
monde-ci jusque dans le ciel même de Dieu. Et cela, il le fait
d'un pas semblable au leur et par une progression à laquelle
ils peuvent si bien s'associer, que le plus faible d'entre eux
sent qu'il est à même de suivre dès aujourd'hui Celui qui,
après être descendu jusqu'à lui, l'attire maintenant du haut de

cette gloire où il a été « élevé de la terre2. »

Il est vrai que c'est Dieu seul qui accorde à l'âme humaine,

1 Jean XV, 1 et suiv.
• Jean XII, 32.

THÉOL. ET PHIL. 1880. 29



430 LA PATIENCE DANS LES AFFLICTIONS

dans une foi d'expérience, la participation à cette vie de l'Esprit

qui animait ici-bas Jésus-Christ. Mais, précisément parce
que tel est le cas, cette foi, comme tous les dons de Dieu,
existe dans ceux qui la possèdent bien avant qu'ils soient
devenus conscients de sa présence. Aussi, lorsqu'ils arrivent à

en sentir le besoin et à la demander à Dieu *, est-ce déjà cette
foi qui les anime, et Celui qui la leur a donnée pour faire d'eux
des vainqueurs vient-il lui-même en maintenir les aspirations
et en exaucer les instances.

C. Malan.
Vandœuvres, juillet 1880.

' Luc XIII 5 ; Jean IV, 10.


	La patience dans les afflictions inspirée par la vue du triomphe qui a suivi la mort de Jésus-Christ

