
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

J. Walther. — La topographie de Jérusalem L

M. le ministre Walther a eu une excellente idée, c'est de

résumer en un petit nombre de pages, à l'usage des lecteurs de la

Bible, les principaux résultats auxquels on est arrivé pour le
moment dans l'exploration de la topographie de Jérusalem pendant
les temps bibliques. Il a pris pour base de son travail l'arlicle
Jérusalem publié dans le Handwœrterbuch des biblischen
Alterthums de M. Riehm (voy. Revue de théol. et phil. VIII, 1875,

pag. 468) et rédigé par M. le prof. Mühlau de Dorpat. Il a

consulté, en outre, divers travaux récents, tels que les cartes et plans
publiés par M. Zimmermann, de Bâle (voy. Revue X, 1877,

pag. 453), et le volume de Baedecker sur la Palestine et la Syrie,
qui a pour auteur M. Alb. Socin, professeur de langues orientales
à Tubingue2. Le texte est accompagné d'un plan explicatif fort
bien exécuté par Wurster, Randegger et Ce à Winterthur. Le seul

reproche qu'on puisse lui faire, c'est que les chiffres en sont un

peu trop microscopiques.
L'étude de M. Walther rendra un vrai service à ceux qui n'ont

1 Etude historique de la topographie de Jérusalem pendant les temps

bibliques, par J. Walther, ministre de l'Evangile. Orné d'un plan explicatif.

— Geneve, librairie E. Beroud et Ce, 1880. 38 pag. in-8.
* Cet excellent guide, publié en 1875, traduit en anglais dès l'année

suivante, a paru récemment en une nouvelle édition revue et
augmentée.



THÉOLOGIE 353

ni le goût, ni le temps, ni la vocation de s'enfoncer dans le dédale

des questions et des controverses que soulève le problème de la

topographie de la Jérusalem biblique, et qui éprouvent cependant
le désir de s'orienter dans ce domaine. Elle leur apprendra entre
autres combien est fragile le fondement de certaines traditions
topographiques qu'on persiste à reproduire dans les manuels
d'histoire et de géographie bibliques, sur les cartes de la Terre-
sainte, ainsi que dans nombre de relations de voyage. Citons

comme exemple ce qui concerne l'emplacement de Sion. Il est

temps vraiment que notre public français cesse d'ignorer ce qu'on
sait déjà généralement en Angleterre et en Allemagne, du moins
dans les cercles qui s'occupent de ces sujets, c'est que Sion,
d'après l'Ecriture, n'est pas la colline S.-O., mais la colline orientale,

y compris l'éminence qui portait le temple. (Voy. entre autres
Ps. II, 6.)

Il serait superflu de relever ici les points de détail sur
lesquels il nous reste des doutes et ceux où nos opinions diffèrent
plus ou moins de celles de M. Walther. Il est probable que les

uns et les autres subiront encore plus d'une modification dans la
suite des temps et des études, à mesure que les explorations faites

sur les lieux apporteront au débat de nouveaux éléments. Toujours

est-il que M. Walther a bien fait, selon nous, de prendre
principalement pour guide, dans son esquisse du plan de

Jérusalem et pour le tracé des trois enceintes, le plan de M. l'architecte

Schick publié par M. Zimmermann. Dans l'état actuel des

choses, il pouvait difficilement choisir un cicerone plus expert et

plus sûr.
Une lacune, cependant, nous a étonné : l'auteur ne dit mot de

l'Aera, qui joue un si grand rôle dans les livres des Machabées

et qui reparaît dans ceux de Josephe. Lors même que le nom ne
figure pas dans les livres canoniques de la Bible, la question si

controversée à laquelle il donne lieu ne devrait pas, semble-t-il,
être passée sous silence dans une étude de la topographie de

Jérusalem pendant les temps bibliques.
A propos du mur dont David entoura la ville occidentale et qui

isolait complètement l'une de l'autre les deux moitiés de la ville,
déjà assez séparées par la nature, M. Walther ajoute entre paren-



354 BULLETIN

thèses, pag. 15 : « Que ceux qui lisent l'hébreu remarquent, à

cette occasion, le duel Jeruschalaïm. » M. Walther suit ici une
tradition grammaticale qui pourrait bien n'avoir pas plus de

fondement que certaines traditions topographiques qu'il a avec raison

rejetées. On ne voit pas, en effet, comment de Yerouschalêm

pourrait venir un « duel » Yerouschalayim. Cette forme supposerait

un singulier Yerouschalêh, landis que le duel de Yerouschalêm
serait Yerouschal'mayim. La forme en ayim provient d'une
décomposition de ê en aï qui paraît avoir été propre à l'hébraïsme

postérieur. Aussi bien, cette forme ne commence-t-elle à faire çà
et là son apparition dans le K'tib et sur une partie des monnaies
hasmonéennes qu'à une époque où Jérusalem ne formait plus deux

villes séparées. En fait d'errata fâcheux, nous n'avons remarqué
que la confusion entre sud-esi et sud-ouest à la page 19, lignes
6 et 7.

Quoi qu'il en soit de ces quelques observations, M. Walther a
des droits positifs à la reconnaissance des lecteurs de la Bible. On
le suit sans peine, et même avec intérêt, dans ses pérégrinations
à travers les siècles, depuis les temps des Jébusiens jusqu'à ceux
de l'empereur Adrien. Nous ne pouvons que souhaiter à cette
Etude des lecteurs nombreux et attentifs. H. V.

Dav. Castelli. — Etudes sur la poésie biblique L

Il est vraiment un peu tard pour annoncer aux lecteurs de la

Revue de théologie un ouvrage qui a paru depuis deux ans ; mais

il n'est pas trop tard pour leur présenter un auteur très estimable

qui est appelé à rendre encore de grands services aux études

hébraïques.

M. D. Castelli est Juif de naissance. Il s'est fait connaître par
une étude critique sur le livre de l'Ecclesiaste (introduction,
traduction et notes) publiée à Pise en 1866, où il s'efforce de prouver
que la thèse fondamentale du Qoheleth n'est autre chose que
l'eudémonisme. En 1869, un second ouvrage vint s'ajouter au

1 Della Poesia biblica, studii di David Castelli. Florence, successeurs
Le Monnier, 1878. — 1 voi. in-S-de vn-572pag.



THÉOLOGIE 355

premier : c'est un recueil de Légendes talmudiques, précédé
d'une préface fort intéressante qui traite de la composition du

Talmud et de son caractère littéraire et théologique. En 1874,

parut un volume sur le Messie des Hébreux, où l'on trouve
d'abord une analyse des éléments messianiques de l'Ancien Testament,
puis un exposé des opinions rabbiniques et traditionnelles qui se

rapportent au sujet du livre. Il y aurait beaucoup à dire sur cet

ouvrage, qui me semble avoir une division fort peu organique, et

une tractation peu satisfaisante. Il y aurait surtout à relever le fait

que, d'après l'auteur, la religion se réduit à un pur sentimentalisme

esthétique, et que le problème de l'histoire des religions ne consiste

qu'en une succession de formes changeantes.- Que peut-il
rester, après cela, dans le creuset de l'analyse? Rien, si ce n'est

un caput mortuum. Mais ce n'est pas ici le moment de faire une

critique rétrospective du Messie de M. Castelli; on doit reconnaître,

d'ailleurs, que la seconde moitié du livre, qui traite de la

période post-biblique ou talmudique, est d'une utilité réelle et

durable, et qu'elle contient des appréciations très saines et très
élevées sur la scolastique juive. J'en viens donc à l'ouvrage qui
fait le principal objet de cette notice, me bornant à informer le
lecteur que, depuis quatre ans, M. Castelli a été appelé à

l'enseignement de l'hébreu à l'Istituto superiore di perfezionamento,
à Florence, à côté du savant orientaliste M. F. Lasinio, qui s'est

réservé l'enseignement de l'arabe et l'enseignement comparé des

langues sémitiques. C'est une bonne fortune pour notre petite
école de théologie que d'avoir la possibilité de profiter des leçons

qui se donnent à l'Istituto; et j'espère qu'on ne la négligera pas à

l'avenir, comme on ne l'a pas négligée jusqu'à aujourd'hui.
Le dernier ouvrage de M. Castelli renferme le cours public

qu'il a donné à l'Institut pendant deux années consécutives. Le
but qu'il s'est proposé est d'inspirer aux Italiens le goût des études

bibliques, et de leur faire apprécier la Bible comme une source
de sagesse et de culture. (Pag. VI.) Non pas que ces études doivent
être considérées comme une branche des sciences théologiques ;

l'auteur s'en défend, il voudrait qu'on les envisageât au point de

vue humain, comme un chapitre de la culture générale. (Pag. IL)
Sa méthode consiste à donner un grand nombre de traductions,



356 BULLETIN

afin que le lecteur lui-même soit en mesure d'observer les faits

sur lesquels se basent les jugements. A notre gré, ces traductions
auraient pu être plus fidèles et, en maint endroit, serrer de plus
près le texte. Il nous semble aussi que l'arrangement strophique
et stichométrique laisse parfois à désirer. Mais nous ne songeons

pas à nous plaindre du nombre des traductions elles-mêmes, ni
de la place d'honneur accordée aux Psaumes et aux Proverbes ;

nous regrettons plutôt que le livre de Job n'ait pas obtenu une

place plus considérable.

L'ouvrage contient vingt-huit chapitres. Les trois premiers traitent

de la littérature poétique de l'Ancien Testament en général,
de ses limites, de ses divers genres, de son caractère religieux et

national, de ses qualités de forme. Pour des lecteurs étrangers, et

surtout pour ceux qui sont au courant de ces diverses questions,
il n'y a, dans toutes ces pages, rien de nouveau ; mais il ne faut

pas oublier que nous sommes en Italie, où il est beaucoup moins

question de faire avancer la science que de la mettre à la portée
du plus grand nombre. Ce n'est pas que nous manquions ici de

représentants de la science biblique ; il y en a de très autorisés,
mais ce sont, pour la plupart, des spécialistes, formant un public
très restreint. Ce qui importe, aujourd'hui, c'est de se livrer
patiemment à un travail d'initiation, en profitant, de la meilleure
manière possible, des ressources de l'érudition contemporaine.
C'est ce que M. Castelli s'est proposé de faire, à l'aide surtout des

travaux de la critique allemande, sans jamais négliger toutefois
les éléments que lui offrent la tradition juive et la tradition
ecclésiastique. Tout modeste qu'il puisse être, ce rôle d'initiateur
présente à notre avis un grand avantage ; il oblige, tout d'abord, à se

rendre un compte exact de toutes les données qu'il s'agit de

populariser ; il oblige aussi à laisser en quarantaine toutes les
hypothèses qui n'ont pas réussi à acquérir une valeur scientifique, ou

qui se trouvent encore dans la période de gestation et de laborieux
enfantement. Je sais bien qu'il y a des vulgarisateurs qui n'y
regardent pas de si près ; mais on ne peut que souscrire au jugement

porté sur eux par M. Castelli. (Pag. 54.) « Ils acceptent de

confiance, les yeux fermés, tout ce qu'on leur présente comme un
résultat de la science allemande, en dehors de laquelle il ne peut,



THÉOLOGIE 357

à leur sens, exister aucune vérité; et ils rejettent les anciennes

opinions, non pas parce qu'ils les ont examinées et trouvées

fausses, mais parce qu'elles ont été condamnées par tel ou tel

critique allemand. »

Chez les Hébreux comme chez tous les peuples, ce sont les

productions poétiques qui ont précédé les productions en prose.
Les livres historiques rendent eux-mêmes témoignage à cette

priorité ; car non seulement ils renferment des fragments poétiques
plus ou moins étendus, mais ils citent des recueils entiers (le Livre
des guerres, le Livre Jashar) dont ils font des extraits. A part
ces fragments, tout le matériel poétique shîr et mashal se trouve
renfermé dans les Psaumes, le Cantique, les Lamentations, les

Proverbes, le livre de Job. M. Castelli n'admet pas l'opinion de

Lowth et de Meier, qui rattachent les prophètes au genre poétique;
les écrits des prophètes appartiennent au genre oratoire, et ne se

distinguent de la prose que par un langage plus véhément et plus

imagé. L'éloquence des prophètes ne saurait, il est vrai, être

comparée, quant à la forme, aux harangues d'un Démosthènes ou

d'un Cicéron ; la langue hébraïque n'est jamais arrivée à l'enchaînement

des périodes, elle ne peut guère procéder que par saillies

et par saccades ; mais l'éloquence des prophètes, en jaillissant des

profondeurs du sentiment religieux, n'en est pas moins la vraie

éloquence; c'est un genre tout à fait à part dans l'Ancien Testament,

et l'on aurait tort de l'assimiler au langage poétique, et de

lui appliquer les règles de la stichométrie. Il me semble qu'en cela

la Bible Reuss et la Bible Segond contribuent à entretenir une
idée erronée et une faute de goût; M. Segond lui-même reconnaît

que « le parallélisme chez les prophètes est loin d'être aussi

caractérisé que chez les poètes lyriques ou didactiques... ; » et

que, « bien souvent, le langage prend des formes oratoires, qui
ont toute l'animation rythmique sans laisser subsister le parallélisme

des membres. » Puisqu'il en est ainsi, pourquoi adopter cet

arrangement métrique pour les écrits des prophètes? Cela fait un
si curieux effet Lorsque les prophètes veulent s'élever au ton de

la poésie, ils savent très bien nous le dire (comp. Amos V;
Esa. V, 1-7; XIV, 4; Hab. Ili; Ezéch. XIX; XXVII, 2 ; XXVIII,
12 ; XXXII, 2 ; Jon. II, 3); ou encore, ils nous le font comprendre



358 BULLETIN

au moyen d'une coupe strophique nettement caractérisée. (Comp.
Amos I, II; Esa. IX, 7-X, 4.) Mais ces morceaux, facilement
reconnaissables, nous prouvent que, pour l'ordinaire, les prophètes
n'entendent pas s'exprimer à la façon des poètes ; et il conviendrait
de s'en tenir aux indications qu'ils nous fournissent eux-mêmes.

Les chapitres IV-XX traitent de la poésie lyrique. M. Castelli

passe successivement en revue les chants de victoire, les chants

héroïques, les psaumes royaux, les actions de grâces, les chants
de louange, les prières et les chants élégiaques, les chants

d'amour, les odes historiques et les psaumes moraux et religieux.
Cette classification nous a paru très rationnelle bien qu'à notre
avis, et pour ne citer qu'un exemple, le psaume II, rangé par
l'auteur au nombre des chants héroïques, doive être uni de préférence

aux psaumes royaux.
Le chapitre XVII, presque en entier, est consacré à l'analyse du

Cantique des cantiques. A peine est-il besoin de dire que M. Castelli

rejette absolument toute interprétationallégorique et mystique,
et s'en tient au sens propre et littéral. Il n'admet pas l'idée de

Herder (renouvelée aujourd'hui par M. Reuss) que le Cantique
soit un petit recueil de chants détachés ; les personnages sont

toujours les mêmes ; le retour périodique du refrain (II, 7 ; III, 5 ;

V, 8, VIII, 4) marque les pauses et les transitions ; le style est

toujours égal et soutenu, la langue est une, le thème est un.
L'hypothèse des fragments doit être abandonnée. Faut-il voir dans le

Cantique un drame régulier, avec une division en actes et en

scènes, comme l'ont pensé, entre autres, Ewald et M. Renan?
M. Castelli ne partage pas non plus cette opinion, dont on pourrait
dire : se non è vera, è ben trovata. Il ne distingue dans ce poème

aucune trace d'intrigue romanesque; et s'il est vrai que la forme
est celle du dialogue, il ne s'ensuit pas cependant qu'il s'agisse d'un
drame proprement dit ; il n'y a pas dans le Cantique (non plus que dans

le livre de Job) une action dramatisée ; tout y est dialogue et récit ;

nous n'y voyons qu'une idylle du genre lyrique, présentant quelque
analogie avec les idylles de Théocrite et de Virgile. Quant aux

personnages qui y figurent, M. Castelli n'en compte que deux

principaux : la Sulamite et le berger ; Salomon n'entre jamais en ligne
de compte, si ce n'est à titre de comparaison ou de repoussoir. Le



THÉOLOGIE 359

sujet du poème est moral ; c'est l'amour fondé sur la monogamie,
en opposition aux amours illicites et polygames. Nous sommes en
cela bien d'accord avec M. Castelli ; mais il nous semble que le
Cantique a une valeur non seulement morale, mais religieuse, qui
ressort évidemment du soin avec lequel l'amour lui-même est

décrit comme une puissance divine, une flamme de Jéhovah.

(VIII, 6, 7.) Là où nous nous séparons tout à fait de M. Castelli,
c'est lorsqu'il fait descendre la date du poème jusqu'à l'époque de

la domination persane, après la reconstruction du Temple ; on ne
saurait admettre qu'une époque aussi terne ait pu produire une
poésie aussi fraîche, aussi brillante ; et l'on ne parviendrait pas à

comprendre la moitié des allusions parsemées dans le poème et

qui sont presque toutes inspirées par le souvenir très vif de l'âge

salomonique.
Un autre chapitre (le XXe) est consacré au psautier dans son

ensemble. A l'égard des suscriptions des psaumes, M. Castelli se

montre beaucoup plus conservateur qu'on n'aurait pu s'y attendre.
Des 73 compositions attribuées à David (M. Castelli en compte 74,
ce qui est inexact), il n'y en a que sept qui n'aient pas le droit de

porter ce nom, à savoir les numéros 14, 22, 51, 53, 69, 109 et

122; et encore ce nombre se réduit-il à six, puisque le Ps. LIIIe
n'est que la répétition du XIVe. Il est impossible, dit-il, de trouver
dans les psaumes des allusions assez claires et assez positives pour
qu'on puisse, toujours et partout, fixer l'âge de la composition et la

personnalité de l'auteur. D'autre part, avons-nous, en dehors du

psautier, des points de comparaison suffisants pour discuter les
droits d'auteur, sinon d'une manière certaine, du moins avec un
certain degré de probabilité? L'extrême divergence des résultats

auxquels ont abouti les meilleurs critiques, lorsqu'ils ont prétendu
reconstruire l'ordre chronologique du livre des Psaumes, démontre
combien sont fallacieux les critères dont ils ont fait usage. « N'y
a-t-il pas sujet de sourire de compassion, à l'adresse de la vanité

humaine, à voir un Ewald, un Hitzig, un Bunsen remanier la

chronologie des psaumes avec une précision telle qu'ils semblent

écrire une histoire dûment documentée? Et tout cela sans être le
moins du monde d'accord Il faut bien avouer que les plus grands

esprits ont aussi leurs faiblesses. » Nous avons tenu à faire cette



360 BULLETIN

citation pour montrer combien M. Castelli est loin d'être un
admirateur passionné de l'école critique, ou un humble répétiteur de

ses verdicts sans appel. Sa conclusion, à lui, c'est que les suscriptions

des psaumes dans leur presque totalité, sont dignes de

foi, et qu'il ne faut pas s'embarrasser des prétendues divergences
du texte grec (des LXX), car elles se réduisent presque toutes à

des addenda. Il convient aussi d'observer, à ce propos, que le

préfixe 7 a un sens assez élastique; et il est fort probable que les

traducteurs alexandrins lui ont souvent donné le sens d'un autre

rapport que celui du lamed auctoris, (par exemple celui de

« dédié à ¦»), et, par suite, ne se sont pas fait faute de supposer
eux-mêmes un nom d'auteur (par exemple Jérémie, Ezéchiel,

Aggée, Zacharie, les fils de Jonadab). Et enfin, si les suscriptions

des psaumes n'étaient autre chose que le fruit tardif d'un
procédé littéraire, pourquoi ce procédé n'a-t-il pas été pareillement

appliqué aux 49 psaumes anonymes? Pourquoi le faiseur

d'étiquettes n'a-t-il pas achevé son œuvre
Pour ce qui est de la division du psautier en cinq livres,

M. Castelli ne me paraît pas s'exprimer avec toute la clarté
désirable. Il suit les errements des rabbins, qui attribuent à cette
division l'intention d'imiter celle du Pentateuque ; et, tout en répétant

que les psaumes ont formé d'abord des recueils détachés, ce

qui est encore très facile à reconnaître, et tout en admettant que
ces recueils ont été enfin réunis pêle-mêle, sans ordre et comme

au hasard, il ne s'aperçoit guère que la théorie d'une division en

cinq livres, sur le modèle du Pentateuque, pèche par la base. S'il
avait consulté là-dessus le livre de Patrizi (Cento Sahni tradotti
p. commentali, Rome 1875), il aurait pu y trouver une hypothèse

qui jette un grand jour sur la question. Nous pensons avec

M. Castelli que pas un psaume ne peut descendre à l'époque des

Machabées ; mais nous sommes porté à croire, avec Patrizi (d'après

2 Mach. II, 13, 14), qu'à cette époque seulement les divers
recueils détachés ont été enfin réunis, et que c'est par un travail
de confrontation et d'épuration qu'on est parvenu à la division
actuelle en cinq livres. Ces cinq livres correspondraient de la sorte

aux cinq recueils plus complets alors existants, et qui auraient à

eux cinq renfermé tous les psaumes qu'on avait pu trouver. Ce



THÉOLOGIE 361

travail de collation n'a laissé subsister que trois redites : les

psaumes LUI et LXX (dans le second livre) et le psaume CVIII
(dans le cinquième).

Les chapitres XXI-XXVI1I traitent de la poésie gnomique

(mashal) et passent en revue les meshalim de Balaam, les

bénédictions d'Isaac, de Jacob, de Moïse, le dernier chant du roi David,
les paraboles, les énigmes, le livre des Proverbes et le livre de Job.

Au livre des Proverbes sont consacrés trois chapitres (XXIV-
XXVI). Les indications du texte lui-même auraient dû amener
M. Castelli à diviser le livre, non en trois parties, mais en sept
sections, formant autant de recueils de longueur inégale, cousus
bout à bout. Quant à leur provenance, il n'y en a que deux qui
portent le nom de Salomon, et le dernier des deux n'a été formé

que sous le règne d'Ezéchias. Mais comme ils sont séparés l'un
de l'autre par deux autres recueils plus petits intitulés Paroles
des sages, il en résulte assez clairement que le livre s'est formé

en vertu d'adjonctions successives, depuis l'époque de Salomon

lui-même jusqu'à celle d'Ezéchias. Le premier recueil salomonique

(X-XXII, 16) a évidemment servi de noyau ; à l'époque de Josaphat

(selon Delitzsch), ce noyau a été enrichi de la section I-IX,
et des deux sections plus petites XXII, 17-XXIV, 22 et XXIV,
23-34, qui toutes les trois portent le nom de Paroles des sages. Un
travail subséquent de compilation, fait par les hommes d'Ezéchias,

y a ajouté le second recueil salomonique (XXV-XXIX). Enfin le
livre s'est accru des Paroles d'Agur et de Lemuel. M. Castelli

envisage les choses un peu autrement ; il croit que l'auteur des

neuf premiers chapitres est postérieur à Ezéchias, et que c'est lui
aussi qui a intercalé les Paroles des sages entre les deux recueils
des sentences de Salomon. Ce qui n'est guère admissible.

Deux chapitres seulement, les deux derniers, traitent du livre
de Job. Les traductions de morceaux choisis s'y trouvent en petit
nombre ; elles auraient dû abonder davantage. La tractation ne

nous paraît pas satisfaisante. Est-il vrai de dire que la raison esl

tout entière du côté de Job, et que le patriarche nous offre le

spectacle d'un homme injustement torturé Il souffre sans savoir

pourquoi ; mais ce qui contribue plus que toute autre chose à

l'exaspérer, ce n'est ni la perte de ses biens et de ses enfants, ni
THÉOL. ET PHIL. 1880. 24



362 BULLETIN

même la perte de sa santé; malgré tout cela, il demeure ferme

(II, 7-10); ce qui l'exaspère, c'est la discussion avec ses amis, et

surtout le conflit tragique entre la foi et la conscience, qui se livre
au plus profond de son âme, et que M. Marc Doret a excellemment
décrit ici même. (Voir numéro de mai.) Si Job est le type de la

justice parfaite, comme le pense M. Castelli, non seulement il
n'est plus possible de rendre compte du discours d'Elihu (que
M. Castelli condamne d'une façon sommaire), mais il est impossible

de comprendre l'apparition subite de Jéhovah, que rien n'a

préparée, — impossible d'appliquer à Job l'apostrophe XXXVIII, 2,
— impossible de comprendre pourquoi Jéhovah accuse Job de

vouloir se justifier aux dépens de la justice divine, — impossible
de comprendre l'humiliation et le repentir de Job, et son relèvement

quand, au lieu de discuter davantage, il eut recours à la
prière. Ce qui n'a pas faibli chez Job, c'est sa droiture ou son

intégrité ; mais on ne saurait l'absoudre d'avoir voulu établir sa

propre justice ; et M. Castelli a entrevu la solution, quand il dit

que les amis de Job « n'ont pas été moins orgueilleux que lui dans

leurs jugements sur les voies de la Providence. » Dès lors, comment

peut-il affirmer (pag. 540) que c'est Job, le héros du poème,
« qui exprime les idées de l'auteur ?» La marche ascendante du

poème ne pourrait être que complètement détruite; et le prologue
et l'épilogue ne seraient plus que des hors-d'œuvre, aussi étrangers

que possible à l'idée mère du livre. Quelle est, en effet,
d'après M. Castelli, cette idée mère C'est que la vertu est plus
haut placée que le bonheur ; que les deux choses, souvent, ne
marchent pas de pair et ne sont pas liées l'une à l'autre par un
rapport de causalité; et que, néanmoins, la vertu peut se passer
du bonheur, parce qu'elle est en elle-même le bien le plus élevé.

(Pag. 545.) Je ne crois pas nécessaire de relever tout ce que ce

point de vue a d'insuffisant ; il n'explique à peu près rien ; c'est

une thèse abstraite qui semble empruntée à la morale du stoïcisme,
sauf pourtant le rôle que cette morale assigne à l'ataraxie.

M. Castelli, après avoir exprimé son opinion que le personnage
de Job n'est pas une création du poète, mais de la légende, se

pose la question de la date du livre. Il n'admet pas que Moïse soit
lui-même l'auteur de cet admirable poème, le seul monument



THÉOLOGIE 363

achevé de l'ancienne poésie hébraïque ; ce chef-d'œuvre n'a pu se

produire qu'à une des époques les plus favorisées de la littérature
biblique, à une époque de culture raffinée et de goût parfait. Mais

nous ne savons trop pourquoi M. Castelli ne se range pas à l'opinion,
selon nous plus vraisemblable, de Keil, Schlottmann, Delitzsch,
etc., qui rapportent le poème au temps du roi Salomon, et qu'il
se sente porté à croire que le livre de Job ne peut être antérieur à

l'époque assyro-babylonienne. Comment ces temps troublés
auraient-ils pu produire une œuvre aussi magistrale de réflexion

religieuse, une œuvre d'art aussi parfaite, d'une inspiration aussi

large, aussi humaine, aussi universaliste, et d'un caractère
scientifique aussi prononcé Quel rapport peut-il y avoir entre la
donnée du livre et les désastres infligés au peuple hébreu par les

invasions assyriennes et babyloniennes? M. Castelli ne s'est pas

proposé de nous le faire savoir ; il se contente d'affirmer ; et il
laisse flolter la date du livre dans un espace de trois siècles, depuis
la période assyrienne jusqu'au retour de l'exil. Il ne se montre
guère plus précis ou plus concluant au sujet de l'angelologie du

prologue. A plus d'une reprise, il parle de la« malignité de Satan »

à l'égard de Job comme étant la cause des malheurs du patriarche,
du moins dans l'intention du poète; ailleurs il ne voit dans Satan

qu'un scrutateur des agissements humains, un adversaire, un

opposant, qui n'est pas encore devenu la cause de tout mal, et

qui n'a pas encore subi, quant à la conception, l'influence des

idées étrangères ; à la fin du dernier chapitre, il nous dit que, si

Job a été plongé dans l'infortune, c'est « pour prouver à Satan »

que la vertu est indépendante du bonheur Il est difficile de

concilier tout cela.

Malgré les réserves que nous avons dû faire au cours de cette

notice, nous n'en pensons pas moins que l'ouvrage de M. Castelli

a des mérites incontestables. Il est bien conçu, bien écrit ; il
embrasse tout le champ que l'auteur s'est proposé d'explorer ; les

matériaux sont disposés avec beaucoup de clarté et de méthode ;

la tractation est toujours intéressante ; et sous le rapport du travail

d'assimilation, il marque un progrès considérable sur les ouvrages

que M. Castelli a précédemment publiés. A. Revel.



364 bulletin

Ferd. Hitzig. — Théologie biblique
et prophéties messianiques de l'ancien testament1.

Ferdinand Hitzig, le grand critique et l'un des premiers hébraï-

sants non seulement de notre siècle, mais de tous les temps, est

mort à Heidelberg, le 22 janvier 1875. Un de ses disciples, M. le

pasteur et professeur Kneucker, a cru répondre et aux intentions
du défunt et au désir de bon nombre de ses anciens auditeurs en

publiant ses leçons sur la théologie de l'Ancien Testament et sur
les prophéties messianiques. Elles forment le complément naturel
de l'Histoire du peuple d'Israël, que Hitzig avait publiée en 1869

et dans laquelle il s'occupe presque exclusivement de l'histoire
« extérieure » de ce peuple.

L'éditeur s'est acquitté de sa tâche avec un soin scrupuleux,

presque méticuleux, contrôlant le manuscrit de l'auteur au moyen
de ses propres cahiers d'étudiant et de ceux de deux autres auditeurs

de Hitzig, et notant en marge ou entre parenthèses les

variantes, je veux dire les passages où la pensée de l'auteur s'était

revêtue, d'un semestre à l'autre, d'expressions ou de formulés

plus ou moins différentes. Çà et là, il a retouché le texte, mais avec

une extrême discrétion et toujours dans l'esprit de l'auteur. Il a

eu soin, d'ailleurs, d'ajouter en note l'indication de la littérature
qui a paru depuis la mort de Hitzig.

Nous voilà donc en possession d'un nouvel ouvrage posthume
sur la théologie biblique de l'Ancien Testament. Sauf erreur, c'est
le septième sur quatorze ou quinze ouvrages traitant cette matière

qui ont vu le jour depuis cinquante ans. Avant celui-ci, nous avions

déjà ceux de von Cœlln (1836), de Steudel (1840), de Lutz (1847),
de Hœvernick (1848 par Hahn, 1863 par Herrn. Schultz), à'Eug.
Haag (1870, publié par MM. Athanase Coquerel fils et O. Douen),
d'Oehler (1873-74, trad, en français par M. Henri de Rougemont

1 Dr, Ferdinand Hitzig's Vorlesungen über biblische Theologie und mes-
sianische Weissagungen des Alten Testaments. Herausgegeben von Lie.
Theol. J. J. Kneucker, Pfarrer in Ziegelhausen und a.-o. Professor an
der Universität Heidelberg. Mit dem Brustbilde Hitzig's und einer
Lebens- und Charakter-Skizze. Karlsruhe, H. Reuter, 1880. — XIV, 64 et
221 pages.



THÉOLOGIE 365

en 1876). Ce seul fait que la moitié des livres destinés à exposer
l'histoire de la religion d'Israël sont des œuvres posthumes est

singulièrement significatif. Il dit assez combien le sujet est difficile

: toute la vie d'un homme suffit à peine pour s'en rendre
maître. C'est une discipline qui est encore en pleine voie de

formation.

L'objet de cette discipline est connu ; sa méthode, la méthode

historique et génétique, ne fait plus question; on est assez

généralement d'accord sur le plan général de l'édifice ; les matériaux
sont donnés. Mais ces matériaux, il faut les réunir, les tailler,
les mettre en œuvre; il faut les disposer dans l'ordre voulu. Mais

surtout, cet édifice, il s'agit de l'élever sur un terrain en partie
mobile où, par suite des infiltrations de la critique, il se produit
de temps à autre des glissements, parfois même de vraies

révolutions, — témoin la fameuse hypothèse Reuss-Graf-Wellhausen

concernant le Pentateuque et spécialement le code sacerdotal,
hypothèse qui gagne tous les jours des adeptes, mais dont l'ouvrage
de Hitzig ne tient encore aucun compte. — Ajoutez que le succès

de l'entreprise dépend en bonne partie de l'esprit que l'architecte

apporte à son travail, et que l'école d'où il sort, les préoccupations

théoriques qui le poursuivent souvent malgré lui peuvent exercer

sur son œuvre une influence marquée, trop marquée parfois, et

partant regrettable sous plus d'un rapport.
Voici comment Hitzig a distribué la matière. Après l'introduction

obligée sur le nom et le but de la théologie biblique, les

sources et la méthode, les principes directeurs, il traite dans un
premier chapitre du principe de la religion de l'Ancien Testament.

Il y passe successivement en revue la nature de l'esprit
hébraïque, l'essence des religions de l'Asie antique, la religion
des Israélites avant Moïse, la genèse du principe de la nouvelle

religion des Hébreux (c'est-à-dire de la religion mosaïque), le

rapport entre ce nouveau principe (« l'idée d'un Dieu qui est un
esprit saint, » pag. 40) et les religions païennes. Ensuite, il
expose, en deux parties distinctes : 1° la dogmatique (Glaubenslehre)
générale ou les éléments universalistes de la théologie de l'Ancien

Testament : Dieu en soi; Dieu dans ses rapports avec le

monde; Dieu en relation avec l'homme; — 2° le particularisme.



366 BULLETIN

â savoir : l'idée de la théocratie ; l'organisme et le développement
de la théocratie; la théocratie idéale ou le Messie.

Ce dernier chapitre est traité avec plus de développements, et

sur un plan en partie différent, dans le cours sur les prophéties
messianiques qui remplit les quatre-vingts dernières pages du
volume. Les remarques préliminaires sur l'espérance messianique
sont suivies d'une première partie intitulée : Messianisme

inauthentique, par où l'auteur entend les textes considérés à tort,
selon lui, comme oracles messianiques. Après quoi vient la
prophétie messianique authentique. Dans cette seconde partie, les

textes sont groupés comme suit : le jour du jugement; la conversion

des gentils ; le rétablissement de la théocratie ; l'obstacle et

son éloignement ; le chef de la théocratie idéale ; la résurrection
des morts; la nouvelle alliance. Les paragraphes qui auraient
fait double emploi avec les sections correspondantes du dernier

chapitre de la théologie de l'Ancien Testament sont supprimés
et remplacés par un simple renvoi à ces sections. En outre, pour
l'exégèse de nombre de passages messianiques, le lecteur est

renvoyé aux commentaires de l'auteur, de sorte que, pour étudier
avec fruit cette partie du volume, il est presque indispensable
d'avoir les autres ouvrages de Hitzig sous la main.

Quand un homme de la valeur de Hitzig, un esprit aussi

indépendant et original, aborde un domaine de cette importance, il y
a toujours profit à le suivre, la route par laquelle il vous conduit
fût-elle plus pénible encore et plus rocailleuse que ne l'est celle
où l'on est obligé de cheminer en parcourant ces 215 pages. Sans

la main secourable de l'éditeur, il est des pas qu'on aurait de la

peine à franchir, quelque familiarisé qu'on soit d'ailleurs avec le

vocabulaire particulier de l'ancien professeur de Heidelberg, avec
les brusqueries de son style et les mystères de sa syntaxe. On

raconte qu'un jour Hitzig, qui, dans ses leçons, ne craignait pas de

mêler le plaisant au sévère, dit à ses auditeurs : ce Savez-vous,

messieurs, que le professeur Ewald de Gœttingue a été enfermé

pour avoir invectivé contre les Prussiens? Cela lui vient très bien;
car ne l'eût-il mérité pour autre chose, il l'a mérité à cause du
mauvais allemand qu'il écrit. » Franchement, en fait de mauvais

allemand, il nous semble difficile de dire ce qui est pire, du laco-



THÉOLOGIE 367

nisme souvent énigmatique de Hitzig ou delà période emphatique
et parfois nuageuse d'Ewald. Ce qui est certain, c'est que, agréable
ou non, le langage de Hitzig a du nerf, et que la peine qu'il coûte

au lecteur est rarement dépensée en vain.

A côté de bien des assertions sujettes à caution, des combinaisons

aventureuses, des explications plus ou moins forcées, dont
plusieurs étaient, du reste, déjà connues par de précédents ouvrages,
on rencontre dans ce volume nombre d'aperçus nouveaux, de vues

originales et fécondes, de mots ingénieux et bien frappés. Car les

mots ont ici leur importance ; chez un écrivain comme Hitzig,
un mot en dit souvent plus que toute une phrase chez tel autre.
Mais, comme on pouvait s'y attendre, étant donné l'homme, c'est

essentiellement par ces traits de détail, c'est par la finesse ou

l'originalité des observations sur certains points particuliers, que le
livre qui nous occupe se fait remarquer. La théologie biblique
comme telle n'y a pas gagné à proportion. A certains égards, il
marque même un recul en comparaison des œuvres de Hermann
Schultz et d'Oehler. Hitzig était avant tout philologue et critique.
Ce n'est pas, croyons-nous, manquer de respect à sa mémoire que
de dire que, dans la théologie biblique, il n'était pas dans son
véritable élément. A tout prendre, sa gloire n'aurait rien perdu à

ce que cet ouvrage posthume n'eût pas vu le jour.
Chose curieuse peu d'hommes ont insisté avec autant de force

que Hitzig sur la nécessité d'envisager l'Ancien Testament d'une
manière historique. Peu d'hommes ont autant fait que lui pour
faire pénétrer ce principe dans l'esprit de ses contemporains et

pour lui frayer les voies dans l'exégèse et la critique bibliques. Qui
est-ce, parmi nous, qui, directement ou indirectement, ne lui a

pas de grandes et précieuses obligations à cet égard? Eh bien, ce

champion de la méthode historique nous a légué une théologie
biblique de l'Ancien Testament et un cours sur les prophéties"

messianiques qui brillent précisément par l'absence presque complète

de cette mélhode. Au lieu d'une histoire, il nous donne un
système ; au lieu d'une théologie biblique, une sorte de dogmatique.

Et pourtant, dans l'un des paragraphes de l'introduction,
il montre fort bien que la théologie biblique, pour réaliser son

idéal, doit distinguer soigneusement les temps et même, ajoute-



368 BULLETIN

t-il, les lieux d'où proviennent les divers écrits, et que le principe
chronologique doit être inséparable de la méthode génélique En
dépit de cela, Hitzig s'est laissé entraîner par l'esprit de système
et par des préoccupations rationnelles. Le logicien a absorbé
l'historien.

Dans le premier chapitre, il est vrai, l'auteur fait un effort pour
procéder historiquement. Il essaye de décrire la genèse du principe

de ce qu'il appelle la religion néo-hébraïque, par où il entend
la religion mosaïque. Il cherche à expliquer comment, en partant
de l'astrolatrie des nomades, en particulier du culte de Sirius qu'il
combine (d'après Amos V, 26) avec l'El-Schaddaï des patriarches
et VAhourô-mazdâo des Perses, les Hébreux israélites se sont
élevés à un niveau religieux supérieur. Sous l'influence du désert,
« cette terre du renoncement et des privations, » qui fait rentrer
l'homme en lui-même et le porte à la réflexion ; par la contemplation

du ciel lumineux et inaccessible, l'esprit hébreu aurait été
amené par la voie de l'abstraction à concevoir une divinité unique,
un élohîm, être vivant et spirituel. A cet elohim (pluriel d'abstraction),

Moïse aurait donné, en Egypte, le nom de Yahwêh, nom
formé sur le modèle de l'arménien Astuads, c'est-à-dire « celui

qui est. » Dans un des paragraphes subséquents, intitulé « le
mouvement de l'idée » (il s'agit de l'idée de Dieu), l'auteur se borne
ensuite à remarquer que, avec le progrès des temps, cette idée a

dû s'épurer de plus en plus, en se dépouillant des anthropomorphismes

les plus choquants, et que le sujet divin, conçu d'abord
essentiellement comme absolue puissance, a été revêtu ensuite
des attributs de la sainteté (non seulement négative, métaphysique,

mais positive, éthique), de la justice et enfin de la grâce.
A cela se borne l'histoire de l'idée de Dieu chez les Hébreux. Il
semblerait donc que, dès l'abord, Yahwêh ait été conçu comme
l'être absolu, le Dieu unique du monde au sens le plus universaliste,

que dès l'époque de Moïse Israël aurait été non seulement

monolâtre, mais monothéiste, dans toute la force du terme. On a

peine à croire que telle fût bien l'idée de Hitzig; en tout cas, c'est

celle qui ressort de son exposé sous forme systématique.
Cette absence ou, du moins, cette application tout à fait insuffisante

de la méthode historico-génétique est encore plus fâcheuse



THÉOLOGIE 369

lorsqu'il s'agit des prophéties messianiques. Qu'une histoire de la

prophétie messianique aboutisse, dans un chapitre final, à un
résumé systématique des idées et des espérances relatives à la « fin
des jours, » à la théocratie idéale de l'avenir, cela pourrait se

justifier. Mais l'important est précisément l'histoire de ces idées et
de ces espérances, l'étude chronologique de leur éclosion, de leur
épanouissement, de leur transformation sous l'influence des

facteurs historiques. Là surtout la méthode génétique doit trouver
son emploi. Autrement on risque d'entretenir le lecteur dans les

errements de l'ancien supranaturalisme. Remarquez d'ailleurs que,
dans une histoire de la prophétie messianique telle que nous la

concevons, la plupart des textes que Hitzig exile dans les terres du

« messianisme inauthentique » trouveraient sans peine leur place

naturelle, en tant qu'ils servent à expliquer la genèse de cette

prophétie. (Par ex. Gen. XII, 2, 3; Ps. II, XLV, LXXII, CX.)
Nous ne nous arrêterons pas à critiquer la division de la théologie

biblique en universalisme et en particularisme, division
artificielle, renouvelée de De Wette et de von Cœlln, qui a le tort de

méconnaître l'intime pénétration de ces deux éléments dans les

monuments les plus importants et les plus authentiques de la foi
et de la piété israélites. Il suffira également de signaler, sans y
insister longuement, le rôle abusif que Hilzig fait jouer partout à la

réflexion, au raisonnement, à l'abstraction, et cela aux dépens de

la conscience el de la vie religieuses et surtout de l'intuition
prophétique. A l'entendre, on dirait parfois que les Israélites étaient

un peuple de philosophes. C'est là une des conséquences de ce

vieux rationalisme que Hitzig avait sucé avec le lait de sa mère, et
dont il a été, parmi les théologiens de l'Allemagne, un des

derniers et des plus respectables représentants.
Hitzig valait mieux que sa théologie. C'est ce qui ressort d'une

manière bienfaisante de la notice biographique que l'éditeur a

placée en tète du volume, et qu'il a ornée du portrait photographique

du défunt. Tous ceux, et ils sont nombreux, qui ont profité

en quelque manière des travaux de ce courageux et infatigable
chercheur, sauront gré à M. Kneucker d'avoir tracé à leur usage
cette esquisse et de leur avoir fait connaître et apprécier comme
homme, comme caractère, celui qu'ils avaient appris à respecter



370 BULLETIN

et à admirer comme savant. Ils n'auront pas de peine à lui pardonner

si l'affection filiale qui l'unissait à son maître lui a fait prendre
un peu trop constamment le ton d'un panégyriste.

Qu'il nous soit permis, en prenant congé de ce volume, de

terminer par deux traits, empruntés à la notice biographique, qui nous
semblent caractériser assez bien, l'un la soif de connaître qui n'a

jamais cessé de poursuivre l'illustre critique, l'autre ses convictions

religieuses et philosophiques.
Né près de Lörrach, dans l'Oberland badois, le jeune Hitzig passa

ses premières années à la campagne. Il était doué d'une intelligence

prompte à saisir les choses et dévoré du désir d'apprendre.
Son père, cependant, un digne pasteur, n'était pas pressé de

lui faire commencer le latin. Enfin, un jour, n'y tenant plus, l'enfant

tout en larmes vint à son père et : « Tu veux donc, lui dit-il,
me laisser grandir comme une brute (wie das liebe Vieh) »

parole qui lui valut un vigoureux soufflet, mais eut pour effet, en

retour, que dès le lendemain on le fit entrer au pœdagogium de

Lörrach, d'où il passa bientôt au lycée de Carlsruhe et de là, à

l'âge de 17 ans, à l'université de Heidelberg.
En 1851, étant encore à Zurich, il écrivait ce qui suit à un de

ses amis qui venait de perdre sa femme. « J'ai été joyeusement
surpris de rencontrer chez vous, médecin, et formé à l'école des

philosophes, l'expression d'une conviction religieuse qui de nos

jours, et chez les hommes cultivés, ou bien s'est perdue, ou bien
se trouve alliée à toute sorte d'autres ingrédients. Où s'en vont les

esprits? Si au delà de la mort qui suit cette vie il n'y a rien, pourquoi

n'en serait-il pas de même de celle qui la précède Pourquoi

entrons-nous dans cette vie? Bien peu de gens réfléchissent
à ceci que temps et éternité ne forment qu'une opposition logique,
et non une antithèse métaphysique ; que le temps est une partie
de l'éternité; que nous sommes au beau milieu de l'éternité. Le

fait, — si du moins c'en est réellement un, — le fait que je vis

maintenant, prouve que je vivrai éternellement. Qui, au contraire,

prouvera ou rendra seulement vraisemblable que l'âme est composée

et par conséquent sujette à se décomposer? La conception

panthéiste du monde est fort attrayante pour toute une couche

d'hommes, savoir pour ceux qui, parce que ce qui est réel pour



PHILOSOPHIE 371

moi se mesure d'après l'idée que je m'en fais, font de leur idée la
mesure du réel en soi. Pour des commis voyageurs, des barbiers,
de nobles fainéants, etc., c'est tout ce qu'il en faut. Elle serait
même belle et bonne en soi, tout comme le mouvement perpétuel
et la cadrature du cercle, si seulement il n'y manquait pas

toujours une bagatelle, et si cette bagatelle n'était pas précisément
ce dont tout dépend. » H. V.

PHILOSOPHIE

Paul Voituron. — Le libéralisme et les idées religieuses *.

M. Paul Voituron n'en est pas à son coup d'essai. Quatre écrits

sont déjà sortis de sa plume, dont un en deux volumes, auquel
l'Institut de France a décerné une mention honorable.

Cette nouvelle publication témoigne de beaucoup de science,

d'une réelle intelligence de la liberté, d'un esprit critique délié
et d'un sens moral très développé.

Malheureusement, la thèse de M. Paul Voituron est insoutenable,

bien que quatre cents pages aient été consacrées à la
soutenir. Ajoutons que le style du Libéralisme gagnerait à être plus

français, plus léger, plus vif, plus rapide.

I
« Toute religion a des conséquences politiques et sociales,

comme toute organisation de la société se relie, de déduction en

déduction, à un principe moral et religieux. » Par conséquent,
telle religion, tel état social. Le fait est indéniable.

Ce que réclame la société moderne, c'est une organisation
politique et sociale fondée sur le principe de la liberté. L'Etat ne
doit être que le protecteur des droits des citoyens ; il faut qu'il
respecte ces droits, antérieurs et supérieurs aux lois positives.

Or la question qui se pose est celle de savoir si les religions

1 Le libéralisme et les idées religieuses, par Paul Voituron, avocat a la
cour d'appel de Gand. Bruxelles et Paris, 1879.


	Théologie

