
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THÉOLOGIE

E. Kautzsch. — Jean Buxtorf le père1.

Le 13 septembre dernier il y avait deux cent cinquante ans que
mourut à Bâle le grand hébraïsant Jean Buxtorf, premier de ce

nom. Né l'année de la mort-de Calvin, 1564, dans une petite ville
de la "Westphalie, il fut emporté par la peste en 1629.

Le titulaire actuel de la chaire d'hébreu à l'université de Bâle,
M. Kautzsch2, a pensé avec raison que cet anniversaire ne devait

pas passer inaperçu pour l'établissement académique auquel
Buxtorf avait été attaché pendant quarante ans et dont il a
contribué dans une large mesure à augmenter et à étendre la
réputation. Il a donc choisi la vie et les travaux de ce savant pour
sujet du discours qu'il avait à faire, en qualité de recteur, lors de

la dernière séance solennelle du corps universitaire. Son discours,
d'un intérêt plus que local, et reposant sur des études très

consciencieuses, mérilait pleinement de ne pas rester en portefeuille.
Buxtorf n'a pas été un grand homme pour son siècle seulement,

et pour les hommes de la génération suivante. Ce n'est pas

un simple intérêt historique qui s'attache à sa personne. Combien

y en a-t-il, dans la république des lettres, « qui puissent se glo-

1 Johannes Buxtorf der AZltere. Rectorats-Rede gehalten am 4 Nov. 1879

in der Aula des Museums zu Basel, von E. Kautzsch, ord. Prof, de Theol.
Basel, C. Detloff's Buchhandlung, 1879, 45 pages.

¦ Comp. Revue de théol. et de phil. XIIe année, 1879, pag. 87. — Nous

apprenons que M. le prof. Kautzsch va quitter Bâle pour Tubingue, où

il est appelé à remplacer feu le prof. Diestel.



92 BULLETIN

rifier, au même titre que lui, d'avoir été indispensables par leurs

ouvrages deux siècles et demi durant? » Il faut donc savoir gré à

M. Kautzsch d'avoir fait revivre à nos yeux cet infatigable travailleur.

On ne peut regretter qu'une chose, c'est que les sources

auxquelles il a eu accès ne lui aient pas permis de nous faire

pénétrer encore davantage dans l'intimité d'un homme qui fut un
noble caractère en même temps qu'un érudit de premier ordre.

Sur plus d'un point, du moins, elles l'ont mis en mesure de

rectifier et de compléter les renseignements biographiques que
l'on possédait sur son héros et que les auteurs se sont transmis
de main en main, parfois les yeux fermés. C'est ainsi que des

lettres qui avaient échappé à l'attention de M. Schnedermann (voir
Revue de théol. et de phil., 1879, pag. 192) et dont M. Kautzsch

communique la substance, nous font connaître plus exactement
les relations personnelles qui ont existé entre Buxtorf le père et
Louis Cappel, le futur antagoniste de son fils. Ces mêmes sources,
soit manuscrites soit imprimées, qui ont fourni à M. Kautzsch quelques

traits nouveaux à ajouter au portrait traditionnel du célèbre

hébraïsant, lui ont fourni aussi plus d'un détail curieux servant
à illustrer les mœurs, les usages, les institutions d'une cité
protestante et universitaire au commencement du XVIIe siècle.

S'il est des lecteurs, membres du corps enseignant, qui croient
avoir sujet de se plaindre de la position qui leur est faite, qui
aient à gémir, par exemple, de la modicité de leur traitement, ils
trouveront peut-être de quoi se consoler en voyant où en étaient

logés, sous ce rapport, des hommes de la valeur de Buxtorf et de

son correspondant Erpénius, le fameux arabisant de Leyde.
Ce qui n'est pas moins intéressant que la partie biographique,

ce sont les pages consacrées à l'appréciation de l'œuvre de Buxtorf.

Sans entrer dans des développements que lui interdisait
l'auditoire en majorité non hébraïsant auquel son discours était

destiné, l'auteur passe successivement en revue les diverses classes

d'ouvrages dans lesquels Buxtorf a déposé le fruit de ses huit
à dix heures de travail journalier. Il les caractérise en quelques

mots, en montre l'importance, et justifie la place d'honneur qui
est assignée à cet initiateur dans l'histoire des études bibliques et

rabbiniques. Ajoutons qu'une note étendue (pag. 34-36) vient



THÉOLOGIE 93

mettre fin, il faut du moins l'espérer, à la confusion qui a régné

trop longtemps dans les manuels bibliographiques au sujet des

premières éditions des différentes lexiques publiés par Buxtorf.
Une question se pose tout naturellement en présence d'une vie

qui s'est dépensée en des travaux aussi gigantesques, à la fois si

arides et si féconds. Quel a été le ressort qui l'a fait agir? Par

quelle pensée était dominée toute cette activité
Est-ce simplement l'intérêt philologique qui a soutenu Buxtorf

pendant ces quarante années d'incessant labeur, qui l'a inspiré
jusqu'à la veille de sa mort, alors que, déjà atteint de la peste, il
se relevait à trois heures du matin pour compléter dans sa grande
Concordance l'article relatif au nom d'Adonaï? Non, c'est un
intérêt éminemment théologique, ou plus exactement, c'est un
double intérêt, à la fois apologétique et polémique. Il s'agissait

pour lui, d'une part, d'établir l'intégrité du texte massorétique,
afin de donner ainsi un fondement inébranlable, pensait-il, à

l'autorité souveraine, littérale, de l'Ecriture-Sainte. Hors de là il
n'y avait, à ses yeux, ni foi certaine, ni église chrétienne, ni
théologie véritable. D'autre part, il avait à cœur de convaincre,
si possible, les juifs talmudistes de la fausseté de leur prétention
à être les dépositaires de la vraie religion et de contribuer à leur
conversion au christianisme.

Il est sans doute facile, aujourd'hui, après une expérience de

plus de deux siècles, de critiquer le moyen par lequel Buxtorf
se flattait de pouvoir amener les Juifs à reconnaître leurs erreurs

pour embrasser la foi chrétienne. Il n'est pas difficile, non plus,
de voir l'étrange contradiction dans laquelle il s'impliquait en

traitant d'absurdes, en livrant même au ridicule les doctrines et
les préceptes de cette tradition juive qui était, pour lui, inviolable
et sacrée dès qu'il s'agissait de s'en faire une arme pour défendre
le texte reçu, de l'invoquer à l'appui de l'infaillibilité de la lettre
de l'Ancien Testament. Quiconque a quelque teinture de la
science théologique moderne sait aussi à quoi s'en tenir au sujet
de l'autorité que Buxtorf croyait devoir attribuer pour la foi du
chrétien à la lettre de la Bible, voire même aux points-voyelles.
Mais le rigide théologien du XVIIe siècle est en droit d'exiger
que, pour le juger, on se place au point de vue du temps où il a



94 BULLKTIN

vécu et du milieu intellectuel où il s'est développé. D'ailleurs,
comme M. Kautzch le remarque avec raison, « autant il est
certain que des idées faisant époque (comme ce fut le cas du principe

scripturaire) doivent nécessairement être poussées à l'extrême
avant que, du conflit qui en résulte avec les opinions contraires,
puisse se dégager une vérité nouvelle et supérieure, autant il est

vrai que ce ne sont pas les esprits les plus bornés d'une époque

qui ont le courage de tirer ces conséquences extrêmes» et "de

consacrer leur vie à les soutenir. C'est cette conséquence avec

lui-même et avec son point de vue théologique qui, indépendamment

du mérite intrinsèque de ses travaux, a valu à Buxtorf
l'immense crédit dont il jouissait auprès de ses contemporains.

Combien, en revanche, ne paraissent pas faibles, auprès de lui,
tant de théologiens de l'âge subséquent, qui étaient assez

inconséquents pour accorder au hasard et à l'arbitraire une influence

plus ou moins considérable sur la transmission du texte biblique,
tout en continuant à professer en principe le dogme orthodoxe
touchant l'Ecriture sainte

La théologie de Buxtorf n'est plus la nôtre. La science théologique

ne lui en a pas moins les plus grandes obligations. Et tout
comme il a terminé littéralement sa carrière au nom de « Dieu, »

cette carrière tout entière a eu pour but la gloire de Dieu et de

son Christ. H. V.

Rodolphe Rûetschi. — Quel est le principe du protestantisme

ÉVANGÉLIQUE1?

Il peut sembler étrange qu'une société de pasteurs protestants,
dans un pays qui professe depuis plus de trois siècles le

protestantisme, juge nécessaire de mettre à l'ordre du jour d'une de

ses assemblées générales une question comme celle que nous
venons de transcrire. Pourquoi, dira-t-on, ne pas choisir un sujet

* Welches ist das Princip des evangelischen Protestantismus? Referat für
die Jahresversammlung der Predigergesellschaft des Kantons Bern in
Thun, den 23. September 1879. Von Rud. Rüetschi, Pfarrer in Reutigen.
— Bern, Stämpfli'sche Buchdruckerei, 1879. 85 pages in-8. (Se vend à la
librairie Piala, k Berne.)



THÉOLOGIE 95

de discussion plus actuel Le principe du protestantisme évangélique

Est-ce donc là une question qui puisse encore faire
question?

Oui certes, et plus que jamais. Actuel, ce sujet le sera tant

que le protestantisme n'aura pas trouvé à son principe une
formule, à la fois assez étroite pour le distinguer foncièrement de

tout ce qui n'est pas lui, assez large pour que les protestants de

toute dénomination puissent y retrouver l'expression de ce qui
leur est essentiellement commun. Les formules, sans doute,
n'ont pas manqué jusqu'ici, mais la formule, on en est encore à

la chercher. C'est en effet, comme le dit quelque part Vinet, une
chose bien digne de remarque : tandis que « le catholicisme,
dont l'acte de naissance est d'ailleurs perdu, avoue dès l'entrée
son principe en l'érigeant en dogme, le protestantisme ne se

connaît lui-même qu'après coup, il ne découvre son principe
qu'après l'avoir appliqué. » Encore ne le fait-il que « bien lentement

et comme à contre cœur. Aujourd'hui même il n'a pas
encore toute la philosophie de ses actes, toute la conscience de

son principe. » Cet aujourd'hui d'il y a tantôt quarante ans dure

toujours, il ne s'est pas encore transformé pour nous en un hier.
Soyons juste, cependant ; depuis que Vinet qui, lui, avait

conscience de son protestantisme, a écrit ces mots, plus d'un pas a

été fait. Et s'il est vrai de dire qu'à l'heure qu'il est, le
protestantisme, à en juger par la pratique générale, n'a pas encore
entièrement compris son propre principe, s'il est vrai de dire

que la grande majorité de ses adeptes semble ne pas se douter
de plusieurs des conséquences les plus élémenfaires qui en

découlent, il est certain que de nombreux efforts ont été tentés

depuis lors en vue de saisir ce principe, théoriquement du moins,
dans toute son originalité et sa profondeur. L'histoire des origines
de la Réforme a été explorée tout de nouveau et dans tous les

sens. Celle des sectes et dénominations protestantes est devenue

l'objet d'études approfondies. En particulier, on a cherché à se

rendre un compte exact de ce qui constitue proprement la
différence entre les deux grandes communions protestantes, cet

« esprit différent » dont parlait Luther à Marbourg. D'autre part,
l'ennemi héréditaire de par delà les monts a jeté son dernier



96 BULLETIN

masque et tiré la dernière conséquence de son principe à lui.
Comment tout cela ne pousserait-il pas, comment ne
contribuerait-il pas à dégager toujours plus nettement le principe
fondamental, caractéristique du protestantisme et à le mettre toujours
mieux en lumière?

Une chose est sûre, c'est que le sentiment de l'insuffisance des

formules généralement accréditées jusqu'à ce jour s'empare de

plus en plus des esprits qui réfléchissent. Où est-il, aujourd'hui,
celui qui s'imaginerait avoir prononcé le dernier mot de la

sagesse en ressassant la banale formule : le protestantisme c'est

le libre examen? Ou qui penserait avoir été réellement au fond
des choses en disant que le principe du protestantisme se réduit
à ceci : la Bible, toute la Bible, et rien que la Bible Même la
formule devenue traditionnelle dans la théologie protestante, celle

d'un double principe, l'un formel, l'autre matériel, combien de

bons protestants qui n'en sont plus qu'à moite satisfaits? Celui-ci
voudrait la compléter par un troisième principe, en ajoutant aux
deux principes scripturaire et sotériologique un principe ecclé-

siologique. Celui-là estime qu'on devrait s'en tenir au seul principe

de la justification par la foi. Tel autre cherche à ramener
tant bien que mal la dualité à l'unité sans supprimer l'un des

deux termes. D'autres encore ne voient pas le moyen de sortir de

la dualité des principes, mais ils proposent de les formuler autrement.

Inutile d'entrer dans plus de détails et de citer des noms.
On le voit, la théologie protestante, en Allemagne surtout, est plus

que jamais en travail, et la question de savoir quel est le principe
du protestantisme n'est rien moins qu'une question oiseuse. Bien
loin donc de trouver étonnant que la société pastorale bernoise ait
mis ce sujet à son ordre du jour, il faut plutôt la féliciter de ce

que, à côté des questions pratiques, qui, d'ordinaire, défrayent les

réunions de ce genre, elle ne craint pas d'aborder de front des

questions de principes comme celle-là.

L'auteur du rapport (imprimé d'avance, pour servir de base à la

discussion) est M. Rüetschi fils, pasteur à Reutigen, le même qui
a remporté récemment le prix de la Société de la Haye pour la
défense de la religion chrétienne, ensuite d'un mémoire historique

et critique sur le dogme ecclésiastique de l'innocence et de



THÉOLOGIE 97

la chute. (Voir notre Revue de septembre 1879, page 503.) On

nous saura gré de donner ici un aperçu de cet intéressant rapport.
L'auteur nous a facilité la tâche en résumant son travail en une
vingtaine de thèses, qui serviront de fil directeur à notre analyse.

M. Rüetschi commence par soumettre à une critique serrée la
manière traditionnelle de formuler le principe protestant, celle

qui consiste à poser deux principes, l'un formel (l'Ecriture
Sainte), l'autre matériel (la justification par la foi). Scientifiquement,

cette tradition théologique ne peut pas se soutenir.
En effet, à ne l'envisager d'abord que d'une manière générale,

cette formulation prête le flanc à une triple critique : 1° elle est

incorrecte au point de vue logique, le principe d'un phénomène
ne pouvant être qu'un. On se borne à juxtaposer les deux «

principes, » sans avoir jamais réussi à les ramener à une unité
supérieure. 2° Elle n'est guère plus correcte dogmatiquement et n'a

pas même pour elle le témoignage de l'histoire. L'ancienne
dogmatique protestante parlait bien de certains articuli fundamentales,

et la Formule de concorde appelle celui de la justification
articulus prœcipuus. Mais, pour les réformés, celui de la
prédestination n'était-il pas tout aussi capital Et nos anciens
dogmaticiens ont-ils jamais songé à ériger l'un ou l'autre de ces

loci en « principe? » Seule l'Ecriture Sainte est désignée par
tels ou tels d'entre eux comme principium religieux. En réalité
cette coordination devenue traditionnelle, d'un principe formel et
d'un principe matériel, est beaucoup plus récente qu'on ne le

pense. Elle ne date que du commencement de notre siècle, et
c'est grâce au dogmaticien Twesten qu'elle est devenue une
monnaie courante dans notre théologie. 3° Elle a le grand tort
d'être trop étroitement ecclésiastique et trop spécifiquement
dogmatique. Elle explique bien, à la rigueur, comment s'est formé
le système doctrinal du protestantisme, mais ce qu'elle n'explique
pas ce sont toutes les autres manifestations de la vie protestante,
dans les domaines du culte et de l'art, de la politique et de la

vie sociale, de la science et de la littérature.
THÉOL. ET PHIL. 1880. 7



98 BULLETIN

Si de ces considérations générales nous passons à l'examen de

chacun des deux principes pris séparément, nous ne tarderons

pas à nous convaincre que le principe dit formel, c'est-à-dire le

principe scripturaire, n'est plus soutenable comme principe
fondamental du protestantisme. En effet, l'Ecriture comme telle n'est

pas un principe. Elle est si peu le principe de la religion
chrétienne, qu'elle en est bien plutôt un produit. Ce qui a donné
naissance à l'Eglise chrétienne, ce qui en est « la raison suffisante, ï>

c'est, non pas l'Ecriture, mais la révélation, à laquelle celle-ci
ne fait que rendre témoignage. Or, si l'Ecriture n'est pas le principe

du christianisme, elle ne saurait être davantage celui du
protestantisme. Elle ne peut être envisagée comme tel que si l'on
entend par principe, non pas la raison suffisante de l'existence du

protestantisme, mais une norme servant à régler, soit positivement

soit négativement, son existence. C'est bien là le service

que l'Ecriture a rendu au protestantisme naissant. Par son moyen,
le protestantisme a acquis, et comme découvert de nouveau, la

connaissance historique, objective, du christianisme primitif. Et
à ce titre elle a servi de base à la formation des Eglises
protestantes, en fournissant, d'une part, des armes contre une tradition

ecclésiastique profondément altérée, et, de l'autre, en devenant

la source vivifiante et la norme régulatrice d'une foi nouvelle
et d'une nouvelle vie. Or, ce rôle-là, l'Ecriture le conserve encore

au sein du protestantisme d'aujourd'hui. Quant à l'élever au rang
d'un principe religieux, quant à l'ériger d'une manière exclusive

en source de connaissance de toute vérité religieuse et en autorité

absolue pour la foi et la vie, ce n'était possible qu'aussi
longtemps que l'Ecriture était purement et simplement identifiée avec
la Parole de Dieu. Aujourd'hui que cette conception de l'Ecriture
est abandonnée, et elle l'est par les théologiens les plus conservateurs,

aujourd'hui que, bon gré mal gré, on en est venu à

envisager la Bible comme un produit historique, ayant un caractère

humain, faire de l'Ecriture le principe même du protestantisme,
ce serait se mettre en contradiction avec le protestantisme lui-
même, qui entend ne relever que de la seule Parole de Dieu.
D'ailleurs, les réformateurs eux-mêmes, et Luther le tout
premier, ont déjà établi de fait cette distinction essentielle, bien



THÉOLOGIE 99

qu'ils ne l'aient pas définie d'une manière claire et nette, ni
appliquée d'une manière conséquente. L'Ecriture en tant que
principium cognoscendi, en tant que « source et norme, » conserve
donc pour nous une valeur sans pareille. Seulement, le principe
scripturaire ainsi entendu, loin d'être de nature formelle, comme
on a l'habitude de le caractériser, est bien plutôt, lui, un principe

matériel. Quel est, en effet, le rôle de l'Ecriture? N'est-ce

pas de nous faire connaître, de la manière la plus pure, la plus
authentique possible, le contenu de la piété chrétienne ou de la
révélation de Dieu en Jésus-Christ

Pas plus que l'ancien principe scripturaire, le principe dit de

la foi ne peut être considéré comme une expression scientifique
adéquate de la conscience chrétienne protestante. Remarquez
d'abord que la justification par la foi seule n'a de signification
vraiment principielle que dans le protestantisme luthérien. Le

protestantisme réformé est parti de prémisses en partie différentes.
Sans doute, il attache, lui aussi, une haute importance à cette

doctrine, mais en somme il se montre moins préoccupé de l'intérêt

subjectif, anthropologique et mystique ; son point de vue est

plus objectif, c'est-à-dire, d"une part, plus théologique, de l'autre
plus éthique et plus social. La gloire de Dieu passe, pour lui,
avant la satisfaction du besoin de salut. Au point de vue réformé,
la formule devrait en tout cas être complétée, et il serait plus
exact de parler, d'après Eph. II, 8, du principe du salut par
grâce par le moyen de la foi. Dans sa forme reçue, le principe
dit matériel est donc trop exclusivement confessionnel pour qu'on
puisse le considérer comme principe fondamental du protestantisme

dans sa totalité. Mais il est de plus, dans son contenu, trop
subjectif et trop exclusivement religieux. Cette exclusivité dérive

du caractère particulier que les circonstances historiques ont

imprimé à la réformation luthérienne. Elle tient à sa tendance

spécifiquement antijudaïque, et s'explique en particulier par la
personnalité même de Luther. Pour que ce principe paulinien et

luthérien de la foi ne dégénère pas en un subjectivisme antinomien
et individualiste (au sens fâcheux du mot)]ou bien en une foi
d'autorité sans vie, soit juridique soit dogmatique, il lui faut un
complément objectif et éthique. Ce complément d'où lui viendra-t-il



100 BULLETIN

D'une part, des éléments scripturaires qui ne sont pas spécifiquement

pauliniens ; de l'autre, des Eglises de la réformation qui ne

sont pas spécifiquement luthériennes. En s'élargissant de la sorte,
et en remontant de la notion essentiellement dogmatique et

théorique de la foi à la foi éminemment pratique, morale, individuelle

que Jésus posait comme condition de l'entrée dans le royaume des

cieux, le principe dit de la foi se transforme en celui de la
conviction libre et personnelle ou, en d'autres termes, en celui de

l'individualité religieuse. La foi ainsi entendue (comme fides qua
creditur, et non quae creditur) est la forme subjective ou le

moyen par lequel le chrétien acquiert le salut objectif. Elle
désigne la voie par laquelle la révélation de Dieu en Jésus-Christ

devient la propriété personnelle du fidèle. C'est dire que,
contrairement à la terminologie consacrée, ce principe, à le bien

prendre, est de nature formelle plutôt que matérielle.
L'élude critique, en regard des faits, nous amène par conséquent

à intervertir le rapport qu'on est convenu d'établir entre
les deux principes traditionnels, et à les concevoir l'un et l'autre
d'une manière qui diffère assez sensiblement de la conception

ordinaire, mais sans sacrifier pour cela ce qui fait la substance

de chacun d'eux.

II

Passant de la partie négative ou critique de son étude à la partie
dogmatique ou positive, M. Rùetschi insiste tout d'abord sur la
nécessité de distinguer deux choses dans le protestantisme. Ce mot,
en effet, est pris dans deux acceptions différentes. Tantôt, par
protestantisme, on entend désigner une certaine forme historique
sous laquelle apparaît le christianisme ou, si l'on veut, la piété
chrétienne protestante telle qu'elle a trouvé son expression dans

les diverses Eglises confessionnelles, dans leur culte et leur dogme,
et telle qu'elle vit dans la conscience religieuse de chaque chrétien

protestant. Tantôt, lorsqu'on parle du protestantisme, on a plutôt

en vue l'idée, le principe qui est à la base de cet ensemble de

manifestations historiques. D'une part, il y a ce qu'on pourrait
appeler le protestantisme idéel, c'est-à-dire une certaine forme



THÉOLOGIE 101

psychologique subjective dans laquelle peut se réaliser un contenu

religieux donné; de l'autre, le protestantisme historique ou le

contenu objectif de la piété chrétienne protestante comme tel.
En d'autres termes, et plus simplement, dans le christianisme

protestant il convient de distinguer entre le contenu chrétien el la
forme (ou la méthode) protestante. Tant qu'on ne fera pas cette

différence, on ne sortira pas de la confusion qui se produit toutes
les fois qu'on vient à parler du principe du protestantisme.

Envisageons donc, en première ligne, le protestantisme par son
côté formel, comme méthode, comme principe psychologique.
Etre protestant veut dire être chrétien d'une certaine manière et

ne vouloir être chrétien que de cette manière-là, savoir par une

appropriation individuelle du contenu religieux du christianisme.
Le protestantisme, en tant que protestantisme, repose donc tout
entier sur le principe de la libre détermination personnelle.
« Rien n'est pour l'homme qui ne soit par l'homme lui-même. »

Ainsi le salut, ou en d'autres termes l'obtention du souverain bien

et la réalisation du but suprême de la vie, n'est possible pour
l'homme que pour autant qu'il se l'approprie par une détermination

libre et personnelle. A ce point de vue, le protestantisme est,

d'un côté, une protestation contre toute médiation purement
extérieure du salut, de l'autre, une émancipation du sujet de toute
autorité purement extérieure. Mais quoi? proclamer ainsi

l'indépendance de la conscience, ériger l'individualité en principe,
n'est-ce pas ouvrir la porte à un subjectivisme absolu Cette

conséquence ne serait à craindre que dans le cas où ce principe, tout
formel de sa nature, viendrait à être appliqué d'une manière

abstraite, c'est-à-dire abstraction faite du contenu religieux auquel
il doit servir. Or le protestantisme rejette l'autorité extérieure

pourquoi Est-ce pour ne plus laisser subsister aucune autorité
au-dessus du bon plaisir subjectif? Non, mais bien plutôt pour
recouvrer en Dieu l'autorité suprême dans toute sa pureté et dans

toute son énergie. De même, s'il repousse toute médiation
extérieure du salut, est-ce par indifférence pour le salut Bien au

contraire, c'est dans l'intérêt d'une appropriation du salut d'autant

plus pure et plus entière. Pour le protestantisme religieux, en

effet, le droit de la libre détermination au salut implique toujours,



103 BULLETIN

du même coup, le devoir de s'y déterminer par soi-même. Et s'il
reconnaît en Dieu le souverain bien, il le reconnaît par le fait
comme le but suprême, tant pour les individus que pour la

société. Il demande donc à tout homme de chercher lui-même la
vérité et de se déterminer pour elle, et en faisant cela il compte avec

assurance sur ce que l'homme ne saurait, à la longue, fermer son

cœur à la puissance de la divine vérité; il croit fermement avec

Tertullien à l'anima naturaliter Christiana. Ainsi, ce qui
constitue le caractère distintif du protestantisme, c'est qu'il
proclame le principe de l'individualité religieuse. D'où il résulte que
l'essence du protestantisme (le protestantisme idéel) consiste dans

la conception spécifiquement morale de la religion, par opposition
à une conception magique ou naturaliste et à une conception
légale et autoritaire. Par conséquent, le protestantisme historique

pourra se définir en deux mots : le christianisme éthique; ou

bien, si l'on se place au point de vue pédagogique, on dira que le

protestantisme est le christianisme de l'cige mûr ou de la «

majorité » religieuse. Par lui les individus ont été émancipés de la

tutelle de l'Eglise et, du même coup, rendus personnellement
responsables de leur salut. Par lui, aussi, les peuples ont été

affranchis de la pression qu'exerçait sur eux l'uniformité romaine;
le génie des diverses nations a été rendu à lui-même et a pu
commencer à recouvrer son autonomie morale. Par lui, enfin, non
seulement l'Eglise, mais la vie morale dans toutes les sphères, dans

la famille, l'Etat et la société, toute la manière d'apprécier le

monde et la vie, ont changé de nature et pris un caractère tout
nouveau, en rapport avec les droits et les devoirs de l'individualité

religieuse.
Après avoir envisagé le protestantisme comme forme psychologique,

en tant qu'il se caractérise par le principe formel de

l'individualisme ou de la libre détermination, voyons ce qui en est

du contenu religieux du protestantisme. Le protestantisme
historique n'est pas, ne prétend pas être une religion à part; aussi

n'a-t-il pas de principe religieux particulier. Il n'est que l'application

à un contenu religieux donné, savoir au christianisme, du

principe formel qui lui est propre. Par conséquent son principe
religieux ne diffère en rien du principe chrétien lui-même.



THÉOLOGIE ÎOS

Nous prétendons seulement, en tant que protestants, approcher
davantage du christianisme idéal, véritable. Le caractère distinctif
du protestantisme historique, en tant que christianisme protestant,

consiste simplement dans la tendance à saisir toujours plus

purement, et à conserver sans cesse dans sa pureté, le principe
chrétien tel qu'il est objectivement donné. Dans ce sens, le

protestantisme peut être caractérisé, positivement, comme l'énergie
déployée par l'esprit chrétien en vue de se maintenir et de se

développer dans sa pureté native sur la base historique de l'Evangile

(c'est là l'élément évangélique dans le protestantisme
évangélique); négativement, comme la protestation de l'esprit chrétien
contre toute prétention à identifier telle ou telle forme, telle ou
telle réalisation historique du principe chrétien avec ce principe
lui-même ou avec l'idée chrétienne (c'est ce qu'il y a de protestant

dans le protestantisme évangélique). Cette double tendance

ne s'est pas manifestée seulement lors de la réformation du XVIe
siècle, elle s'était déjà produite à mainte reprise au sein de

l'Eglise catholique, mais elle a fait victorieusement explosion
avec Luther et Zwingli, et il faut qu'elle se manifeste, qu'elle
s'accentue de plus en plus au sein des Eglises évangéliques.
Ecclesia semper reformari debet : comment l'Eglise protestante
pourrait-elle jamais oublier ce vieil adage

Mais ce principe chrétien que le protestantisme aspire à saisir
et à maintenir dans toute sa pureté, quel est-il? On entend souvent

dire de nos jours, et de différents côtés : Le principe du
christianisme n'est autre que Christ lui-même. C'est ce qu'on
appelle das Christusprinzip L En un certain sens, cette formule
est très acceptable ; elle se recommande par son extrême simplicité.

Mais est-elle réellement suffisante? A supposer qu'elle le
soit pour l'usage populaire et au point de vue purement religieux,
elle ne l'est décidément pas au point de vue scientifique. A ce

point de vue, il est impossible de ne pas distinguer entre le principe

chrétien comme tel et Jésus-Christ comme personne, entre

1 Dans la discussion qui s'est engagée dans l'assemblée pastorale de
Thoune, le premier opinant à proposé de formuler comme suit le principe
du protestantisme : Christ, objectivement attesté par l'Ecriture, subjectivement

saisi par la foi.



104 BULLETIN

l'abstrait et le concret. Assurément, Jésus-Christ est le porteur
de ce principe ; le principe s'incarne, se personnifie en lui. Pour
notre foi, personne et principe sont inséparables, mais pour notre

pensée ce sont choses distinctes ; car enfin, Jésus est avant tout
une personne et non pas « un principe. » Ce qu'il nous faut
aujourd'hui, ce n'est pas un Jésus érigé en principe abstrait, il y a

longtemps que la dogmatique s'est chargée de cette besogne ; ce

dont nous avons surtout besoin, c'est que ce Christ dogmatique,
abstrait et sans vie, redevienne une personne vivante, un caractère

historique. Cette vivification de la figure personnelle de Jésus

sera plus profitable à notre piété protestante que ne le serait une
nouvelle christologie dogmatique. Ce sera le meilleur moyen de

rendre concret et vivant pour nous le contenu religieux de cette

individualité, le principe religieux de Jésus-Christ.
Quel est donc ce principe? Il peut se résumer a) par son côté

individuel et religieux, dans la relation filiale de l'homme à

Dieu; b) par son côté social et moral, dans le règne de Dieu. Il
serait superflu de démontrer que ce sont bien là les idées
fondamentales de l'Evangile de Jésus et que ces idées avaient pris corps
en sa personne. Mais ce qu'il importe de faire ressortir c'est le

rapport qui existe entre elles et le principe protestant. Qu'est-ce

que la qualité d'enfant de Dieu, la relation filiale de l'homme
avec Dieu, sinon l'accord entre une absolue dépendance vis-à-vis
de Dieu et le plus haut degré de liberté en Dieu Relation qui a

pour base l'amour de Dieu (au sens subjectif ef au sens objectif) et

appelle par conséquent l'homme à faire acte de libre détermination.
Et le règne de Dieu, cet organisme moral formé de tous ceux qui,
individuellement, sont unis à Dieu comme ses enfants, qu'est-il
sinon l'accord de la plus grande liberté individuelle avec l'ordre
social le plus accompli Communion qui a pour fondement
l'amour du prochain et ne peut également se réaliser que par le

moyen de la libre volonté de tous et d'un chacun. Puis donc que
ces idées fondamentales de l'Evangile ne peuvent, en tant qu'idées
éminemment morales, être réalisées que par voie morale, avec le

concours de ce qu'il y a dans l'homme de plus individuel, il en
résulte que le principe matériel chrétien se rencontre avec le principe

formel protestant, ou plutôt qu'il l'appelle, qu'il ne peut se pas-



THÉOLOGIE 10&

ser de lui. Et ainsi le protestantisme se trouve n'être en définitive
qu'une conséquence de la piété chrétienne bien entendue. Ce

que le protestantisme exige et s'efforce de réaliser n'est pas autre
chose que ce que Jésus lui-même ne cessait de requérir. Lui le
tout premier a fait pour chacun de la religion et de la moralité
une affaire de la conscience et du cœur, il a posé en principe que
rien de ce qui est extérieur à l'homme ne saurait déterminer sa
valeur religieuse, mais uniquement son propre état intérieur, la
relation qu'il établit lui-même entre sa personne et Dieu. On peut
donc dire que Jésus a été en quelque sorte le premier protestantf
et que le protestantisme historique n'a fait que recueillir sa
succession.

Mais il s'en faut, et de beaucoup, que le but soit atteint et que
la tâche du protestantisme soit remplie. Elle ne le sera que lols-
que le règne de Dieu sera accompli. Tant qu'il naîtra des
hommes ayant à passer par une nouvelle naissance spirituelle
pour devenir à leur tour enfants de Dieu, le protestantisme aura
une œuvre à faire. C'est dire qu'à vues humaines, il a devant lui
une carrière indéfinie. D'ailleurs, dans notre peuple protestant,
disons mieux, dans chacun de nous, que de restes de catholicisme

Que d'idées foncièrement protestantes, élémentaires même

au point de vue protestant, liberté de croyance, liberté de

conscience, etc., qui n'ont pu se faire accepter que tout récemment,

pas même encore d'une manière générale, et qui çà et là ne l'ont
emporté que par des motifs qui n'avaient rien de bien religieux
Puisse-t-on ne pas oublier, que plus les autorités extérieures
viennent à faire défaut, plus la liberté individuelle a libre jeu,
plus aussi devient grande la responsabilité qui résulte pour chacun

de sa liberté même! Car la liberté n'est pas le but suprême
du protestantisme chrétien, elle n'est que la voie par laquelle il
doit tendre à réaliser les fins religieuses et morales de l'humanité.
Le type idéal de ce but à la fois divin et humain nous est objectivement

donné en Jésus-Christ. Poursuivre cet idéal, travailler à la

réalisation progressive, toujours plus pure et plus complète, de ce

but suprême, telle est la tâche providentielle du protestantisme.
S'il reste fidèle à celte tâche et s'il demeure fidèle à lui-même,
c'est-à-dire, s'il consent à n'y travailler que conformément à son



106 BULLETIN

principe de liberté, l'avenir lui appartient, et le protestantisme
chrétien sera aussi la religion de l'avenir.

En résumé donc, le protestantisme évangélique, selon M. Rüet-

schi, repose bien si l'on veut sur deux « principes. » Mais l'un de ces

principes, le principe matériel, n'est autre que le principe chrétien

lui-même ; l'autre, le principe formel, qui est le principe
caractéristique et distinctif du protestantisme, n'est que le corollaire

du premier. Celui-ci ne peut se réaliser purement et pleinement

qu'avec le concours de celui-là. De sorte que l'unité existe

au fond de la dualité des principes.
Ceux de nos lecteurs qui connaissent un peu leur Vinet auront

été frappés comme nous de la grande analogie qui existe entre
cette façon de concevoir l'essence du protestantisme et celle que
le penseur vaudois n'a cessé de soutenir et de développer dans

ses écrits. Il est vrai que les conséquences pratiques que le
pasteur bernois tire du principe protestant, par exemple quant à la

constitution de l'Eglise et à la question des confessions de foi, ne
s'accordent guère avec celles qu'en tirait Vinet. A cet égard, les

individualistes de l'école de Vinet ne partageront pas plus les

vues de M. Riietschi que ne le feront, de leur côté, les luthériens
à tous crins, en ce qui concerne le principe de la justification par
la foi. Mais laissons là les théories sur l'Eglise. Ne nous arrêtons

pas davantage à la définition que M. Rûetschi donne du principe
matériel, aux termes dans lesquels il résume la substance

religieuse et morale du christianisme ; il y aurait peut-être quelques
réserves à faire à cet égard. Tenons-nous-en au principe même
du protestantisme comme tel, à ce principe de l'individualité (les
Allemands disent de la subjectivité) appliqué au contenu de la
révélation de Dieu en Jésus-Christ. A ce point de vue-là, combien
n'est-il pas intéressant de constater que les idées exposées par
un intelligent disciple de la théologie allemande moderne, les
idées qu'on nous présente comme le résultat des discussions et
des études historiques auxquelles se sont livrées, depuis une
quarantaine d'années, quelques-unes des meilleures tètes au
sein du protestantisme germanique, que ces idées, dis-je, se trouvent

être à peu de chose près celles-là même qui tenaient tant à

cœur au philosophe chrétien de Lausanne Il est vrai que Vinet



THÉOLOGIE 107

n'a pas traité la question ex professo, sous forme systématique, à

grand renfort d'érudition historique. Aussi ses opinions sur ce

sujet ne sont-elles guère connues de l'autre côté du Rhin, et en

général en pays de langue allemande. Le sont-elles beaucoup
mieux en terre française, et même sur les rives du Léman

V. R.

REVUES
Nous tenons à attirer encore une fois l'attention de nos lecteurs

sur la
Theologische Literaturzeitung

qui paraît à Leipzig (librairie Hiurichs) sous la direction de M. le

Dr Emile Schürer, professeur à Giessen. Cette importante publication
vient d'entrer dans la cinquième année de son existence. Elle a

rapidement réussi à devenir le vademecum, indispensable des théologiens;
elle rend des services inappréciables à ceux qui habitent en dehors
des grands centres universitaires et qui sans elle seraient privés
d'une foule de renseignements utiles. Comme elle est exclusivement
consacrée à des comptes rendus bibliographiques, et qu'elle paraît
tous les quinze jours, nous ne pouvons donner, dans notre Revue, le
sommaire de tous ses numéros successifs. Mais un coup d'œil sur
l'année écoulée (1879) fera comprendre l'intérêt qu'elle mérite d'exciter

et poussera, nous l'espérons, quelques personnes dans notre

pays à s'y abonner.
La Literaturzeitung a tout d'abord le mérite d'être le reflet fidèle

de l'état actuel de la théologie. Les ouvrages d'exégèse ou d'histoire
ecclésiastique sont-ils en majorité parmi Jes publications récentes, la

Literaturzeitung en portera la trace. Les travaux de dogmatique font-
ils défaut, on s'en apercevra en relevant le petit nombre des articles
consacrés à cette discipline. Mais c'est aussi par le nombre el la diversité

des collaborateurs que cette revue est un miroir de la théologie
allemande. Presque tous ceux qui avaient coopéré dès la première
année sont demeurés fidèles à l'entreprise, d'autres noms sont venus
s'y ajouter. En 1879, nous remarquons parmi les écrivains qui ont
fourni le plus d'articles : MM. Bernhardt Weiss, W. Schmidt, Sachsse,

Schürer, Baudissin, feu Diestel, Kamphausen, Kautzsch, Nestle, Strack,
Harnack, Kattenbusch, Möller, Plill, Weizsœcker, Kaftan, Thönes, Krauss,
Lindenberg, Meier.

Les comptes rendus sont en général brefs et souvent sévères ; on


	Théologie

