Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 13 (1880)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

E. KavurzscH. — JEAN BUXTORF LE PERE L.

Le 13 septembre dernier il y avait deux cent cinquante ans que
mourut & Béle le grand hébraisant Jean Buxtorf, premier de ce
nom. Né I’année de la mort-de Calvin, 1564, dans une petite ville
de la Westphalie, il fut emporté par la peste en 1629.

Le titulaire actuel de la chaire d’hébreu a I'université de Bale,
M. Kautzsch 2, a pensé avec raison que cet anniversaire ne devait
pas passer inapergu pour l’établissement académique auquel
Buxtorf avait été attaché pendant quarante ans et dont il a con-
tribué dans une large mesure a augmenter et a étendre la répu-
tation. Il a donc choisi la vie et les travaux de ce savant pour
sujet du discours qu’il avait a faire, en qualité de recteur, lors de
la derniére séance solennelle du corps universitaire. Son discours,
d’un intérét plus que local, et reposant sur des études trés con-
sciencieuses, mérilait pleinement de ne pas rester en portefeuille,

Buxtorf n’a pas été un grand homme pour son siécle seule-
ment, et pour les hommes de la génération suivante. Ce n’est pas
un simple intérét historique qui s’attache a sa personne. Combien
y en a-t-il, dans la république des leitres, « qui puissent se glo-

t Johannes Buxtorf der Altere. Rectorats-Rede gehalten am 4 Nov. 1879
in der Aula des Museums zu Basel, von E. Kautzsch, ord. Prof. de Theol.
Basel, C. Detloff's Buchhandlung, 1879, 45 pages.

* Comp. Revue de théol. et de phil. XIl¢ année, 1879, pag. 87. — Nous
apprenons que M. le prof. Kautzsch va quitter Bale pour Tubingue, ol
il est appelé & remplacer feu le prof. Diestel.



92 BULLETIN

rifier, au méme titre que lui, d’avoir été indispensables par leurs
ouvrages deux siécles et demi durant? » Il faut done savoir gré a
M. Kautzsch d’avoir fait revivre & nos yeux cet infatigable travail-
leur. On ne peut regretter qu'une chose, c’est que les sources
auxquelles il a eu accés ne lui aient pas permis de nous faire
pénétrer encore davantage dans I'intimité d’'un homme qui fut un
noble caractére en méme temps qu’un érudit de premier ordre.

Sur plus d'un point, du moins, elles 'ont mis en mesure de
rectifier et de compléter les renseignements biegraphiques que
Pon possédait sur son héros, et que les auteurs se sont transmis
de main en main, parfois les yeux fermés. C’est ainsi que des let-
tres qui avaient échappé a Pattention de M. Schnedermann (voir
Revue de théol. et de phil., 1879, pag. 192) et dont M. Kautzsch
communique la substance, nous font connaitre plus exactement
les relations personnelles qui ont existé entre Buxtorf le pére et
Louis Cappel, le futur antagoniste de son fils. Ces mémes sources,
soit manuscrites soit imprimées, qui ont fourni & M. Kautzsch quel-
ques traits nouveaux a ajouter au portrait traditionnel du célébre
hébraisant, lui ont fourni aussi plus d’un détail curieux servant
a illustrer les meeurs, les usages, les institutions d’une cité pro-
testante et universitaire au commencement du XVIIe siécle.
S’il est des lecteurs, membres du corps enseignant, qui croient
avoir sujet de se plaindre de la position qui leur est faite, qui
aient & gémir, par exemple, de la modicité de leur traitement, ils
trouveront peut-étre de quoi se consoler en voyant ou en étaient
logés, sous ce rapport, des hommes de la valeur de Buxtorf et de
son correspondant Erpénius, le fameux arabisant de Leyde.

Ce qui n’est pas moins intéressant que la partie biographique,
ce sont les pages consacrées & I'appréciation de I'ceuvre de Bux-
torf. Sans entrer dans des développements que lui interdisait
I’auditoire en majorité non hébraisant auquel son discours était
destiné, 'auteur passe successivement en revue les diverses clas-
ses d’ouvrages dans lesquels Buxtorf a déposé le fruit de ses huit
a dix heures de travail journalier. Il les caraclérise en quelques
mots, en montre I'importance, et justifie la place d’honneur qui
est assignée a cet initiateur dans I'histoire des études bibliques et
rabbiniques. Ajoutons qu’une note étendue (pag. 34-36) vient



THEOLOQOGIE 93

mettre fin, il faut du moins I'espérer, a la confusion qui a régné
trop longtemps dans les manuels bibliographiques au sujet des
premiéres éditions des différentes lexiques publiés par Buxtorf.

Une question se pose tout naturellement en présence d’une vie
qui s’est dépensée en des travaux aussi gigantesques, a la fois si
arides et si féconds. Quel a été le ressort qui I'a fait agir? Par
quelle pensée était dominée toute cette activité ?

Est-ce simplement I'intérét philologique qui a soutenu Buxtorf
pendant ces quarante années d’incessant labeur, qui I'a inspiré
jusqu’a la veille de sa mort, alors que, déja atteint de la peste, il
se relevait & trois heures du matin pour compléter dans sa grande
Concordance l'article relatif au nom d’Adonai? Non, c’est un
intérét éminemment théologique, ou plus exactement, c’est un
double intérét, a la fois apologétique et polémique. Il s’agissait
pour lui, d’une part, d’établir 'intégrité du texte massorétique,
afin de donner ainsi un fondement inébranlable, pensait-il, a
I’autorité souveraine, littérale, de ’Ecriture-Sainte. Hors de 13 il
n’y avait, 4 ses yeux, ni foi certaine, ni église chrétienne, ni
théologie véritable. D’autre part, il avait a cceur de convaincre,
si possible, les juifs talmudistes de la fausseté de leur prétention
A étre les dépositaires de la vraie religion et de contribuer a leur
conversion au christianisme.

Il est sans doute facile, aujourd’hui, aprés une expérience de
plus de deux sigcles, de critiquer le moyen par lequel Buxtorf
se flattait de pouvoir amener les Juifs & reconnaitre leurs erreurs
pour embrasser la foi chrétienne. Il n’est pas difficile, non plus,
de voir l'étrange contradiction dans laquelle il s’impliquait en
traitant d’absurdes, en livrant méme au ridicule les doctrines et
les préceptes de cette tradition juive qui était, pour lui, inviolable
et sacrée dés qu’il s’agissait de s’en faire une arme pour défendre
le texte recu, de I'invoquer & ’appui de l'infaillibilité de la lettre
de I’Ancien Testament. Quiconque a quelque teinture de la
science théologique moderne sait aussi & quoi s’en tenir au sujet
de 'autorité que Buxtorf croyait devoir attribuer pour la foi du
chrétien a la lettre de la Bible, voire méme aux points-voyelles.
Mais le rigide théologien du XVIIe siécle est en droit d’exiger
que, pour le juger, on se place au point de vue du temps ou il a



94 BULLETIN

vécu et du milieu intellectuel ou1 il s’est développé. Drailleurs,

comme M. Kautzch le remarque avec raison, « autant il est cer-

tain que des idées faisant époque (comme ce fut le cas du prin-

cipe scripturaire) doivent nécessairement étre poussées & I'extréme

avant que, du conflit qui en résulte avec les opinions contraires,

puisse se dégager une vérité nouvelle et supérieure, autant il est

vrai que ce ne sont pas les esprits les plus bornés d’une époque

qui ont le courage de tirer ces conséquences extrémes » et de
consacrer leur vie a les soutenir. C’est cette conséquence avec

lui-méme et avec son point de vue théologique qui, indépendam-

ment du mérite intrinséque de ses travaux, a valu & Buxtorf
Iimmense crédit dont il jouissait auprés de ses contemporains.

Combien, en revanche, ne paraissent pas faibles, auprés de lui,

tant de théologiens de I'dge subséquent, qui étaient assez incon-

séquents pour accorder au hasard et & I'arbitraire une influence

plus ou moins considérable sur la transmission du texte biblique,

tout en continuant & professer en principe le dogme orthodoxe

touchant I’Ecriture sainte!

La théologie de Buxtorf n’est plus la nétre. La science théolo-
gique ne lui en a pas moins les plus grandes obligations. Et tout
comme il a terminé littéralement sa carriére au nom de « Dieu, »
cette carriére lout entiére a eu pour but la gloire de Dieu et de
son Christ. H. V.

RoporLrHE RUETSCHI. — QUEL EST LE PRINCIPE DU PROTESTAN-
TISME EVANGELIQUE'?

Il peut sembler étrange qu’une société de pasteurs protestants,
dans un pays qui professe depuis plus de trois siécles le protes~
tantisme, juge nécessaire de mettre & I'ordre du jour d’une de
ses assemblées générales une question comme celle que nous
venons de transcrire. Pourquoi, dira-t-on, ne pas choisir un sujet

t Welches ist das Princip des evangelischen Protestantismus? Referat fir
die Jahresversammlung der Predigergesellschaft des Kantons Bern in
Thun, den 23. September 1879. Von Rud. Riietschi, Pfarrer in Reutigen.
— Bern, Stampfli'sche Buchdruckerei, 1879. 85 pages in-8. (Se vend & la
librairie Fiala, & Berne.)



THEOLOGIE 95

de discussion plus actuel ? Le principe du protestantisme évangé-
lique ! Est-ce donc 13 une question qui puisse encore faire ques-
tion ?

Qui certes, et plus que jamais. Actuel, ce sujet le sera tant
que le protestantisme n’aura pas trouvé a son principe une for-
mule, a la fois assez étroite pour le distinguer fonciérement de
tout ce qui n’est pas lui, assez large pour que les protestants de
toute dénomination puissent y retrouver I’expression de ce qui
leur est essentiellement commun. Les formules, sans doute,
n’ont pas manqué jusqu’ici, mais.la formule, on en est encore a
la chercher. C’est en effet, comme le dit quelque part Vinet, une
chose bien digne de remarque : tandis que « le catholicisme,
dont l'acte de naissance est d’ailleurs perdu, avoue dés l’entrée
son principe en l'érigeant en dogme, le protestantisme ne se
connait lui-méme qu’aprés coup, il ne découvre son principe
qu’apres I’avoir appliqué. » Encore ne le fait-il que « bien lente-
ment et comme & contre cceur. Aujourd’hui méme il n’a pas
encore toute la philosophie de ses actes, toute la conscience de
son principe. » Cet aujourd’hui d’il y a tantét quarante ans dure
toujours, il ne s’est pas encore transformé pour nous en un hier.

Soyons juste, cependant ; depuis que Vinet qui, lui, avait con-
science de son protestantisme, a écrit ces mots, plus d’un pas a
été fait. Et s’il est vrai de dire qu'a I’heure qu’il est, le protes-
tantisme, & en juger par la pratique générale, n’a pas encore
entiérement compris son propre principe, s’il est vrai de dire
que la grande majorité de ses adeptes semble ne pas se douter
de plusieurs des conséquences les plus élémentaires qui en dé-
coulent, il est certain que de nombreux efforts ont été tentés
depuis lors en vue de saisir ce principe, théoriquement du moins,
dans toute son originalité et sa profondeur. L’histoire des origines
de la Réforme a été explorée tout de nouveau et dans tous les
sens. Celle des sectes et dénominations protestantes est devenue
Pobjet d’études approfondies. En particulier, on a cherché a se
rendre un compte exact de ce qui constitue proprement la dif-
férence entre les deux grandes communions protestantes, cet
« esprit différent » dont parlait Luther & Marbourg. D’autre part,
I'ennemi héréditaire de par dela les monts a jeté son dernier



06 BULLETIN

masque et tiré la derniére conséquence de son principe a lui.
Comment tout cela ne pousserait-il pas, comment ne contri-
buerait-il pas & dégager toujours plus nettement le principe fon-
damental, caractéristique du protestantisme et 4 le mettre toujours
mieux en lumiére ?

Une chose est siire, c’est que le sentiment de J'insuffisance des
formules généralement accrédilées jusqu’a ce jour s’empare de
plus en plus des esprits qui réfléchissent. Ot est-il, aujourd’hui,
celui qui s’imaginerait avoir prononcé le dernier mot de la
sagesse en ressassant la banale formule : le protestantisme c’est
le libre examen? Ou qui penserait avoir été réellement au fond
des choses en disant que le principe du protestantisme se réduit
a ceci : la Bible, toute la Bible, et rien que la Bible ? Méme la
formule devenue traditionnelle dans la théologie protestante, celle
d’un double principe, I'un formel, 'autre matériel, combien de
bons protestants qui n’en sont plus qu'a moité satisfaits 9 Celui-ci
voudrait }Ja compléter par un troisi®me principe, en ajoutant aux
deux principes scripturaire et sotériologique un principe ecclé-
siologique. Celui-1a estime qu’on devrait s’en tenir au seul prin-
cipe de la justification par la foi. Tel autre cherche a ramener
tant bien que mal la dualité a Punité sans supprimer I'un des
deux termes. D’autres encore ne voient pas le moyen de sortir de
la dualité des principes, mais ils proposent de les formuler autre-
ment. Inutile d’entrer dans plus de détails et de citer des noms.
On le voit, la théologie protestante, en Allemagne surtout, est plus
que jamais en travail, et la question de savoir quel est le principe
du protestantisme n’est rien moins qu’une question oiseuse. Bien
loin donc de trouver étonnant que la société pastorale bernoise ait
mis ce sujet 4 son ordre du jour, il faut plutdt la féliciter de ce
que, a coté des questions pratiques, yui, d’ordinaire, défrayent les
réunions de ce genre, elle ne craint pas d’aborder de front des
questions de principes comme celle-la.

L’auteur du rapport (imprimé d’avance, pour servir de base & la
discussion) est M. Riietschi fils, pasteur & Reutigen, le méme qui
a remporté récemment le prix de la Société de la Haye pour la
défense de la religion chrétienne, ensuite d’un mémoire histori-
que et crilique sur le dogme ecclésiastique de I'innocence et de



THEOLOGIE 97

la chute. (Voir notre Revue de septembre 1879, page 503.) On
nous saura gré de donner ici un apergu de cet intéressant rapport.
L’auteur nous a facilité la tache en résumant son travail en une
vingtaine de théses, qui serviront de fil directeur a notre analyse.

I

M. Riietschi commence par soumettre & une critique serrée la
maniére traditionnelle de formuler le principe protestant, celle
qui consiste d& poser deux principes, 'un formel (I'Ecriture
Sainte), I'autre matériel (la justification par la foi). Scientifique-
ment, cette tradition théologique ne peut pas se soutenir.

En effet, & ne I’envisager d’abord que d’une maniére générale,
cette formulation préte le flanc & une triple critique : 1° elle est
incorrecte au point de vue logique, le principe d’'un phénoméne
ne pouvant étre qu’un. On se borne a juxtaposer les deux « prin-
cipes, » sans avoir jamais réussi 4 les ramener 4 une unité supé-
rieure. 2° Elle n’est guére plus correcte dogmatiquement et n’a
pas méme pour elle le témoignage de I’histoire. L’ancienne dog-
matique protestante parlait bien de certains articuli fundamen-
tales, et la Formule de concorde appelle celui de la justification
articulus preecipuus. Mais, pour les réformés, celui de la pré-
destination n’était-il pas tout aussi capital? Et nos anciens dog-
maticiens ont-ils jamais songé a ériger I'un ou l'autre de ces
loci en « principe? » Seule I'Ecriture Sainte est désignée par
tels ou tels d’entre eux comme principium religieux. En réalité
cette coordination devenue traditionnelle, d’'un principe formel et
d’un principe matériel, est beaucoup plus récenle qu’on ne le
pense. Elle ne date que du commencement de notre siécle, et
c’est grace au dogmaticien Twesten qu’elle est devenue une
monnaie courante dans notre théologie. 3¢ Elle a le grand tort
d’étre trop étroitement ecclésiastique et trop spécifiquement dog-
matique. Elle explique bien, 4 la rigueur, comment s’est formé
le systéme doctrinal du protestantisme, mais ce qu’elle n’explique
pas ce sont toutes les autres manifestations de la vie protestante,
dans les domaines du culte et de 1'art, de la politique et de la
vie sociale, de la science et de la littérature.

THEOL. ET PHIL. 1880. 7



a8 BULLETIN

Si de ces considérations générales nous passons i I’examen de
chacun des deux principes pris séparément, nous ne tarderons
pas a nous convaincre que le principe dit formel, c’est-a-dire le
principe scripturaire, n’est plus soutenable comme principe fon-
damental du protestantisme. En effet, I’Ecriture comme telle n’est
pas un principe. Elle est si peu le principe de la religion chré-
tienne, qu’elle en est bien plutét un produit. Ce qui a donné nais-
sance 4 ’Eglise chrétienne, ce qui en est « la raison suffisante, »
c’est, non pas I’Ecriture, mais la révélation, a laquelle celle-ci
ne fait que rendre témoignage. Or, si ’Ecriture n’est pas le prin-
cipe du christianisme, elle ne saurait étre davantage celui du pro-
testantisme. Elle ne peut étre envisagée comme tel que si I'on
entend par principe, non pas la raison suffisante de ’existence du
protestantisme, mais une norme servant i régler, soit positive-
ment soit négativement, son existence. C’est bien la le service
que |'Ecriture a rendu au protestantisme naissant. Par son moyen,
le protestantisme a acquis, et comme découvert de nouveau, la
connaissance historique, objective, du christianisme primitif. Et
a ce titre elle a servi de base 4 la formation des Eglises pro-
testantes, en fournissant, d’'une part, des armes contre une tradi-
tion ecclésiastique profondément altérée, et, de autre, en deve-
nant la source vivifiante et la norme régulatrice d’une foi nouvelle
et d’une nouvelle vie. Or, ce role-la, ’Ecriture le conserve encore
au sein du protestantisme d’aujourd’hui. Quant a ’élever au rang
d’un principe religieux, quant i I’ériger d’une maniére exclusive
en source de connaissance de toute vérité religieuse et en auto-
rité absolue pour la foi et la vie, ce n’était possible qu’aussi long-
temps que P’Ecriture était purement et simplement identifiée avec
la Parole de Dieu. Aujourd’hui que cette conception de ’Ecriture
est abandonnée, et elle I’est par les théologiens les plus conserva-
teurs, aujourd’hui que, bon gré mal gré, on en est venu i envi-
sager la Bible comme un produit historique, ayant un caractére
humain, faire de I'Ecriture le principe méme du protestantisme,
ce serait se metire en contradiction avec le protestantisme lui-
méme, qui entend ne relever que de la seule Parole de Dieu.
D’ailleurs, les réformateurs eux-mémes, et Luther le tout pre-
mier, ont déja établi de fait cette distinction essentielle, bien



THEOLOGIE 99

qu’ils ne P'aient pas définie d’'une maniére claire et nette, ni ap-
pliquée d’une maniére conséquente. L’Ecriture en tant que prin-
cipium cognoscendt, en tant que « source et norme, » conserve
donc pour nous une valeur sans pareille. Seulement, le principe
scripturaire ainsi entendu, loin d’étre de nature formelle, comme
on a 'habitude de le caractériser, est bien plutdt, lui, un prin-
cipe matériel. Quel est, en effet, le role de I’Ecriture? N’est-ce
pas de nous faire connaitre, de la maniére la plus pure, la plus
authentique possible, le contenu de la piété chrélienne ou de la
révélation de Dieu en Jésus-Christ ?

Pas plus que ’ancien principe scripturaire, le principe dit de
la foi ne peut étre considéré comme une expression scientifique
adéquate de la conscience chrétienne protestante. Remarquez
d’abord que la justification par la foi seule n’a de signification
vraiment principielle que dans le protestantisme luthérien. Le
protestantisme réformé est parti de prémisses en partie différentes.
Sans doute, il attache, lui aussi, une haute importance a cette
doctrine , mais en somme il se montre moins préoccupé de I'inté-
rét subjectif, anthropologique et mystique; son point de vue est
plus objectif, c¢’est-a-dire, d’une part, plus théologique, de V’autre
plus éthique et plus social. La gloire de Dieu pasee, pour lui,
avant la satisfaction du besoin de salut. Au point de vue réformé,
la formule devrait en tout cas éire complétée, et il serait plus
exact de parler, d’aprés Eph. II, 8, du principe du salut par
grace par le moyen de la foi. Dans sa forme regue, le principe
dit matériel est donc trop exclusivement confessionnel pour qu’on
puisse le considérer comme principe fondamental du protestan-
tisme dans sa totalité. Mais il est de plus, dans son contenu, trop
subjectif et trop exclusivement religieux. Cette exclusivité dérive
du caractére particulier que les circonstances historiques ont im-
primé a la réformation luthérienne. Elle tient & sa tendance spé-
cifiquement antijudaique, et s’explique en particulier par la per-
sonnalité méme de Luther. Pour que ce principe paulinien et
luthérien delafoi ne dégéneére pas en un subjectivisme antinomien
et individualiste (au sens ficheux du mot)ou bien en une foi d’au-
torité sans vie, soit juridique soit dogmatique, il lui faut un com-
plément'ohjedtif et éthique. Ce complément d’ou lui viendra-t-il ?



100 BULLETIN

D'une part, des éléments scripturaires qui ne sont pas spécifique-
ment pauliniens ; de 1'autre, des Eglises de la réformation qui ne
sont pas spécifiquement luthériennes. En s’élargissant de la sorte,
et en remontant de la notion essentiellement dogmatique et théo-
rique de la foi & la foi éminemment pratique, morale, individuelle
que Jésus posait comme condition de I'entrée dans le royaume des
cieux, le principe dit de la foi se transforme en celui de la con-
viction libre et personnelle ou, en d’autres {ermes, en celui de 1’in-
dividualité religieuse. La foi ainsi entendue (comme fides qua
creditur, et non gquae creditur) est la forme subjective ou le
moyen par lequel le chrétien acquiert le salut objectif. Elle dé-
signe la voie par laquelle la révélation de Dieu en Jésus-Christ
devient la propriété personnelle du fidéle. C’est dire que, con-
trairement & la terminologie consacrée, ce principe, a le bien
prendre, est de nature formelle plutdt que matérielle,

L’élude critique, en regard des faits, nous améne par consé-
quent a intervertir le rapport qu'on est convenu d’établir entre
les deux principes traditionnels, et & les concevoir 'un et I'autre
d’une maniére qui différe assez sensiblement de la conception
ordinaire, mais sans sacrifier pour cela ce qui fait la substance
de chacun d’eux.

II

Passant de la partie négative ou critique de son étude a la partie
dogmatique ou positive, M. Riietschi insiste tout d’abord sur la né-
cessité de distinguer deux choses dans le protestantisme. Ce mot,
en effet, est pris dans deux acceptions différentes. Tantot, par pro-
testantisme, on entend désigner une certaine forme historique
sous laquelle apparait le christianisme ou, si I’on veut, la piété
chrétienne protestante telle qu’elle a trouvé son expression dans
les diverses Eglises confessionnelles, dans leur culte et leur dogme,
et telle qu’elle vit dans la conscience religieuse de chaque chré-
tien protestant. Tantot, lorsqu’on parle du protestantisme, on a plu-
tot en vue I'idée, le principe qui est a la base de cet ensemble de
manifestations historiques. D’une part, il y 2 ce qu’on pourrait
appeler le protestantisme idéel, c’est-d-dire une certaine forme



THEOLOGIE 101

psychologique subjective dans laquelle peut se réaliser un contenu
religieux donné; de l'autre, le protestantisme historique ou le
contenu objectif de la piété chrétienne protestante comme tel.
En d’autres termes, et plus simplement, dans le christianisme
protestant il convient de distinguer entre le contenu chrétien et la
forme (ou la méthode) protestante. Tant qu’on ne fera pas cette
différence, on ne sortira pas de la confusion qui se produit toutes
les fois qu’on vient a parler du principe du protestantisme.
Envisageons donc, en premiére ligne, le protestantisme par son
coté formel, comme méthode, comme principe psychologique.
Etre protestant veut dire étre chrétien d’une certaine maniére et
ne vouloir étre chrétien que de cette maniére-la, savoir par une
appropriation individuelle du contenu religieux du christianisme.
Le protestantisme, en tant que protestantisme, repose donc tout
entier sur le principe de la libre détermination personnelle.
« Rien n’est pour I’homme qui ne soit par ’homme lui-méme. »
Ainsi le salut, ou en d’autres termes ’obtention du souverain bien
et la réalisation du but supréme de la vie, n’est possible pour
I'homme que pour autant qu’il se Papproprie par une détermina-
tion libre et personnelle. A ce point de vue, le protestantisme est,
d’un cété, une protestation contre toute médiation purement exté-
rieure du salut, de I'autre, une émancipation du sujet de toute
autorité purement extérieure. Mais quoi ? proclamer ainsi I'indé-
pendance de la conscience, ériger l'individualité en principe,
n’est-ce pas ouvrir la porte 4 un subjectivisme absolu ? Cette con-
séquence ne serait 4 craindre que dans le cas ou ce principe, tout
formel de sa nature, viendrait a étre appliqué d’une maniére
abstraite, c’est-a-dire abstraction faite du contenu rellgieux auquel
il doit servir. Or le protestantisme rejette I'autorité extérieure
pourquoi ? Est-ce pour ne plus laisser subsister aucune autorité
au-dessus du bon plaisir subjectif? Non, mais bien plutdt pour
recouvrer en Dieu I’autorité supréme dans toute sa pureté et dans
toute son énergie. De méme, s’il repousse toute médiation exté-
rieure du salut, est-ce par indifférence pour le salut ? Bien au
contraire, c’est dans 'intérét d’une appropriation du salut d’autant
plus pure et plus entiére. Pour le protestantisme religieux, en
effet, le droit de la libre détermination au salut implique toujours,



102 BULLETIN

du méme coup, le devoir de s’y déterminer par soi-méme. Et s'il
reconnait en Dieu le souverain bien, il le reconnait par le fait
comme le but supréme, tant pour les individus que pour la so-
ciété, Il demande donc 4 tout homme de chercher lui-méme la vé-
rité et de se déterminer pour elle, et en faisant cela il compte avec
assurance sur ce que I’homme ne saurait, a la longue, fermer son
cceur a la puissance de la divine vérité; il croit fermement avec
Tertullien a4 l'anima naturaliter christiana. Ainsi, ce qui
constitue le caractére distintif du protestantisme, c’est qu’il pro-
clame le principe de l'individualité religieuse. D’ou il résulte que
I’essence du protestantisme (le protestantisme idéel) consiste dans
la conception spécifiquement morale de la religion, par opposition
a une conception magique ou naturaliste et & une conception 1é-
gale et autoritaire. Par conséquent, le protestantisme historique
pourra se définir en deux mots : le christianisme éthique; ou
bien, si ’on se place au point de vue pédagogique, on dira que le
protestantisme est le christianisme de U'dge mir ou de la « ma-
jorité » religieuse. Par lui les individus ont été émancipés de la
tutelle de I’Eglise et, du méme coup, rendus personnellement
responsables de leur salut. Par lui, aussi, les peuples ont été
affranchis de la pression qu’exercait sur eux 'uniformité romaine;
le génie des diverses nations a été rendu a lui-méme et a pu com-
mencer i recouvrer son autonomie morale. Par lui, enfin, non seu-
lement I’Eglise, mais la vie morale dans toutes les sphéres, dans
la famille, I'Etat et la société, toute la maniére d’apprécier le
monde et la vie, ont changé de nature et pris un caractére tout
nouveau, en rapport avec les droits et les devoirs de I'individua-
lité religieuse.

Aprés avoir envisagé le protestantisme comme forme psycholo-
gique, en tant qu’il se caractérise par le principe formel de I'in-
dividualisme ou de la libre détermination, voyons ce qui en est
du contenu religieux du protestantisme. Le protestantisme his-
torique n’est pas, ne prétend pas étre une relz'gimi a part; aussi
n’a-t-il pas de principe religieux particulier. Il n’est que l'appli-
cation 4 un contenu religieux donné, savoir au christianisme, du
principe formel qui lui est propre. Par conséquent son principe
religieux ne differe en rien du principe chrétien lui-méme.



THEOLOGIE 103

Nous prétendons seulement, en tant que protestants, approcher
davantage du christianisme idéal, véritable. Le caractére distinctif
du protestantisme historique, en tant que christianisme protes-
tant, consiste simplement dans la tendance a saisir toujours plus
purement, et & conserver sans cesse dans sa pureté, le principe
chrétien tel qu’il est objectivement donné. Dans ce sens, le pro-
testantisme peut étre caractérisé, positivement, comme 1’énergie
déployée par 'esprit chrétien en vue de se maintenir et de se dé-
velopper dans sa pureté native sur la base historique de I’Evan-
gile (c’est 1a I’élément évangélique dans le protestantisme évan-
gélique); négativement, comme la protestation de ’esprit chrétien
contre toute prétention a identifier telle ou telle forme, telle ou
telle réalisation historique du principe chrétien avec ce principe
lui-méme ou avec I'idée chrétienne (c’est ce qu’il y a de. protes-
tant dans le protestantisme évangélique). Cette double tendance
ne s’est pas manifestée seulement lors de la réformation du XVIe
siécle, elle s’était déja produite 2 mainile reprise au sein de
I'Eglise catholique, mais elle a fait victorieusement explosion
avec Luther et Zwingli, et il faut qu’elle se manifeste, qu’elle
s’accentue de plus en plus au sein des Eglises évangéliques.
Ecclesia semper reformari debet : comment I’Eglise protestante
pourrait-elle jamais oublier ce vieil adage ?

Mais ce principe chrétien que le protestantisme aspire a saisir
et 4 maintenir dans toute sa pureté, quel est-il? On entend sou-
vent dire de nos jours, et de différents cdtés : Le principe du
christianisme n’est autre que Christ lui-méme. C’est ce qu’on
appelle das Christusprinzip 1. En un certain sens, cette formule
est trés acceptable ; elle se recommande par son extréme simpli-
cité. Mais est-elle réellement suffisante? A sapposer qu’elle le
soit pour l'usage populaire et au point de vue purement religieux,
elle ne I’est décidément pas au point de vue scientifique. A ce
point de vue, il est impossible de ne pas distinguer entre le prin-
cipe chrétien comme tel et Jésus-Christ comme personne, entre

* Dans la discussion qui s’est engagée dans l'assemblée pastorale de
Thoune, le premier opinant & proposé de formuler comme suit le principe
du protestantisme : Christ, objectivement attesté par UEcriture, subjective-
ment saisi par la foi. |



104 BULLETIN

Iabstrait et le concret. Assurément, Jésus-Christ est le porieur
de ce principe ; le principe s’incarne, se personnifie en lui. Pour
notre foi, personne et principe sont inséparables, mais pour notre
pensée ce sont choses distinctes ; car enfin, Jésus est avant tout
une personne et non pas « un principe. » Ce qu’il nous faut au-
jourd’hui, ce n’est pas un Jésus érigé en principe abstrait, il y a
longtemps que la dogmatique s’est chargée de cette besogne; ce
dont nous avons surtout besoin, ¢’est que ce Christ dogmatique,
abstrait et sans vie, redevienne une personne vivante, un carac-
tere historique. Cette vivification de la figure personnelle de Jésus
sera plus profitable a notre piété protestante que ne le serait une
nouvelle christologie dogmatique. Ce sera le meilleur moyen de
rendre concret et vivant pour nous le contenu religieux de cette
individualité, le principe religieux de Jésus-Christ.

Quel est donc ce principe? Il peut se résumer @) par son coté
individuel et religieux, dans la relation filiale de Vhomme a
Dieu ; b) par son cdté social et moral, dans le régne de Dieu. Il
serait superflu de démontrer que ce sont bien 1a les idées fonda-
mentales de I’Evangile de Jésus et que ces idées avaient pris corps
en sa personne. Mais ce qu’il importe de faire ressortir c’est le
rapport qui existe entre elles et le principe protestant. Qu’est-ce
que la qualité d’enfant de Dieu, la relation filiale de ’homme
avec Dieu, sinon 'accord entre une absolue dépendance vis-a-vis
de Dieu et le plus haut degré de liberté en Dieu? Relation qui a
pour base Yamour de Dieu (au sens subjectif et au sens objectif) et
appelle par conséquent ’homme & faire acte de libre détermination.
Etlerégne de Dieu, cet organisme moral formé de tous ceux qui,
individuellement, sont unis 4 Dieu comme ses enfants, qu’est-il
sinon I’accord de la plus grande liberté individuelle avec V'ordre
social le plus accompli ? Communion qui a pour fondement I’a-
mour du prochain et ne peut également se réaliser que par le
moyen de la libre volonté de tous et d’un chacun. Puis donc que
ces idées fondamentales de I’Evangile ne peuvent, en tant qu’idées
éminemment morales, étre réalisées que par voie morale, avec le
concours de ce qu’il ya dans I’homme de plus individuel, il en ré-
sulte que le principe matériel chrétien se renconire avec le prin-
cipe formel protestant, ou plutdt qu’il ’appelle, qu’il ne peut se pas-



THEOLOGIE 105

ser de lui. Et ainsi le protestantisme se trouve n’étre en définitive
qu'une conséquence de la piété chrétienne bien entendue. Ce
que le protestantisme exige et s’efforce de réaliser n’est pas autre
chose que ce que Jésus lui-méme ne cessait de requérir. Lui le
tout premier a fait pour chacun de la religion et de la moralité
une affaire de la conscience et du cceur, il a posé en principe que
rien de ce qui est extérieur 4 I'homme ne saurait déterminer sa
valeur religieuse, mais uniquement son propre état intérieur, la
relation qu’il établit lui-méme entre sa personne et Dieu. On peut
donc dire que Jésus a été en quelque sorte le premier protestant,
et que le protestantisme historique n’a fait que recueillir sa suc-
cession.

Mais il s’en faut, et de beaucoup, que le but soit atteint et que
la tdche du protestantisme soit remplie. Elle ne le sera que lofs-
que le régne de Dieu sera accompli. Tant qu’il naitra des
hommes ayant & passer par une nouvelle naissance spirituelle
pour devenir & leur tour enfants de Dieu, le protestantisme aura
une ceuvre a faire. C’est dire qu’a vues humaines, il a devant lui
une carriére indéfinie. D’ailleurs, dans notre peuple protestant,
disons mieux, dans chacun de nous, que de restes de catholi-
cisme ! Que d’idées foncierement protestantes, élémentaires méme
au point de vue protestant, liberté de croyance, liberté de con-
science, etc., qui n’ont pu se faire accepter que tout récemment,
pas méme encore d’'une maniére générale, et qui ¢a et 1a ne l'ont
emporté que par des motifs qui n’avaient rien de bien religieux !
Puisse-t-on ne pas oublier, que plus les autorités exiérieures
viennent a faire défaut, plus la liberté individuelle a libre jeu,
plus aussi devient grande la responsabilité qui résulte pour cha-
cun de sa liberté méme! Car la liberté n’est pas le but supréme
du protestantisme chrétien, elle n’esl que la voie par laquelle il
doit tendre a réaliser les fins religieuses et morales de I’humanité.
Le type idéal de ce but a la fois divin et humain nous est objecti-
vement donné en Jésus-Christ, Poursuivre cet idéal, travailler a la
réalisation progressive, toujours plus pure et plus compléte, de ce
but supréme, telle est la taiche providentielle du protestantisme.
S’1l reste fidéle a celte tache et s’il demeure fidéle & lui-méme,
c’est-a-dire, s’il consent & n’y travailler que conformément & son



106 BULLETIN

principe de liberté, I'avenir lui appartient, et le protestantisme
chrétien sera aussi la religion de 'avenir.

En résumé donc, le protestantisme évangélique, selon M. Riiet-
schi, repose bien si l’on veut sur deux « principes, » Mais 'un de ces
principes, le principe matériel, n’est autre que le principe chré-
tien lui-méme ; V'autre, le principe formel, qui est le principe
caractéristique et distinctif du protestantisme, n’est que le corol-
laire du premier. Celui-ci ne peut se réaliser purement et pleine-
ment qu’avec le concours de celui-la. De sorte que 'unité existe
au fond de la dualité des principes.

Ceux de nos lecteurs qui connaissent un peu leur Vinet auront
été frappés comme nous de la grande analogie qui existe entre
cette fagon de concevoir I'essence du protestantisme et celle que
le penseur vaudois n’a cessé de soutenir et de développer dans
ses écrits. Il est vrai que les conséquences pratiques que le pas-
teur bernois tire du principe protestant, par exemple quant a la
constitution de ’Eglise et a la question des confessions de foi, ne
s’accordent guére avec celles qu’en tirait Vinet. A cet égard, les
individualistes de Y’école de Vinet ne partageront pas plus les
vues de M. Riietschi que ne le feront, de leur cbté, les luthériens
a tous crins, en ce qui concerne le principe de la justification par
la foi. Mais laissons 14 les théories sur ’Eglise. Ne nous arrétons
pas davantage a la définition que M. Riietschi donne du principe
matériel , aux termes dans lesquels il résume la substance reli-
gieuse et morale du christianisme ; il y aurait peut-étre quelques
réserves a faire & cet égard. Tenons-nous-en au principe méme
du protestanlisme comme tel, & ce principe de I'individualité (les
Allemands disent de la subjectivité) appliqué au contenu de la
révélation de Dieu en Jésus-Christ. A ce point de vue-13, combien
n’est-il pas intéressant de constater que les idées exposées par
un intelligent disciple de la théologie allemande moderne, les
idées qu’on nous présente comme le résultat des discussions et
des études historiques auxquelles se sont livrées, depuis une
quarantaine d’années, quelques-unes des meilleures tétes au
sein du protestantisme germanique, que ces idées, dis-je, se trou-
vent étre & peu de chose prés celles-la méme qui tenaient tant &
cceur au philosophe chrétien de Lausanne ! Il est vrai que Vinet



THEOLOGIE 107

n’a pas traité la question ex professo, sous forme systématique, a
grand renfort d’érudition historique. Aussi ses opinions sur ce
sujet ne sont-elles guére connues de I'autre c6té du Rhin, et en
général en pays de langue allemande. Le sont-elles beaucoup

mieux en terre francaise, et méme sur les rives du Léman ?
V. R.

REVUES

Nous tenons & attirer encore une fois 'attention de nos lecteurs

sur la
THEOLOGISCHE LITERATURZEITUNG

qui parait & Leipzig (librairie Hinrichs) sous la direction de M. le
Dr Emile Schiirer, professeur & Giessen. Cette importante publication
vient d’entrer dans la cinquiéme année de son existence. Elle a rapi-
dement réussi & devenir le vademecum indispensable des théologiens;
elle rend des services inappréciables & ceux qui habitent en dehors
des grands centres universitaires et qui sans elle seraient privés
d'une foule de renseignements utiles. Comme elle est exclusivement
consacrée 3 des comptes rendus bibliographiques, et qu’elle paraft
tous les quinze jours, nous ne pouvons donner, dans notre Revue, le
sommaire de tous ses numéros successifs. Mais un coup d’ceil sur
I'année écoulée (1879) fera comprendre l'intérét qu’elle mérite d’ex-
citer et poussera, nous l’espérons, quelques personnes dans notre
pays a s’y abonner.

La Literaturzeitung a tout d’abord le mérite d’étre le reflet fidéle
de I'état actuel de la théologie. Lees ouvrages d’exégése ou d’histoire
ecclésiastique sont-ils en majorité parmi les publications récentes, la
Literuturzeitung en portera la trace. Les travaux de dogmatique font-
ils défaut, on s’en apercevra en relevant le petit nombre des articles
consacrés & cette discipline. Mais c’est aussi par le nombre et la diver-
sité des collaborateurs que cette revue est un miroir de la théologie
allemande. Presque tous ceux qui avaient coopéré dés la premiére
année sont demeurés fidéles 4 1'entreprise, d’autres noms sont venus
s’y ajouter. En 1879, nous remarquons parmi les écrivains qui ont
fourni le plus d’articles : MM. Bernhardt Weiss, W. Schmidt, Sachsse,
Schurer, Baudissin, feu Diestel, Kamphausen, Kautzsch, Nestle, Strack,
Harnack, Kattenbusch, Moller, Plitt, Weizs@cker, Kaftan, Thones, Krauss,
Lindenberg, Meier.

Les comptes rendus sont en général brefs et souvent sévéres; on



	Théologie

