Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 13 (1880)

Artikel: Christ et la doctrine de l'immortalité
Autor: A.L. / Matheson, George

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379266

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRIST

ET LA

DOCTRINE DE L'IMMORTALITE

PAR

GEORGE MATHESON 1!

La question que nous avons I'intention d’examiner est celle-
ci: Quelle relation y a-t-il entre notre foi en une vie future
et la religion chrétienne? Le moment présent pourrait sembler
bien mal choisi pour proposer un tel sujet d’étude ; la chaire
chrétienne a depuis longtemps relégué cette doctrine de I'im-
mortalité dans le parvis extérieur du tabernacle; depuis long-
temps cette doctrine a été regardée comme l'un de ces pre-
miers principes que I’expérience chrétienne doit laisser & I'ar-
riere-plan, comme une de ces vérités dont le fondement repose
sur les lois de notre nature, vérité que tout chrétien doit ad-
mettre, mais que pas un ne perdra de temps & examiner. Pour
ceux qui pensent ainsi, le champ de recherches qui s’étend
devant nous doit, en effet, paraitre pauvre et stérile. Si dans
notre expérience chrétienne nous nous sommes déja élevés sur
la montagne de la transfiguration, pourquoi redescendrions-
nous pour en gravir de nouveau les pentes ? Si dans une pleine
participation & la vie nouvelle nous avons pénétré dans le
saint des saints, pourquoi reviendrions-nous pour traverser
de nouveau le vestibule du temple? Si dans la profondeur de
notre développement spirituel nous avons compris un mystére

1 Tiré de la Princeton Review,



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’IMMORTALITE 324

qui dépasse nos connaissances naturelles, pourquoi retour-
nerions-nous a ce probleme de notre enfance spirituelle et &
ces chétifs et misérables rudiments qui ne peuvent nourrir que
des intelligences qui s’éveillent?

Et cependant, si nous ne faisons erreur, tout ce raisonne-
ment repose sur une profonde illusion. Cette doctrine de I'im-
mortalité est-elle en réalité la propriété légitime de l'intelli-
gence naissante ? Appartient-elle véritablement au parvis
extérieur du tabernacle? Si nous ouvrons les épitres de Paul,
nous y rencontrerons une tout autre maniére d’envisager la
question. Sil y eut jamais un homme qui accordit pleine
liberté aux lois naturelles, cet homme fut Paul; son respect
pour la théologie naturelle est si grand qu’il considére le Dien
de la nature, pour les paiens, comme une anticipation du Dieu
de la révélation. Mais quand Paul en vient a cette doctrine de
I'immortalité, son langage est légérement changé; ce n’est
plus T'invisible révélé par le visible, mais quelque chose que
I'invisible et ’éternel peuvent seuls révéler. Le méme homme
qui admet volontiers une analogie entre le christianisme et
I'hellénisme réclame pour la foi chrétienne deux points d’une
originalité absolue: I'un est la doctrine de la croix, 'autre la
lumiére de 'immortalité. Ce qui est encore plus remarquable
et impossible & nier, c’est que, dans U'esprit de l'apdtre des
gentils, ces deux points n’en font qu’un. « Notre Sauveur Jésus-
Christ a aboli la mort et mis en évidence la vie et I'immor-
talité. » (2 Tim. 1, 10.) Pour lui 'immortalité est révélée dans
la méme proportion que la vie est révélée. La vie, une vie de
sacrifice, la vie de la croix, une vie d’abnégation, de dévoue-
ment complet, tel est 'organe par lequel il la voit, 'organe par
lequel il demande que tout hommela voie. Etre enracinéet fondeé
dans I'amour, c¢’est comprendre avec tous les saints ; posséder la
charité qui supporte tout, c’est voir face a face ; étre revétu de
I'Esprit de Christ, ¢’est posséder un sens plus délicat, qui pénélre
la oul'eeil n’a pas vu, ol 'oreillen’a pas entendu, ol 'imagina-
tion n’a pas congu. Si telle est la doctrine de Paul, et cela nous
semble indiscutable, ilen doit sortir une conclusion plusimpor-
tante encore. Cette croyance a ’immortalité, que nous plagons



322 GEORGE MATHESON

au seuil del’expérience chrétienne, ne peut plus étre laissée dans
une si humble position. Bien loin d’étre I’entrée du parvis
extérieur, elle est au contraire, au point de vue de Paul, le
trés saint des saints, le sanctuaire le plus intime du temple de
la vérité sacrée. L'immortalité est ici, non pas le premier,
mais le dernier objet & reconnaitre entiérement, un objet qui
ne peut étre vu parfaitement que lorsque toutes les autres
lumiéres ont été réunies pour le contempler. Elle doit par con-
séquent nous apparaitre non pas comme la fondation, mais
comme le faite; non pas comme la racine, mais comme la
fleur ; non comme ['étoile du matin, mais comme le plein jour.
Si cette doctrine est le produit de la vie chrétienne, elle
brillera avec d’autant plus d’éclat que cette vie sera plus déve-
loppée, el sera pergue avec d’autant plus d’intensité que cetie vie
sera plus répandue. La croyance d’'un homme en 'immortalité
sera proportionnée & la valeur qu’aura pour lul son &me, et
son incrédulité en P'immortalité, a la faiblesse de ses expé-
riences spirituelles. Sa vue de l'avenir sera la mesure de son
attachement au présent, et plus grande sera la portée de ses
instincts spirituels et de ses facultés mentales, plus claire aussi
sera sa conviction de la nature impérissable de I’Ame.

Il yadeux phases extrémes dans I’opinion concernant la rela-
tion du christianisme avec la doctrine d’un état futur. Le X VIIIe
siecle fut expressément le siécle de I'adoration de la nature.
Son mot d’ordre était la gloire de I'humanité ; il était bati sur
les piliers du despotisme et culminait dans la couronne des
rois. Les déistes anglais luttaient avec les apologistes anglais,
mais tous deux occupaient des maisons de verre, et la ligne de
démarcation entre eux n’était que bien faiblement marquée.
Pour Collins, Tindal, Chubb, Morgan et Bolingbroke, la lumiére
naturelle était suffisante ; pour Warburton, Cumberland, Cony-
beare, Sherlock et Paley la lumiére naturelle était presque
suffisante. Les déistes, lorsqu’ils niaient un état futur, le
faisaient sur le témoignage de 1'dme ; les apologistes, lors-
quils défendaient la croyance en un état futur, le faisaient
aussi sur le témoignage de I’dme. L’orthodoxe ecclésiastique
réclamait presque aussi peu pour le christianisme que son



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’'IMMORTALITE 323

adversaire hérétique; il était partout vainqueur, mais il fai-
sait des demandes modérées et il n’exigeait qu'un modeste
tribut. Comme son ennemi vaincu, il croyait & la majesté de
la raison humaine; le christianisme n’était qu’un supplément
a cette lumiére naturelle, qui était déjad presque compléte par
elle-méme. L’homme n’avait besoin que de peu de chose pour
fonder son espérance en un état futur ; le probléeme était plus
qu’a moitié résolu par les seuls instincts de l'esprit, et une
manifestation historique confirmerait le verdict de ’humanité.
Qu'un homme se léeve d’entre les morts, et 'évidence serait
compléte. Qu'un message actuel soit apporté du pays du
silence, et I'aspiration deviendrait réalité. Que I’ceil contemple
pour un instant seulement une preuve visible de la mort
vaincue, et dans cet instant ’dme humaine saurait combien
vrais étaient ses raisonnements, et combien justes étaient ses
aspirations; la résurrection de Christ n’était que le sceau et
Pattestation des décrets infaillibles de l'intelligence naturelle.

Ce siécle passa, et des flammes de la révolution frangaise
s'éleva un nouveau monde, un monde en tout point l'anti-
these et I’antagoniste de 'ancien. Le XVIIIe siécle avait adoré
la lumiére naturelle; le XIXe siécle s’efforca de laisser la
nature derriere lui. Dans tous les domaines de la pensée, la
tendance transcendantale se montra : dans les spéculations de
Hegel, dans la poésie de Geethe, dans les réves de Coleridge,
dans les visions utopiques de mille visionnaires politiques.
Un changement correspondant se produisit dans 'atmosphére
du monde religieux. La vague évangélique, qui commenca
a se briser sur les rivages de I’Angleterre et de I’Amérique,
avait quelques tons en parfaite harmonie avec la vague trans-
cendantale. C’était avant tout un mouvement de vie et de
fraicheur, rnais sa course était furieuse (sweeping) et réaction-
naire. L'immortalité du XVIII® siécle avait été une immortalité
populaire, une maison visible avec plusieurs demeures maté-
rielles, dont l'existence était préfigurée dans la nature et la
réalité confirmée en Christ. Mais pour la vie renouvelée du
XIXe siecle un tel avenir était dégradant: Les hommes pou-
vaient-ils se contenter d’idéaliser le simple produit de la



324 GEORGE MATHESON

nature ? Le christianisme n’avait-il rien de nouveau & commu-
niquer au sujet de la destinée future de ’homme ? la prolon-
gation de la vie, de I'eeil et de Poreille, du coeur et du cer-
veau, était-ce 1a ’'apogée des réves humains ? Cetie immmorta-
lité naturelle ne devait-elle pas étre supprimée ou du moins,
si elle demeurait, ne devait-ce pas étre seulement comme
Venfer des méchants? Pour ’ame pure, pour 'esprit régénéré,
n’y avait-il pas un but plus élevé et plus noble? Ne devaient-
ils pas étre transportés dans un ciel nouveau, dans une terre
nouvelle, dans une vie mystique non décrite et indescriptible,
dans un monde indépendant de spectacles grandioses, de sons
naturels et d’affections terrestres? Ne devaient-ils pas, dans
leur ascension, laisser tomber leur manteau terrestre, dire
adieu aux plaisirs matériels, et étre absorbés dans la commu-
nion avec cette vie de Dieu, calme et paisible, ol les vents ne
soufflent jamais, ou les vagues ne s’élevent jamais, et oli les
passions ne s’agitent jamais ?

Ce sont 14 les deux phases extrémes de ’opinion ; 'une fai-
sant du christianisme un simple supplément aux instincts
populaires de ’ame, I'autre le regardant pratiquement comme
un correctif pour ces mémes instinets. Quelle est notre position
vis-a-vis de ces deux vues opposées ? Dire qu’elle est contraire
a4 toutes deux ne rendrait pas notre pensée; notre position
est essentiellement et radicalement différente, elle repose sur
une autre conception. Nous voudrions en effet appeler atten-
tion sur le fait que ces deux opinions, tout opposées et incon-
ciliables qu’elles sont, reposent cependant sur une vaste et
commune assomption ; toutes deux considerent comme certain
que la notion populaire de I'immortalité, dominant dans toute
la chrétienté, dérive de la lumiére naturelle. Nous soutenons,
au contraire, que cette notion populaire est elle-méme le pro-
duit direct de la conscience chrétienne, que, au lieu d’étire
complétée par le christianisme, elle est créée par lui, qu’elle
ne se rencontre nulle part en dehors des limites de la croix,
et qu'on ne la trouve que 13 ou la culture chrétienne a passe.
Recherchons en premier lieu ce qu’est cette notion populaire
de 'immortalité que les hommes réclament pour la seule lu-



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’'IMMORTALITE 320

miere naturelle? ou, ce qul revient au méme, quelle est la
notion populaire de la mort? Si ’on nous demandait de donner
une définition a la fois bréve et compléte, nous dirions que la
mort, au sens populaire du monde chrétien, est la transition
immédiate de ’ame dans des conditions supérieures. Remar-
quons que dans cette deéfinition, quelque bréve qu’elle soit,
sont contenues quatre déterminations distinctes qu’on ne
trouve unies dans aucun systéme antérieur au christianisme.
Premiérement, elle affirme que le principe de la vie ne périt
pas a la mort, mais qu’il ne fait que passer d’'un état dans un
autre. Secondement, elle déclare que le nouvel état dans lequel
I'ame entre n’est pas impersonnel, mais soumis a des condi-
tions, c'est-a-dire environné d’une forme extérieure, d’un reveé-
tement, comme le dit Paul : « Vétus et non pas nus. » (2 Cor. V,
4.) Troisiemement, elle soutient que les nouvelles conditions
sont supérieures aux anciennes, c’est-a-dire que le revétement
permet une plus grande liberté a 'expression du caractére de
I’ame et que cela est également vrai de tous les états, soit de
celui des bienheureux, soit de celui des damnés, soit enfin de
celui des ames du purgatoire. Enfin elle affirme que cette
transition est un passage immeédiat, non le résultat d’'un long
sommeil ou d’une cessation temporaire de I'existence, mais la
suite immeédiate du fait méme de la mort. Nous avons dit que
ces quatre déterminations ne se trouvent unies dans aucun
systéme de I’antiquité; leur union, en vérité, commence avec la
doctrine chrétienne de la résurrection. C’est dans la résurrec-
tion de Christ que, pour la premiére fois dans I'histoire, nous
nous trouvons face & face avec l'assertion d’une harmonie
éternelle entre la matiére et I'esprit, entre le corps et I'ame.
Nous ne parlons pas seulement d’un fait historique isolé ; la
doctrine de la résurrection du Christ est dans son sens le plus
profond la doctrine de la vie de Christ. Le fait historique qui
en forme le dénouement (climax) n’est que la consornmation et
I'illustration de cet accord perpétuel entre le corps et 'dme
qui constitue 'harmonie de toute son histoire terrestre, un
accord qui justifie la parole du quatrieme évangéliste, que
méme pendant son séjour sur la terre, le Fils de 'homme était



326 GEORGE MATHESON

dans le ciel. (Jean 1II, 43.) La doctrine chrétienne de la résur-
rection prétend étre plus qu’un fait; elle veut étre un évangile,
une vie, une expérience continue, et le fait méme qu’elle n’est
pas épuisée dans une manifestation historique lui a permis de
pénétrer le monde d'une atmosphére entiérement nouvelle.
C’est par la respiration de cetle atmosphére que nous avons
acquis nos idées modernes sur I'immortalité, et c’est par la vie
nouvelle qu’elle a donnée & notre nature humaine que la lu-
miére naturelle a été rendue capable d’aspirer si haut.

La résurrection de Christ fut pour le monde paien la pre-
miere manifestation d’'une personnalité compléte, la premiére
harmonie entre un corps et une adme. Il n’est pas exagéré
de dire que, & iravers toute la vie du paganisme, ces deux
furent toujours séparés. Si nous jetons les yeux sur la longue
série des spéculations antérieures au christianisme, nous serons
frappés du fait que ces spéculations semblent suivre deux cou-
rants de pensee séparés, opposeés et cependant presque contem-
porains ; dans I’un I’ame est sacrifiée au corps, et dans 'autre
le corps est sacrifié & ’ame. Si nous regardons de plus pres,
nous serons frappés d’un fait plus remarquable encore. Nous
verrons que ces courants, tout opposes qu'’ils sont ’'un a I'autre,
ne sont cependant pas paralleles ; ils se rapprochent toujours
I'un de lautre, le corps tend avec efforts vers l'esprit et
I'esprit vers le corps. Nous voyons le matérialisme partir de la
forme la plus grossiére et s’enfermer lui-méme dans le terrestre
et le sensuel, puis d’une maniére toujours croissante, bien
qu’inconsciente, devenir mécontent de sa propre sphére et
chercher & retremper sa jeunesse en simulant la vie de 'esprit.
Nous voyons le spiritualisme partir avec une conviction pro-
fonde et exagérée de la majesté absolue de I’esprit, et s’efforcer
de bannir de son domaine tous les objets et toutes les concep-
tions qui ne portent pas le sceau de la pensée abstraite, puis
devenir de temps & aultre las de son empire désert et s’efforcer
d’en rompre la solitude par I’admission de formes matérielles.
Nous voyons ces deux courants de pensée opposés perdre
toujours plus leur opposition, regarder I’un vers I'autre, tendre
Yun vers l'autre, et cependant incapables de s’atteindre. Enfin,



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’IMMORTALITE 327

lorscue les temps sont accomplis, nous contemplons la solu-
tion du probléme : le ciel et la terre se rencontrent, la matiére
et I'esprit s’embrassent. Le long antagonisme entre le corps et
I’ame est réconcilié dans une vie quiéléve ’esprit sans abaisser
la matiére, et qui éléve la matiere sans rabaisser ’esprit. Ces
droits des sens et de la raison, que Brahma avait déclarés
inconciliables, et que Platon n’avait pu associer, sont réunis
dans un grand fait historique, qui harmonise la raison et les
sens, et qui éleve les sens jusqu’au seuil de la raison. Dans la
doctrine chrétienne de la résurrection, toutes choses s’accor-
dent enfin ; les lignes opposées se trouvent coOte & cote, les
philosophies divergentes se fondent dans I'unité, et le pouvoir
conciliateur d’une harmonie rétablie rassemble en un tout les
fragments du passe.

Telle est, croyons-nous, dans ’histoire la place véritable de
la doctrine de la résurrection de Christ. Dans les limites d’'une
revue périodique, nous ne pouvons qu’esquisser les contours
d’un si vaste sujet, et nous devons nous contenter d’indiquer
le chemin a suivre sans le fixer exactement. Nous commencons
par le matérialisme et nous commencons par lui dans sa forme
la plus grossiére et la plus matérielle. Il débute dans cette mer
Morte de I’esprit humain, dans ’empire chinois. Les habitants
actuels de cet empire ont reconnu l’existence d’un état futur
en adorant les &mes de leurs ancétres, mais I’atmosphere chré-
tienne a pénétré plus loin que la conscience chrétienne. La
croyance de ’ancienne Chine, dans ses deux premiéres mani-
festations, était 'adoration d’un principe matériel existant sous
les images de toutes choses, un principe dont le seul attribut
était son immutabilité et la seule gloire sa perpétuité. Cela seul
en effet était perpétuel. Tout le reste disparaissait dans un iné-
vitable abime, tout, leshommes et la vie des hommes, les choses
et les formes des choses, les époques et leurs aspects; ils pé-
rissaient, mais lui demeurait, ils vieillissaient tout comme un
vétement, mais lui restait le méme. Les amitiés et les haines, les
éspérances et les douleurs de ’humanité palissaient devant lui ;
il avait existé alors qu’elles n’étaient pas encore, et il existerait
alors qu’elles ne seraient plus. Une telle croyance est ce qu’il y



323 GEORGE MATHESON

a de plus éloigné de toute doctrine de 'immortalité, person-
nelle ou impersonnelle ; sa seule lueur de consolation était le
motit qui lui avait donné naissance. D’oul venait ce respect pour
immuable ; n’était-ce pas que I'immuable était le symbole de
Timmortel ? D’oll cette vénération pour un principe matériel
insensible ; n’était-ce pas que son insensibilité méme entrete-
nait 'espérance qu’il serait immuable ? La pensée devait se
développer, le sentiment devait se consolider, la passion devait
s’épuiser, la vie elle-méme devait passer, mais la matiere inerte
vieillissait, sans que cela partt, son impassibilité la protégeait
de la corruption, et sa vivacité la préservait de la mort.

Et maintenant, pendant bien des siécles et dans bien des pays,
nous perdons de vue le matérialisme. Il est submergé par les
vagues d’'unc nouvelle civilisation, et quand il reparait, c’est
au centre de la Grece ionienne. L’ancien monde a passé etl'au-
rore d’'un monde nouveau a brillé, 'aurore du monde de Thalés,
d’Anaximénes, d’Héraclite. Le matérialisme aussi a pris un
nouvel aspect. Il n’adore plus la matiére morte, inerte et in-
sensible, il adore la matiere dans ses formes les plus vi-
vantes et les plus subtiles, ’eau, l'air et le feu. 1l est difficile
de concevoir dans un méme courant de pensée une transition
plus compléte. La Chine ancienne avait adoré la matiére pour
son immutabilité, la Gréce ionienne la recherchait pour sa
flexibilité, et elle la recherchait seulement sous ses aspects les
plus mobiles. L’eau est le symbole de la fraicheur vitale; 'eau
vive, I’eau vivifiante, I’eau souriante, sont presque des expres-
sions proverbiales. L’air est le symbole de la liberté vitale,
le mot méme d’esprit signifie souffle. Le feu est le symbole de
Pénergie vitale; on parle communément d’une étincelle de vie.
L’école ionienne, en déifiant’eau, I'air et le feu, protesta contre
un matérialisme mort. Elle fit un pas vers la conception d’une
nature vivante, d’un organisme vivant de I'univers. L’objet de
son culte était encore la matiére, mais c’était la matiere trans-
figurée sur la montagne, ornée 4 la ressemblance de 'dme et
resplendissant sous les vétements de l'intelligence humaine.
L’adoration de ses partisans ne dépassait pas le naturel, mais
c’était le naturel sous son aspect qui se rapprochait le plus du



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L'IMMORTALITE 329

spirituel, non plus I'immobilité de I’apathie, mais l'activité qui
indiquait presque un pouvoir conscient. Et cependant nous ne
pouvons manquer d’apercevoir que tandis que les instincts de
Phumanité ont progressé, ’humanité elle-méme n’est pas arri-
vée méme a la conception la plus élémentaire d’une immorta-
lité personnelle. Tout ce que l'individu pouvait recueillir, c’est
qu’il était une partie infiniment petite d’un élément pénétrant
tout et supportant tout, qu’il était une goutte d’'un océan, le
souffle d’'une atmosphére ou I’étincelle d’un feu immense. Mais
la mort anéantirait la différence existant entre le tout et ses
parties; la goutte retournerait dans I'océan pour ne plus étre
goutte ; le souffle irait se perdre dans l'atmosphére pour ne
plus étre souffle; I’étincelle se mélerait avec le feu pour ne
plus étre étincelle. La vie individuelle était regardée comme
un accident de l'étre, et la plénitude de la vie universelle de-
vait étre la mort de l'existence individuelle. L’homme n’avait
pas encore 0sé espérer en une vie future personnelle, et ce-
pendant il avait fait un pas vers cette espérance en comprenant
plus clairement sa valeur dans le présent.

Nous sautons deux siecles et nous nous trouvons face a face
avec un développement encore plus avancé. Pendant ces deux
siécles, les peuples de la Gréce semblent avoir pris quelque
chose du feu ionien; ’esprit populaire avait été graduellement
pénétré par une riche et belle mythologie. 1l faut remarquer &
ce propos un rapport étroit entre la premiére religion grecque
et la premiére philosophie grecque; toutes deux adoraient la
matiére sous son aspect de liberté et d’activité. Jamais en vé-
rité, dans I'histoire de I'’humanité, les hommes n’eurent une ex-
cuse aussi puissante pour leur adoration de la maliére, car
jamais 'idée de matiére ne s’est présentée sous une forme aussi
belle. C’était un des pays les plus charmants que I’eeil humain
ait jamais vus; la nature y avaitrépandu non pas peut-étre ses
plus vastes, mais certainement ses plus attrayants trésors. Ce
n’était pas la nature dans sa magnificence asiatique, qui épou-
vante en méme temps qu’elle ravit ; la magnificence de déserts
sans chemnins, de plaines inhabitées et de gigantesques mon-
tagnes devant lesquelles la vie individuelle s’abat dans le néant;

THEOL. ET PHIL. 1880, 22



330 GEORGE MATHESON

c’était la nature dans cette insouciante liberté, dans cette riante
beauté, qui tout a la fois dominait 'ame et la laissait insensible
au sentiment de sa dépendance. Le Gree n’en avait pas peur;
et méme en la déifiant, il jouait avec elle, il s’amusait en ado-
rant et il adorait en s’amusant. Il regardait les objets de la na-
ture comme un enfant les regarde, comme un assemblage dé-
suni de forces vitales suivant chacune son propre plaisir et
faisant chacune sa propre volonté, Soleil, lune et étoile, mon-
tagne, vallée et prairie, riviére, fleuve et océan, tous étaient
animés de vie indépendante et chacun était un dieu dans sa
propre sphére. La religion des Grecs était devenue identique
avec leur poésie, et leur poésie était devenue identique i leur
prose. Ce quiest pour nous une belle métaphore, une fine com-
paraison, une heureuse figure, éfait pour eux aussi naturel que
T’éclat du soleil ou la pluie. La beauté de I'univers consistait
pour eux dans son apparence, et pour eux, par conséquent, son
apparence était sa réalité, car c’était le sens du beau qui consti-
tuait leur existence et ¢’était la vue du beau qui leur révélait le
divin.

(’est alors que la philosophie posa la question de savoir s’il
n’y avait pas quelque vérité dans cette mythologie? Sous ces
absurdités manifestes, n’y avait-il pas aprés tout une base scien-
tifique ? Le bon sens de la Gréce avait attribué aux objets ma-
tériels des forces vitales, et en cela le peuple n’avait-il pas de-
vance les philosophes? Ne serait-il pas possible d’élever toute
cette mythologie grecque dans la sphére de la science naturelle
et de réveiller ces 0os secs de la spéculation intellectuelle en
unissant le roman et la réalité, la poésie et la prose ? Voila,
croyons-nous, ce qu'Epicure se demanda, et voila aussi le motif
qui lul dicta sa remarquable réponse. Cette réponse fut la re-
duction du matérialisme dans les limites les plus étroites qui
lui aient jamais été imposées. Il réduisit 'univers physique en
une série d’atomes, et dans chaque atome il placa une force
motrice. Il transporta la science bien prés du domaine de la
poésie et la matiére bien prés do domaine de I’esprit. (ie n’était
plus la matiére morte comme en Chine, ce n’était plus la ma-
tiere subtile comme daus I’école de Thalés, ¢’était 1a matiere ac-



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L'IMMORTALITE 331

tuellement vivante, animée, vivifiée. Un pas restait 4 faire pour
compléter le développement du matérialisme ; il fallait dire que
ces forces de la nature étaient elles-mémes intelligentes. Ce pas
fut franchi par les stoiciens. La philosophie des stoiciens poussa
aux derniéres limites du raffinement les possibilités du courant
matérialiste, & une hauteur qui devient presque de la spiritua-
lité dans les pensées d’'un Epictéte et les spéculations d’'un Sé-
neque. Tandis que nous nous souvenons qu’avant ce moment
le monde avait entrevu I’éclat d’une aurore plusbrillante et plus
sainte ; tandis que nous pouvons & peine nous empécher de con-
clure que le stoicisine, comme tousles autres systémes paiens,
doit avoir participé en quelque mesure a la plénitude de la lu-
miére chrétienne, nous ne sommes nullement disposés a nier
que, considérant la base étroite dont elle est partie, la philo-
sophie stoicienne mérite toute louange. Elle tira le meillear
parti possible de pauvres circonstances, elle éleva un édifice
passable sur de bien faibles fondements. Le stoicisme fit pour
le matérialisme de I’ancienne Gréce ce que le dernier déve-
loppement du darwinisme a fait pour le matérialisme de 1’An-
gleterre moderne, il lui donna une 4me. Quiconque comparera
Porigine naturelle de la vie telle qu’elle est exposée par Alfred
‘Wallace et I'origine naturelle de la vie telle qu’elle est exposée
par Priestley et Lamarck sera forcé d’admettre qu’il se trouve
sur un terrain plus élevé. Dans un certain sens, I’Angleterre du
XIXe siecle est encore matérialiste, mais son matérialisme est
presque aussi distinct de celui del’dge preécédent que I’ame I'est
du corps. La matiére n’est plus ici une chose, mais presque une
pensée ; non plus un mécanisme mort, mais une force vivante;
non plus un effet passif, mais une cause active sinon intelli-
gente. La position de I’Angleterre moderne, loin d’étre le pro-
duit de la civilisation moderne, est un reste de la culture an-
tique, un retour vers le passé. Elle retrouve son paralléle dans
cette histoire de I’ancien matérialisme qui, commencant parles
formes les plus rudes et les plus gauches de I'explication phy-
sique des choses, arrive & revélir le monde physique des attri-
buts de la raison et des instincts d’un pouvoir intelligent.
Quelle avait été pendant tout ce temps la positior de la doc-



332 GEORGE MATHESON

trine de limmortalité ? Les épicuriens et les stoiciens, en
s’efforgcant de spiritualiser les bases naturelles de la vie,
avaient-ils par la réussi & inspirer & ’homme I'espérance d’une
vie éternelle? Au contraire, il est un fait indiscutable, c’est
que méme dans le développement le plus complet du stoicisme,
la doctrine de l'immortalité fut toujours repoussée. Il y eut
des esprits puissants et sensibles qui osérent espérer en un
au dela, mais pas méme le plus hardi d’entre eux n’osa aspi-
rer 4 un au deld éternel. Si la base naturelle de la vie était
elle-mé&me une force vitale, il y avait quelques raisons pour
penser que cette force pourrait survivre pendant un certain
temps 4 la ruine de son entourage corporel, qu’elle pourrait
demeurer pendant quelque temps dans certaines régions de
Patmosphére aprés que sa tente terresire serail tombée en
poussiére. Mais dans la pensée des stoiciens toutes les forces
individuelles n’étaient que des parties d’'une grande force pre-
miére ou feu; elles venaient de l&, et devaient y retourner.
Elles pouvaient trainer pendant quelques années, elles pou-
vaient demeurer en activité méme pendant quelques mil-
liers d’années, mais le temps devait venir ou elles seraient
forcées d’abandonner leur existence individuelle. Le grand
feu éprouverait I’'ouvrage de chaque homme et le trouverait
léger, la faible étincelle individuelle se perdrait dans I'océan
du feu primitif, et I'élément originel de 'univers dévorerait
toutes les forces secondaires. Et 1'espérance du peuple n’était
pas a ce moment plus réjouissante que celle du grave philo-
sophe. On croit généralement que les adorateurs de la mytho-
logie grecque croyaient & une vie éternelle ; mais cela n’était
certainement pas. Dans la conception religieuse du peuple de
la Gréce, 'immortalité n’était pas pour I’homme ; les dieux
seuls étaient immortels et ceux que les dieux rendaient divins.
Il y avait un au deld pour Uesprit humain, mais il ne devait
pas durer pour toujours, et pendant qu’il durait il n’était pas
plus qu'une demi-existence. Ni ’Hadés, ni le Tartare, n’étaient
regardés comme devant durer éternellement, et ce n’est qu’en
forcant le sens des mots qu'ils peuvent étre considérés comme
des états dans lesquels on a conscience de soi. I’Hadeés et le



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’'IMMORTALITE 333

Tartare étaient les réves de forces vitales dépouillées du corps;
I’Hadeés était un réve vague et troublé, le Tartare un cruel cau-
chemar. L’Hadeés était la demeure de ces esprits humains relati-
vement peu célébres pour leurs crimes extérieurs; le Tartare
était la demeure de ces esprits dont les crimes étaient gravés
pour toujours dans I’histoire. L’Hadés avait une somme moins
grande de peines, mais le Tartare avait une somme plus
grande de vie; la force vitale était d’autant plus activement
consciente que la méchanceté était plus profonde. Cependant
ni le royaume de 'Hades qui renfermait la foule des pécheurs
ordinaires, ni le royaume du Tartare qui contenait quelques
spécimens de monsiruosités morales, n’élevérent jamais leurs
habitants a la dignité d’étres conscients. Bien loin d’élever, ils
abaissaient la condition de I’ame, ils emprisonnaient ’esprit de
I’homme dans des limites plus étroites que la terre ne lui avait
jamais données, et limitaient I’étendue de sa vue & des hauteurs
auprés desquelles les vues de la terre étaient infiniment plus
élevées.

Nous avons maintenant épuisé les possibilités du courant de
pensée matérialiste. Nous ’avons suivie jusqu’aux derniéres li-
mites de ses possibilités, nous I’avons vue s’approcher toujours
plus d’'une base spirituelle, mais méme dans son plus beau
développement, nous l'avons trouvée incapable d’atteindre &
cette base. N'ayant pu découvrir dans cette direction une im-
mortalité purement naturelle, nous devons examiner mainte-
nant la marche du courant opposé et beaucoup plus important.
Auméme moment ol la Chine élevait une philosophie sur une
base absolument matérialiste, 'Inde établissait une religion
sur un fondement exclusivement spiritualiste. La Chine avait
débuté avec la conviction qu’il n’y avait rien dans 'univers
que de la matiére ; 'Inde s’éveilla avec la conviction qu’il n’y
avait rien dans l'univers que l'esprit. En Chine, la manifesta-
tion des forces physiques était la mesure de lintelligence,
dans I'Inde la manifestation d’un pouvoir physique était la
limitation de lintelligence. Le brahmanisme, la premiére
croyance philosophique de I'Inde, était du spiritualisme exces-
sif (run mad); poussé a de telles limites que, selon la loi des



334 GEORGE MATHESON

contraires, il devint égal & son contraire. En considérant la na-
ture de cette spiritualite, 'ceil s’attache naturellement a ce
qui en est la caractéristique et la flétrissure, 4 linstitution
des castes. Entre les quelques restes de culture asiatique qui
se trouvent encore dans I’Europe moderne, l'institution de ces
castes occupe la premiére place. Qu’il y ait quelques occupa-
tions qui, en elles-mémes et indépendamment des défauts que
I’on y ajoute, sont plus odieuses & la vue des hommes que
d’autres, c’est 14 une des premiéres doctrines du catéchisme
social d’Angleterre. Que ce soit 1a un reste de culture asiatique,
c’est ce dont on ne peut douter; mais le malheur est que les
dieux d'une époque deviennent les démons de I’époque sui-
vante. Aucun Anglais moderne ne défendra maintenant les castes
pour un autre motif que celui de la convenance ; pour I’ancien
brahmane, le motif essentiel de leur défense était leur carac-
tére purement étranger 4 ce monde. Pour I’Anglais moderne la
caste est précieuse en tant que marque de l'aristocratie ; pour
I’anclen brahmane, si nous ne faisous erreur, la caste avait
de I'importance par la raison précisément conlraire. Qu’elle
ait exercé dans la suite des temps une influence aristocratique,
qu’elle ait servi plus tard a séparer ’homme de T'homme,
que sa conséquence sociale fat la destruction immorale des
liens de la fraternité humaine, tout cela est indubitablement et
indiscutablement vrai. Cependant nous croyons que, tandis que
sa conséquence sociale fut immorale, le motif moral qui lui
donna naissance était juste et noble. Demandons-nous pour un
instant ce qu’était ce principe d’aprés lequel I'ancien brah-
mane se sentit forcé de partager la société? Nous savons qu’il
partagea I'humanité en quatre classes distinctes, chacune s’é-
levant en dignité au-dessus de l'autre, et chacune exprimant sa
dignité par la nature de son travail terrestre. Au pied de I'é-
chelle était I’esclave, & un degré plus élevé le commercant,
plus haut encore le soldat, et au sommet le prétre. Nous ne
voulons pas dire qu'une telle classification embrasserait Loute
la société, soit ancienne, soit moderne ; nous ne prétendons
pas méme que, si elle ’'embrassait, elle exprimerait une grada-
tion véritable. Mais nous affirmons que, méme aprés un si long



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L'IMMORTALITE 335

espace de temps, nous pouvons découvrir le principe sur le-
quel une telle gradation peut étre basée et que, & moins que
nous n’ayons mal compris I’esprit du brahmanisme, ce prin-
cipe était tout plutdt qu’aristocratique. N’est-il pas évident que
le rang social des anciens Indous était fixé par leur capacité de
service 7 Leur élévation relative était déterminée par la somme
et I’étendue des sacrifices qu’ils faisaient & la communaaté, et
plus volontaire était le sacrifice, plus élevée aussi était la
position sociale. L’esclave vivait pour son maitre, mais il le
faisait par contrainte; le commerg¢ant vivait pour la commu-
nauté, mais il le faisait par convenance ; le soldat vivait pour
sa patrie, mais il faisait par devoir; le prétre vivait pour ’hu-
manité, et il le faisait par amour. Le prétre atteignait ainsile
sommet, 4 la fois par ’étendue de son activité et parl'intensité
de son mobile; il était le représentant vicarial des péchés et
des douleurs de toute I’humanité; et en faisant 1’office de sacri-
ficateur pour ces péchés et ces douleurs, il n’était guideé vers
son sublime idéal par aucun mobile plus bas que I’enthou-
siasme pour ’humanité elle-méme.

Il fut malheureux cependant que I'esprit de sacrifice qui se
montrait dans la caste comme tout ne pit pas étre transporteé
dans ses différentes parties. Ces quatre classes, sortant, comme
elles le faisaient, d'un méme principe, furent cependant pour
toujours divisées sur la terre. L’esclave pouvait avoir I'esprit du
soldat, mais dans ce monde il ne pouvait pas devenir soldat; le
soldat pouvait avoir I’esprit d’'un prétre, mais dans I’état de
choses existant, il ne pouvait pas devenir un prétre. Le lien de
I'union sociale était de I’autre coté de la tombe, dans cette doc-
trine singulierement inspirée et a la fin largement répandue de
la transmigration des Ames. Cette doctrine était tout a la fois
I'esquisse et le travestissement de la croyance chrétienne que
« I’arbre doit gésir comme il est tombé. » Ce que le brahma-
nisme disait & ses fidéles était ceci: « Vous faites vous-mémes
votre avenir ; quel que soit votre présent, tel sera votre futur. »
« Etes-vous maintenant un soldat avec un esprit poltron, vous
débuterez dans la vie future en qualité d’esclave. » « Etes-vous
maintenant un esclave avec un esprit de soldat, vous com-



336 GEORGE MATHESON

mencerez votre vie A venir dans les rangs de la milice. »
« Est-ce que vos acles terrestres sont supérieurs a votre posi-
tion terrestre, un avancement vous attend dans le monde d’au
dela. » « Vos actions terrestres sont-elles indignes de la posi-
tion que vous occupez, un recul dans la marche de votre
existence vous attend au deld du voile. » « Avez-vous atteint
le maximum de renoncement possible, étes-vous arrivés & cet
état ol vos joies et vos douleurs se sont confondues avec les
joies et les douleurs de la nature humaine souffrante, alors
pour vous il ne reste qu'une immortalité, 'immortalité d’'une
vie perdue en Dieu. Quel autre avenir pourriez-vous désirer,
quel autre avenir pourrait convenir & volre esprit de renonce-
ment? » « Si votre joie est de vous perdre vous-méme, la plé-
nitude de votre joie doit étre de vous perdre complétement ;
d’en finir avec cette vie individuelle pleine de soucis égoistes
et d’'intéréts personnels; de dire adieu & tout ce qui vous
sépare du flot de 'étre universel. » « Votre vie de prétre, de
sacrificateur s’accomplira dans ce parfait sacrifice par lequel
vous renoncerez i tout ce qui fait de vous un individu et vous
serez absorbé dans cette grande source d’ou ont jailli vos jours
terrestres. »

Telle était 'immortalité du brahmanisme ; 'excés de spiri-
tualisme avait conduit au méme gouffre que l'excés de maté-
rialisme, & 'anéantissement de la personnalité. Dans la suite
des temps, il se produisit un mouvement qui fut pour I'Inde
ancienne ce que le protestantisme est pour la Rome moderne,
une révolution morale; ce mouvement fut la croyance du
bouddhisme. Cependant la différence entre le bouddhisme et
le brahmanisme ¢tait plutét dans leur méthode que dans leur
doctrine. Tous deux également croyaient & I’anéantissement de
la personnalité ; tous deux également désiraient cet anéantis-
sement. Mais le bouddhisme voulait le voir venir plus rapide-
ment. Les castes ne pourraient-elles pas étre abolies dans le
monde actuel? Pourquoi un si grand bienfait pour les hommes
dépendrait-il d’une transmigration des 4mes au dela de la tombe?
Ne serait-il pas possible dés ici-bas de jeter un pont sur ces
abimes qui divisaient la société, et de préparer ainsi I'dme 3



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’'IMMORTALITE 337

entrer & I’heure de la mort dans l'anéantissement, dans le
repos ? Voila ce que le bouddhisme tenta de faire. Il proclama
la prétrise universelle, il proclama l'abolition des castes, il
proclama 1'égalité virtuelle de tous les hommes, et il le fit
afin que pour chaque homme I’heure de la mort puisse étre
I’heure du néant. Notre civilisation occidentale s’arréte frappée
d’horreur a une telle vue. Il y a des millions d’ames humaines,
d’Ames sensées, sérieuses, dévouées, menant une vie d’'une mo-
ralité exemplaire, et qui cependant ne vivent que dans le seul
but de mourir. Il y a une multitude d’hommes qui font de la
mort leur but, qui cherchent & s’enfoncer dans les ondes avec
plus d’ardeur que n’en mit jamais un matelot, sur le point de
se noyer, &4 leur échapper; qui demandent aux rochers de
tomber sur eux et aux montagnes de les couvrir. Le Grec avait
hai la pensée de la mort, mais il n’avait pu y échapper; I’'Indou
aurait pu toujours y échapper, mais il la rechercha avec amour.
Y a-t-il dans le domaine de la fiction, y a-t-il dans les contes
de fées quelque chose d’aussi invraisemblable que ce para-
doxe oriental? Dire que I’esprit chrétien ne ’a pas créé, c’est
ne rien dire du tout ; aprés irois mille ans, la conscience chré-
tienne est incapable de le concevoir. Eh bien, si nous ne nous
trompons pas grandement, ce paradoxe résultait de I’absence
de la notion de résurrection. Une &me sans un corps ne pouvait
pas étre davantage une personne qu’un corps sans une ame, et
cependant comment un corps pourrait-il étre uni éternellement
4 une Ame? Le corps n’était-il pas un objet matériel, et tout objet
matériel n’était-il pas plein de péché et d’égoisme ? La matiere
n’était-elle paslesabotdel’esprit, la source de son imperfection
et lesecretde son trouble? N'était-ce pas ce qui unissaitI’homme
a la béte des champs, ce qui implantait en lui une nature ani-
male, ce qui I’empéchait de reconnaitre sa parenté avec le
divin, et comme tel n’était-ce pas quelque chose a déraciner
avec une main de fer, & arracher de sa place dans le cceur
pour l'enterrer dans les profondeurs de cet océan spirituel qui
Ientourait? Nous savons comment le platonisme résolut le
probléme. Le platonisme étail le vrai fils du brahmanisme,
quoiqu’il appartit dans un pays éloigné, et qu’il dépensit sa



338 GEORGE MATHESON

premiére substance en spéculations déréglées. 1l parla magni-
fiquement de I'immortalité de ’dme, mais 'dme n’était pas
pour lui une personne, c’était une essence intellectuelle dont
la vie était rapetissée par la personnalité. Il conjurait cette
essence intellectuclle de se libérer de ces misérables limites
qui faisaient d’elle un individu, de briser les barreaux de cette
prison matérielle et de retourner dans le sein de la pensée
absolue et inconditionnelle. Il était réservé au christianisme
de déchirer le voile, de montrer qu'une limitation pouvait étre
un véritable progrés, que le corps pouvait étre le chariot de
I'ame, que les souffrances physiques elles-mémes pouvaient
étre les ombres célestes dans 'antre de Platon, que la fragilité,
la faiblesse, l'imperfection, en un mot tout ce qui constitue
une croix, pouvait élargir les limites de 'existence et rendre
Yesprit libre.

Pendant ce temps le spiritualisme, dans le pays méme de sa
naissance, se lassait. I.’ame avait besoin d’une demeure. Elle
était lasse de voyager dans le vide sans une habitation fixe,
ni un nom. Ne trouverait-on nulie part quelque substauce
subtile de laquelle elle pourrait se vélir? En accordant que la
chair et le sang étaient indignes de servir de demeure & I’esprit
humain, s’ensuivait-il que cet esprit devait nécessairement se
passer de demeure? N’existait-il pas des formes matérielles
plus belles que celles de la chair corruptrice et corruptible?
n'y avait-il pas dans la nature des formes plus glorieuses que
celles que révélaient les figures des hommes ? 'univers n’avait-
il pas quelque élément de beauté digne de former le manteau
de résurrection de I’ame? La réponse & ces questions fut,
croyons-nous, l'origine du parsisine, la croyance des adorateurs
du feu. Les hommes, en regardant au soleil brilant des tro-
piques, virent en lui, a la fois, I'image de la gloire et de la
terreur, et ils se demandérent sl n’était pas digne de former
le revétement de 'Ame dépouillée de son corps? N’y aurait-il
pas la une destinée appropriée a la majesté de I’esprit, si, une
fois que la tente terrestre qu’il habite aurait été détruite,
Vesprit de ’homme était revétu d’'un vétement de lumiére
céleste? Si I'on donnait pour demeure & I’esprit une maison



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’IMMORTALITE 339

aussi belle et aussi permanente, une maison qui, tout en
appartenant au monde naturel, était cependant située sur les
limites du monde de la pensée, si I'on faisait cela, n’empéche-
rait-on pas par la I'esprit d’errer pour toujours? Le parsis
répondait avec une vénération religieuse ce que le poete a
dit avec une ardeur poétique: « Je te salue, sainte lumiére,
rejeton du premier-né des cieux. »

Nous n’hésitons pas 4 dire maintenant que, par cette doctrine,
le spiritualisme s’était approché d’un pas de la doctrine chré-
tienne, d'une vie & venir; il avait actuellement réussi & person-
nifier I’ame dépouillée du corps. Le malheur était qu’en rendant
a I’ame une personnalité, il détruisait la personnalité humaine.
Ce que nous allons dire pourra sembler un paradoxe, c’est que
I'immortalité du parsisme était une condition d’existence infé-
rieure a la vie terrestre. Nous parlons familiéerement d’anges de
lumiére, et par cette expression nous disons qu’a notre sens la
lumiere pourrait étre un revétement convenable pour les esprits
célestes. Il est bien possible qu’il en soit ainsi; nous ne savons
absolument rien sur la nature des esprits célestes. Mais si I’'on
pouvait prouver que la lumiére est un revétement convenable
pour un ange, il ne s’ensuivrait nullement qu’elle serait un
revétement convenable pour un homme. L'incorporation dans
un rayon de soleil peut étre un élargissement pour un séra-
phin, mais ce serait certainement une limitation pour une vie
humaine ; cela lui enléverait la moitié de son humanité, et par
conséquent toute sa personnalité. Nous croyons qu'une forme
humaine est nécessaire & l'existence personnelle d’un homme
pour la méme raison que nous croyons que le rythme est
nécessaire i ’existence de la poésie, le retranchement de I'un
ou de l'autre changerait le sens des termes. Il est du reste
digne de remargue que les parsis devinrent dans la suite leurs
propres critiques.

Si nous passons en Egypte, nous trouverons le centre
méme du parsisme luttant pour une meilleure résurrection.
Les 4mes des bons et des méchants sont supposées avoir
recu leur sentence de jugement; les bons passent dans des
demeures lumineuses, les méchants sont enfermés dans des



340 GEORGE MATHESON

replis ténébreux, cependant les bons comme les méchants
sont également mécontents. Les &mes des bienheureux regar-
dent des hauteurs lumineuses d’Osiris, et dans leur regard on
dirait qu’il y a quelque chose d’un ardent désir. Leurs yeux ne
s’arrétent pas sur les cadres lumineux qui les entourent; leurs
yeux se reportent sur la tombe olU repose leur vieille tente
terrestre. Ce corps ne pourra jamais se relever, et cependant
il est nécessaire que, méme dans sa mort, il soit conservé.
Si la corruption s’en emparait, les ames des bienheureux
devraient cesser d’exister. De 14 vient que les Egyptiens em-
baumaient leurs morts; ce n’était pas seulement une céré-
monie d’affection, c’était une condition de l'immortalité de
ame. Que veut dire cet étrange mélange de sublimité et
d’absurdité ? Voila des dmes qui ont atteint 'immortalité, qui
ont réalisé les réves du parsisme. Elles sont vétues de corps
lumineux, et Osiris les a déclarées heureuses, et cependant
leur félicité dépend de la conservation d’autres corps trop
corruptibles pour entrer dans le royaume du soleil. Comme
I'énigme du sphinx, le mélange a un sens. N’esi-ce pas que la
lumiére a été trouvée inadequate pour revétir I'esprit, que la
peusée humaine a enfin commencé a soupirer aprés son
expression propre, que le ceeur humain s’est efforcé de se ma-
nifester lui-méme dans le regard de P’ceil sérieux et le son de
la voix vivante et que, sur la tombe du corps vaincu par la
mort, le désir de résurrection a commenceé & s’accuser ?
Quand ce désir se manifesta il était temps pour I’Exode de
paraitre. Du sein de cette Egypte qui s’éveillait des révesdu
parsisme, 1l sortit un fleuve de vie qui devait rafraichir le
désert, un fleuve qui devait diriger les pas du monde, du ruis-
seau de la plus faible espérance & 'océan de la vie éternelle.
L’histoire du peuple juif est, méme dans son coté purement
séculier, la plus étrange dans les annales de I'humanité. Sa
marche fut un singulier mélange de gloire et de honte, de
lumiére et de ténébres, de triomphe et de complainte. Le
peuple juif fut & la fois le plus privilégié et le plus infortuné de
tous les peuples. Pris collectivement, son sort fut celui de son
chef comme individu. De méme que Moise, il conduisit le



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L'IMMORTALITE 341

monde & travers le désert jusqu’a la frontiére de la terre pro-
mise, et comme lui enfin, il n’y entra pas. Il conduisit 'esprit
humain & la premiére lueur d’une immortalité personnelle, et
cependant il ne vit que bien faiblement cette lumiére vers
laquelle il marchait. Il transporta d’Asie en Europe le trésor
le plus précieux que voyageur puisse porter, mais il n’eut
jamais l'idée d’ouvrir I'écrin pour voir quelle était la nature
du bijou qu'il contenait. Il sortit d’Egypte poursuivi par le feu
et I'épée, afin de pouvoir atteindre la gloire de I’espérance
messlanique, et cependant’Egypte persécutrice, dans la future
Eglise d’Alexandrie, atteignait I’espérance messianique plus tot
que Juda qui avait fui. Un sort aussi étrange, une destinée
aussl énigmatique demande un moment d’attention et provogque
notre intérét historique. Dans un essai qui vise & une uni-
versalité scientifique, nous ne pouvons évidemment pas tenir
compte de ’élément surnaturel. Le partisan du surnaturel dit
que I'histoire du peuple juif fut le produit direct de l'interven-
tion divine; le défenseur de la théorie mythique dit que les
pensées de 'esprit juif évoquérent 'intervention divine et ima-
ginérent les faits de ’histoire. Mais il y a un point sur lequel
partisan et adversaire du miracle sont d’accord ; tous deux
admettent que les pensées qui forment la base de cette histoire,
de quelle maniére qu’elles soient entrées dans 'intelligence des
Juifs, y existaient certainement. Nous accepterons ce rendez-
vous commun, et pour le moment nous ne demanderons pas
davantage. Nous nous baserons sur le fait qu’une histoire a été
écrite, et nous ne pousserons pas nos recherches au dela de ces
deux questions : que dit-elle et que signifie-t-elle ? Plus nous
éludions ce récit, plus nous sommes ramené a I'idée que le
peuple juif avait pour tdche de résoudre le probléme que
brahmanes, parsis et Egyptiens avaient laissé comme un legs.
Il avaita répondre & importante question : Ou Dieu habite-t-il?
Y a-t-il une demeure pour I’esprit absolu? Toute son histoire
intellectuelle est la poursuite de ce probléme. Nous pourrions
attester par tous les écrils juifs, depuis 'Exode au Nouveau
Testament, que la vie spéculative des Juifs fut une lutte pour
frouver la maison de Dieu, un effort pour arracher l'esprit &



342 GEORGE MATHESON

son abstraction et le revétir d'une forme aimable. Nous avons
d’abord la colonne de nuée pendant le jour et la colonne de
feu pendant la nuit; Dieu avance & la téte de son peuple dans
une marche continuelle, le conduisant toujours en avant sans
s’arréter jamais pour parler. Puis vient le tabernacle, ou la
shekinah demeure, plus stationnaire que la colonne de nuée
ou de feu, mais encore sans une demeure fixe et permanente.
Ensuite, du sein du royaume affermi s’éléve une maison sainte
et magnifique, un temple permanent qui n’a plus & étre porté
de lieu en lieu dans le désert, mais & demeure pour toujours,
comme un symbole de I'immuable. Et cependant le temple ne
doit pas demeurer pour toujours; c’est bien la maison du Pére,
mais cette maison du Pére n’a qu’une seule demeure, le prétre
seul peut y jouir de la communion de Dieu. La congrégation
désire aussi y avoir accés; c’est pourquoi la gloire du temple
passe et la gloire de la synagogue parait. Enfin, lorsque les
temps sont accomplis, la plénitude de la divinité habite dans
une forme humaine. Colonne de nuée, colonne de feu, shekinah,
tabernacle, temple, synagogue, tout disparait, et la maison de
Dieu ne devient pas seulement le lieu de son repos, mais le
moyen de sa révélation. L’incarnation proclame son éternelle
personnalite. Il n’est plus 'incompréhensible Jéhova, habitant
l1a solitude ininterrompue d’'une existence abstraite, et ne pou-
vant communiquer avec ses créatures que par 'intermédiaire
d’anges ou d’archanges; il a dépouillé les principautés et les
puissances et les a livrées publiquement en spectacle. Il s’est
révélé lui-méme comme le rendez-vous immédiat de I'dme, il
a fait tomber le mur de séparation entre la matiére et ’esprit,
et rendu I’ceil humain capable de voir Dieu dans la forme hu-
maine. L’élernelle personnalité de Dieu est intimement liée
avec la personnalité éternelle de ’homme ; la doctrine de l'in-
carnation doit se compléter par celle de la résurrection. En
trouvant une demeure pour Dieu dans le corps humain, les
Juifs avalent trouvé virtuellement la demeure permanente de
FYhomme; car si la matiére était digne d’étre 1’habitation de
IEsprit absolu, elle etait & plus forte raison digne d’enfermer une
ame humaine finie. Et ceci nous améne & un sujet qui a tou-



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’IMMORTALITE 343

jours présenté des difficultés particuliéres & ceux qui étudient
la pensée juive.

Les écrits juifs contiennent-ils la doctrine de I'immortalité ?
(C’est 12 une question qui a occupé pendant des siécles le
monde théologique, une question qui a rec¢u les solutions les
plus diverses, mais pas encore la bonne. Les combattants ne
peuvent en aucune maniére étre rangés sous les dénomina-
tions générales de théologiens larges et théologiens étroits;
beaucoup de croyants les plus évangéliques se sont sentis
forcés de prendre le coté négatif. La controverse a attiré I'atten-
tion des esprits les plus cultivés, de l'intelligence exacte d’un
Calvin, du rationalisme subtil des déistes anglais, de la saga-
cité utilitaire de Warburton, de la finesse philosophique de
Lessing, de la perspicacité logique de Whately, de la tendance
romanisante d’Hengstenberg, de l'étude élaborée d’Alger,
de I'immense savoir et de la remarquable clarté du docteur
Hodge de Princeton. Les arguments des deux partis sont ex-
cessivement forts, et, dans leurs exfrémes opposés, les com-
battants sembleraient s’étre exterminés les uns les autres.
Nous ne pouvons pas nous en étonner aussi longtemps que les
uns peuvent en appeler a4 l'orthodoxie des pharisiens, et les
autres relever la largeur nationale des sadducéens. Il y a toute-
fois un point qui nous a souvent frappé : c’est que tandis que
le Christ condamne les sadducéens pour leur incrédulité tou-
chant la résurrection, il ne loue jamais les pharisiens pour leur
foi & cette doctrine; bien plus, ces derniers lui sont générale-
ment moins agréables que les premiers. Aussi ne pouvons-nous
nous empécher de croire que larésurrection au sujet de laquelle
ces partis se disputaient n’était pas la résurrection que le
Christ était venu annoncer. La résurrection des pharisiens
était le relévement d’une troupe guerriere devant former I’ar-
mée d'un Messie charnel, une armée qui devait vaincre par le
feu et 'épée, un Messie qui devait verser non pas son propre
sang, mais celui de ses ennemis. Les sadducéens, d’autre part,
s’étaient souillés au contact du cosmopolitisme paien, ils avaient
rapporté de l'exil la culture orientale, et ils ne tenaient plus
beaucoup a un particularisme exclusif; la résurrection des



344 GEORGE MATHESON

pharisiens était donc pour eux un objet d’aversion. Si la vue
que nous venons de suggérer a quelque valeur, nous n’aurons
pas de difficulté & comprendre que Celui dont le but spécial
était de détruire la conception d’'un Messie charnel ait trouvé
dans la négation des sadducéens une terre promettant davan-
tage et mieux preparée que l'affirmation des pharisiens. Nous
désirons donc écarter du débat les pharisiens et les saddu-
céens, pour enlever & la foi juive tout élément politique, afin
de ne considérer cette doctrine de la résurrection que dans la
maniere dont elle était acceptée par la multitude qui écoutait
avec joie le Messie. Il nous semble que dans le peu d’espace
qui nous reste, nous atteindrons le mieux notre but non pas
par une discussion didactique, mais par un court récit expéri-
mental. Ici encore nous ne tiendrons pas compts de I’élément
surnaturel, nous nous contenterons de répondre a cette ques-
tion : Que dit notre récit?

Nous avons depuis longtemps une opinion arrétée sur le
sujet qui nous occupe, une opinion qui en guelque maniére
a une position neutre entre les deux vues opposées; cepen-
dant, comme elle exprime notre conviction personnelle,
nous ne l'avangons qu’avec réserve, et sans le moindre dog-
matisme. Nous croyons que le role de I’Ancien Testament
a été non pas d’enseigner la doctrine de 'immortalité, mais
de la développer, non d’en donner une exposition compléte,
mais de préparer le chemin & cette exposition. Le judaisme
n’était que Jean-Baptiste dans le désert, et tous les pas du
judaisme n’étaient que des pas dans le désert. Nous ne nous
attendrons donc pas & trouver dans ’Ancien Testament l'en-
trée de la terre promise, mais nous nous contenterons d’'y
découvrir les traces d’une marche en avant, des vestiges sur
le sable et des empreintes dans la neige. Nous soutenons que,
dans T'histoire racontée par les écrits juifs, la doctrine de
I'immortalité a traversé quatre phases distinctes. La premiére
phase fut celle de 'incrédulité. L’homme s’était éveillé au sen-
timent du péché, le paradis était derriére lui, et les chérubins
avec des épées de feu barraient le chemin de l'arbre de vie. Il
aurait bien aimé avancer sa main pour toucher cet arbre, car



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’'IMMORTALITE 345

son incrédulité lui répugnait. Pour la premiere fois, dans la
philosophie spiritualiste, nous rencontrons un étre humain dé-
sirant la vie du corps, en d’autres termes, soupirant aprés une
immortalité personnelle, car le sentiment de son indignité mo-
rale avait inspiré & I’homme le sentiment de sa valeur indivi-
duelle. Le brahmane adorait la mort ; ’homme conscient d’un
paradis perdu adorait la longueur des jours. Il n’avait pas peur
de la mort comme puissance naturelle, il aurait ri des diffi-
cultés du sceptique moderne, aussi bien que celui-ci rit des
siennes. L’aiguillon de la mort était le péché; c’était 1'élé-
ment moral qui la rendait redoutable, c’était 'élément moral
qui la rendait éternelle, c’était le regard sévére du Pére,
¢’était la sentence d’expulsion du paradis de Dieu. Il craignait
non pas 'acte, mais le fait de la mort, non pas la dissolution,
mais la disgrdce, non la corruption, mais la malédiction ; le
retranchement de ces sujets de terreur I'aurait rendu capable,
a quelque moment que ce fat, de s’écrier : « O mort! ol est
ton aiguillon ? 6 sépulcre ! ou est ta victoire ? »

Tout & coup, un éclair dechire le nuage et au deld apparait
un monde nouveau ; cet éclair est ’enlévement d’Enoch, la pre-
miére lueur d’'une immortalité possible. Nous ne discuterons
pas ici la question de savoir si ’enlévement d’Enoch fut un fait
réel, ou si ce ne fut que le symbole d’une pensée intime, car
aprés tout ce n’est que la pensée que nous recherchons. Rien
en vérité de plus simple, de plus naturel, de plus beau que le
récit de ce fait. Il n'y a pas de tentative d’élaboration, il n'y a
pas d’efforts pour introduire des ornements étrangers, on ne
parle méme ni de chariot, ni de cavaliers, ni de cieux ouverts,
ni d’ascension. Il n’y a que la description d’'une vie sainte et
chrétienne,. et méme elle est faite avec la simplicité la plus
grande : « Enoch marcha avec Dieu, et il ne fut pas; car Dieu
le prit. » Ou et comment ’enléevement eut lieu, cela ne nous
est pas dit; il semble méme n’étre que la conséquence néces-
saire de la vie. Tout ce que nous savons, c’est qu’au sein de
ce vaste cimetiére dont les monuments rappellent les morts et
les 4ges de I’ancien monde, il y en a un qui parle d’une vie ter-
restre non terminée par la mort; « il ne fut pas, » il ne devint

THEOL. ET PHIL. 1880. 23



346 GEORGE MATHESON

Jamais quelque chose du passé; on peut toujours dire de lui
« 1l est. » Quel fut le sens d’une telle réveélation pour le monde
ancien? Ne fut-il pas évidemment celui-ci: que, sur une vie de
sainteté, la mort perdait ses droits, que partout ou les purs de
coeurs se trouveraient, ils seraient choisis pour voir Dieu? Ce
fut indubitablement 'apparition d’une espérance au sein d’'un
monde plongé dans un sommeil désespérant. Et cependant
nous voulons rappeler que ’espérance fournie par I’enléve-
ment d’Enoch était aprées tout bien vacillante et bien faible. En
effet, observons (u’Enoch n’avait pas vaincu la mort, il ’avait
seulement évitée, Il n’avait pas remporté de victoire sur le roi
des épouvantements, il avait seulement pu échapper & son
pouvoir. Il n’avait pas 6té au fait de la mort sa malédiction pri-
mitive, il avait seulement été enlevé afin de ne pas la subir.
La malédiction de la mort restait encore, et la mort elle-méme
était encore 4 vaincre. Le probléme de 'immortalité n’avait
pas encore recu sa solution. Enoch pouvail continuer son
existence personnelle, sans passer par la mort, mais 'ardent
désir de I'ame était de continuer son existence personnelle en
dépit de la mort qui attend inévitablement tous les hommes.
La révélation divine de 'immortalité avait beaucoup de choses
A apprendre au monde, mais le monde ne pouvait pas encore
les comprendre ; il n’était capable que de percevoir les faibles
lueurs de 'aube, et les flots d’une lumiére plus parfaite de-
vaient étre réservés pour des jours meilleurs.

Il ne s’écoula pas beaucoup de temps avant gue les signes
précurseurs de cette lumiere parfaite commencassent & pa-
raitre. En effet, graduellement, presque imperceptiblement, et
cependant avec une force toujours croissante, il s’élevait dans
le cceur de 'homme primitif une attente vague et insatiable.
Enoch n’avait pas été assez saint pour vaincre la mort; il
I'avait évitée, mais il devait paraitre, lorsque les temps seraient
accomplis, un saint parfait qui lutterait corps & corps avec la
mort et qui sortirait vainqueur de la lutte. Il y avait un germe,
s’élevant de la nation juive qui devait s’épanouir en une fleur
d’une beauté incomparable, d’une beauté qui ferait oublier
toutes les années de stérilité. Un libérateur moral allait venir,



CERIST ET LA DOCTRINE DE L’'IMMORTALITE 347

un homme dont la vie pure effacerait la malédiction de 1a mort.
Le saint ne verrait pas la corruption, le saint remporterait sur
la corruption une victoire pour toute ’humanité. Le rédemp-
teur de la mort allait venir, il se tiendrait au dernier jour sur
la terre, et il rappellerait & la vie la poussiére des tombeaux ;
c’est alors que les justes luiraient comme des étoiles dans le
royaume de leur Pére. Telle fut, croyons-nous, ’attente mo-
rale d’'un Messie, et nous oublions trop souvent qu’il y eut une
attente morale. Chaque Juif était un étre humain, et les intéréts
de I’étre humain élaient plus étendus que ceux du Juif. Un roi
victorieux aurait pu satisfaire I'esprit national, mais les indi-
vidus demandaient un souverain sacrificateur, une sainteté qui
puisse couvrir leur manque de sainteté, une plénitude de vie
qui puisse la rendre digne de I'immortalité personnelle.

Telle étant ’espérance pour le futur, ’homme ne pouvait plus
rechercher 'anéantissement dans le présent. S’il venait un saint
qui devait dépouiller la mort de ses trésors, ces trésors de-
vaient étre préservés en altendant sa venue. Il y avait donc un
lieu de stureté pour les ames, un lieu de repos pour les esprits
des morts. 11 est mentionné soixante-cinq fois dans ’Ancien
Testament, tantdt comme un lieu de repos pour le corps,
tantot comme la demeure de I’dme pure, mais toujours comme
désignation de I’état des morts. Sur la nature de cet état ou les
ames n’ont plus de corps, I'Ecriture ne nous dit rien, et elle
ne montre jamais mieux son inspiration que par un tel silence;
ce qui est émancipé des conditions humaines doit é&tre au-
dessus des conceptions humaines. Mais ce que 'Ecriture ne
nous dit pas, nous pouvons ’entrevoir par quelques inductions
et par les conceptions populaires des Juifs. Le sheol, méme
pour les meilleurs, n’était jamais un lieu désirable; les psaumes
renferment beaucoup de passages qui expriment la terreur
que causait l'entrée dans ce monde inconnu et la priere
d’Ezéchias pour la vie est presque inépuisable par son impor-
tunité. La crainte du sheol n’était pas la crainte des peines,
c’était la crainte d’une existence diminuée; on le regardait
universellement comme une limitation de la personnalité hu-
maine. (Vétait un lieu d’ombres, un lieu de silence, un lieu de



348  GEORGE MATHESON

sommeil profond, interrompu de temps en temps par les
ondes sonores du temps, et dans la géhenne du judaisme
postérieur par les réves rétrospectifs des dmes particuliere-
ment souillées. Ce n’était pas positivement un lieu de souf-
france; c’était plutdot un état de passivité compléte ; c’était
une paralysie des passions, un engourdissement des forces
mentales. Les voiles de la vie flottaient nonchalamment sur
une mer sans vent et sans vagues, et le silence du calme était
le silence de la tombe.

Enfin I’Enoch promis parut, le saint d’Israél se montra, etla
doctrine de 'immortalité entra dans sa quatriéme et derniére
phase. Cette phase ne fut rien de moins que la transfigura-
tion de la mort. La mort elle-méme devint le moyen de 'enlé-
vement. Elle ne ful plus un sommeil, elle ne fut plus une
suspension des forces vitales, elle devint la transition immé-
diate dans une personnalité agrandie, ol la nature individuelle
était plus accusée, quelle qu'elle fat du reste. Cette transfigu-
ration de la mort fut un des fruits universels de la rédemption;
elle fut acquise pour tous. La loi de rétribution pesait encore
sur le transgresseur, mais elle fut dépouillée du silence qui la
suivait. Elle fut enlevée du travail, elle fut enlevée de la mort;
la sueur du front cessa d’étre une malédiction, et la faiblesse
de I'heure derniére d’étre accompagnée d’un blime. Toutes
les souffrances pouvaient devenir des chariots de feu, et la
mort, la plus grande des souffrances, ouvrait de plus grandes
perspectives que tout le reste. En tout cas, la mort au sens
chrétien était un agrandissement de la personnalité. L’homme
riche de la parabole avait dans la géhenne une vue plus claire
qgu’il n’avait jamais eue sur la terre. L’état intermédaire des
anciens Péres n’était pas intermédiaire quant a la persomnnalité.
L’état intermédiaire du moyen 4ge était essentiellement un
état de purification et d’épreuve, mais la définition méme du
purgatoire impliquait un agrandissement de la personnalité.

Qu’était alors ce corps que 'ame devait revétir aprés la
mort 7 Une personnalité sans un corps est & notre sens impos-
sible et en tout cas inconcevable. Le Nouveau Testament nous
enseigne-t-il quelque chose sur la nature de ce vétement tran-



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L'IMMORTALITE 349

sitoire de 1’ame ? Pour ce qui est d’une immortalité en dehors
de Christ, il garde sur le sujet un silence complet, mais relati-
vement i cette vie qui est son idéal d’une parfaite immortalité,
il nous donne ce qui nous semble étre plus qu’une indication.
Nous croyons que la pensée dominante du Nouveau Testament
est que le corps glorifié de Christ forme le germe ou le nucleus
duquel doit sortir le corps transitoire de ’ame croyante. Qui-
conque étudiera les évangiles et les épitres de Paul avec une
telle pensée sera frappé de la merveilleuse concentration de tous
les autres points autour d’elle. Il trouvera un nouveau sens &
ce grain de moutarde qui, bien qu’enterré, devient un grand
arbre et sert de demeure a ceux qui n’en ont pas. Il verra une
signification nouvelle dans ces éléments de la céne qui sym-
bolisent le corps terrestre de Christ, ce corps brisé dans la
mort mais distribué dans la résurrection. Il considérera sous
un autre jour ces récits dans lesquels le Messie est vainqueur
de la mort, et appréciera a2 une autre mesure la puissance de
sa résurrection. Il se demandera, et non sans raison, si quand
Christ parlait de la Maison du Pére dans laquelle il y a piu-
sieurs demeures, la maison que sa propre résurrection devait
préparer, il entendait autre chose que ce corps humain qui
avait été le théatre de son incarnation. Il se demandera en-
core, et avec une conviction croissante, si quand Paul parlait
« du temple de Dieu, de la demeure éternelle qui n’a pas été
faite de main d’homme, » il entendait autre chose que cette
méme demeure du Pére que 'évangéliste avait contemplée dans
la forme de Jésus. Il recherchera si Paul entendait dire quel-
que chose quand il parlait des chrétiens comme des « mem-
bres du corps de Christ, » quand il disait qu’ils étaient « cru-
cifiés ensemble avec Christ, » « ensevelis avec lui par le
baptéme en sa mort, » « qu’ils étaient déja ressuscités avec
lui et assis avec lui dans les lieux célestes, » que ceux qui
sont morts en Christ « dorment en lui, » et qu’a sa venue, « il
les prendrait avec lui; » surtout que la résurrection des chré-
tiens était liee & celle de Christ au point que, s’il n’y avait pas
de résurrection des morts, Christ lui-méme n’était pas ressus-
cité ; mais que, s’il était ressuscité, ils avaient déji « leur cité



360 GEORGE MaTHESON

dans les cieux. » Ces paroles sont saisissantes, mais elles
s’accordent d’une maniére étonnante sur une pensée fonda-
mentale ; elles indiquent, nous semble-t-il, & ne s’y pas mé-
prendre, que lorsque l’dme est revétue de la maison qui est
du ciel, elle est revétue du corps ressuscité du Fils de ’homme.
L’effet d’une telle croyance était d’abolir la mort. L’ame
n’avait plus besoin de languir dans un sommeil impersonnel
en attendant la consommation de toutes choses. « Celui qui
croit en moi ne mourra jamais » fut le dernier mot sur l'im-
mortalité. Un tel homme demandait & peine un enlévement; il
était déja le membre d’un corps incorruptible. Il y a une
scéne du Nouveau Testament dans laquelle cette pensée est
peinte avec plus de vivacité que d’habitude ; c’est autour de la
tombe de Béthanie. La le judaisme et le christianisme se ren-
contrent face a face, et se séparent pour ne plus se rencontrer.
Marthe murmure de ce que son frére doit attendre si long-
temps la restauration de son existence personnelle. « Je sais,
dit-elle, gu’il ressuscitera au dernier jour. » La réponse de
Christ est frappante et pittoresque : « Je suis la résurrection et
la vie, celui qui croit en moi vivra, quand méme il serait mort, »
vivra 4 ’'heure méme de la mort, vivra dans 'acte méme de la
mort, vivra méme dans votre sheol, le lieu de la mort! A la
clarté de cette réponse, I'immortalité du judaisme s’effaca et
une immortalité nouvelle se montra.

Cette nouvelle conception est devenue & ce point la propriété
de '’humanité que nous avons oublié son origine et que nous
I’'avons réclamée comme nous appartenant en propre. N'ou-
blions cependant pas ¢ue ce que appelons la lumiére naturelle
de V'immortalité s’est élevé non seulement sur les ruines du
judaisme, mais sur les ruines de notre nature humaine anté-
rieure au christianisme. Ou existe-t-elle en dehnrs du christia-
nisme ? Nous avons recherché, dans le cours de cette étude,
quel systéme de la philosophie ancienne représente sur ce sujet
la lumiére de la raison moderne; nous avons passé rapidement
en revue les systémes de l'antiquité ; nous avons interrogé
Confucius, Brahma, le Bouddha, Zoroastre, Thalés, Epicure,
Platon. Sénéque; nous avons consulté les espérances po-



CHRIST ET LA DOCTRINE DE L’IMMORTALITE 351

pulaires de la Gréce; nous avons examiné les archives sa-
crées des Juifs, et comme résultat de tout ce travail, nous
sommes arrivé & cette conclusion que la conception de la
mort comme un agrandissement de la personnalité humaine
est une conception qui émane seulement du christianisme.
Nous avons trouvé 1'Orient généralement trop spiritualiste ;
nous avons vu I’Occident invariablement trop naturaliste ; la
doctrine chrétienne de la résurrection les a repoussés tous
deux. Et cependant ici, comme toujours, le christianisme a
atteint son but, non par la destruction, mais par ’assimilation,
non en écartant les éléments opposés, mais en enlevant la
cause de leur antagonisme. Il purifia la matiére de la tache de
la corruption, la rendit digne d’étre la demeure de 1'esprit, et
il montra que ’esprit ayant atteint le plus haut point de son
intensité peut cependant habiter éternellement dans une forme
matérielle. La doctrine moderne de l'immortalité peut étre
procédée de la nature humaine, mais c’est de la nature hu-
maine renouvelée. Un mur avait partagé la personnalité hu-
maine; la chair avait des désirs contraires a I’esprit, et I’esprit
avait des désirs contraires a la chair; ’'incarnation rétablit leur
union et la résurrection rendit leur union éternelle. L’homme
a retrouvé un nouvel avenir parce qu’il a trouvé un nouveau
présent. Il a désiré une immortalité personnelle, parce qu’il
a réalisé une élévation personnelle. Il a osé prolonger dans
P’éternité les ombres de cette vie terrestre parce que la terre
elle-méme est devenue pour lul une scéne de realités spiri-
tuelles, et que cette vie terrestre a elle-méme révélé les om-
bres d’un jour qui ne passera pas. Arr. L.




	Christ et la doctrine de l'immortalité

