Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 13 (1880)

Artikel: Les fruits de l'intellectualisme en religion
Autor: Verax

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES

FRUITS DE I'INTELLECTUALISME
EN RELIGION

On parle assez fréquemment du mouvement théologique bien
marqué qui s’accentue de jour en jour dans les pays de langue
anglaise, soit dans I’ancien monde, soit en Amérique. Rien ne
peut mieux indiquer la portée de celte crise aigué que le point
de vue d’un ouvrage récent et I'impression qu’il a produite.
Ce livre a pour titre : La religion surnaturelle : examen de la
réalité de la révélation divinel.

Le titre est amphibologique : a-t-on devant soi un ami ou un
adversaire du surnaturel? C’est ce qu'on ne voit pas au pre-
mier abord. L’ouvrage est construit tout a fait & 'anglaise : on
se trouve en présence d’'un grand déploiement d’érudition qui
doit étre nécessairement de troisieme ou de quatriéme main.
On flaire presque la compilation, sans bien savoir & quoi tout
cela doit aboutir.

Nous avons une premiere partie qui traite, en six chapitres,
de tout ce qui se rapporte au probléme du surnaturel a priori.
Puis cette partie philosophique terminée, on se trouve en pré-
sence de cing nouvelles parties exclusivement historiques : on
croirait avoir en main un ouvrage traitant fort longuement de
toutes les questions se rapportant & une introduction aux livres
du Nouveau Testament. C’est ici que I'auteur se donne car-
riere : il parcourt en divers sens tout le vaste champ de la cri-

t Supernatural religion : an Inquiry into the reality of divine Revelation.
In three volumes. 6¢ édition, London, Longmans, Green and C°, 1879."



LES FRUITS DE L’'INTELLECTUALISME EN RELIGION 307

tique sacrée. La seconde partie traite des synoptiques, la troi-
sieme du quatrieme ¢évangile, la quatrieme des Actes des apo-
tres; la cinquiéme des épitres et de I’Apocalypse ; la sixiéme,
enfin, en six chapitres, de la résurrection et de I’ascension.
Ces cingq parties devraient évidemment étre la subdivision
d’une seconde grande partie abordant le probléme historique,
apres avoir traité du point de vue philosophique dans la pre-
miere partie. Cet arbitraire dans la distribution du travail n’est
pas sans importance. Toute division, sous peine d’étre défec-
tueuse, doit étre fournie par la nature méme du sujet gqu’on
doit traiter. Une division si arbitraire est manifestement sus-
pecte : elle indique que le sujet a ét¢ mal compris, qu'on ne
s’est pas rendu bien compte de I'idée mére dont tout le reste
ne doit étre qu’un épanouissement, un développement.

Il y a pourtant une idée meére, mais singulierement étroite,
plate, peu féconde et en arriere de plusieurs siécles. « Le
christianisme se donne comme la révélation divine de vérités
que lintelligence humaine n’aurait pas découvertes a elle
seule. » Tout est 1a! Quelles peuvent bien étre ces vérités?
Sont-elles homogénes a notre intelligence? répondent-elles
aux besoins de notre cceur et de notre conscience? Peu im-
porte! La question ne se pose méme pas. Est-il bien établi que
I’Evangile se donne lui-méme comme une révélation éminem-
ment intellectuelle? Ces divers problémes préalables, dont la
portée est décisive, ne paraissent pas méme subsister pour
Vauteur. Il juge purement et simplement sur la simple éti-
quette, sur la marque de fabrique; jamais l'idée ne. lui vien-
drait d’examiner directement si ce qu’on lui offre est bon ou
mauvais. A quelle fin, du reste? Ce qui viendrait immédiate-
ment de Dieu et serait certifié par des miracles éclatants pour-
rait-il étre mauvais? Tout revient donc uniquement & savoir
si les lettres de créance miraculeuses qu'on présente en faveur
des vérités surnaturelles sont bien en regle. Et voild notre
auteur qui se met & passer en revue tout ce qui a été dit sur
les miracles, pour ou contre, afin de porter ensuite son ver-
dict. Ah! vous prétendez que ces vérités surnaturelles, consti-
tuant le christianisme, ont pour garantie les miracles; voyons



308 VERAX

donc s'il en est réellement ainsi, s’il s’est passé en leur faveur
de ces miracles éclatants, décisifs, évidents, qui ne laissent plus
la liberté de croire, mais imposent la foi. Et voila I’Evangile
mis en demeure de se légitimer au moyen de ces preuves con-
vaincantes qui seules déterminent la réponse d’'une cour ou
d’un jury en une cause civile ou criminelle. De religion, de
morale, il n’en est pas un instant question. L’auteur ne parait
pas soupconner que, dans le domaine religieux et moral, on
fait usage d’autres preuves, d’autres démonstrations, d’au-
tres évidences, pour parler son langage, que dans les questions
de droit et de jurisprudence. Ce point de vue formel et fornta-~
liste s’étale avec tant de naiveté et de complaisance gue nous
ne serions nullement étonné d’apprendre que l'auteur, dont
nous ignorons le nom, est quelque respectable légiste retiré
des affaires, quelque avocat de Temple-Bar. Il faut, en effet,
avoir été élevé dans le papier timbré et avoir passé toute sa
vie a faire souvent prévaloir les formes légales du droit sur
Iéquité qu’elles sont censées garantir, tandis qu’elles la tra-
hissent si aisément, pour poursuivre pendant trois mortels
volumes la question de procédure, d’authenticité, de légitima-
tion externe et matérielle, sans aborder jamais la question de
vérité. Il y a longtemps que nous n’avions vu s’afticher avec tant
d’assurance la prétention de trancher les questions religieuses
les plus briilantes tout en demeurant, d’un bout a 'autre, com-
plétement en dehors du terrain religieux que jamais onn’aborde
méme de loin. L’auteur aurait raison, mais complétement rai-
son sous tous les rapports, qu’il n’aurait pas méme posé la
question qu’il s’imagine avoir tranchée. Il resterait toujours a
lui demander : Qu’est-ce que cela prouve? Il n’y a méme pas
moyen de prendre affaire au tragique : I'auteur est tellement
en dehors de la question qu'il raisonne et conclut comme un
éloquent et verbeux personnage de Moliére : et voila comment
votre fille est devenue muette !

L’argumentation n’est pas seulement fausse d’un bout &
Tautre, elle est d’un archaisme vraiment merveilleux. L’auteur,
qui doit se tenir pour un esprit trés avancé, ne s’apercoit pas
qu’il est en toutes ces matiéres singulierement arriéré. Sa



LES FRUITS DE L’ INTELLECTUALISME EN RELIGION 309

montre s’est arrétée en plein XVIIIe siécle. On croirait entendre
un vieux déiste anglais croisant le fer avec la froide et morte
orthodoxie de l'époque battant en retraite, un épigone des
vieilles luttes, antérieures au triomphe du rationalisme, entre
les supranaturalistes de l'ancienne école de Tubingue et les
philosophes déistes. L’auteur a compulsé tous les ouvrages
traitant de la critique de nos évangiles, mais il ne soupconne
pas un instant les conséquences qu’ils ont eues. La question
n’a point marché : elle est demeurée ce qu’elle était au pre-
mier jour. Les fragments de Wolfenbiittel, la théorie du mythe
de Strauss, la nouvelle école de Tubingue, rien de cela n’existe
pour notre honnéte écrivain, vrai Nathanaél du formalisme
anglais. La question est toujours de savoir si le christianisme
se légitime par de ces signes du ciel, grossiers, matériels, sans
réplique, que les pharisiens et le peuple s’obstinaient & récla-
mer de Jésus comme preuve de sa mission et qu’il s’obstinait
a leur refuser avec tout autant de persistance. Toute la ques-
‘tion religieuse est jouée sur la planche mesquine et étroite,
mince et courte du surnatarel : si cette planche de sapin inflé-
chit un instant, tout est perdu sans retour : vous voila préci-
pités jusqu’au fond des abimes et cela sans espoir de revoir la
lumiére du jour.

Et cependant, il faut bien le dire, cet ouvrage qui est com-
pléetement manqué d’un bout & I'autre pour quiconque connail
le premier mot des questions qu’il croit traiter, ce livre a eu
un grand succes. Voila ce que c’est que de savoir arriver &
temps et de raisonner non pas ad veritatem, comme font les
réveurs qui devancent leur siécle, mais ad hominem, comme
savent faire les hommes pratiques qui ne vont jamais se perdre
dans les nuages. Il nous semble entendre notre auteur se di-
sant in petto : Ah! vous voulez des miracles, rien que des mi-
racles, mes chers compatriotes, pour garantir la vérité du
christianisme, de ces vérités intellectuelles révélées, eh bien,
voyons si votre preuve favorite, seule bonne, & votre sens
comme au mien, peut étre administrée. Et aprés avoir ainsi
pris ses compatriotes au mot, notre anonyme, par de longs
-considérants que le lecteur exercé devinera sans peine, con-



310 VERAX

clut a une faillite générale. Et ses compatriotes abasourdis
achétent a4 I'envi les trois gros volumes! En moins de douze
mois le livre en est & sa sixiéme édition. C’est en vain que
quelques esprits sensés font remarquer que toute cette érudi-
tion ne prouve rien, que bien loin d’étre résolus, les vrais pro-
blémes décisifs ne sont pas méme abordés, Américains et An-
glais se donnent la main pour acheter & qui mieux mieux.
Heureux éditeur, heureux auteur, braves lecteurs! Tout le
monde fait admirablement son devoir. L’ami de la vérité, lui,
n’a qu’'a suivre modestement le char de triomphe en méditant
de son mieux une parole profonde et vive de Vinet : « Les
grandes questions ont denos jours le sori des premiers chrétiens:
on les livre aux bétes! » Celles des premiers siécles étaient du
moins paiennes! Mais qu’aprés bientot dix-neuf siécles de chris-
tianisme les questions se posent encore ainsi, on a vraiment de
la peine & le croire, méme quand les faits vous.crévent les
yeux. 1l est impossible d’'irnaginer un combat accepté de part
et d’autre dans des conditions plus absurdes, car, il ne faut pas
I'oublier, le terrain sur lequel s’est placé 'auteur de la Religion
surnaturelle est accepté sans conteste par 'immense majorité
du public religieux en Angleterre comme en Amérique. (est
méme cette erreur commune a ’auteur et & son public qui fait
la grande force, la seule force de cet ouvrage, qui ailleurs se-
rait tombé dans l'eau paralysé par un criant anachronisme,
comme 'ceuvre d’un vrai revenant. Et voild & quoi 'on aboutit
lorsque, oubliant que le surnaturel, qui a été jusqu’ici le trait
commun de toutes les religions, leur condition sine qua non,
entiérement négative, ne saurait étre en aucune fagon le trait
caractéristique, distinctif, essentiel et dominant de I'Evangile.
On voudrait espérer que les Anglais, sentant éclater en leurs
mains leur arme favorite, cette apologétique, purement ex-
terne et formaliste, qu’ils ont apprise de Paley et de tant d’au-
tres, sauront enfin recourir & la démonstration d’esprit et de
puissance, seule faite pour convaincre aujourd’hui ceux qui,
sans perdre leur temps & examiner longuement la valeur des.
preuves externes pour ou contre le christianisme, consentiront
a entrer directement en contact avec lui pour voir ce qu’il dit



LES FRUITS DE L’INTELLECTUALISME EN RELIGION 311

4 leur cceur et & leur conscience. Mais, avant d’en venir 13, il
convient de renoncer & l'erreur fondamentale : il faut cesser
de voir dans le christianisme un catalogue de dogmes, de vé-
rités intellectuelles, garanties par des miracles éclatants et par-
lant aux yeux, pour le prendre pour ce qu'il veut étre, une
force divine, appelée & renouveler le cceur. Siorthodoxe qu’on
soit d’ailleurs, il faut débuter par se convertir de I'autorita-
risme, de lintellectualisme, du formalisme au spiritualisme
pur et simple. Aussi longtemps qu’on demeure un autoritaire
naif, substituant 'autorité extérieure de la Bible & celle de
I’Eglise, les miracles authentiques des Ecritures aux miracles
apocryphes de la légende, on demeure sur le terrain du catho-
licisme, c’est-a-dire qu’on est condamné comme lui & se voir
abandonné par les hommes intelligents qui ne sauraient se
résigner & abdiquer devant la superstition et le parti pris.
(’est une maladie, celle-1a, dont on ne souffre pas seulement
en Amérique et en Angleterre. Si, parmi nous, on pouvait faire
un recensement, je ne dis pas des simples chrétiens, mais
méme des théologiens, qui '’emporterait des disciples de Pas-
cal et de Vinet ou de ceux d’Ostervald? Je le sais, on dira, en
théorie, que la foi c’est Dieu sensible au cceur; qu’il y a, dans
I'Evangile, assez de lumiére pour ceux qui veulent croire et
assez de ténébres pour éloigner ceux qui ne veulent pas croire.
Mais on invoque ces idées vraies non pas en faveur de la foi
proprement dite, mais en faveur de la créance, pour suppléer
a ce quont d’inévitablement défectueux des arguments du
genre de ceux qu'invoque notre auteur anglais. La mystique
chrétienne est sans cesse appelée non pas a remplacer l'intel-
lectualisme, comme il conviendrait, mais & remplir & tout pro-
pos les lacunes de lintellectualisme, qu’on traite loujours
comme une chaine serrée d’arguments solides, sans s’aperce-
voir que cette prétendue chaine de diamant ne tient & rien et
n’aboutit & rien. Tous les arguments déclarés sans valeur par
notre auteur seraient proclameés excellents que nous ne serions
pas plus avancés pour cela. Ce serait le cas de se rappeler
alors le mot de Pascal : « La foi est différente de la preuve.
L’une est humaine, l'autre est un don de Dieu. Qu'il y a loin



312 VERAX

de la connaissance de Dieu & l'aimer! » On ne saurait avoir
une position solide en plagcant ainsi ses pieds sur deux terrains
fort différents de niveau et de valeur. On n’y gagne que d’avoir
les inconvénients des deux méthodes sans s’assurer les avan-
tages d’aucune. Le moment semble passé chez nous de faire
toucher au doigt ces inconséquences. A coup sur, celui qui
entreprendrait de battre le supranaturalisme rationnel par ses
propres armes ne ferait pas en un an six éditions de trois gros
volumes : son travail, bien loin de produire sensation, risque-
rait de passer inapercu. Cest que la crise aigué est passée chez
nous, tandis qu’elle ne fait que commencer en Angleterre. Ce
n’est pas 4 dire que notre position soit meilleure pour cela. Si
nous ne sommes pas morts, nous sommes encore moins vi-
vanis. Notre position est un peu celle d’un malade atteint d’une
maladie incurable avec laquelle il doit s’accoutumer a vivre de
son mieux jusqu’a la fin. Tout 'art du médecin consiste a lais-
ser ignorer au malade les progrés lents, mais sirs, du mal.
Cela s’appelle soutenir le moral des gens, ou, dans le cas ac-
tuel, viser a la pratique, & ’édification. Il ne manque pas, parmi
nous,.de ces empiriques zélés qui s’imaginent avoir fait mer-
veille dés qu’ils ont réussi & maintenir de leur mieux la con-
spiration du silence. Chut! chut! s’écrient-ils, dés que quelque
imprudent veut abandonner le terrain ancien et se placer fran-
chement sur le nouveau. Pendant qu’on s’évertue & cacher au
bon peuple ce qui se passe, alors qu’il faudrait I'engager &
regarder virilement le mal en face, celui-ci ne perd pas une
minute. Un malaise incontestable avertit les esprits avisés que
les chrétiens évangéliques ont quelque chose & cacher, comme
une plaie délicate qu’ils n’osent pas faire voir au médecin. Quoi
d’étonnant que les hommes sérieux se tiennent prudemment
a I'écart de prétendus représentants de la foi qui montrent si
peu de foi en eux-mémes? Les Eglises tendent & devenir tou-
jours plus les asiles du parti pris, bientot de la superstition.
Craignant de parler haut et clair, de peur d’eflTaroucher le reste
qui s’en va mourir, on se prive journellement du précieux con-
cours des hommes éclairés et énergiques qui pourraient ap-
porter un sang plus jeune dans des corps d’ol la vie normale



LES FRUITS DE L’'INTELLECTUALISME EN RELIGION 313

se retire. Pour peu que ce régime dure encore, nous glisserons
peu & peu vers ce terrible état d’esprit déja annoncé par l'ceil
prévoyant de Rothe. « Il y a déja des années que I'un de nos
théologiens les plus respectables, Tholuck, a donné un exemple
quon devrait se héter de suivre en foule. C'est notre plus
strict devoir de rectifier les idées des non-théologiens qui
s'imaginent naivement qu’il faut étre incrédule pour ne pas
considérer la Bible du méme il que 'ont fait jadis nos péres.
Il importe de leur faire comprendre que la critique historique,
bien loin d’étre une invention de l'incrédulité ou du rationa-
lisme hostile a la révélation divine, est une exigence alaquelle
I’Eglize évangélique ne pourra, sous aucun prétexte, se sous-
traire en bonne conscience aussi longtemps qu’elle demeurera
fidele a son principe. Bien qu’elle ne metle pas le moins du
monde en danger la foi en Jésus-Christ, elle arrive certaine-
ment & des résultats divers, qui doivent effrayer ceux qui ne
connaissent pas d’autre maniére de considérer la Bible que
celle qu’ils ont apprise de 'ancienne dogmatique. Laisser igno-
rer aux laiques cet état de la question et les difficultés réelles
auxquelles vient se heurter une critique sans préjugés, surtout
quand il s’agit de ’Ancien Testament, et méme aussi souvent
du Nouveau, serait avant tout un manque de droiture et de
charité impardonnable, et, de plus, une imprudence manifeste.
Voici, en effet, ce qui ne manquerait pas d’arriver. Le nombre
de ceux qui ont des doutes a Uendroit de la Bible étant incal-
culable, une compléte défiance finirait par s’établir av sujet de
sa crédibilité. On se déciderait a la laisser de coté, comme un
livre n'offrant nulle part un fondement solide. C’est le désir
de contribuer, pour ma faible part, & prévenir ce danger, qui
m’a mis la plume 4 la main. Puisse ce modeste avertissement
recevoir un bon accueil ; tout froid qu’il est, il procéde cepen-
dant d’un coeur chaud; c’est la parole d’'un homme, s'il en fit
jamais, qui s’incline de bonne foi devant la Bible, pleinement
assuré de posséder en elle un sanctuaire dans lequel il adore,
en disant de tout son cceur avec le patriarche : Certes, I'Eter-
nel est en ce lieu-ci... C'est ici la maison de Dieu et c’est ici
la porte des cieux. »

THEOL. ET PHIL. 1880, 21



314 VERAX

Rien n’indique que l'invitation de Rothe soit & 1aveille d’étre
entendue. Et, franchement, ’accueil qui est fait aux hommes
qui veulent éclairer le peuple chrétien n’est pas de nature a
leur procurer de nombreux émules. Il est naturel aprés tout
gue ceux qui crient sans cesse : Paix/ paix/la oliiln’y a point
de paix, ou qui méme se gardent d’élever la voix sur les vraies
questions théologiques, recoivent un meilleur accueil que les
esprits inquiets et inquiétants qui, si on voulait leur préter
Poreille, ne cesseraient de troubler tous les matins le repos de
la chrétienté. Il est si consolant de penser que, dans notre
siecle de chemins de fer ou tout change avec une rapidité ef-
frayante, les questions théologiques doivent au moins étre con-
sidérées comme & tout jamais résolues! La religion peut ainsi
devenir une liturgie céerémonielle ou dogmatique, a laquelle on
consacre six quarts d’heure par dimanche en moyenne, sans
que l'intelligence risque jamais d’étre détournée de la pour-
suite des graves intéréts terrestres qui 'absorbent. Le moment
des crises salutaires parait donc passé sans retour : c’est tout
doucement, sans choc ni sans heurt, que nous descendrions
les divers degrés de l'échelle, jusqu’a ce qu’on finisse par
s’apercevoir de I’abime infranchissable séparant la majorité des
membres des Eglises du petit nombre des penseurs qui n’au-
ront pas perdu la mauvaise habitude de se rendre compte de
leur foi, si tant est qu’il continue & s’en trouver encore pour
poursuivre la tiche ingrale de faire voir des gens ne se servant
de leurs yeux que pour ne pas voir. 1l se pourrait qu’aprés tout
les hommes sages, qui auront amené cet état des esprits, en
fussent singuliérement effrayés un jour. L’histoire de I'Eglise
est 1a pour le montrer : ceux qui ont l'intelligence des ques-
tions assument une bien grande responsabilité en sacrifiant la
vérité a l'illusion et & la fiction qu’il est si aisé de présenter
comme l’opinion la plus pieuse. Moins que jamais I'Eglise
peut espérer reprendre sa mission historique en repoussant
les hommes sérieux disposés a s’occuper de religion, tandis
qu’elle persisterait & ménager les esprits inquiets qui la com-
promettent encore plus par leur étroitesse et leur parti pris
qu’ils ne la recommandent par leurs bonnes ceuvres.



LES FRUITS DE L’INTELLECTUALISME EN RELIGION 315

Mais c’est trop insister sur un sujet peu gai. Nous préférons,
en finissant, signaler les perspectives plus heureuses qui sem-
blent s’ouvrir en Angleterre. Si comme chez nous le grossier
supranaturalisme est encore I'opinion régnante dans les rangs
du peuple, des hommes distingués ont rompu et rompent jour-
nellement le charme. Si la majorité du public a été effrayée en
voyant le christianisme ainsi battu en bréche par les engins
mémes qu’elle tient pour les seuls bons, on saura répondre a
lauteur de la Religion surnaturelle en se plagant sur un terrain
tout autre que le sien. Le développement théologique est déja
suffisamment avancé en terre anglaise pour qu’il se trouve des
hommes comprenant qu'on a le droit de croire & 1’Evangile,
avant d’avoir pris parti dans les savantes querelles des archéo-
logues, des philologues et des érudits de tout genre. Il est heu-
reux que cette publication ait eu un grand retentissement. La
foi précaire du public aura été ébranlée 4 salut. En voyant ce
qu’a de fallacieux la preuve externe encore si populaire, on est
forcément amené & commencer par le bon bout. « La vérité a
ses preuves en elle-méme, et quand nous nous munissons de
preuves extérieures pour croire cette vérite, c’est dans le fond
comme si nous allumions une chandelle pour voir le soleil. La
nécessité morale est plus forte que la nécessité logique, et les
membres du syllogisme le plus régulier se tiennent moins
étroitement que des sentiments qui ne font que se continuer
les uns les autres. Le cceur est un organe de connaissance
aussi bien que chacun de nos sens ; et dans bien des matiéres
la raison ne peut travailler que sur les données qu’il lui four-
nit. Il ne faut faire abstraction de rien de ce dont I’homme se
compose. Il faut apporter, il faut jeter dans la discussion ses
craintes et ses espérances, ses joies et ses douleurs, sa vie ex-
térieure et sa vie intérieure, l'esprit et 'dme, 'homme du
temps et 'homme de I'éternité. C’est ainsi, c’est-a-dire com-
plets, vivants et personnels, que de telles questions veulent
nous trouver : autrement elles se joueront de nos efforts et se
riront de nos certitudes.

» Pascal n’est pas devenu chrétien comme tout le monde;
il a, sinon le premier, du moins le premier d’une maniere ex-



316 VERAX

presse, appelé au conseil, sur la grande question de la vérité
du christianisme, les facultés morales dépossédées de leur
droit de suffrage au profit des facultés intellectuelles; il a fait
revenir & 'homme tout entier le jugement de cette grande
question; il a, du fond de notre nature, évoqué de nouveaux
témoins qu'on ne faisait point connaitre; il a prétendu que
leur témoignage, si négligé, suffisait pleinement & chacun de
nous pour soi-méme et qu'en définitive il n’y avait point de
véritable lumiére, de convictions uliles pour qui ne les avait
point entendus.

» Pascal suppose, ou plutot il prétend qu’en nous examinant
nous-mémes et en examinant le contenu de I’Evangile, avec
notre conscience, nous ne pouvons manquer d’arriver a croire,
le Saint-Esprit y mettant la main. Mais, pour lui, croire est
inséparable de comprendre ; croire, ¢’est comprendre avec le
cceur, avec un nouveau coeur dont le Saint-Esprit nous pour-
voit. Le Saint-Esprit, non ’Eglise, voild I'autorité.

» On ne devient réellement chrétien qu’en tant qu’on finit
du moins par ou il et fallu commencer. Il faut que, pour cha-
cun, le moment arrive ou sa foi ne sera plus fondée sur la sa-
gesse de ’homme, mais sur la puissance de Dieu, et ou elle se
sépare sans regret des arguments dont elle s’est d’abord con-
tentée, comme un conquérant qui, assuré de sa conquéte, con-
gédie sans crainte, aux rives d'ou il est parti, les navires qui
I’ont amené au port.

»-C’est cette fol que 'apodtre caractérise en disant qu’elle est
fondée sur la puissance de Dieu, parce qu’en effet ce n’est par
aucun moyen ordinaire dont nous puissions nous rendre
compte, mais par la puissance de Dieu que se consomme cette
évidence. La vérité vient & nous toute seule: elle n’allégue au-
cun témoignage étranger ; elle n'invoque aucune autorité que
la sienne: elle se montre et nous croyons en elle, comme nous
croyons a la lumiére du jour, comme nous croyons a nous-
memes. Ceci d’ailleurs n’a rien de mystique et d’inconce-
vable que son principe; le fait est tout ensemble surnaturel et
naturel. La vérité doit faire cetle impression sur un cceur qui
I'aime d’avance, et qui, quand elle s’offre a lui, ne fait que la



LES FRUITS DE L’ INTELLECTUALISME EN RELIGION 317

reconnaitre. lille doit avoir pour lui une évidence dont ne
peut se faire aucune idée celui & qui elle se présente aussi,
mais qui tout simplement n’a pas des yeux pour la voir. Et il
en est d’elle comme de ces moitiés d’Ames qui, suivant la pen-
sée d’un ancien sage, cherchent leur autre moitié dans la vie,
la reconnaissent & peine rencontrée, et s’unissent a elle aussi-
tot reconnue, de maniére qu'on ne les distingue plus 'une de
I’autre. La vérité peut bien n’avoir pas produit tout d’abord
cet effet, méme sur les 4&mes les mieux disposées; mais lors-
qu’'on sent les contradictions de la nature conciliées, toutes ses
énigmes résolues, tous ses discords apaisés; lorsque la vérité
est miraculeusement rétablie dans I’ame, comment ne pas ap-
peler vérité ce qui a produit ce miracle ? comment se nier a
soi-méme la réalité des rapports qu’'on a formés? comment
douter de ce qu'on sent et blasphémer ce qu’on aime? » (Es-
prit d’Alexandre Vinet, vol. [, pag. 340-346.)

Voila des ondes pures dans lesquelles on éprouve toujours
un nouveau plaisir & aller se retremper pour secouer la pous-
siére des bibliothéques et des in-folios. C’est 1a tout un coté de
la question entiéerement méconnn par notre savant auteur et
dont il ne soupgonne pas méme 'existence. Il prétend tout ju-
ger du dehors, trancher la question religieuse sans méme la
poser, en restant étranger a toute préoccupation religieuse. A
tout propos on se sent pressé de lui crier avec Vinet : « Entrez
et vous verrez de dedans ce qu’'on ne peut voir de dehors; pra-
tiquez le christianisme et vous le connaitrez. » A ces objurga-
tions notre auteur croit avoir une réponse sans réplique: avant
d’essayer du christianisme, il veut qu’on lui en prouve la ve-
rité par raison démonstrative. Oril ne peut étre satisfait & cette
exigence, car la religion est une affaire pratique qui ne se prouve
pas comme un théoréme de géométrie. La prétention de r'au-
teur est de trancher la question religieuse par un probléme
préalable d’apologétique. Et quelle apologétique ? La moins ho-
mogéne a la nature du christianisme qu’on puisse imaginer.
Vinet dit quelque part: « Il est des problémes au fond des-
quels le philosophe doit descendre, non comme philosophe,
mais comme homme, avec toute sa raison sans doute, mais



318 VERAX

aussi avec toute sa conscience, toute sa sensibilité et méme
toute son imagination. » Les philosophes et les économistes
sont tombés souvent dans une méme faute, qui fait bien voir
que, dans l'atelier de la pensée, une division extréme du travail
a ses inconvénients, L’économiste a dit : Je cherche comment
la richesse se produit et comment elle se distribue; rangez-vous
et laissez-moi passer; qu'un autre s’occupe du reste : or ce
reste, ¢’est la morale, la civilisation et le bonheur. Le philo-
sophe vient et dit : Je ne suis pas un homme moi, mais un esprit;
je m’attache aux idées; gu’un autre s’occupe du reste; or ce
reste, c’est la vérité ; car la vérité, en certaines matiéres, est
un fait et une vie, ou n’est rien. Or, je récuse cet économiste
sur le sujet du bonheur, car il n’en a cure, et ce philosophe
sur le sujet de la vérité vivante, car il n’a souci que de la vé-
rité abstraile. » Notre écrivain anglais est avant tout un érudit
faisant le tour de tous ces problémes archéologiques qu'on
traite dans les cours d’introduction au Nouveau Testament.
Rien d’étonnant qu’il ne réussisse pas a trouver au milieu de
ces fourrés d'épines la vérité religieuse qui jamais ne les hante.
(’est en homme complet et non en spécialiste dans une
branche quelconque, en honnéte homme, comme on disait au
XVIle siécle, qu’il importe d’aborder le probléme religieux.Voila
des siécles que I’Evangile se maintient et se propage en dépit
des théologies défectueuses, des apologies risquées qui ne ces-
sent de le compromettre. Pourquoi? C'est que, malgré tous les
efforts d'imprudents amis, il trouve le chemin des cceurs parce
qgu’il répond aux besoins des cceurs. Voila la vraie question, la
question préalable, & la portée des savants et designorants. On
n’aura raison du christianisme que quand on aura trouvé quel-
que chose quiréponde mieux aux besoins si divers de ’homme
complet. Or rien n’indique que la raison humaine soit 4 la
veille de faire cette découverte décisive. On prétend supplan-
ter le christianisme et on ne sait présenter aux hommes qu’un
idéal de tout point inférieur & celui qu’il a fait briller & nos
yeux! Voila pourquoi I'Evangile de Jésus-Christ a de grandes
chances de demeurer la boussole des esprits religieux ; les at-



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 319

taques acharnées des adversaires sont tout aussi impuissantes
que les apologies d’amis souvent si inconsidérées.

Cen’est pas a dire que les questions scientifiques soient sans
valeur et sans portée. Chacun sait ce que la religion a souffert
de la part d’une théologie défectueuse, aventureuse, fausse. Il
n’est donc pas superflu que lintellectualisme se soit étalé en
Angleterre en trois gros volumes, avec une complaisance et
une naiveté sur lesquelles on ne pouvait plus compter, sem-
ble-t-il, de nos jours. C’est 1a du rationalisme, je ne dirai pas
irréligieux, mais non religieux, du rationalisme vulgaire et
plat, éminemment irrationnel. Quand finira-t-on par com-
prendre en Angleterre et ailleurs que ce rationalisme-la est un
aveugle, un intrus qui doit étre éconduit du sanctuaire comme
un profane? Il est peut-étre encore plus funeste quand il deé-
pose en faveur d’une orthodoxie inintelligente que lorsqu’il
conclut contre le christianisme, comme dans le cas actuel. Car
enfin, 1l faut bien le reconnaitre, le public religieux anglais
s’est lui-méme chargé de fournir les verges qui ont servi a le
fustiger jusqu’au sang. A bon entendeur salut!

VERAX.




	Les fruits de l'intellectualisme en religion

