
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: Les fruits de l'intellectualisme en religion

Autor: Verax

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

FRUITS DE L'INTELLECTUALISME

EN RELIGION

On parle assez fréquemment du mouvement théologique bien
marqué qui s'accentue de jour en jour dans les pays de langue
anglaise, soit dans l'ancien monde, soit en Amérique. Rien ne

peut mieux indiquer la portée de cette crise aiguë que le point
de vue d'un ouvrage récent et l'impression qu'il a produite.
Ce livre a pour titre : La religion surnaturelle : examen de la
réalité de la révélation divine*.

Le titre est amphibologique : a-t-on devant soi un ami ou un
adversaire du surnaturel? C'est ce qu'on ne voit pas au
premier abord. L'ouvrage est construit tout à fait à l'anglaise : on

se trouve en présence d'un grand déploiement d'érudition qui
doit être nécessairement de troisième ou de quatrième main.
On flaire presque la compilation, sans bien savoir à quoi tout
cela doit aboutir.

Nous avons une première partie qui traite, en six chapitres,
de tout ce qui se rapporle au problème du surnaturel a priori.
Puis cette partie philosophique terminée, on se trouve en
présence de cinq nouvelles parlies exclusivement historiques : on
croirait avoir en main un ouvrage traitant fort longuement de

toutes les questions se rapportant à une introduction aux livres
du Nouveau Testament. C'est ici que l'auteur se donne
carrière : il parcourt en divers sens tout le vaste champ de la cri-

' Supernatural religion : an Inquiry into the reality of divine Revelation.
In three volumes. 6e édition, London, Longmans, Green and C°, 1879.]



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 307

tique sacrée. La seconde partie traite des synoptiques, la
troisième du quatrième évangile, la quatrième des Actes des

apôtres; la cinquième des épîtres et de l'Apocalypse ; la sixième,
enfin, en six chapitres, de la résurrection et de l'ascension.
Ces cinq parties devraient évidemment être la subdivision
d'une seconde grande partie abordant le problème historique,
après avoir traité du point de vue philosophique dans la
première partie. Cet arbitraire dans la distribution du travail n'est

pas sans importance. Toute division, sous peine d'être
défectueuse, doit être fournie par la nature même du sujet qu'on
doit traiter. Une division si arbitraire est manifestement
suspecte : elle indique que le sujet a été mal compris, qu'on ne
s'est pas rendu bien compte de l'idée mère dont tout le reste

ne doit être qu'un épanouissement, un développement.
Il y a pourtant une idée mère, mais singulièrement étroite,

plate, peu féconde et en arrière de plusieurs siècles. « Le
christianisme se donne comme la révélation divine de vérités

que l'intelligence humaine n'aurait pas découvertes à elle

seule. » Tout est là! Quelles peuvent bien être ces vérités?
Sont-elles homogènes à notre intelligence*> répondent-elles
aux besoins de notre cœur et de notre conscience? Peu

importe! La question ne se pose même pas. Est-il bien établi que
l'Evangile se donne lui-même comme une révélation éminemment

intellectuelle? Ces divers problèmes préalables, dont la

portée est décisive, ne paraissent pas même subsister pour
l'auteur. Il juge purement et simplement sur la simple
étiquette, sur la marque de fabrique; jamais l'idée ne. lui viendrait

d'examiner directement si ce qu'on lui offre est bon ou
mauvais. A quelle fin, du reste Ce qui viendrait immédiatement

de Dieu et serait certifié par des miracles éclatants
pourrait-il être mauvais? Tout revient donc uniquement à savoir
si les lettres de créance miraculeuses qu'on présente en faveur
des vérités surnaturelles sont bien en règle. Et voilà notre
auteur qui se met à passer en revue tout ce qui a été dit sur
les miracles, pour ou contre, afin de porter ensuite son
verdict. Ah! vous prétendez que ces vérités surnaturelles, constituant

le christianisme, ont pour garantie les miracles; voyons



308 VERAX

donc s'il en est réellement ainsi, s'il s'est passé en leur faveur
de ces miracles éclatants, décisifs, évidents, qui ne laissent plus
la liberté de croire, mais imposent la foi. Et voilà l'Evangile
mis en demeure de se légitimer au moyen de ces preuves
convaincantes qui seules déterminent la réponse d'une cour ou
d'un jury en une cause civile ou criminelle. De religion, de

morale, il n'en est pas un instant question. L'auteur ne paraît
pas soupçonner que, dans le domaine religieux et moral, on
fait usage d'autres preuves, d'autres démonstrations, d'autres

évidences, pourparler son langage, que dans les questions
de droit et de jurisprudence. Ce point de vue formel et formaliste

s'étale avec tant de naïveté et de complaisance que nous
ne serions nullement étonné d'apprendre que l'auteur, dont
nous ignorons le nom, est quelque respectable légiste retiré
des affaires, quelque avocat de Temple-Bar. Il faut, en effet,
avoir été élevé dans le papier timbré et avoir passé toute sa

vie à faire souvent prévaloir les formes légales du droit sur
l'équité qu'elles sont censées garantir, tandis qu'elles la
trahissent si aisément, pour poursuivre pendant trois mortels
volumes la question de procédure, d'authenticité, de légitimation

externe et matérielle, sans aborder jamais la question de

vérité. Il y a longtemps que nous n'avions vu s'afficher avec tant
d'assurance la prétention de trancher les questions religieuses
les plus brûlantes tout en demeurant, d'un bout à l'autre,
complètement en dehors du terrain religieux que jamais on n'aborde
même de loin. L'auteur aurait raison, mais complètement raison

sous tous les rapports, qu'il n'aurait pas même posé la

question qu'il s'imagine avoir tranchée. Il resterait toujours à

lui demander : Qu'est-ce que cela prouve? Il n'y a même pas

moyen de prendre l'affaire au tragique : l'auteur est tellement
en dehors de la question qu'il raisonne et conclut comme un
éloquent et verbeux personnage de Molière : et voilà comment
votre fille est devenue muette t

L'argumentation n'est pas seulement fausse d'un bout à

l'autre, elle est d'un archaïsme vraiment merveilleux. L'auteur,
qui doit se tenir pour un esprit très avancé, ne s'aperçoit pas
qu'il est en toutes ces matières singulièrement arriéré. Sa



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 309

montre s'est arrêtée en plein XVIIIs siècle. On croirait entendre

un vieux déiste anglais croisant le fer avec la froide et morte
orthodoxie de l'époque battant en retraite, un epigone des

vieilles luttes, antérieures au triomphe du rationalisme, entre
les supranaturalistes de l'ancienne école de Tubingue et les

philosophes déistes. L'auteur a compulsé tous les ouvrages
traitant de la critique de nos évangiles, mais il ne soupçonne

pas un instant les conséquences qu'ils ont eues. La question
n'a point marché : elle est demeurée ce qu'elle était au
premier jour. Les fragments de Wolfenbüttel, la théorie du mythe
de Strauss, la nouvelle école de Tubingue, rien de cela n'existe

pour notre honnête écrivain, vrai Nathanaël du formalisme

anglais. La question est toujours de savoir si le christianisme
se légitime par de ces signes du ciel, grossiers, matériels, sans

réplique, que les pharisiens et le peuple s'obstinaient à réclamer

de Jésus comme preuve de sa mission et qu'il s'obstinait
à leur refuser avec tout autant de persistance. Toute la question

religieuse est jouée sur la planche mesquine et étroite,
mince et courte du surnaturel : si cette planche de sapin infléchit

un instant, tout est perdu sans retour : vous voilà précipités

jusqu'au fond des abîmes et cela sans espoir de revoir la

lumière du jour.
Et cependant, il faut bien le dire, cet ouvrage qui est

complètement manqué d'un bout à l'autre pour quiconque connaît
le premier mot des questions qu'il croit traiter, ce livre a eu

un grand succès. Voilà ce que c'est que de savoir arriver à

temps et de raisonner non pas ad veritatem, comme font les

rêveurs qui devancent leur siècle, mais ad hominem, comme
savent faire les hommes pratiques qui ne vont jamais se perdre
dans les nuages. Il nous semble entendre notre auteur se

disant in petto : Ah! vous voulez des miracles, rien que des

miracles, mes chers compatriotes, pour garantir la vérité du
christianisme, de ces vérités intellectuelles révélées, eh bien,

voyons si votre preuve favorite, seule bonne, à votre sens

comme au mien, peut être administrée. Et après avoir ainsi

pris ses compatriotes au mot, notre anonyme, par de longs
considérants que le lecteur exercé devinera sans peine, con-



310 VERAX

clut à une faillite générale. Et ses compatriotes abasourdis
achètent à l'envi les trois gros volumes En moins de douze
mois le livre en est à sa sixième édition. C'est en vain que
quelques esprits sensés font remarquer que toute cette érudition

ne prouve rien, que bien loin d'être résolus, les vrais
problèmes décisifs ne sont pas même abordés, Américains et
Anglais se donnent la main pour acheter à qui mieux mieux.
Heureux éditeur, heureux auteur, braves lecteurs! Tout le
monde fait admirablement son devoir. L'ami de la vérité, lui,
n'a qu'à suivre modestement le char de triomphe en méditant
de son mieux une parole profonde et vive de Vinet : ce Les

grandes questions ontdenosjourslesort des premiers chrétiens:
on les livre aux bêtes » Celles des premiers siècles étaient du
moins païennes! Mais qu'après bientôt dix-neuf siècles de
christianisme les questions se posent encore ainsi, on a vraiment de

la peine à le croire, même quand les faits vous crèvent les

yeux. Il est impossible d'imaginer un combat accepté de part
et d'autre dans des conditions plus absurdes, car, il ne faut pas
l'oublier, le terrain sur lequel s'est placé l'auteur de la Religion
surnaturelle est accepté sans conteste par l'immense majorité
du public religieux en Angleterre comme en Amérique. C'est
même cette erreur commune à l'auteur et à son public qui fait
la grande force, la seule force de cet ouvrage, qui ailleurs
serait tombé dans l'eau paralysé par un criant anachronisme,
comme l'œuvre d'un vrai revenant. Et voilà à quoi l'on aboutit
lorsque, oubliant que le surnaturel, qui a été jusqu'ici le trait
commun de toutes les religions, leur condition sine qua non,
entièrement négative, ne saurait être en aucune façon le trait
caractéristique, distinctif, essentiel et dominant de l'Evangile.
On voudrait espérer que les Anglais, sentant éclater en leurs
mains leur arme favorite, cette apologétique, purement
externe et formaliste, qu'ils ont apprise de Paley et de tant d'autres,

sauront enfin recourir à la démonstration d'esprit et de

puissance, seule faite pour convaincre aujourd'hui ceux qui,
sans perdre leur temps à examiner longuement la valeur des

preuves externes pour ou contre le christianisme, consentiront
à entrer directement en contact avec lui pour voir ce qu'il dit



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 311

à leur cœur et à leur conscience. Mais, avant d'en venir là, il
convient de renoncer à l'erreur fondamentale : il faut cesser
de voir dans le christianisme un catalogue de dogmes, de
vérités intellectuelles, garanties par des miracles éclatants et parlant

aux yeux, pour le prendre pour ce qu'il veut être, une
force divine, appelée à renouveler le cœur. Si orthodoxe qu'on
soit d'ailleurs, il faut débuter par se convertir de l'autoritarisme,

de l'intellectualisme, du formalisme au spiritualisme
pur et simple. Aussi longtemps qu'on demeure un autoritaire
naïf, substituant l'autorité extérieure de la Bible à celle de

l'Eglise, les miracles authentiques des Ecritures aux miracles
apocryphes de la légende, on demeure sur le terrain du
catholicisme, c'est-à-dire qu'on est condamné comme lui à se voir
abandonné par les hommes intelligents qui ne sauraient se

résigner à abdiquer devant la superstition et le parti pris.
C'est une maladie, celle-là, dont on ne souffre pas seulement

en Amérique et en Angleterre. Si, parmi nous, on pouvait faire
un recensement, je ne dis pas des simples chrétiens, mais
même des théologiens, qui l'emporterait des disciples de Pascal

et de Vinet ou de ceux d'Ostervald? Je le sais, on dira, en
théorie, que la foi c'est Dieu sensible au cœur ; qu'il y a, dans

l'Evangile, assez de lumière pour ceux qui veulent croire et
assez de ténèbres pour éloigner ceux qui ne veulent pas croire.
Mais on invoque ces idées vraies non pas en faveur de la foi

proprement dite, mais en faveur de la créance, pour suppléer
à ce qu'ont d'inévitablement défectueux des arguments du

genre de ceux qu'invoque notre auteur anglais. La mystique
chrétienne est sans cesse appelée non pas à remplacer
l'intellectualisme, comme il conviendrait, mais à remplir à tout propos

les lacunes de l'intellectualisme, qu'on traite toujours
comme une chaîne serrée d'arguments solides, sans s'apercevoir

que cette prétendue chaîne de diamant ne tient à rien et
n'aboutit à rien. Tous les arguments déclarés sans valeur par
notre auteur seraient proclamés excellents que nous ne serions

pas plus avancés pour cela. Ce serait le cas de se rappeler
alors le mot de Pascal : « La foi est différente de la preuve.
L'une est humaine, l'autre est un don de Dieu. Qu'il y a loin



312 VERAX

de la connaissance de Dieu à l'aimer » On ne saurait avoir
une position solide en plaçant ainsi ses pieds sur deux terrains
fort différents de niveau et de valeur. On n'y gagne que d'avoir
les inconvénients des deux méthodes sans s'assurer les avantages

d'aucune. Le moment semble passé chez nous de faire
toucher au doigt ces inconséquences. A coup sûr, celui qui
entreprendrait de battre le supranaturalisme rationnel par ses

propres armes ne ferait pas en un an six éditions de trois gros
volumes : son travail, bien loin de produire sensation, risquerait

de passer inaperçu. C'est que la crise aiguë est passée chez

nous, tandis qu'elle ne fait que commencer en Angleterre. Ce

n'est pas à dire que notre position soit meilleure pour cela. Si

nous ne sommes pas morts, nous sommes encore moins
vivants. Notre position est un peu celle d'un malade atteint d'une
maladie incurable avec laquelle il doit s'accoutumer à vivre de

son mieux jusqu'à la fin. Tout l'art du médecin consiste à laisser

ignorer au malade les progrès lents, mais sûrs, du mal.
Cela s'appelle soutenir le moral des gens, ou, dans le cas

actuel, viser à la pratique, à l'édification. Il ne manque pas, parmi
nous, de ces empiriques zélés qui s'imaginent avoir fait
merveille dès qu'ils ont réussi à maintenir de leur mieux la
conspiration du silence. Chut! chut! s'écrient-ils, dès que quelque
imprudent veut abandonner le terrain ancien et se placer
franchement sur le nouveau. Pendant qu'on s'évertue à cacher au
bon peuple ce qui se passe, alors qu'il faudrait l'engager à

regarder virilement le mal en face, celui-ci ne perd pas une
minute. Un malaise incontestable avertit les esprits avisés que
les chrétiens évangéliques ont quelque chose à cacher, comme
une plaie délicate qu'ils n'osent pas faire voir au médecin. Quoi
d'étonnant que les hommes sérieux se tiennent prudemment
à l'écart de prétendus représentants de la foi qui montrent si

peu de foi en eux-mêmes? Les Eglises tendent à devenir
toujours plus les asiles du parti pris, bientôt de la superstition.
Craignant de parler haut et clair, de peur d'effaroucher le reste

qui s'en va mourir, on se prive journellement du précieux
concours des hommes éclairés et énergiques qui pourraient
apporter un sang plus jeune dans des corps d'où la vie normale



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 313

se retire. Pour peu que ce régime dure encore, nous glisserons

peu à peu vers ce terrible état d'esprit déjà annoncé par l'œil
prévoyant de Rothe. « Il y a déjà des années que l'un de nos

théologiens les plus respectables, Tholuck, a donné un exemple

qu'on devrait se hâter de suivre en foule. C'est notre plus
strict devoir de rectifier les idées des non-théologiens qui
s'imaginent naïvement qu'il faut être incrédule pour ne pas
considérer la Bible du même œil que l'ont fait jadis nos pères.
Il importe de leur faire comprendre que la critique historique,
bien loin d'être une invention de l'incrédulité ou du rationalisme

hostile à la révélation divine, est une exigence à laquelle
l'Eglise évangélique ne pourra, sous aucun prétexte, se
soustraire en bonne conscience aussi longtemps qu'elle demeurera
fidèle à son principe. Bien qu'elle ne mette pas le moins du
monde en danger la foi en Jésus-Christ, elle arrive certainement

à des résultats divers, qui doivent effrayer ceux qui ne
connaissent pas d'autre manière de considérer la Bible que
celle qu'ils ont apprise de l'ancienne dogmatique. Laisser ignorer

aux laïques cet état de la question et les difficultés réelles

auxquelles vient se heurter une critique sans préjugés, surtout
quand il s'agit de l'Ancien Testament, et même aussi souvent
du Nouveau, serait avant tout un manque de droiture et de

charité impardonnable, et, de plus, une imprudence manifeste.
Voici, en effet, ce qui ne manquerait pas d'arriver. Le nombre
de ceux qui ont des doutes à l'endroit de la Bible étant
incalculable, une complète défiance finirait par s'établir au sujet de

sa crédibilité. On se déciderait à la laisser de côté, comme un
livre n'offrant nulle part un fondement solide. C'est le désir
de contribuer, pour ma faible part, à prévenir ce danger, qui
m'a mis la plume à la main. Puisse ce modeste avertissement
recevoir un bon accueil ; tout froid qu'il est, il procède cependant

d'un cœur chaud; c'est la parole d'un homme, s'il en fût
jamais, qui s'incline de bonne foi devant la Bible, pleinement
assuré de posséder en elle un sanctuaire dans lequel il adore,
en disant de tout son cœur avec le patriarche : Certes, l'Eternel

est en ce lieu-ci... C'est ici la maison de Dieu et c'est ici
la porte des cieux. »

THÉOL. ET PHIL. 1880. 21



314 VERAX

Rien n'indique que l'invitation de Rothe soit à la veille d'être
entendue. Et, franchement, l'accueil qui est fait aux hommes

qui veulent éclairer le peuple chrétien n'est pas de nature à

leur procurer de nombreux émules. Il est naturel après tout
que ceux qui crient sans cesse : Paix!paix! là où il n'y a point
de paix, ou qui même se gardent d'élever la voix sur les vraies
questions théologiques, reçoivent un meilleur accueil que les
esprits inquiets et inquiétants qui, si on voulait leur prêter
l'oreille, ne cesseraient de troubler tous les matins le repos de

la chrétienté. Il est si consolant de penser que, dans notre
siècle de chemins de fer ou tout change avec une rapidité
effrayante, les questions théologiques doivent au moins être
considérées comme à tout jamais résolues! La religion peut ainsi
devenir une liturgie cérémonielle ou dogmatique, à laquelle on
consacre six quarts d'heure par dimanche en moyenne, sans

que l'intelligence risque jamais d'être détournée de la poursuite

des graves intérêts terrestres qui l'absorbent. Le moment
des crises salutaires paraît donc passé sans retour : c'est tout
doucement, sans choc ni sans heurt, que nous descendrions
les divers degrés de l'échelle, jusqu'à ce qu'on finisse par
s'apercevoir de l'abîme infranchissable séparant la majorité des

membres des Eglises du petit nombre des penseurs qui n'auront

pas perdu la mauvaise habitude de se rendre compte de

leur foi, si tant est qu'il continue à s'en trouver encore pour
poursuivre la tâche ingrate de faire voir des gens ne se servant
de leurs yeux que pour ne pas voir. 11 se pourrait qu'après tout
les hommes sages, qui auront amené cet état des esprits, en
fussent singulièrement effrayés un jour. L'histoire de l'Eglise
est là pour le montrer : ceux qui onl l'intelligence des questions

assument une bien grande responsabilité en sacrifiant la

vérité à l'illusion et à la fiction qu'il est si aisé de présenter
comme l'opinion la plus pieuse. Moins que jamais l'Eglise
peut espérer reprendre sa mission historique en repoussant
les hommes sérieux disposés à s'occuper de religion, tandis

qu'elle persisterait à ménager les esprits inquiets qui la

compromettent encore plus par leur étroitesse et leur parti pris
qu'ils ne la recommandent par leurs bonnes œuvres.



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 315

Mais c'est trop insister sur un sujet peu gai. Nous préférons,
en finissant, signaler les perspectives plus heureuses qui semblent

s'ouvrir en Angleterre. Si comme chez nous le grossier
supranaturalisme est encore l'opinion régnante dans les rangs
du peuple, desliommes distingués ont rompu et rompent
journellement le charme. Si la majorité du public a été effrayée en

voyant le christianisme ainsi battu en brèche par les engins
mêmes qu'elle tient pour les seuls bons, on saura répondre à

l'auteur de la Religion surnaturelle en se plaçant sur un terrain
tout autre que le sien. Le développement théologique est déjà
suffisamment avancé en terre anglaise pour qu'il se trouve des

hommes comprenant qu'on a le droit de croire à l'Evangile,
avant d'avoir pris parti dans les savantes querelles des archéologues,

des philologues et des érudits de tout genre. Il est heureux

que cette publication ait eu un grand retentissement. La
foi précaire du public aura été ébranlée à salut. En voyant ce

qu'a de fallacieux la preuve externe encore si populaire, on est

forcément amené à commencer par le bon bout. « La vérité a

ses preuves en elle-même, et quand nous nous munissons de

preuves extérieures pour croire cette vérité, c'est dans le fond

comme si nous allumions une chandelle pour voir le soleil. La
nécessité morale est plus forte que la nécessité logique, et les

membres du syllogisme le plus régulier se tiennent moins
étroitement que des sentiments qui ne font que se continuer
les uns les autres. Le cœur est un organe de connaissance
aussi bien que chacun de nos sens ; et dans bien des matières
la raison ne peut travailler que sur les données qu'il lui fournit.

Il ne faut faire abstraction de rien de ce dont l'homme se

compose. Il faut apporter, il faut jeler dans la discussion ses

craintes et ses espérances, ses joies et ses douleurs, sa vie
extérieure et sa vie intérieure, l'esprit et l'âme, l'homme du

temps et l'homme de l'éternité. C'est ainsi, c'est-à-dire
complets, vivants et personnels, que de telles questions veulent
nous trouver : autrement elles se joueront de nos efforts et se

riront de nos certitudes.
» Pascal n'est pas devenu chrétien comme tout le monde ;

il a, sinon le premier, du moins le premier d'une manière ex-



316 VERAX

presse, appelé au conseil, sur la grande question de la vérité
du christianisme, les facultés morales dépossédées de leur
droit de suffrage au profit des facultés intellectuelles ; il a fait
revenir à l'homme tout entier le jugement de cette grande
question ; il a, du fond de notre nature, évoqué de nouveaux
témoins qu'on ne faisait point connaître; il a prétendu que
leur témoignage, si négligé, suffisait pleinement à chacun de

nous pour soi-même et qu'en définitive il n'y avait point de

véritable lumière, de convictions utiles pour qui ne les avait
point entendus.

» Pascal suppose, ou plutôt il prétend qu'en nous examinant
nous-mêmes et en examinant le contenu de l'Evangile, avec
notre conscience, nous ne pouvons manquer d'arriver à croire,
le Saint-Esprit y mettant la main. Mais, pour lui, croire est

inséparable de comprendre ; croire, c'est comprendre avec le

cœur, avec un nouveau cœur dont le Saint-Esprit nous pourvoit.

Le Saint-Esprit, non l'Eglise, voilà l'autorité.
» On ne devient réellement chrétien qu'en tant qu'on finit

du moins par où il eût fallu commencer. Il faut que, pour
chacun, le moment arrive où sa foi ne sera plus fondée sur la

sagesse de l'homme, mais sur la puissance de Dieu, et où elle se

sépare sans regret des arguments dont elle s'est d'abord
contentée, comme un conquérant qui, assuré de sa conquête,
congédie sans crainte, aux rives d'où il est parti, les navires qui
l'ont amené au port.

» C'est cette foi que l'apôtre caractérise en disant qu'elle est
fondée sur la puissance de Dieu, parce qu'en effet ce n'est par
aucun moyen ordinaire dont nous puissions nous rendre
compte, mais par la puissance de Dieu que se consomme cette
évidence. La vérité vient à nous toute seule : elle n'allègue
aucun témoignage étranger ; elle n'invoque aucune autorité que
la sienne : elle se montre et nous croyons en elle, comme nous
croyons à la lumière du jour, comme nous croyons à nous-
mêmes. Ceci d'ailleurs n'a rien de mystique et d'inconcevable

que son principe; le fait est tout ensemble surnaturel et
naturel. La vérité doit faire cette impression sur un cœur qui
l'aime d'avance, et qui, quand elle s'offre à lui, ne fait que la



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 317

reconnaître. Elle doit avoir pour lui une évidence dont ne

peut se faire aucune idée celui à qui elle se présente aussi,
mais qui tout simplement n'a pas des yeux pour la voir. Et il
en est d'elle comme de ces moitiés d'âmes qui, suivant la pensée

d'un ancien sage, cherchent leur autre moitié dans la vie,
la reconnaissent à peine rencontrée, et s'unissent à elle aussitôt

reconnue, de manière qu'on ne les distingue plus l'une de

l'autre. La vérité peut bien n'avoir pas produit tout d'abord
cet effet, même sur les âmes les mieux disposées; mais
lorsqu'on sent les contradictions de la nature conciliées, toutes ses

énigmes résolues, tous ses discords apaisés; lorsque la vérité
est miraculeusement rétablie dans l'âme, comment ne pas
appeler vérité ce qui a produit ce miracle comment se nier à

soi-même la réalité des rapports qu'on a formés? comment
douter de ce qu'on sent et blasphémer ce qu'on aime? » (Esprit

d'Alexandre Vinet, vol. I, pag. 340-346.)
Voilà des ondes pures dans lesquelles on éprouve toujours

un nouveau plaisir à aller se retremper pour secouer la poussière

des bibliothèques et des in-folios. C'est là tout un côté de

la question entièrement méconnu par notre savant auteur et

dont il ne soupçonne pas même l'existence. Il prétend tout
juger du dehors, trancher la question religieuse sans même la

poser, en restant étranger à toute préoccupation religieuse. A
tout propos on se sent pressé de lui crier avec Vinel : « Entrez
et vous verrez de dedans ce qu'on ne peut voir de dehors ;

pratiquez le christianisme et vous le connaîtrez. » A ces objurgations

notre auteur croit avoir une réponse sans réplique : avant
d'essayer du christianisme, il veut qu'on lui en prouve la
vérité par raison démonstrative. Oc il ne peut être satisfait à cette

exigence, car la religion est une affaire pratique qui ne se prouve
pas comme un théorème de géométrie. La prétention de l'auteur

est de trancher la question religieuse par un problème
préalable d'apologétique. Et quelle apologétique? La moins
homogène à la nature du christianisme qu'on puisse imaginer.
Vinet dit quelque part : « Il est des problèmes au fond
desquels le philosophe doit descendre, non comme philosophe,
mais comme homme, avec toute sa raison sans doute, mais



318 VERAX

aussi avec toute sa conscience, toute sa sensibilité et même
toute son imagination. » Les philosophes et les économistes

sont tombés souvent dans une même faute, qui fait bien voir
que, dans l'atelier de la pensée, une division extrême du travail
a ses inconvénients. L'économiste a dit : Je cherche comment
la richesse se produit et comment elle se distribue; rangez-vous
et laissez-moi passer ; qu'un autre s'occupe du reste : or ce

reste, c'est la morale, la civilisation et le bonheur. Le
philosophe vient et dit : Je ne suis pas un homme moi, mais un esprit ;

je m'attache aux idées ; qu'un autre s'occupe du reste ; or ce

reste, c'est la vérité ; car la vérité en certaines matières, est

un fait et une vie, ou n'est rien. Or, je récuse cet économiste

sur le sujet du bonheur, car il n'en a cure, et ce philosophe
sur le sujet de la vérité vivante, car il n'a souci que de la
vérité abstraite. » Notre écrivain anglais est avant tout un érudit
faisant le tour de tous ces problèmes archéologiques qu'on
traite dans les cours d'introduction au Nouveau Testament.
Rien d'étonnant qu'il ne réussisse pas à trouver au milieu de

ces fourrés d'épines la vérité religieuse qui jamais ne les hante.
C'est en homme complet et non en spécialiste dans une
branche quelconque, en honnête homme, comme on disait au
XVIIe siècle, qu'il importe d'aborder le problème religieux.Voilà
des siècles que l'Evangile se maintient et se propage en dépit
des théologies défectueuses, des apologies risquées qui ne
cessent de le compromettre. Pourquoi? C'est que, malgré tousles
efforts d'imprudents amis, il trouve le chemin des cœurs parce
qu'il répond aux besoins des cœurs. Voilà la vraie question, la
question préalable, à la portée des savants et des ignorants. On
n'aura raison du christianisme que quand on aura trouvé quelque

chose qui réponde mieux aux besoins si divers de l'homme
complet. Or rien n'indique que la raison humaine soit à la
veille de faire cette découverte décisive. On prétend supplanter

le christianisme et on ne sait présenter aux hommes qu'un
idéal de tout point inférieur à celui qu'il a fait briller à nos
yeux! Voilà pourquoi l'Evangile de Jésus-Christ a de grandes
chances de demeurer la boussole des esprits religieux ; les at-



LES FRUITS DE L'INTELLECTUALISME EN RELIGION 319

taques acharnées des adversaires sont tout aussi impuissantes

que les apologies d'amis souvent si inconsidérées.
Ce n'est pas à dire que les questions scientifiques soient sans

valeur et sans portée. Chacun sait ce que la religion a souffert
de la part d'une théologie défectueuse, aventureuse, fausse. Il
n'est donc pas superflu que l'intellectualisme se soit étalé en

Angleterre en trois gros volumes, avec une complaisance et
une naïveté sur lesquelles on ne pouvait plus compter,
semble-t-il, de nos jours. C'est là du rationalisme, je ne dirai pas
irréligieux, mais non religieux, du rationalisme vulgaire et

plat, éminemment irrationnel. Quand finira-t-on par
comprendre en Angleterre et ailleurs que ce rationalisme-là est un
aveugle, un intrus qui doit être éconduit du sanctuaire comme
un profane? Il est peut-être encore plus funeste quand il
dépose en faveur d'une orthodoxie inintelligente que lorsqu'il
conclut contre le christianisme, comme dans le cas actuel. Car

enfin, il faut bien le reconnaître, le public religieux anglais
s'est lui-même chargé de fournir les verges qui ont servi à le

fustiger jusqu'au sang. A bon entendeur salut

Verax.


	Les fruits de l'intellectualisme en religion

