
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Rubrik: Correspondance

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COBBESPONDANCE

Lausanne, le 12 mai 1880.

Monsieur le rédacteur,

Je vons prie de vouloir bien accorder une place à la réclamation
ci-jointe, dont la Revue des deux mondes a décliné l'insertion en se

fondant sur un retard dont la responsabilité ne m'appartient qu'en
partie et qui n'a pas d'importance dans le sujet dont il s'agit. Il vous
suffira de la parcourir pour vous convaincre que, par mon silence, je
laisserais le public prendre le change sur mon opinion en des

matières d'une souveraine importance pratique, malgré leur haut degré
d'abstraction. C'est donc la cause de la justice et le commun intérêt
des lettres que servira votre obligeance en me fournissant un moyen
de m'expliquer.

Recevez, avec mes remerciements anticipés, l'assurance de mes
sentiments les plus dévoués.

Ch. Secretan.

Lausanne, le 15 mars 1880.

Monsieur le directeur de la Revue des deux mondes,

Dans un article fort intéressant sur la justice reparative, publié
par la Revue, le 15 janvier dernier, M. Alfred Fouillée a bien voulu
citer mon nom, ce dont je lui suis très particulièrement obligé. Mais

il ne se borne pas à discuter mes énoncés, il y supplée. Ceci me force
à vous importuner de quelques explications.

«... La charité chrétienne, dit M. Fouillée, quand on n'y introduit
pas la notion philosophique du droit et de la justice, n'est plus qu'un
sentiment sujet à toutes les erreurs et à toutes les interprétations
abusives, sans aucune rigueur scientifique ni juridique. M. Secretan

nous répondra peut-être par nn mot d'Aristote que les théologiens
ont souvent reproduit : « Ceux qui s'aiment n'ont pas besoin de jus-



CORRESPONDANCE 275

» tice, car ceux qui s'aiment se font du bien entre eux, et à plus forte
» raison ne se font pas de mal. »

Je ne ferai point cette réponse, qui exprime d'une manière assez

précise le contraire exact de mon sentiment. Je ne répondrai rien du

tout; je soulignerai trois fois et signerai des deux mains la thèse

qu'on me fait combattre, voilà tout. La charité que je comprends
veut le bien de l'être aimé, c'est-à-dire la réalisation de son essence;
s'appliquant à l'être libre, elle veut sa liberté, et par conséquent, la

respecte; elle implique la justice. La soi-disant charité sans la
justice, c'est la contradiction, c'est le mensonge, c'est le mal.

En revanche, la justice sans la charité ne saurait se réaliser,
attendu que l'égoïsme étant un amour, c'est-à-dire une force qui tend
constamment à déterminer la volonté, et jusqu'à l'intelligence, l'équilibre

ne peut être maintenu que par une force agissant en sens

contraire, ainsi que mon savant critique paraît l'accorder.
La justice et la charité s'impliquent réciproquement, ce qui ne

veut pourtant point dire qu'elles se confondent. Si l'une des deux
devait s'absorber dans l'autre, peu importerait le nom conservé, ce

ne serait qu'une affaire de cocarde. Mais il n'en est pas ainsi :

chacune a sa sphère.
La bonne volonté est le seul bien réel : vouloir le bien d'autrui,

c'est vouloir qu'il veuille le bien ; résultat qui ne saurait absolument
être atteint par voie de contrainte. Ainsi la réalisation du bien positif

exclut la contrainte, et quiconque poursuit le bien positif doit s'en

interdire absolument l'emploi. Comme les sociétés religieuses les

plus considérables prétendent se proposer ce but, nous rattacherons
au nom d'Eglise tout effort tenté dans ce sens; nous dirons donc

que l'amour est le principe de l'Eglise, et que dès lors toute société

religieuse qui s'attribue un droit de contrainte n'est plus une Eglise.
La liberté des individus n'est point, dans son abstraction, le bien

positif; mais comme elle en forme la condition indispensable, comme
elle ne saurait d'ailleurs se déployer au dehors dans sa plénitude, et

que celle de chacun peut être détruite ou gênée par l'emploi de celle
d'un autre, le bien positif exige une organisation collective destinée
à garantir par la contrainte la liberté des individus, en la réduisant
à la mesure compatible avec la même liberté chez les autres. Telle
est la justice, principe de l'Etat, sa raison d'être, et par conséquent
la borne légitime de sa compétence.

Ainsi le bien positif ne peut se réaliser que dans l'Eglise, organisation

de pure spontanéité qui perd son caractère et son droit à



276 CORRESPONDANCE

l'existence dès qu'elle aspire au commandement. L'organisme collectif

qui pent seul imposer obéissance, parce que cette obéissance est

nécessaire à la liberté, l'Etat ne saurait sans contradiction, par
conséquent sans usurpation, prétendre réaliser le bien positif, dont la

spontanéité morale forme l'essence. La poursuite du bien positif par
l'Etat et dans l'Etat ne peut aboutir qu'à la tyrannie.

Il faut que l'individu soit but dans l'Etat pour être moyen dans

l'Eglise.
Telles sont les conséquences logiques de l'idée morale de l'amour

appliquée à l'organisation sociale. Ce sont du moins les seules que
j'avoue.

Elles subsisteraient lors même que, par égard « pour la science

moderne qui rejette le miracle, » on admettrait que l'idée se réalise
elle-même, que la conscience et la raison procèdent du mouvement
mécanique et que tout vient de rien. Mais au vrai l'association de

franche volonté, qui restera toujours l'idéal suprême, ne saurait être
qu'une Eglise véritable, une société religieuse, attendu qu'on ne peut
et doit aimer que ce qui est aimable. Or l'humanité dans son état de

fait n'est rien moins qu'aimable, elle ne l'est que dans son essence,
dans son idée, c'est-à-dire en Dieu; ces expressions sont équivalentes.

Enfin, comme il est impossible que l'humanité renonce à réaliser
son bien positif, la liberté politique ne saurait s'établir que chez un

peuple religieux, ainsi que l'a dit Tocqueville.
Recevez, monsieur, l'assurance de ma haute considération.

Ch. Secretan.


	Correspondance

