
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: Une hypothèse sur l'idée mère du livre de Job

Autor: Doret, M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE HYPOTHÈSE

SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB

M. DORET

Le premier des livres poétiques de l'Ancien Testament est

une énigme. Chose curieuse! en meltanl à part les Psaumes et
les Proverbes, il faut reconnaître que le mystère et l'édification
se sont donné rendez-vous dans les hagiographes. Ils sont
certainement au nombre des livres le plus souvent lus de l'Ancien
Testament, et ce sont ceux qu'il est le plus difficile d'expliquer.
Le lecteur pieux, qui cherche à nourrir sa foi, y trouve en
abondance des vérités salutaires, de grandes et lumineuses pensées,
et c'est dès les premiers pas que le critique y rencontre des

obscurités de toute espèce. Auteur, époque, sens de certains

passages, tout donne lieu à discussion, tout, jusqu'à l'idée mère
du livre. Les meilleures solutions restent hypothétiques et ne

sont jamais complètement satisfaisantes. Ce n'est pas qu'il en

manque, tout au contraire. Il en est en théologie comme en

médecine. Trousseau fait entendre quelque part que lorsque la
science offre une foule de remèdes contre une maladie, c'est

qu'elle n'a pas encore trouvé le bon. De même ici, tant d'explications

ne prouvent qu'une chose, l'absence d'une solution
suffisamment juste pour s'imposer en éclipsant les autres. Ce

qui est vrai de l'Ecclesiaste, du Cantique des cantiques, l'est
aussi, el tout particulièrement, de Job. Job est une énigme et

THÉOL. ET PHIL. 1880. 14



210 M. doret

les nombreuses explications proposées montrent que la vraie
n'est pas encore venue.

Je ne prétends pas avoir découvert le mot du sphinx. Seulement,

trouvant le protocole ouvert, je me permets d'exprimer
modestement mon sentiment.

N'a-t-on peut-être pas trop cherché dans une direction
unique Les critiques de Job ont fait comme les ascensionnistes

qui posent le pied au même endroit et marchent attachés
à la même corde. C'est peut-être pour n'avoir pas essayé d'autre
chemin, pour n'avoir pas abordé la montagne par d'au très côtés,
qu'on n'est pas parvenu au sommet?

La route que nous indiquons y conduit-elle sûrement? Estelle

la seule qui y conduise?.... En tout cas, notre étude aura
pour résultat de montrer qu'on peut sortir de l'ornière
traditionnelle sans aboutir à une explication moins bonne, a

critiquement » parlant.
Nous ne faisons pas une étude complète du livre de Job,

passant en revue les questions d'auteur, de temps, d'authenticité.
Ces questions n'ont, du reste, qu'un intérêt secondaire, et se

résolvent presque toutes par la question principale, celle qui
porte sur le sens même de l'ouvrage.

Je ferai seulement deux observations préalables :

lre. La première touche à l'authenticité contestée de certains
morceaux : prologue, discours d'Elihu, discours de Jéhovah,
épilogue. Il me paraît certain que les preuves de non-authenticité

tirées de l'étude interne de ces fragments n'ont pas de

valeur décisive. La grande raison pour laquelle certains critiques

tiennent tels ou tels passages pour suspects, c'est qu'ils
ne cadrent pas avec leur théorie sur l'ouvrage entier. Ils com-
promettenl leur hypothèse. Plutôt que de renoncer à son point
de vue, on supprime l'obstacle qu'il rencontre en supprimant
le passage. On faif pour cela ressortir des nuances de style et

d'idées, on accentue, on exagère ces différences, et on conclut
à la non-intégrité du texte. —Nous no saurions accepter ce

procédé ni ses conséquences. Toute solution qui supprime un

des termes du problème est suspecte, et, par peu que ce terme

ait une place importante dans l'ensemble, elle est fausse. La



DNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVP.B DE JOB 211

question est précisément ici de trouver l'idée mère qui
embrasse tout et dans laquelle chaque détail prend sa place, toute
sa place et rien que sa place.

2e observation. M. Godet dit que la critique sans exégèse

risque de faire fausse route. Cette affirmation me paraît juste et
me conduit à un aveu. Il serait naturel, quand on cherche la
pensée centrale d'un livre, de commencer par faire de ce livre
une traduction originale, fondée sur une exégèse personnelle.
C'est malheureusement ce que je ne peux pas faire. Je m'en
rapporte à de plus savants, et autant qu'on peut et qu'on ose le
dire, je m'en console. Si, en effet, la critique sans exégèse a

ses dangers, l'exégèse avec la critique n'en a-t-elle point? Sans

sortir du livre de Job, ne pourrait-on pas montrer par plus d'un
exemple combien le point de vue du critique réagit sur les

appréciations de l'exégète? Pour qu'il en soit autrement, il faut
un désintéressement absolu et une science exégétique si complète

et si sûre d'elle-même, si souveraine, qu'elle puisse au
besoin forcer la main à la critique.

D'autre part, il est évident que si une ou même deux traductions

savantes, faites d'une manière absolument indépendante
du point de vue critique d'un troisième auteur, viennent à coïncider

avec ce point de vue, cette coïncidence ne sera pas pour
lui une des présomptions les moins favorables. Tel est le cas

pour l'hypothèse que j'expose ici, vis-à-vis des traductions de
Perret-Gentil et de MM. les professeurs Reuss et Segond.

Maintenant passons en revue les principales interprétations
du livre de Job, voyons en quoi elles pèchent, pourquoi
nous ne pouvons les admettre, et par quoi nous les
remplaçons.

Nous ne nous arrêtons pas, en effet, à faire une analyse du
livre. Rappelons seulement, pour mémoire et pour indiquer la
place et l'étendue occupées par les différents morceaux, que
le prologue comprend les chap. I et II, soit 2 chap.; la conversation

de Job et ses trois amis, du chap. Ill au chap. XXXIr
soit 29 chap.; le discours d'Elihu, introduit par une observation
de l'auteur, de XXXII à XXXVII, soit 6 chap.; les deux discour»
de Jéhovah, séparés par une parole de Job, de XXXVIII à XLI,



212 M. DORET

soit 4 chap.; l'épilogue, précédé par la réponse de Job, XLII,
soit 1 chap.

I

Indiquons plutôt pour mémoire deux théories, qui ne me

paraissent pas supporter l'examen.
Bruno Bauer (1840), et après lui Seinecke (der Grdgdke des

B. Hiob, 1863),voient dans le livre de Job un appel à la patience
et à la confiance en Dieu, adressé à ses compatriotes par un
prophète exilé avec eux. L'ouvrage serait donc essentiellement
national et symbolique. Le patriarche ne serait pas autre chose

que la représentation du peuple d'Israël, ses souffrances
seraient l'image de l'exil et de la captivité. Comme Zöckler le fait

remarquer, rien ne trahit dans l'ouvrage ce caractère symbolique,

on ne peut l'y voir que par une supposition toute
gratuite. Peut-on d'ailleurs comparer les souffrances méritées du

peuple juif aux épreuves du juste Job, et pourquoi l'auteur,
pour figurer sa nation, va-t-il prendre un héros en dehors de

ses limites?
Nous n'acceptons pas davantage l'hypothèse de Michaelis,

d'après laquelle l'auteur de Job aurait voulu établir la nécessité

des rétributions éternelles en faisant sentir les imperfections

des rétributions terrestres. — On cherche vainement les

preuves à l'appui de cette opinion. Elles se réduisent à un seul

passage (trad. Segond) :

Je sais que mon vengeur est vivant
Et qu'il se lèvera le dernier sur la terre.

Quand ma peau sera détruite, il se lèvera ;

Quand je n'aurai plus de chair, je verrai Dieu.
Je le verrai et il me sera favorable ;

Mes yeux le verront, et non ceux d'un autre.
Mon âme languit d'attente au dedans de moi. (XIX, 25 et suiv.)

Or ce passage peut être traduit différemment. Il n'indique
pas nécessairement l'attente d'une vie avenir et ne se présente
pas comme conclusion des discours de Job, au chap. XXXI,
par exemple, mais comme un détail au milieu de la discussion.
Ni sa place ni sa teneur ne justifient l'importance qu'on lui



UNE HYPOTHÈSE SUR L'iDÊE MÈRE DU LIVRE DE JOB 213

donne. Comment, du reste, expliquer l'épilogue en se plaçant
à ce point de vue? Il faut le supprimer ou bien admettre que
l'auteur oublie sa thèse au dernier moment L

Si nous laissons de côté ces hypothèses excentriques, nous
en trouvons une série d'autres qui partent toutes du même

point et ne diffèrent entre elles que par des développements
plus ou moins complets.

« Demandez à un lecteur de Job de quoi traite ce livre, il
répondra sans hésiter : du problème de la souffrance du juste, »

ainsi parle M. Godet, ainsi pensent la plupart des commentateurs.

Tous sont d'accord sur la question qui est posée ; ils

divergent sur la réponse qui y est faite. Les divergences sont fort
sensibles, mais comme ces solutions, quelque différentes

qu'elles soient les unes des autres, vont dans un même sens,

nous pourrons les ranger dans l'ordre suivant, en allant de la

plus simple à la plus compliquée.
a) Pour quelques-uns, Renan, Hirzel, Umbreit, la solution

serait toute négative. L'auteur n'aurait d'autre but que de battre
en brèche la théorie mosaïque des rétributions temporelles.
Pour cela il fait voir un juste qui souffre, il rappelle que le cas

n'est pas rare et montre combien les applications que les amis
de Job font de la loi mosaïque sont fausses et révoltantes. Nous

verrons plus tard en quelle mesure il s'agit des rétributions
temporelles; en tout cas, cette solution est trop étroite. Que

fait-elle du prologue Pourquoi l'accusation de Satan Que

signifie le discours d'Elihu ; ne propose-t-il aucune réponse
positive? Et le discours de Jéhovah, n'a-t-il d'autre but que denier
la valeur des principes mosaïques? Enfin, comment expliquer
l'épilogue qui revient à la thèse combattue? Cette opinion, en

« Traduction de M. Reuss :

Mais je sais que mon défenseur vit,
Et qu'à la fin il se lèvera sur ma poussière :

Dépouillé de ma peau qui tombe en lambeaux,
Privé de ma chair, — je vois Dieu,
Oui, je le vois, prenant mon parti,
Mes yeux le voient et non en ennemi
Mon cœur se consume de désir dans mon sein.

Philosophie religieuse et morale des Hébreux, pag. 76.



214 M. DORET

somme, se justifie quand on ne veut voir que ce qu'on pourrait
appeler le corps de l'ouvrage, c'est-à-dire les discours de Job
et de ses amis, le morceau le plus important par son étendue;
elle cloche dès qu'on jette un regard sur l'ensemble. D'ailleurs,
comprendrait-on un auteur hébreu abordant ce grave problème,
prouvant que la réponse donnée par la loi de Moïse est fausse,
et en demeurant là? Passe pour des critiques du XIXe siècle,
de se contenter de négations, mais n'est-ce pas un singulier
anachronisme que de prêtera un philosophe juif des goûts tout
modernes et si peu conformes aux besoins dé l'esprit humain?

Aussi, à cet élément négatif, lès autres commentateurs en

ajoutent un positif sur lequel les opinions varient encore.
b) Selon Hengstenberg, Schœrer, Augusti, le poète hébreu a

voulu nous tracer le tableau d'un juste souffrant avec une
patience inébranlable, telle que pouvait la produire l'économie
mosaïque, et cela par opposition à ce qu'on aurait pu trouver
dans le paganisme contemporain. — On objecte que l'exemple
de Job est pris dans l'économie patriarcale et non dans
l'économie mosaïque, que si Job finit par la patience, il y arrive
par le chemin du doute, des combats et des faiblesses, et que,
par conséquent, le tableau est moins idéal et moins à l'honneur
des institutions hébraïques que les critiques ne le prétendent.

c) Ici nous rencontrons la théorie soutenue par Stuhlmann,
Bertholdt, Eichhorn, von Cœlln, Knobel, Vatke, de Wette,
Steudel (représentant les opinions de Œhler), Hupfeld,
M. Reuss. Ces messieurs retranchent de la précédente opinion
les éléments de comparaison et insistent sur le côté philosophique

et religieux du poème. Le poète hébreu, frappé du
désaccord qui règne entre le principe des rétributions temporelles
et ses applications aux individus, pose en principe que l'homme
ne peut comprendre les pensées divines et que son devoir est

de se soumettre sans murmurer, dans le sentiment de sa propre
petitesse et de la sagesse de Dieu.

Il prend donc ou imagine un homme réputé pour sa piété, il
fait fondre sur lui les plus grands malheurs, et le montre se

débattant contre les principes courants des rétributions temporelles,

pour arriver, à travers les soubresauts de la douleur et



UNE HYPOTHÈSE SUB L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 215

par la contemplation de la puissance divine, à la résignation
complète.

C'est l'explication ordinaire, traditionnelle, du livre de Job.

Néanmoins, et malgré le respect que nous inspirent les noms
de ses partisans, nous ne pouvons nous y ranger.

Cette explication qui parait si simple et si nette n'a pourtant
pas satisfait tous les critiques, nous allons le voir tout à l'heure,
et pour de bonnes raisons.

On peut se demander d'abord si elle justifie le prologue.
Pourquoi l'accusation de Satan lancée contre Job? Cette scène

céleste est pure décoration poétique. Puis, si elle justifie
suffisamment l'épilogue. L'auteur prêche la résignation. Pourquoi
ne nous montre-t-il pas celte résignation se prolongeant,
toujours durable et pure, sous un malheur également prolongé?
Pourquoi, dès que Job a prononcé une parole de soumission,
recouvre-t-il au double les biens perdus? Le poète n'ébranle-
t-il pas quelque peu samorale? La beauté de la résignation n'y
perd-elle rien? M. Reuss le sent si bien qu'il en appelle àia
«justice poétique » pour expliquer la fin du poème. En tout
cas, il reste là quelque chose de discutable.

Et voici qui est beaucoup plus grave : au chap. XLII, quand
Job s'est repenti, l'Eternel dit à Eliphas : Je suis irrité contre
toi et contre tes deux amis, de ce que vous n'avez pas parlé de

moi selon la vérité, comme mon serviteur Job... ce n'est que par
égard pour lui que je ne tiendrai pas compte de votre folie; car
vous n'avez pas parlé de moi selon la vérité comme l'a fait mon
serviteur Job... (Traduction Reuss.) Pourquoi l'Eternel s'irrite-
t-il contre les amis de Job Où est leur folie? Quand ont-ils parlé
de Dieu sans vérité? Ils ont sans cesse proclamé sa justice. Ils
ont appliqué les règles de la morale courante. Ils ont besoin de

lumière, mais ne méritent aucun châtiment. D'ailleurs en quoi
leur manière de parler diffère-t-elle de celle de Job Si

quelqu'un a murmuré, c'est lui et non pas eux. Les reproches de

l'Eternel ne s'expliquent pas avec cette théorie.—Mais surtout
ce qui en fait la faiblesse, c'est la manière dont on la fait sortir
du texte. Il faut, pour la concevoir, ne considérer que le
prologue, les discours de Job et de ses amis, les discours de l'E-



216 M. DOBET

temei et l'épilogue. Et le reste? On le regarde comme adjonction

postérieure. Les discours d'Elihu seraient l'œuvre d'un
auteur qui a voulu compléter le poème. Peu satisfait de la

réponse que son devancier avait donnée à la question de la
souffrance du juste, il a voulu montrer que la souffrance est souvent

pour l'homme une épreuve qui doit le conduire à des

expériences salutaires. Du reste, les raisons exégétiques
manquent pour appuyer cette explication. Que le style d'Elihu soit
au-dessous de celui de Jéhovah, rien d'étonnant ; cela se justifie
parfaitement. Par contre, on avoue que cet interpolateur a été
maladroit. Il faudrait dire très maladroit : singulière idée, en
effet, que de venir greffer cette explication de la souffrance sur
une autre et, pour un poète qui a senti les beautés des discours
de Jéhovah, que de venir les imiter faiblement et placer son
pastiche côte à côte avec l'original.

On peut aller très loin avec ce procédé. M. Vernes en donne

l'exemple et la preuve. (Encyclop. des se. relig., Lichtenberger,
tom. VII, art. Job.) Tout ce qui ne cadre pas avec le sens du

noyau du poème supposé primitif, du chap. Ill à XXXI, est
considéré comme interpolé. C'est le cas du passage sur le «

rédempteur », XIX, 25-29; de XXVII, 7-23; du chap. XXVIII sur
la « sagesse », des discours d'Elihu, de XL et XLI dans les

discours de Jéhovah, qui eux-mêmes sont quelque peu sujets à

caution, de la colère de l'Eternel, XLII, 7-17. Le poème s'émiette
ainsi, il se réduit à une foule de retouches faites sur un
apologue composé des chap. I, II, c'est-à-dire du prologue, et de

l'épilogue, XLII, 7-17, apologue que, du reste, nous n'avons

pas tout entier. A quelque distance qu'on aille, le procédé est

mauvais, et une interprétation qui ne brisera pas le texte, qui
l'embrassera tout entier, sera, au moins en cela, supérieure à

celle qui nécessite ces dislocations.
On en a donc cherché une nouvelle et l'on en a trouvé deux.
La première soutenue par MM. Zœckler et Hahn (Bibelwerk,

Lange) et M. Sandoz, la deuxième par M. Godet.

d) L'intention de l'auteur, du philosophe hébreu serait, d'après
la première, de montrer que parmi les souffrances il en est qui ne

rentrent pas dans la catégorie des châtiments, mais dans celle



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 217

des épreuves. Elles servent au développement de la foi et de la

justice, ce sont des moyens d*e purification. — Il est parfaitement
vrai que cette pensée est renfermée dans le poème. Elle ressort
directement des discours d'Elihu. Mais faire de cette idée l'idée
mère du livre, c'est adopter un point de vue restreint et qui
laisse en dehors une grande partie de l'ouvrage. Avec cette
théorie, que signifient le prologue et l'accusation catégorique
lancée par Satan contre la piété de Job Ornements inutiles.
Que faire des discours de Job et de ses amis? Ils serviraient,
dit-on, à prouver la thèse en contredisant les opinions
courantes et absolues sur la souffrance punition. Est-il sûr qu'ils
les contredisent? Et quand ils les contrediraient, il serait
singulier, bien que cela ne soit pas impossible, de voir vingt-neuf
chapitres consacrés à la preuve indirecte et six à la preuve
directe.

A quoi servent les discours de Jéhovah? Pourquoi leur ton?
Pourquoi cette sévérité envers Job? Pourquoi ce tableau de la

grandeur divine? Hors-d'œuvres poétiques? Dira-t-on qu'ils
concourent indirectement à prouver la thèse de l'efficacité de

l'épreuve? Qu'en effet nous voyons Job, après ces discours,
résigné, confiant. Nous remarquerons que si la foi de Job est

forte à ce moment, ce n'est pas tant à cause de la souffrance

qu'à cause de la rencontre qu'il vient de faire de Jéhovah. Il
vient de contempler sa grandeur, sa sagesse, sa puissance, il
se résigne. Qu'on nous dise que la souffrance conduit au
recueillement, le recueillement à l'adoration et l'adoration à la

patience, soit; mais ce n'est pas la thèse de tout à l'heure, et,
voulût-on la substituer à l'autre, on ne peut pas établir que
telle ait été la pensée de l'auteur hébreu. L'apparition de l'Eternel

ne peut être assimilée à la rencontre de Dieu et au tête-à-
tête du recueillement.

Enfin pourquoi l'épilogue? Tout est fait, tout est dit après le

discours d'Elihu, mettons après celui de Jéhovah. Voilà Job

résigné; le pas à faire est accompli; l'épreuve a porté son fruit.
Que vient faire cette récompense qui rétablit le patriarche dans

un état supérieur au premier?
Cette hypothèse a le tort de n'embrasser qu'une partie du



S18 M. DO RET

livre et de n'en pas justifier les détails. Aussi n'a-t-elle pas
satisfait M. Godet qui, en y ajoutant un élément nouveau, l'a
complètement transformée.

e) Il est des souffrances qui n'appartiennent ni à la catégorie
des châtiments, ni à celle des épreuves, il en est que Dieu

inflige à l'homme en vue de Dieu lui-même, et pour son propre
honneur. « Il est alors donné à l'homme de jouer un noble rôle
dans l'univers, celui de venger l'honneur de son Créateur
outragé et de faire éclater sa gloire jusque dans les sphères
supérieures à celle de l'humanité. » C'est la souffrance

témoignage, hommage de l'homme à Dieu.

Voilà, pense M. Godet, ce que le philosophe hébreu veut
établir par l'exemple de Job, montrant ainsi la conciliation
entre la sagesse divine et ce fait étonnant d'un juste malheureux.

Le poème décrit deux scènes, une céleste, l'autre terrestre,
celle-ci n'étant que la conséquence de la première.

Satan, en critiquant dans le conseil des enfants de Dieu la

piété de Job, en la représentant comme intéressée, a lancé

contre Dieu lui-môme une très grave accusation. Il a attaqué
son honneur, qui consiste à être aimé pour lui-même. Dieu,
sans protester du reste directement, accepte immédiatement
cette sorte de défi et livre Job à Satan, persuadé que l'expérience

tournera à la confusion de l'accusateur. Ici s'arrête
brusquement la scène céleste et commence celle de ce monde.
Job, le juste, est frappé par la maladie et le deuil. Il ne renie

pourtant pas l'Eternel. Trois amis viennent le voir et la conversation

s'engage sur la cause de la souffrance. Les amis soutiennent

fort rudement la théorie des rétributions temporelles ;

Job la repousse; il se révolte contre elle et en même temps
contre l'ignorance où il est du but de la douleur; il s'attend à

recevoir de Dieu une révélation sur ce sujet. Elihu répond en
montrant dans l'épreuve un moyen de purification et en appelant

Job à la soumission inconditionnelle en face des questions

insolubles. L'Eternel confirme cette conclusion. Job
l'accepte et, champion fidèle, il reçoit de Dieu la récompense de sa
fermeté. Dieu le rétablit dans son bien-être d'autrefois et fait



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉB MÈRE DU LIVRE DE JOB 219

surabonder sur lui les marques de son amour, comme pour le

dédommager des angoisses qu'il a subies, afin de manifester la

gloire de Dieu dans les enfers et dans les cieux.
M. Godet part de là pour montrer la valeur prophétique du

poème : la souffrance de Job est la préfiguration de celle du
Juste par excellence; et en même temps, il fait ressortir la

profondeur et l'éclat de sa pensée fondamentale : « Où trouver
une plus haute conception, une plus sainte sagesse? Notre
siècle lui-même eût-il mieux fait? »

Je n'hésite pas à reconnaître aussi la beauté de cette hypothèse,

surtout quand elle est exposée par M. Godet avec cette
couleur poétique et édifiante qui donne à ses écrits un si brillant

et si bienfaisant éclat. Elle fait du livre de Job une œuvre
sublime, le plus beau fleuron de la couronne de l'Ancien
Testament. Au premier moment on est comme ébloui, et l'on a

quelque peine à redescendre de ces hauteurs sur la route
poudreuse de la critique. Il le faut pourtant.

Eh bien, d'en bas, c'est-à-dire du point de vue de l'étude dét-

sintéressée, cette hypothèse paraît décidément trop belle. Avec
elle, nous ne sommes plus dans l'Ancien Testament, nous
sommes dans le Nouveau. Il se trouverait que le siècle de
Salomon et celui des apôtres ont eu la même conception de la

souffrance humaine. Job, Jean et Paul sont d'accord. Le
disciple de Jésus-Christ n'en sait pas plus sur ce point fondamental

que le juif de l'ancienne alliance. Est-ce possible? Et, sans aller
plus loin, ne peut-on pas conclure qu'il y a erreur?

Si du moins cette idée se retrouvait ailleurs dans l'Ancien
Testament! Mais nous ne voyons nulle part un juste frappé
par Dieu, afin qu'il rende témoignage de sa fidélité absolue,
et qu'il glorifie l'Eternel devant les esprits supérieurs. M. Godet

n'avance qu'un parallèle : le Ps. VIII.
De la bouche des petits enfants

Et de ceux qui sont à la mamelle
Tu as fondé ta force à cause de tes adversaires,

Et pour faire taire l'ennemi et le vindicatif.

« L'ennemi et le vindicatif, » ce serait Satan. Est-ce sûr? Rien
ne le prouve. En tout cas l'analogie est bien lointaine, si toute-



220 M. DORET

fois elle existe, si l'on peut comparer le témoignage rendu par
l'enfant au témoignage rendu par l'homme qui souffre. On ne
trouve rien de comparable dans les autres psaumes. Tout au
plus pourrait-on rappeler ici le chap. LUI d'Esaïe, et encore il
faut reconnaître que la différence des points de vue est très
considérable. Dans Job le juste est affligé directement par Dieu
et pour servir de témoin devant les esprits supérieurs, dans
Esaïe il est persécuté par les hommes et c'est devant eux qu'il
manifeste sa fidélité. Il faut conclure, en somme, que Job, compris

comme le fait M. Godet, serait un ânat, dans l'Ancien
Testament et un ÛTtal bien extraordinaire.

Mais il y a plus, et, outre ces observations, qui constituent
des présomptions défavorables, voici cinq raisons qui ne nous
permettent pas d'accepter ce point de vue.

1° Le seul passage sur lequel M. Godet croit pouvoir le fonder

ne le justifie pas, au contraire. M. Godet part du prologue.
C'est là, dit-il, c'est dans cette scène préparatoire, cette sorte
d'exorde du livre entier, qu'on trouvera la question à débattre.
Citons donc la partie du prologue qui peut nous renseigner
sur ce point :

Or les fils de Dieu vinrent un jour se présenter devant l'Eternel et
Satan vint aussi au milieu d'eux. L'Eternel dit a Satan : D'où viens-tu Et
Satan répondit 'a l'Eternel : De parcourir la terre et de m'y promener.
L'Eternel dit à Satan : Às-tu remarqué mon serviteur Job 11 n'y a
personne comme lui sur la terre ; c'est un homme intègre et droit,
craignant Dieu, et se détournant du mal. Et Satan répondit a l'Eternel : Est-
ce d'une manière désintéressée que Job craint Dieu? Ne l'as-tu pas
protégé, lui, sa maison, et tout ce qui est à lui Tu as béni l'œuvre de ses

mains, et ses troupeaux couvrent le pays. Mais étends ta main, touche à

ce qui lui appartient, et je suis sûr qu'il te maudit en face. L'Eternel dit
a Satan : Voici, tout ce qui lui appartient, je te le livre, seulement ne
porte pas la main sur lui...

Job résiste aux épreuves.

...En tout cela Job ne pécha point et n'attribua rien d'injuste à Dieu.
Or, les fils de Dieu vinrent un jour se présenter devant l'Eternel, et
Satan vint aussi au milieu d'eux se présenter devant l'Eternel. L'Eternel
dit k Satan : D'où viens-tu Satan répondit : De parcourir la terre et de

m'y promener. L'Eternel dit à Satan : As-tu remarqué mon serviteur
Job? Il n'y a personne comme lui sur la terre; c'est un homme intègre



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 221

¦et droit, craignant Dieu, et se détournant du mal. Il demeure ferme dans
son intégrité, et tu m'excites à le perdre sans motif. Et Satan répondit a
l'Eternel : Peau pour peau tout ce que possède un homme, il le donne

pour sa vie. Mais étends ta main, touche à ses os et à sa chair, et je suis
sûr qu'il te maudira en face. L'Eternel dit a Satan : Voici, je te le livre :

seulement, épargne sa vie.

Il s'agit ici d'une accusation lancée contre la piété si remarquable

en apparence de Job, c'est le fait qui ressort à la
première lecture. Satan a surpris ou croit avoir surpris dans la
fidélité du patriarche autre chose qu'un dévouement désintéressé.

M. Godet va plus loin. Pour lui, il s'agit moins de Job

que de Dieu lui-même. C'est à l'Eternel que Satan en veut;
c'est lui qu'il attaque en parlant de Job. C'est un défi qu'il lui
porte. — Eh bien, cette interprétation déborde évidemment le
texte, elle dépasse le sens des mots. Le passage pris à la lettre
ne la justifie pas. — Un défi ne s'accepte pas ordinairement
sans quelque hésitation, au moins sans quelque discussion
préalable. Si l'auteur avait songé à en voir un dans les paroles
de Satan, il ne leur eût pas ménagé de la part de l'Eternel une
réponse aussi immédiate et je dirais presque aussi courtoise :

« Voici tout ce qui lui appartient, je te le livre. Seulement,
ne porte pas la main sur lui. » Vraiment on ne saurait être plus
chevaleresque... et plus loin du Dieu de l'Ancien Testament.

En effet, qu'on y songe un instant. Ce Satan tel que nous le
montre M. Godet et bel -est bien l'esprit du mal, l'adversaire
de Dieu, son ennemi déclaré. Sans doute, nous ne sommes pas
dans le dualisme persan, puisque cet être mauvais demeure
encore sous la dépendance de Dieu, mais nous avons bien
affaire au prince des ténèbres, qui se réjouit des défaites de la
piété et met son bonheur à ternir la gloire de Dieu. Eh bien,
c'est ce personnage, que l'auteur hébreu ferait figurer parmi
les fils de Dieu, dans l'assemblée céleste, c'est lui qui s'approcherait

du Dieu de sainteté, qui lui adresserait la parole, bien
plus, qui le défierait, et c'est devant lui que l'Eternel défendrait

son honneur M. Godet nous dit que Dieu ne songe pas
un instant à justifier sa sagesse devant Job et ses amis, c'est-
à-dire devant ses enfants, et il condescendrait à discuter avec
l'esprit du mal Et, qu'on le remarque bien, il ne s'agit pas ici



222 M. DORET

d'une figure de rhétorique, d'une image poétique; c'est une
réalité : l'homme de Dieu est attaqué par Satan et Dieu se

défend. Cette idée entra-t-elle jamais dans un cerveau hébreu?
N'eût-elle pas passé pour un blasphème, et le livre qui l'eût
exprimée aurait-il jamais figuré à côté des Psaumes, de la loi
de Moïse et des discours des prophètes? — Nous pensons donc

que le prologue, pas plus dans ses termes que dans son esprit,
ne justifie l'idée de M. Godet. Or, comme elle repose uniquement

sur le prologue, qu'il n'est dans le reste du livre pas un
discours, pas un passage qui l'appuie, nous la considérons

comme étant sans fondements critiques.
2° Peut-on dire que, dans cette joute entre Satan et Dieu,

celui-ci ait réellement l'avantage, et que son honneur sorte

sain et sauf de la lutte? — Je ne le crois pas ; l'épreuve est peu
décisive en somme. Job est un faible champion. Ce n'est pas
seulement contre l'incompréhensibilité des décrets divins qu'il
se répand en paroles amères, c'est bel et bien contre la
souffrance elle-même, et depuis son premier mot : « Périsse le
jour... » jusqu'au dernier, il ne manque pas de paroles de
révolte et de découragement. La victoire n'est guère assurée et
Satan peut bien concevoir quelque espérance. Il faut même

que Dieu intervienne en personne, et ce n'est qu'à cette
intervention qu'il doit le triomphe. — D'ailleurs, à quoi se réduit
ce triomphe même? Après le premier discours de Jéhovah,
Job s'est écrié :

Voici je suis trop peu de chose, que te répliquerais-je
Je mets la main sur la bouche ;

et après le second :

Je reconnais que tu peux tout.
J'ai parlé sans les comprendre

De merveilles qui me dépassent et que je ne conçois pas.
Mon oreille avait entendu parler de toi,

Mais maintenant mon oeil t'a vu.
C'est pourquoi je me rétracte * et je me repens

Sur la poussière et sur la cendre.

C'est-à-dire que Job reconnaît la sagesse insondable de

l'Eternel et, sans comprendre le but de l'épreuve, se jette dans
1 M. Godet : c je me rétracte. > M. Segond : « je me condamne. »



UNE HYPOTHÈSE SUR L'iDÊE MÈRE DU LIVRE DE JOB 223

ses bras; c'est du moins ainsi que l'interprète M. Godet. Mais
où est cet amour qui « lui fait embrasser sa croix avec tout ce

qu'elle a de mystérieux? » La résignation de Job, si résignation
il y a (ce qui n'est pas prouvé), est bien calme et ressemble
bien peu à ces élans que M. Godet lui suppose.

En tout cas, cette victoire est chèrement acquise : trente
chapitres de luttes et de murmures, pour quelques versets
d'une résignation discutable, c'est peu concluant. Salan a lieu
d'être satisfait, et certes Job ne mérite pas les biens par
lesquels l'Eternel va reconnaître son « admirable » fidélité.

3° Ceci nous conduit à une troisième observation :

Au fait, les neuf dixièmes du livre sont inutiles, leur présence
ne s'explique pas. — Quand, après un premier défi, l'Eternel
a livré Job à Satan et que Job est demeuré pieux ; quand plus
tard une seconde épreuve a donné le même résultat; quand,
au conseil de sa femme, Job a répondu : « Nous recevons de

Dieu les biens, pourquoi ne recevrions-nous pas aussi les

maux, » tout est dit, la preuve est faite, Dieu est justifié et
Satan confondu. Pourquoi alors cette longue discussion entre
Job et ses amis, pourquoi ces discours d'Elihu et de l'Eternel,
et pourquoi cette épreuve nouvelle, ou plutôt cette queue de

la dernière épreuve, qui ne tourne qu'à demi au triomphe de
la sainte cause? Tout cela est inutile, embarrassant et dangereux

même.
M. Godet sent bien qu'il y a là un vice dans sa théorie : « Ces

discours, dit-il, ont pour but d'écarter les fausses interprétations

sur le rôle de la souffrance. » Il reconnaît cependant que
l'interprétation d'Elihu est fort bonne, c'est même à elle que
Job doit s'en tenir, comme nous allons le voir, il ne peut pas
la dépasser; c'est elle que confirme l'Eternel dans son
discours : croire, se confier sans comprendre ; et il reconnaît
également que les trois amis n'ont tort que dans la manière
absolue dont ils l'appliquent aux idées mosaïques. Alors que
reste-t-il à écarter? Quelques explications fausses d'un principe
juste; voilà tout. En quoi donc ces trente-cinq chapitres
concourent-ils à établir la thèse proposée? Directement en rienr
indirectement en bien peu de chose.



2Üi M. DORET

4° Non seulement en se plaçant à ce point de vue il y a dans

le poème des choses de trop, mais il en manque d'essentielles.

— Admettons que l'épilogue soit, comme l'entend M. Godet,
l'exposé des bénédictions dont l'Eternel comble son enfant
fidèle, et qu'il n'y ait là rien qui rappelle les rétributions
temporelles, ce qui manque, c'est une scène faisant pendant à

celle du prologue, et dans laquelle Satan, devant les puissances
célestes, serait réduit au silence et confondu. Voilà quelle était
la conclusion logique, naturelle du poème, si son point de

départ était le défi supposé.
5° Enfin, cette conception fait jouer à Dieu et ci Job un rôle

singulier. — Nous avons parlé des relations de Dieu avec Satan,
celles qu'il soutient avec Job ne sont pas moins curieuses ; elles

sont directement contradictoires avec le caractère que M. Godet

doit lui prêter. Le Dieu de l'auteur de Job est un Dieu d'amour
(voir pag. 276), « le rétablissement de Job ne repose point sur
une notion servile de l'œuvre méritoire, mais sur celle du prix
que l'amour a pour l'amour. » Eh bien, peut-on le croire Ce

Dieu d'amour, appelé par son enfant, se présente à lui, et rien
dans sa parole ne trahit son sentiment. Les deux discours de

Jéhovah sont l'exposition sublime des œuvres de sa sagesse,
mais aussi une exposition écrasante par la forme de l'accumulation

et des interrogations répétées. La note sévère se soutient
d'un bout à l'autre. Ce Père est incompréhensible. Quoi Job

l'a supplié de dévoiler une nouvelle conception de la
souffrance; c'est son ignorance qui le tourmente, il étouffe dans
les théories connues, et Jéhovah, son Père, lui parle sans laisser

échapper un mot, sans lui révéler la moindre des choses

sur la vérité salutaire « Souffre, semble-t-il lui dire, j'ai par-
devers moi le secret dont la connaissance te soulagerait, mais

je ne te le livre pas ; tiens-t'en à la résignation pure et simple. »

Et pourquoi? M. Godet nous l'explique : « Dieu ne doit pas
révéler à Job le but de l'épreuve, ce serait manquer en quelque

sorte aux conditions du pari fait entre lui et Satan. » En

quoi? comment? Job, champion conscient, ne vaudrait-il pas
Job défenseur inconscient? « Il doit triompher par la foi et
non par la vue. » Ce n'est pas par la foi qu'il triompherait s'il



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 225

savait qu'il rend témoignage à Dieu! En tout cas, singulière
conception d'un Dieu d'amour, qui sacrifie à des obligations imaginaires

envers le prince du mal l'affection qu'il porte à ses

enfants et les consolations qu'ils attendent de lui!
Et à Job, quelle position lui est-il faite? La plus étrange

possible. Le problème de la souffrance le tourmente, il le discute

avec ses amis, avec Elihu et avec l'Eternel ; vous pensez qu'il
va toucher à la vérité, qu'il va comprendre. Nullement. La
leçon n'est pas pour lui, elle passe par-dessus sa tête, elle n'est

que pour le lecteur. Il ne connaît rien de cette conception
sublime et des rapports spirituels qu'elle établit entre l'homme
et Dieu. Il en est encore à l'idée juive de la foi inconditionnelle,
et, quand il recevra à nouveau ses biens perdus, comme il ne
sait pas, lui, que cette restauration est la compensation aux
souffrances subies pour l'honneur de Dieu, il risque bien d'y
voir simplement la confirmation des théories mosaïques des

rétributions temporelles et de faire, poussé par Dieu et par son

ignorance, un pas sensible en arrière.
Nous nous heurtons donc à des contradictions. Le critique,

emporté par son imagination aussi riche qu'élevée, a perdu de

vue les humbles détails, les réalités du document à expliquer.
Du premier coup d'aile il est monté trop haut pour les voir,
il n'a plus distingué les frontières des deux alliances et il nous a

donné une fort belle théorie de la souffrance, mais pas l'idée
mère du livre de Job.

II

Comment s'orienter pour trouver le véritable sujet de ce

livre? Dans quel domaine peut-on le chercher avec espérance
de le découvrir?

Est-ce bien le problème de la souffrance du juste qui préoccupe

l'auteur hébreu? Avons-nous bien un ouvrage de

théodicée? S'agit-il réellement de justifier la sagesse et la justice
divines? Faut-il chercher sur ce terrain-là? Nous ne le pensons
pas.

1° Il faut convenir que si telle avait été sa pensée, l'auteur
aurait singulièrement mal exposé et soutenu sa thèse pour que,

THÉOL. ET PHIL. 1880. 15



226 M. DORET

aujourd'hui, sans parti pris, il soit possible d'interpréter son
livre de cent manières différentes et d'y découvrir depuis le
scepticisme jusqu'à la foi la plus franche, depuis la résignation
du fatalisme jusqu'à celle de l'amour.

Quelle confusion I Pour la justifier, alléguerait-on le genre
de la poésie hébraïque, et l'exemple du Cantique des cantiques
et de l'Ecclesiaste? — Nous reconnaîtrons volontiers qu'il ne
faut pas demander à un poète oriental, même alors qu'il fait
le philosophe, la netteté du discours d'un académicien, mais
au moins on peut attendre do lui que s'il a une idée une, précise

et d'une haute importance, il la fera ressortir assez clairement

au milieu des ornements, des répétitions et des amplifications

oratoires, pour qu'on ne puisse s'y méprendre. Nous
ferons remarquer que la différence est grande entre le
Cantique et Job : le premier est essentiellement poétique, le
second essentiellement philosophique; on a le droit de demander

à celui-ci ce qu'on ne peut espérer de celui-là. Nous

sommes en face d'un penseur profond et d'un écrivain supérieur,

qui manie avec une égale et rare habileté les idées et
la langue, et ce génie si bien doué ne parvient pas à exprimer
clairement sa pensée Les faits étant là, le talent, la puissance
de raisonnement et de parole, le génie de l'auteur étant
manifestes, faut-il conclure en dépit d'eux qu'il n'a pas su se faire
entendre, ou admettre que les commentateurs ont cherché sa

pensée où elle n'était pas?

2° Une autre observation confirme ce sentiment. Si l'auteur
a réellement abordé la question de la souffrance, c'était évi-

demment par opposition aux idées régnantes sur ce sujet, pour
combattre et pour remplacer par une meilleure la théorie
erronée des rétributions temporelles. Or, est-il bien prouvé que
l'auteur la combalte, cette théorie? Cette question est un peu le
cauchemar des commentateurs. Il est fort instructif de voir
comment ils s'en tirent. On admet généralement que l'auteur
est franchement opposé aux principes mosaïques dans les

discours de Job et de ses amis. Là il se déclare l'adversaire
convaincu des rétributions temporelles. « Non, dit-il bien haut,
la justice et le bonheur ne marchent pas toujours ensemble. »



UNE HYPOTHÈSE SUR L'iDÉB MÈRE DU LIVRK DE JOB 227

Au contraire, voici l'épilogue, qui nous montre Job fidèle
recouvrant au centuple ses biens perdus et jouissant d'une
prospérité auprès de laquelle son état passé n'était rien. Comment
sortir de la contradiction? — M. Godet le fait en soutenant que
l'épilogue n'est pas conçu au point de vue des rétributions
temporelles; M. Renan, en admettant que l'auteur soutient à la fin
ce qu'il a combattu au commencement, donnant ainsi la mesure
de son scepticisme. D'autres tranchent le nœud gordien en
niant l'authenticité de l'épilogue ; les derniers, enfin, mécontents

de ces solutions et n'en trouvant pas d'autre, gardent le
silence. — Or, se taire n'est pas conclure, repousser l'authenticité

de ce morceau est un moyen désespéré, soutenir, comme
le fait M. Renan, le scepticisme de l'auteur, c'est soutenir son

inintelligence, et ne pas vouloir reconnaître dans l'épilogue le

principe des rétributions temporelles, c'est, me semble-t-il du
moins, nier l'évidence. On a beau faire remarquer que l'énu-
mération de ces biens a quelque chose de fantastique, qui doit
faire comprendre qu'il n'y a pas une proportion exacte entre
l'œuvre et la récompense, que le texte porte : Dieu « bénit »

Job, et non « récompensa » Job. Ce qui ressort de là clairement

et nettement pour tout lecteur juif ou chrétien, c'est que
la sainteté trouve sa récompense dans la prospérité, que Dieu
bénit tôt ou tard son serviteur fidèle, que la piété et le bonheur
sont en principe indissolublement unis.

L'auteur ne combat donc pas la théorie des rétributions
temporelles, et conséquemment il ne traite pas le problème de la
souffrance.

3. Allons plus loin. Si le livre de Job traite de la souffrance
du juste, et montre comment ce fait est compatible avec la justice

divine, c'est un ouvrage de théologie pure, une étude de

métaphysique au premier chef. Eh bien, ce genre de conception

est-il ordinaire chez les Hébreux trouve-t-on dans l'Ancien
Testament d'autres livres de métaphysique? Quelques fragments
oui, mais des livres entiers, non pas. Qu'est-ce qui frappe
l'écrivain hébreu quand il sort du domaine de l'histoire ou de

celui de l'adoration? Quel est son grand intérêt et sa grande
préoccupation La vie religieuse, la piété. S'il s'élève jusqu'à



228 M. DORET

Dieu et examine l'œuvre de la Providence particulière, c'est

toujours pour suivre du regard cette sagesse qui ramène le

pécheur à l'observation de l'alliance. Que de psaumes sont là

pour appuyer cette remarque. Il semble qu'il n'y ait pas dans

son esprit de place pour les considérations métaphysiques, il
ne spécule pas sur Dieu. Ce qu'il voit, c'est le rapport entre
Dieu et l'homme, rapport qui de Dieu à l'homme se nomme :

appel, bénédiction et châtiment, qui, de l'homme à Dieu,
s'appelle : piété. Aussi, s'il aborde quelquefois les grandes questions

du gouvernement de Dieu sur le monde, c'est toujours à

ce point de vue. Il les conçoit non pour elles-mêmes, mais

pour leur résultat pratique, non en philosophe, mais en homme

croyant et religieux, non pour servir la spéculation, mais pour
servir la piété.

Nous pensons donc qu'il faut complètement abandonner
cette voie philosophique et isolée, et nous placer sur le terrain
pratique commun au recueil tout entier.

Transportons-nous à quelqu'une de ces époques privilégiées
où il fut possible à la piété mosaïque de s'épanouir momentanément,

époque de vie religieuse, de paix, de bien-être, et, nous
plaçant dans ce milieu spécial, cherchons à nous représenter
la figure et le caractère de quelqu'un des chefs de la nation.

Il serait assurément difficile de peindre cet homme mieux

que ne le fait l'auteur de Job, mieux que Job ne se peint lui-
même en parlant de son passé, au chap. XXIX...

Oh! que ne puis-je être comme aux mois du passé,
Comme aux jours où Dieu me gardait,

Quand sa lampe brillaitsur ma tête,
Et que sa lumière me guidait dans les ténèbres

Que ne suis-je comme aux jours de ma vigueur,
Où Dieu veillait en ami sur ma tente,

Quand le Tout-Puissant était encore avec moi,
Et que mes enfants m'entouraient;

Quand mes pieds se baignaient dans la crème,
Et que le rocher répandait près de moi des ruisseaux d'huile

Si je sortais pour aller k la porte de la ville,
Et si je me faisais préparer un siège dans la place,

Les jeunes gens se retiraient à mon approche,
Les vieillards se levaient et se tenaient debout.



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 229

Les princes arrêtaient leurs discours,
Et mettaient la main sur leur bonche ;

La voix des chefs se taisait.
Et leur langue s'attachait à leur palais.

L'oreille qui m'entendait me disait heureux,
L'œil qui me voyait me rendait témoignage;

Car je sauvais le pauvre qui implorait du secours,
Et l'orphelin qui manquait d'appui.

La bénédiction du malheureux venait sur moi ;

Je remplissais de joie le cœur de la veuve.
Je me revêtais de la justice et je lui servais de vêtement;

J'avais ma droiture pour manteau et pour turban.
J'étais l'oeil de l'aveugle,

Et le pied du boiteux.
J'étais le père des misérables,

J'examinais la cause de l'inconnu;
Je brisais la mâchoire de l'injuste,

Et j'arrachais de ses dents la proie.
Alors je disais : Je mourrai dans mon nid,

Mes jours seront abondants comme le sable;
L'eau pénétrera dans mes racines,

La rosée passera la nuit sur mes branches ;

Ma gloire reverdira sans cesse,

Et mon arc rajeunira dans ma main.
On m'écoutait et l'on restait dans l'attente,

On gardait le silence devant mes conseils.

Après mes discours, nul ne répliquait,
Et ma parole était pour tous une bienfaisante rosée;

Ils comptaient sur moi comme surla pluie,
Ils ouvraient la bouche comme pour une pluie de printemps.

Je leur souriais quand ils perdaient courage,
Et l'on ne pouvait chasser la sérénité de mon front.

J'aimais a aller vers eux, et je m'asseyais à leur tête;
J'étais comme un roi au milieu d'une troupe,

Comme un consolateur auprès des affligés.

Quelle position privilégiée! Quelle influence! Quelle autorité

On ne saurait être entouré d'une plus grande estime,
de plus de considération. C'est une sorte de petit prince qui
passe devant nous avec solennité et marche au milieu des

honneurs.

Il n'est pas besoin d'être un profond moraliste pour sentir le
danger d'une pareille position. Il est grandement à craindre



330 M. DORET

qu'un homme ainsi placé ne se prenne à aimer ces honneurs,
et à les aimer pour eux-mêmes, qu'il ne leur donne son cœur
et n'en jouisse plus qu'il ne conviendrait. Cela est d'autant plus
facile qu'il les sent ou les croit parfaitement mérités, et qu'il
les reçoit comme une naturelle récompense de sa justice sans
tache. Or s'il en est ainsi, que devient sa piété 11 sert encore
l'Eternel, sans doute, mais le sert-il pour Lui-même? On n'ose

l'affirmer. Il se mêle au sentiment d'adoration qui le porte aux
bonnes œuvres un sentiment d'avantages personnels. Il aime
encore la piété, mais les honneurs qu'elle procure sont pour
beaucoup dans cet amour; en somme, sa piété n'est plus
désintéressée.

A ce vice, s'en ajoute un autre. L'orgueil, source première
de cette erreur, ne manque pas de tirer parti de son œuvre. A
mesure que le vrai dévouement à l'Eternel diminue chez

l'homme, à mesure aussi augmente le faux sentiment de son

importance. Il se croit grand devant Dieu, comme devant les

hommes, il pense jouer un rôle indispensable à son règne, il
croit à sa propre sagesse et à sa propre puissance, il s'étonne de

ne pas recevoir d'en haut les mêmes marques de satisfaction

qu'il reçoit d'en bas, et il discute avec Dieu sur ses dispensations.

Cet état peut fort bien exister et il existe souvent chez

l'homme sans qu'il s'en rende compte ou sans qu'il le trouve
condamnable. C'est le propre de l'orgueil que de ne pas se

reconnaître, et puis, comment se croire coupable dans la
pratique des vertus et au milieu de l'estime générale?

C'est là une maladie religieuse bien caractérisée. Elle porte
des noms divers et revêt diverses formes ; elle a ses degrés.
Une fois qu'on a rompu leur juste équilibre, on peut combiner
de bien des manières ces deux éléments de la vie religieuse : la
gloire de Dieu et la jouissance de l'homme. D'abord on les met
sur le même rang, l'homme associe dans sa recherche la joie
du service de Dieu et la joie de la réputation, de l'honneur.
Celle-ci prend peu à peu le dessus. Le prix des biens de ce
monde dépasse et éclipse insensiblement celui des biens
célestes. On a des retours, on ne méprise pas la piété, on l'aime



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 231

encore par habitude, on ne voudrait pas faire purement et

simplement de la religion un moyen de réussir et tomber
dans une grossière hypocrisie, mais on en est près, on en

approche. Encore un pas, encore un peu de lâcheté morale, de

sensualité, de vanité, d'ambition et l'on y arrivera par une

pente facile. On a commencé par associer les intérêts de ses

passions aux intérêts de Dieu, on finit par mettre les intérêts
de Dieu au-dessous et au service des siens. Dès que l'homme
ne cherche plus Dieu pour lui-même, il tend à en faire son
serviteur.

Cette maladie, qui va de la vanité religieuse à l'hypocrisie,
ce pharisaïsme léger ou grossier, dilué ou concentré, n'est pas
le propre d'une religion. Il se retrouve chez toutes; c'est une
des infirmités du sentiment religieux. Le christanisme lui-
même en fournit de nombreux exemples. Il a ses Tartufes

pour qui la religion est le chemin do la fortune, ses
archevêques de Grenade tout heureux, en sauvant leurs ouailles, de

se faire la réputation de parfaits orateurs, et l'infinité de ses

adhérents pieux, vraiment pieux, et de ses philanthropes
vraiment charitables, qui ne dédaignent point l'auréole que font
resplendir sur leur front leur piété et leurs bonnes œuvres.

Mais de tous les terrains propices pour le développement de

cette plante, un des premiers était assurément celui de la loi
mosaïque. On sait ce qu'elle produisit au temps de Jésus-

Christ, et il ne faut pas oublier que dans ce phénomène
l'apparence seule était nouvelle, le nom seul de « pharisien » était
une innovation, l'esprit, la tendance, le fait qu'il recouvrait
était ancien. C'est à toutes les époques de l'économie
mosaïque qu'il a dû se produire, et particulièrement aux époques
de la vie religieuse. Qu'il était facile, en effet, sous le régime
d'une religion légaliste, et lorsque la piété était en honneur,
de confondre dans son estime la cause et l'effet, d'aimer
autant le profit de la religion que la religion même, et d'être
pieux d'une piété intéressée!

Eh bien, voilà l'objectif du livre de Job, c'est contre cette

piété fausse que l'auteur proteste, c'est à elle qu'il veut substituer

la piété vraie, pure, celle qui aime Dieu pour lui-même,



232 M. DORET

en raison de sa grandeur et de sa majeslé souveraine. Il prendra

donc un homme type d'une piété légale mais intéressée,
et il montrera comment Dieu le frappe et le conduit à reconnaître

son erreur pour rentrer dans la vérité, et met son sceau
sur la piété véritable en la comblant de ses bénédictions.

C'est là le fond du poème. Qu'on veuille bien se placer à

ce point de vue et lire simplement le livre de Job, on verra
que tout rentre dans ce cadre et qu'une foule de passages
viennent directement appuyer cette hypothèse.

L'auteur fait connaître d'abord son héros; il le présente
comme un homme juste : un homme intègre et droit, craignant
Dieu et se détournant du mal; c'est un homme riche, il a une
nombreuse famille et de grands troupeaux. Pour bien établir
sa piété, il nous le montre offrant pour ses enfants des sacrifices

de purification chaque fois qu'avait eu lieu quelque festin
de famille.

Mais cette piété n'était pas sans ombre : l'auteur en effet,
avec une hardiesse toute hébraïque, nous transporte dans le ciel
et nous fait assister à un de ces conseils des esprits supérieurs
dans lesquels on s'intéresse à la vie religieuse des hommes.
L'Eternel interroge Satan: As-tu vu mon serviteur Job?
personne n'a une piété comparable à la sienne. Satan ne nie pas
qu'elle ne soit grande, mais il en a découvert la faiblesse, et il
articule franchement son accusation : Est-ce d'une manière
désintéressée que Job craint Dieu

M. Godet a grandement raison quand il dit que c'est au
prologue qu'il faut demander la clef du poème ; seulement la clef
qu'il faut trouver, c'est celle qui rend le livre nécessaire et non
celle qui le rend inatile. La clef, la voilà donc selon nous : Elle
est dans cette parole de Satan, entendue de la manière la plus
simple. Job sert Dieu, craint Dieu par intérêt, non par un
intérêt grossier, mais par l'intérêt raffiné et inconscient d'une piété
égoïste. Qu'il perde le profit que lui rapporte sa crainte de

Dieu, et son orgueil froissé se révoltera : Il te maudira en face.
Dieu qui est un Dieu jaloux, qui ne donne pas sa gloire à un

autre, Dieu qui veut la piété véritable, autorise Satan à frapper

Job. Celui-ci est atteint dans ses biens, ses propriétés et sa



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 233

famille, ce qui constituait pour l'Hébreu la fortune. Il demeure
ferme, il n'a pas tout perdu ; son honneur estencore intact, ce qui
constitue son intérêt essentiel n'a pas été touché. Ce n'est pas

pour les biens matériels qu'elle rapporte qu'il aime la piété.—
La scène céleste se renouvelle. Même question, même réponse,
même autorisation. Cette fois, c'est la santé de Job qui lui est

ôtée. Il résiste encore. On peut encore, pense-t-il, pauvre et
malade, recevoir les honneurs dûs à la sagesse, à une piété solide.

Il n'est pas encore blessé au vif et il ne murmure pas. Il refuse
de se plaindre. En tout cela, dit le poète, Job ne pécha point
par ses lèvres. Remarquons en passant cette parole : par ses

lèvres; mais dans son cœur, ne péchait-il point? La suite le
fera savoir. — Une nouvelle épreuve lui est réservée ; elle ne
vient pas d'en haut, cette fois, mais d'en bas. Celle-ci est la

grande : Il a perdu fortune et santé ; il lui faut perdre sa
réputation, il doit se voir humilié, méprisé par ses amis et admirateurs.

Trois amis viennent le voir. Considérant l'état où il se
trouve réduit, et appliquant simplement et grossièrement la
théorie des rétributions temporelles, ils concluent à un grand
péché ; ils s'asseyent à ses côtés dans un silence qui peut être
interprété comme une accusation sommaire. Alors Job n'y tient
plus. Cette troisième épreuve le brise; et son cœur éclate : il
maudit le jour de sa naissance.

Il est si vrai que cette humiliation est son grand sujet de

douleur, que c'est à elle qu'il revient à chaque instant. Voyez
le chap. Ill tout entier, les chap. VI, 14-30; VII, 2; XII, 12;
XVI, 9, 11, 20; XVII entier; XIX, 10, 29 ; XXIX et XXX ; c'est
à dire, sur dix-sept chapitres, quatre tout entiers et cinq en

partie. Plusieurs des discours de Job roulent uniquement ou

presque uniquement sur ce sujet et il apparaît ailleurs dans de

nombreux passages. Etre abandonné, être méprisé, voilà ce
qu'il ne peut accepter; il mentionne sa souffrance physique, en
tant qu'elle dégoûte ses amis et les éloigne ; il ne parle qu'une
fois de la mort de ses enfants, et c'est moins l'affection qui
l'émeut que l'orgueil paternel. Le point sensible a été touché.

Cependant, au milieu des plaintes de Job et des réponses de

ses amis, l'auteur poursuit son but. Il faut que Job apprenne



234 M. DORET

quelle est sa faute. Et d'abord qu'il est en faute. C'est à quoi va
servir sa discussion avec ses trois visiteurs. Job est frappé. En

face de ce fail, l'Auteur établit deux points : 1° Job est juste
légalement ; 2° la justice de Dieu est indéniable, pour conduire
à cette supposition vague qu'il y a dans la justice même de Job

un quelque chose de mauvais, digne de punition ou de correction.

1° Job est juste. Il n'a commis aucun crime, il n'a fait
aucune faute dont il ait à rougir. Il le déclare indirectement en

repoussant toutes les accusations de ses amis, sous quelques
formes qu'elles se produisent, et les insinuations modérées d'Eli-
phas, qui expose le principe des rétributions temporelles et
laisse Job tirer les conséquences, et les applications plus
directes qu'en fait Bildad, et les conseils de Tsophar qui engage
Job à demander pardon, et les protestations de Bildad se

déclarant prêl à subir lui-même le sort des méchants s'il fait

erreur en accusant Job, et le réquisitoire d'Eliphas qui appelle
les choses par leurs noms, toujours et à tout, Job proteste
devant Dieu de son innocence. Sa conscience ne lui reproche
rien, il le dit de mille manières, et quand Bildad, revenant une
troisième fois à la charge, lui fait observer qu'il est bien difficile

d'être absolument fidèle légalement, qu'il a probablement
négligé quelque devoir et qu'en cherchant bien il ne peut
manquer de le trouver, Job s'écrie: Jusqu'à mon dernier sou-
2)ir, je défendrai mon innocence, je suis juste! (XXVII, 2, 6,10.)
Il allie ainsi à ses déclarations indirectes des affirmations
positives, catégoriques. Il en appelle à Dieu. Qu'est-ce donc, de-

mande-t-il, que la sagesse? cette chose si précieuse, si divine?
Si elle consiste à fuir le mal, je l'ai pratiquée. Au temps de ma

prospérité, j'aurais pu tomber dans nombre de fautes : frustrer
le pauvre, jeter des regards de convoitise, etc., l'ai-je fail?
non! on ne peut rien me reprocher. (XXVII, 1-6.) Impossible
de le convaincre. Ces trois hommes cessèrent donc de répondre
ii Job, parce qu'il se regardait comme juste.

2° D'autre part Dieu est juste et sage. Job le reconnaît comme
ses amis. Dieu ne peut pas ne pas être juste. Quand ses amis

prétendent lui rappeler cette vérité (XII) : Je connais sa sagesse



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 235

comme vous, leur répond-il ; je le sais, je l'ai vu, ce n'est pas
vous qui me l'apprenez. Il y croit si bien, que maintes fois il
invoque la justice de Dieu contre l'injustice de ses adversaires.

Job est juste, Dieu est juste, et Job est frappé. Comment
concilier ces trois faits? Les trois amis n'y réussissent pas; ils ne
pouvaient du reste pas y réussir. Job essaye de différents moyens :

tantôt il rappelle des faits qui ne semblent guère cadrer avec
la justice divine, tantôt il reconnaît qu'aucun homme n'est juste
devant Dieu, ou bien il se réfugie dans l'avenir (mon vengeur
est vivant...), mais aucune de ces solutions ne le satisfait. Il y
a recours comme un malheureux qui saisit tour à tour et quels
qu'ils soient les moyens de salut qu'il rencontre.

Il faut qu'il en vienne, bon gré, mal gré, à conclure qu'il y a

en lui quelque chose qui déplaît à Dieu, quelque'péché qu'une
connaît pas. Il le faut bien pour que la justice de Dieu subsiste,
et, d'autre part, il ne sait que penser, où trouver ce mal; il se

sent juste Peut-on imaginer une situation plus dramatique
La scène qui se passe dans ce cœur laisse derrière elle les

drames les plus émouvants du monde visible. Les lutteurs sont
ici la foi et la conscience ; ni l'un ni l'autre ne peut ni ne veut
céder. Tous deux ont raison, et ils combattent. Il y a là quelque

chose de saisissant el de mystérieux : cet homme est

écrasé sous un poids qu'il ne peut pas voir, et on ne sait ce

qui est le plus admirable de cette conception ou de la manière
dont elle est rendue.

En effet, c'est peu à peu que la situation se dessine, que la
lumière se fait. Job a senti vaguement qu'il y a en lui quelque
chose de fautif et, dans l'impossibilité de le connaître, il se

tourne vers Dieu et réclame hardiment une révélation.

Oh! qui me fera trouver quelqu'un qui m'écoute?

Voila ma défense toute signée :

Que le Tout-Puissant me réponde 1

Qui me donnera la plainte écrite par mon adversaire? (XXXI, 35.)

Et cela dit : il attend
C'est alors qu'apparaît Elihu : sa colère s'enflamme contre

Job parce qu'il se dit juste devant Dieu. Il aurait dû aller plus
loin qu'il ne l'a fait, avouer franchement par un élan de foi en



236 M. DORET

la justice divine et par un acte d'humilité, qu'il devait y avoir
en lui quelque faute, faire plus que de la supposer et de demander

un peu orgueilleusement à Dieu de la lui faire connaître.
Elle s'enflamme aussi contre les amis de Job, parce qu'ils ne
trouvent rien à lui répondre et néanmoins le condamnent. S'ils
n'ont rien à lui répondre, si réellement il n'y a pas moyen de

lui reprocher une faute, pourquoi le condamner et le regarder
avec mépris? Pourquoi ne pas l'entourer de leur estime comme
autrefois. Mais quoi ils n'ont rien trouvé à répondre Ils n'ont
pas vu où Job a péché, eux, des vieillards Ils connaissent si

peu le cœur de l'homme Ils ont si peu d'expérience et il faut

que ce soit lui, jeune homme, qui leur montre où Dieu veut
conduire ce malheureux C'est dans cette disposition d'esprit
qu'il reprend le discours de Job pour y répondre : Tu dis, Job :
Je suis pur, je suis sans péché. Et Dieu trouve contre moi des

motifs de haine, il me traite comme son ennemi. (XXXIII, 9,10.)
Je te répondrai qu'en cela tu n'as pas raison. Tu as tort de

croire que Dieu agisse ainsi sans motif, qu'il soit ton ennemi-
Non :

Dieu est plus grand que l'homme,
Il n'est donc ennemi de personne,

Mais il parle de différentes manières :

Par des songes, par des visions nocturnes,
Par la douleur aussi

Afin de le détourner du mal,
Et de le préserver de l'orgueil.

Ces avertissements ne s'adressent pas seulement au
méchant, mais à tous. Oui, Dieu fait descendre l'homme jusqu'au
bord de la fosse, il le dépouille de sa gloire, il l'abaisse, afin
qu'il s'humilie lui-même, qu'il sente sa misère et cesse de

s'enorgueillir devant les hommes et surtout devant Dieu. Aussi, si
dans ce moment critique quelque ange intercesseur, quelque
envoyé de Dieu, ami ou bonne pensée, l'éclairé et le conduit
dans la vérité, s'il s'humilie, en effet, il retrouve, avec la piété
véritable, la paix et le bonheur.

Il adresse à Dieu sa prière; et Dieu lui est propice,
Lui laisse voir sa face avec joie,



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 237

Et lui rend son innocence.
11 chante devant les hommes et dit :

J'ai péché, j'ai violé la justice
Et je n'ai pas été puni comme je le méritais. (XXXIII, 26, 27.)

Il y a plus. Il est une parole de Job qu'Elihu ne peut accepter.
Il a hâte de la relever. C'est une parole blasphématoire, qui
met son auteur au rang des impies, et contre laquelle il faut
qu'il proteste : .lob a dit :

Il est inutile à l'homme
De mettre son plaisir en Dieu (XXXIV, 9.)

Inutile! A cela Elihu fait une double réponse: il en appelle
d'abord au sens commun : il serait donc indifférent d'êlre juste
ou injuste Eh non. Les hommes de sens le savent bien. Un

ennemi de la justice ne peut régner.
Job parle sans intelligence,

Ses discours manquent de raison;
Qu'il continue donc a être éprouvé

Puisqu'il répond comme font les méchants. (XXXIV, 35, 36.)

Que si l'on objecte à cette déclaration : L'ennemi de la justice
régnera-t-il? qu'il y a des méchants qui régnent et oppriment,
et que Dieu ne les renverse pas pour délivrer ces opprimés
qui crient à lui, c'est que ceux-ci ne le cherchent pas pour
lui-même:

On se plaint, mais nul ne dit: Où est Dieu mon créateur
Qui inspire des chants d'allégresse

Aussi, on a beau crier, Dieu ne répond pas,
A cause de l'orgueil des méchants.

Mais, parce que sa colère ne sévit pas encore,
Ce n'est pas à dire qu'il oublie le crime. (XXXV, 9, 10, 12, 15.)

Que si on objecte encore que le juste est souvent malheureux,
Ce n'est pas que Dieu détourne de lui son regard.

Mais les justes viennent-ils a tomber dans l'adversité,
C'est que Dieu leur dénonce leurs œuvres,

Leurs transgressions, leur orgueil;
Il les exhorte a se détourner de l'iniquité.

S'ils écoutent et se soumettent,
Ils achèvent leurs jours dans le bonheur. (XXXVI, 8 et suiv.)

« Voilà ce que Dieu fait et fera pour toi, Job. Soumets-toi
avoue ta faute, reconnais ton orgueil et abandonne-le. Que la



238 M. DORET

grandeur de la rançon ne te fasse pas dévier, cherche Dieu

pour lui-même, et Dieu te mettra au large, en pleine liberté.
Non, il n'est pas inutile de mettre son plaisir en Dieu. »

Mais Elihu ne s'arrête pas là. Pour combattre la parole de

Job, il en appelle à l'adoration elle-même, et au bonheur
qu'elle procure. « Tu dis qu'il est inutile de mettre son plaisir
en Dieu, de s'attacher à lui pour lui-même. Considère-le un
moment et tu verras, à la joie qui remplira ton cœur, qu'il n'est

pas de chose plus profitable et plus douce .» C'est l'application
de la Parole de David : L'a-t-on contemplé, on en est illuminé ;
et allant immédiatement à la pratique, Elihu fait passer devant
Job quelques traits de la sagesse et de la puissance divines, ce

qu'il appelle les merveilles de Dieu (XXXVI, 22; XXXVII, fin),
et conclut :

Oh que la majesté de Dieu est redoutable
Nous ne saurions parvenir jusqu'au Tout-Puissant.

Grand par la force,
Par la justice, par le droit souverain,

Il ne répond pas
C'est pourquoi les hommes doivent le craindre;

11 ne porte tes regards sur aucun sage.

Ce discours d'Elihu s'explique ainsi tout naturellement. Il se
divise en deux paragraphes répondant aux deux principales
plaintes formulées par Job et résumé de toutes les autres :

a) Je suis pur, et Dieu me frappe, b) il n'y a pas de profit à

mettre son plaisir en Dieu. Le second de ces paragraphes se
divise également en deux parties très nettes, ayant chacune
une idée centrale et ses développements. Le mouvement est

parfaitement naturel. Considéré ainsi, ce discours est un chef-
d'œuvre ; il ne brille pas moins par l'ordre des idées que par
la profondeur des observations psychologiques. (XXXVI, 21.)
D'ailleurs je ne sais trop comment on pourrait l'interpréter
autrement. Un mot y revient plusieurs fois : orgueil. L'orgueil
des hommes voilà ce qui préoccupe Elihu. Qu'il soit question
de l'orgueil des méchants, rien de plus naturel, mais il est
question aussi de l'orgueil des justes que Dieu condamne et



UNE HYPOTHÈSE SUR L'iDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 239

poursuit par la maladie et cela à deux reprises et d'une
manière développée.

Or que peut être un juste orgueilleux, sinon un homme qui,
sans reproche devant la sainteté légale, perd de vue la place

que Dieu doit occuper dans son cœur et dans son culte, et à le

servir avec plaisir, parce que sa vanité y trouve son profit»
C'est ce que Satan appelait fort justement une piété intéressée.
C'est là ce qu'Elihu a découvert dans Job. L'auteur, du reste,
le fait bien sentir au lecteur avant même qu'Elihu le relève.
Qu'on relise le chapitre XXIX, où Job parle de ce qu'il était
autrefois. Ne sent-on pas combien il jouit de ces honneurs, cet
homme qu'il fait revivre devant nous, comme il s'y complaît,,
combien il les aime. Sans doute, la puissance sans la piété, la
« force du méchant » ne le séduit pas, mais la piété sans la

gloire ne lui sourit pas davantage. Il ne se représente pas que
ces deux choses puissent être séparées ; il les confond dans le
tableau qu'il en trace, comme dans son cœur il les aime
autant l'une que l'autre, ce qui revient à dire qu'il aime la piété
pour le profit qu'elle rapporte. Qu'on relise les plaintes de
Job où, comme nous l'avons dit, la perte de sa gloire tient la

première et presque l'unique place. Qu'on rapproche de ces
deux observations le discours d'Elihu, et l'on verra se
confirmer toujours mieux notre hypothèse. On reconnaîtra bien
en Job un juste orgueilleux que Dieu veut amener à la véritable

piété.
Elihu a préparé l'œuvre. Il a solennellement appelé Job à

s'humilier et à entrer dans une nouvelle voie ; mais il est

jeune, il n'a qu'une demi-autorité, l'œuvre reste inachevée.
C'est trop demander à Job que de vouloir lui faire courber la
tête devant un jeune homme. Que faut-il pour achever l'entreprise?

Continuer sous une forme plus saisissante le procédé
d'Elihu. En appeler encore à l'adoration pour lui faire sentir
le bonheur d'une piété désintéressée et, pour cela, faire passer
devant lui la grandeur même de Dieu en le faisant apparaître
et parler Lui-même.

L'Eternel se présente, en effet, et avec une majesté telle que



240 M. DORET

le discours d'Elihu, tout élevé qu'il était, pâlit et s'efface. Il
parle du milieu de la tempête, il humilie ce pauvre grand
seigneur d'autrefois, en lui montrant ce qu'il est, lui, l'Eternel,
et ce qu'il a fait ; tour à tour il en appelle aux merveilles du
monde matériel, aux météores, aux astres, aux richesses du
sol et aux merveilles du monde animal, à cette puissance avec
laquelle l'homme ne peut se mesurer. A chaque fois, par des

questions directes, il établit entre Job et lui une comparaison
écrasante :

Où étais-tu quand je fondais la terre (XXXVIII, 4.)

Depuis que tu existes, as-tu commandé au matin? (Id. 12.)

As-tu pénétré jusqu'aux sources de la mer? (Id. 16.)

Puis, quand il l'a suffisamment étonné, ému de la grandeur
des œuvres divines et du sentiment de la petitesse humaine,
le regardant en quelque sorte en face, et le forçant à se rendre
compte de ses impressions : Eh bien, lui dit-il :

Celui qui dispute contre le Tout-puissant est-il convaincu
Celui qui conteste avec Dieu a-t-il une réplique à faire?

Et Job répond :

Voici, je suis trop peu de chose; que te répliquerais-je

Ah! il descend de son piédestal, cet homme qui se croyait
grand et sage. Il voit sa puissance et sa gloire sous leur vrai
jour, et il comprend cette fois à qui l'honneur appartient.

C'est déjà beaucoup, mais l'Eternel veut aller plus loin
encore. Il veut plus que ce sentiment de petitesse; il lui faut un
aveu de la faute, et le terrible interrogatoire, en même temps

que le splendide tableau, recommencent à se dérouler :

Anéantiras-tu ma justice?
Me condamneras-tu pour te donner droit?

As-tu un bras comme celui de Dieu,
Une voix tonnante comme la sienne

Orne-toi de magnificence et de grandeur,
Eevêts-toi de splendeur et de gloire!

Répands les flots de ta colère,
Et d'un regard abaisse les hautains

D'un regard humilie les hautains,
Ecrase sur place les méchants!



UNE HYPOTHÈSE SUR L'iDÊE MÈRE DU LIVRE DE JOB 241

Cache-les tous ensemble dans la poussière,
Enferme leur front dans les ténèbres,

Alors, je rends hommage
A la puissance de ta droite!

Puis après cette comparaison entre la gloire divine et celle
du juge terrestre, la gloire du Prince de l'univers et celle du

prince du pays d'Uts. l'Eternel achève de vaincre en faisant
sentir la sagesse et la puissance qu'il a déployées dans la
formation du monde animal.

Job admire, il sent se réveiller en lui une puissance d'adoration

qu'il n'avait pas connue depuis longtemps peut-être. Oui,
il l'adore, il l'aime, il le servira pour lui-même pour sa grandeur,

pour sa puissance sans limite, ce Dieu qu'il vient de voir
comme face à face.

Je reconnais que tu peux tou1".

Mon oreille avait entendu parler de toi,
Mais maintenant mon œil t'a vu.

C'est pourquoi je me condamne et je me repens*
Sur la poussière et sur la cendre.

Job s'humilie, Job déclare qu'il a « parlé sans les

comprendre de choses qui le dépassent; » mais ses amis ne pensent
pas avoir besoin d'en faire autant. Bien qu'ils soient dans les

mêmes principes, ils lui laissent prendre la leçon pour lui seul.
Aussi l'Eternel se tourne avec indignation contre eux; il leur
annonce qu'ils mériteraient d'être traités selon leur folie, et de

passer par les mêmes épreuves que Job. Il les épargnera ce-

penaa.it, à la condition qu'ils iront auprès de Job, que, sous

sa direction, ils offriront un holocauste, et que Job priera pour
eux ; c'est-à-dire qu'ils se mettront à l'école de celui qu'ils
prétendaient instruire. Job sera pour eux cet ange dont parle
Elihu qui annonce ci l'homme la voie qu'il doit suivre. (XXXIII,
23.)

Job obéit. Il ne manquait à sa conversion qu'un acte qui en

prouvât la sincérité. Le voilà. Il prie pour ceux qui ont été les

1 M. Segond : « je me repens. » Perret-Gentil : « je fais pénitence. »

M. Reuss: « Aussi bien, je condamne mes paroles et je m'en repens dans
la poussière »

THÉOL. ET PHIL. 1S?0. 16



242 M. DORET

instruments de son humiliation, et qui l'ont méprisé. Ce n'est
pas l'ancien Job qui eût fait cela, le Job des premiers
chapitres. Mais maintenant, le Dieu qu'il adore le demande, et il
sert Dieu pour lui-même. Son intérêt et son orgueil n'entrent
plus pour lui en ligne de compte. Ce n'est qu'après cela que sa

piété, purifiée et éprouvée trouve sa récompense.
Elle devait la trouver, car nous sommes en pleine économie

mosaïque; nous n'avons pas abandonné un moment le principe

des rétributions temporelles. L'Eternel rétablit Job dans
son premier état, quand Job eut prié pour ses amisK

La manière dont cette hypothèse rend compte de tous les
détails du poème et dont elle se colle pour ainsi dire au texle
me semble un argument péremptoire en faveur de sa vérité.

Qu'il me soit permis d'ajouter qu'elle rend compte de
certains faits que les autres n'expliquent pas. Pourquoi l'auteur
prend-il son héros hors des limites de la Palestine? S'il
s'agissait d'un modèle de patience, il pouvait aisément le
trouver à Jérusalem ou en Judée. Pourquoi ce singulier
phénomène d'un patriarche, car nous nous trouvons en face d'un
patriarche dans le prologue et l'épilogue (7000 brebis. 3000

chameaux, 500 paires de bœufs, 500 ânesses, 14000 brebis,
6000 chameaux, etc.), habitant une ville ou un grand village,
sédentaire, vivant sous la loi mosaïque et avec les habitudes
palestiniennes, comme le prouve le chapitre XXI? Enfin, pourquoi

Elihu est-il jeune?
On peut bien supposer a priori que le cas de Job n'était pas

isolé en Judée. L'orgueil, qui fleurit si abondamment plus tard,
devait déjà être un vice répandu chez les grands de la nation.
Le fait que les amis de Job doivent se soumettre à ses directions

alors qu'il a compris la vérité, confirme la supposition. Il
nous prouve qu'une classe entière de la population était atteinte
de ce mal et qu'elle le portait sans en sentir la gravité. Bien
des paroles de Job, qui paraissent des allusions à des faits
contemporains, la confirmeraient aussi, mais aucune ne le fait aussi

nettement que ce mot échappé à Elihu :

' M. Segond: « quand Job eut prié » Perret-Gentil : « parce que Job
avait prié » M. Reuss : « parce qu'il pria pour son prochain »



U.NE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 243

On cric contre la multitude des oppresseurs,
On se plaint do la violence d'un grand nombre,

Mais nul ne dit où est Dieu, etc. (XXXV, 9.)

N'est-ce pas là une incursion dans le domaine de l'histoire
contemporaine, une allusion à l'état des esprits et une critique
contre l'arrogance hautaine des pharisiens d'alors. Certes, ceux
dont il est question ici sont allés autrement plus loin que Job,
leur orgueil est devenu oppressif, mais s'il y a entre eux et lui
une immense distance, ils sont pourtant tous dans la même
voie. Quoi qu'il en soit, et en supposant que ces indicés soient
sans valeur, il n'en reste pas moins que l'orgueil religieux, la
piété intéressée ne devaient pas être rares à Jérusalem. S'il en
eût été autrement, l'auteur de Job aurait-il pris tant de peine

pour combattre ce fléau?
Or s'il s'agissait d'attaquer un vice répandu dans les hautes

classes de la société, il s'agissait aussi d'user de prudence. Il
était donc tout naturel que l'auteur, pour éviter de heurter
par trop directement les susceptibilités de beaucoup, prît son
héros en dehors de Jérusalem, et d'autre part, comme il fallait

bien que la leçon s'appliquât aux Hébreux, qu'il le fît vivre
à la palestinienne. De là la disparate signalée.

Ne pourrait-on pas aussi trouver dans cette interprétation
l'explication de la jeunesse d'Elihu?

Il y a là une réforme qui demande à s'opérer, c'est un
mouvement nouveau ; l'auteur parle évidemment au nom d'une élite
de penseurs et d'hommes religieux, c'est la voix de la nouvelle

école, la voix de l'avenir. Le représentant de cette tendance

nouvelle ne peut être un vieillard. Il faut qu'il soit jeune, et Ton

comprend qu'il ait, comme Elihu les a en effet, le ton, la

modestie, quelquefois l'ironie et la fougue de la jeunesse.
Cette interprétation explique le rôle de Satan dans le prologue.

Satan n'est pas ici le tentateur, l'esprit du mal. On ne

comprendrait pas sa rencontre avec l'Eternel et sa présence au

milieu des t fils de Dieu. » Lui aussi est un fils de Dieu; son

rôle est de découvrir les faiblesses des hommes et de les révéler
à l'Eternel. Il sert ainsi, et en présidant aux châtiments
salutaires, aux progrès spirituels de ceux qu'il surveille. Ce n'est



244 M. DORET

pas un calomniateur, mais un accusateur et un adversaire
utile. Il faut prendre son nom dans le sens du radical 7ÏJ&7,

« résister, faire opposition. » (Comp. Nomb. XXII, 22.)
Cela explique enfin pourquoi, dans le prologue, la troisième

épreuve de Job n'est pas introduite comme les précédentes.
L'Eternel pouvait bien envoyer au patriarche les désastres et
la maladie, mais il ne pouvait lui envoyer ses dédaigneux
amis. En faisant d'eux officiellement les instruments de l'humiliation

de Job, il aurait en quelque sorte patenté leurs idées

et donné raison à l'ancien ordre de choses, qu'il s'agissait
précisément de renverser, il eût été en désaccord avec son futur
discours. L'Eternel d'ailleurs ne peut pousser au mépris. Voilà
pourquoi les amis de Job viennent spontanément et pourquoi
la perte de sa gloire n'est pas amenée comme celle de sa

fortune et de sa santé, bien qu'elle l'atteigne pour le même motif.
On a souvent remarqué le caractère encyclopédique du

poème de Job. L'auteur se plaît à réunir dans son livre toutes
les richesses de la science contemporaine. Il exploite et étale

tour à tour les connaissances du monde souterrain, <,t les
merveilles de la création animale et végétale, la minéralogie et
l'histoire naturelle de l'époque. Tout ce que les lentes
expériences ont découvert, tout ce que l'industrie a produit, prend
place dans ce brillant catalogue, et toutes ces données s'élèvent
comme les assises d'un monument grandiose. Je demande si

cette idée que Dieu est infiniment adorable, qu'il doit être servi

pour lui-même, que, dans l'ensemble des choses qui le
célèbrent, la vie humaine doit être une œuvre à sa gloire et à sa
seule gloire, n'est pas de toutes celle qui se prête le mieux à

cette vaste organisation? Ne devait-elle pas se présenter la
première à l'âme du poète religieux et savant? C'est elle, et peut-
être elle seule, qui pouvait soutenir une aussi haut» et aussi

longue inspiration et devenir la pensée créatrice, l'axe et le
foyer de ce temple élevé à l'Eternel. Elle du moins donnait
toute latitude au savant et lui permettait de mettre à contribution

les beautés du ciel et les mystères du sol, elle conduisait
le penseur dans les profondeurs d'une saine et riche psychologie,

et, en pénétrant toutes ses paroles de cette adoration



UNE HYPOTHÈSE SUR L'IDÉE MÈRE DU LIVRE DE JOB 245

désintéressée, qui est la forme la plus élevée du sentiment
religieux dans la première économie, elle donnait aux chants
du poète les plus variées et les plus chaudes couleurs.

Trouver son plaisir en Dieu, le servir pour lui-même, c'est
le spiritualisme à sa source. Job n'est pas l'Evangile, comme
le voudraient quelques critiques, mais c'en est une lueur,
un rayonnement lointain dans un ciel encore sombre. C'est

une protestation de l'âme religieuse et saine contre le
légalisme et ses funestes conséquences ; c'est un redressement de

la piété dans le sens de l'Evangile, et c'est déjà beaucoup.
C'est sur le terrain de la grâce et de l'amour que fleurit,

comme dans son vrai milieu, cette piété désintéressée ; sous
la loi, elle peut bien exister, avoir conscience d'elle-même,
aspirer à vivre ; elle peut vivre, mais combattue, gênée et
soupirant après des conditions meilleures. Job est, sous forme de

leçon adressée aux grands et aux penseurs du jour, un de ces
efforts et de ces soupirs. Il justifie en fait la parole de saint
Paul, et prouve que la loi, par les réactions qu'elle produit,
par les aspirations qu'elle fait naître, est « un pédagogue à

Christ. »

Le livre de Job se rattache donc, selon nous, au courant
spiritualiste qui traverse l'histoire du peuple hébreu, qui circule
dans l'Ancien Testament et dont les prophètes sont les
représentants attitrés. Son héros est un type de cette «justice » que
les prophètes proclamaient, faite d'adoration et de fidélité ;

c'est pourquoi nous trouvons son nom associé à ceux de Noé
et de Daniel. (Ezéch. XIV, 14-19.) C'est cette i justice » que
Jésus restaure et accomplit en l'introduisant dans son vrai
domaine. N'y a-t-il pas comme un écho du livre de Job dans

cette formule par laquelle Jésus répond au Satan tentateur :

« Il est écrit : Tu aimeras le Seigneur ton Dieu et tu le serviras
lui seul?... »

En tout cas, cette parole que le Sauveur emprunte au
Deutéronome, résume le livre de Job.


	Une hypothèse sur l'idée mère du livre de Job

