
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: Correspondance

Autor: Gourd, J.-J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CORRESPONDANCE

Genève, 3 février 1880.
Monsieur le rédacteur,

Sur les sujets délicats et complexes de la philosophie religieuse,
il serait bien téméraire de prétendre à une solution définitive. Chacun

doit se mettre en garde contre le charme de ses propres
conceptions et ne pas s'exagérer leur importance. Il est permis cependant

d'y tenir, d'avoir une certaine confiance en elles, de les croire
vraies et utiles, et par conséquent de désirer qu'elles soient exposées

avec fidélité. C'est ce sentiment qui me fait prendre la plume
aujourd'hui. Dans le dernier numéro de votre Revue *, M. Malan a

placé, au commencement de son étude intitulée La foi en Dieu

quelques considérations sur un petit volume que j'ai publié il y a

quelques années avec un titre semblable. Comme ma pensée y a

été très inexactement rendue, je vous demande la permission de

la remettre moi-même, en quelques mots, sous son vrai jour. Je

me bornerai aux trois points suivants auxquels il a été fait allusion.
1° Je n'admettrais, dans la genèse de la foi en Dieu, que

l'activité de l'âme humaine, et je laisserais de côté l'activité de Dieu.

« Cette âme, dit M. Malan, s'élève elle-même, et d'elle-même,
jusqu'à percevoir Dieu. L'homme trouve en soi l'idée de Dieu ; il la

formule par lui-même et à lui seul. » — Il n'en est rien. Oui, sans

doute, je répudie certaine doctrine qui fait provenir la foi en Dieu
d'une source extérieure, que ce soit la révélation de la lettre ou la

révélation du Saint-Esprit; je n'admets pas que l'homme soit

supplanté dans son travail spirituel, ne fût-ce qu'un instant; la vérité,
la foi ne lui arrivent pas toutes préparées; c'est en lui, dans les

profondeurs de son être, et grâce à un travail de tous les instants,
qu'elles doivent prendre naissance et se développer. Mais, d'autre

' Voir Revue de théologie et de philosophie, novembre 1879, p. 526 et suiv.



170 J.-J. GOURD

part, l'homme ne travaille pas seul; il est aidé dans son œuvre

par celui-là même qui en est l'objet. « Dieu agit sur tout notre

être, intelligence, cœur, volonté, il le vivifie, il l'exalte ; et notre
esprit, éveillé et soulevé par cette influence bienfaisante, prend
son essor vers le monde invisible avec une force et une confiance

toujours nouvelles. Notre horizon s'élargit aussitôt, notre
pénétration d'esprit devient plus vive et notre énergie d'affirmation plus
intense. Nous y voyons plus loin et plus clair : il y a en nous
comme un redoublement de forces. » Pag. 45. Ainsi se trouve
proclamé le concours de Dieu et de l'homme dans la conquête
progressive de la vérité religieuse. Comme j'y reviens à plusieurs
reprises, il ne saurait y avoir d'équivoque à ce sujet.

2° Mais en quoi consiste ce travail intérieur que Dieu lui-même
vient stimuler et rendre fructueux? M. Malan me fait répondre :

dans l'élaboration d'uneidée que l'homme trouve en soi. «L'homme
trouve en soi l'idée de Dieu ; il la formule par lui-même et à lui
seul. » Et c'est ainsi qu'il oppose directement et absolument nos

conceptions et nos méthodes : pour lui, en effet, l'homme trouve
au dedans de lui-même « non pas l'idée, mais bien l'expérience de

Dieu. » — Nouvelle inexactitude. Voici ce que je dis à la pag. 166 :

« Naturellement, directement, nous sommes en contact avec la

réalité invisible, avec Dieu; nous le saisissons, nous le percevons,

par notre sens religieux. Il en résulte certaines sensations que la

conscience constate et dont la raison s'empare pour les transformer
en idées. » A la base de tout le travail intérieur de l'âme, il y a

donc une sensation, par conséquent une expérience. L'idée ne

vient que plus tard. Elle est le produit de l'esprit réfléchissant sur
lui-même et sur ses impressions. Elle suppose un fait préalable.
Ce caractère expérimental est si évident dans la genèse de la foi

en Dieu dont je me suis fait le défenseur, qu'il se reflète dans le

plan lui-même de mon pelit volume. N'ai-je pas intitulé les trois
derniers chapitres : Dieu perçu, Dieu représenté, Dieu pensé?

3° J'arrive ici à un point plus délicat où je pourrais avoir l'air
de me justifier plutôt que de rectifier des assertions inexactes. Il
n'en sera rien cependant. J'ai parlé du sens religieux; c'est là une

hypothèse sur laquelle je me base pour espérer une solution du

problème. M. Malan déclare à ce sujet que « le sens religieux est



CORRESPONDANCE 171

chose fort connue, » et « qu'avoir nommé le sens religieux équivaut,

non pas à avoir résolu le problème, mais à l'avoir laissé
subsister tout entier. » Que le sens religieux soit chose fort connue,
je ne le nie pas; que ce soit chose connue dans l'acception que j'ai
mise en avant, j'en doute. Il ne s'agit pas, en effet, d'une disposition

vague, d'un ensemble indéterminé d'aptitudes, d'une tendance

particulière, comme le sens musical par exemple : c'est là une

signification qui est bonne pour le langage courant et dont la science

n'a que faire. Ainsi entendue, l'idée du sens religieux ne serait en

effet ni bien nouvelle, ni bien propre à faire avancer la question.
Mais c'est une autre idée que j'ai émise. J'ai voulu parler, et mes

explications à ce sujet sont assez longues, d'un pouvoir psychologique

spécial, d'un sens dans l'acception rigoureuse et scientifique
du mot, comme le sens intime ou le sens externe. Qu'on en juge
d'après ces lignes : « Notre personnalité est ouverte sur le monde

extérieur et visible, ou, si l'on veut, elle entre en contact avec lui
et nous avons de ce fait le sens externe : premier pouvoir
Continuons. Notre personnalité est ouverte sur elle-même, c'est-à-
dire qu'elle se réfléchit, qu'elle se constate, qu'elle se connaît, et

nous avons de ce fait le sens intime ou la conscience : deuxième

pouvoir. Eh bien, pourquoi n'y aurait-il pas en nous un troisième

pouvoir, analogue aux deux autres dans sa nature et différent des

deux autres dans son objet Pourquoi notre personnalité ne serait-
elle pas ouverte sur le monde extérieur et invisible à la fois qui
est Dieu, comme elle l'est sur le monde de la matière et sur celui
de notre activité intérieure? A cela rien de psychologiquement
impossible. » Pag. 157,158. — Encore une fois, je ne veux pas
discuter ici la valeur de cette hypothèse. Je tiens seulement à

montrer, d'abord qu'elle n'a rien de banal, et ensuite que, par sa

nature même, elle donne une solution (bonne ou mauvaise) au

problème. Loin de laisser l'esprit dans l'indétermination, elle le

met devant une analyse minutieuse du fait religieux et lui offre

une issue bien précise.
Toutes ces idées auraient besoin d'être développées plus

longuement. Mais je ne veux pas abuser, monsieur le rédacteur, de

votre complaisance, et je m'arrête. Agréez l'expression de mes
sentiments respectueux. J.-J. Gourd.


	Correspondance

