Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: L'avenir de la religion : d'apres Alexandre Schweizer [suite]
Autor: Schweizer, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’AVENIR DE LA RELIGION

D'APRES

ALEXANDRE SCHWEIZER 1

II1. Le monde des idées.

Dans la question qui nous occupe, c’est la théorie de la con-
naissance qui doit donner la réponse décisive. (Cest ici qu’il
faut particuliérement tenir compte des résultats obtenus par
Lange.

La science de la nature est appelée, — et c’est 14 son droit
incontestable, — & expliquer tous les changements qui ont lieu
dans le monde par des causes exclusivement naturelles; leur
action demeurant toujours la méme dans des circonstances
identiques constitue ce que nous appelons une loi. Cette science
doit s’efforcer de connaitre de cette maniére la construction de
P'univers depuis les points les plus ténus et les plus rudimen-
taires jusqu’aux étres vivants les plus compliqués, depuis
Patome jusqu’a 'homme avec sa vie intellectuelle, autant que
tous ces phénoménes dépendent de conditions naturelles et sont
explicables. Le matérialisme pur doit ici régner sans partage,
il ne doit admettre l'intervention d’aucune cause extranatu-
relle. Mais les naturalistes ne doivent pas oublier que I’objet de
leurs recherches, cette réalité donnée, n’est pas une réalité ab-
solue : elle constitue seulement notre monde phénoménal, le
monde des choses telles qu’elles nous apparaissent. Par con-

* Voy. Renvue de théologie et de philosophie, novembre 1879, pag. 505, et
janvier 1880, pag. 65.



184 ALEXANDRE SCHWEIZER

séquent nous ne nous trouvons pas en presence de I'étre seul,
tel qu’il est en lui-méme, mais du monde tel qu’il nous appa-
rait, conformément aux organes cognitifs de nos sens et de
notre entendement. L’opinion de la soi-disant saine raison qui
veut que ce soit le monde lui-méme, tel qu’il est en lui-méme,
qui soit connu par nous, a été & tout jamais réfutée par Kant1,
Notre image du monde, d’'une part, et les choses telles qu’elles
sont en réalité, d’autre part, ne coincident pas. Le monde nous
apparait plein de lumiére et de couleurs, et cependant ce phé-
nomeéne lumineux ne se produit que comme sensation dans
notre ceil. Le monde nous produit Veffet d'un océan des tons
les plus divers, et cependant ce n’est que I'air diversement agité
qui, ondoyant & nos oreilles, y provoque cette impression que
nous appelons le ton. En dehors de I'ceil et de l'oreille, il n'y a
ni Jumiere, ni couleur, ni ton; sans les organes de I’odorat il
n’est point de parfums; en dehors des organes du gott point de
saveur; sans le tact rien de mou ou de dur, de poli ou de ra-
boteux, etc. Par suite de ces impressions de nos sens, le monde
nous apparait donc comme représenté, mais conformément aux
lois de notre entendement et de notre organisation, qui retra-
vaille ces impressions; en faisant abstraction de celle-ci nous
ne pourrions ni penser, ni connaitre. Schopenhauer a montré?2
combien de choses notre entendement doit faire avant d’arriver,
avec les faibles données que nous fournit la sensation, & nous
présenter cette image du monde encadré dans 'espace et dans
le temps, réglé et dominé par la loi de la causalité. Ce que nous
appelons Ja réalité, notre monde, est donc un produit, en par-
tie des choses, en partie de ces organes de connaissance, les

t Voy. Schopenhauer, 11, 217. Déjh & la page 190, il appelle I'idée parti-
culidre & tous les matérialistes une philosophie de gargon perruquier. Elle
voit la chose en soi duns la matibre prise comme absolument réelle et dans
la force d'impulsion qui en serait 'unique qualité, sans avoir le moindre
pressentiment de ce qu'il y a de subjectif dans la représentation.

* Voy. Die Welt als Wille dans le premier livre, avec les adjonctions du
gsecond volume. Voy. aussi sa critique du kantisme. Dans le premier ou-
vrage, II, pag. 192, nous lisons : « La physique ne peut résoudre 1'énigme
du monde; la métaphysique peut seule en donner la clef, en faisant la
distinction entre le phénombéne et 1a chose en soi. »



L’AVENIR DE LA RELIGION 135

sens et entendement. Si ceux-ci étaient autrement constitués
ils nous feraient aussi voir les choses autrement, ils créeraient
une autre image du monde, une autre réalité. Pour les étres
organiques les plus simples, chez lesquels les rudiments de la
sensation sont fort peu développés, Ie monde est sans lumieére,
sans ton aucun. Il&erait de méme pour nous, si nous n'avions
Iceil et Voreille & I’état d’organes développés!. Pour les ani-
maux d’'une organisation supérieure le monde est éclairé et
plein de sons, mais il différe autant de la représentation que
nous nous en faisons nous-mémes que I’entendement des ani-
maux différe de celui des hommes. Si dans d’autres régions de
P'univers il pouvait y avoir d’autres étres vivants plus compli-
qués que nous, qu’arriverait-il? Nos cing sens et nos catégories
intellectuelles leur suffiraient-ils? Ou bien auraient-ils plus de
cing sens, ou, parce que ces sens seraient trop grossiers, leur
faudrait-il des catégories de la raison encore plus délicates qui,
a leur tour, produiraient une autre représentation de Uunivers?
Ce sont 1a tout autant de questions pour lesquelles nous n’a-
vons point de réponse 2.

Les choses en elles-mémes sont donc autres que ce qu’elles
semblent étre, d’aprés le degré de développement de nos sens
et de nos organes cognitifs. Mais que sont-elles donc en elles-
mémes, abstraction faite de notre maniere de les percevoir?
On essaie d’abord une premiéere réponse. Nous pouvons bien
pénétrer, au deld du monde des phénomeénes, jusqu’aux choses
telles qu’elles sont en elles-mémes. Ainsi quand nous consta-
tons que la sensation du ton est provoquée par les ondulations
de I'air, ou que la sensation lumineuse dans notre ceil et celle
des couleurs sont une des vibrations de I’éther ou autre chose.

* Combien de milliers de sigcles ne leur a-t-il pas fallu pour devenir ce
qu'ils sont aujourd'hni.Voy. Magnus, Geschichtliche Entwicklung des Fay-
bensinnes, Leipzig 1877.

* En désaccord sur ce point avec Schopenhauer, Hartmann réclame
I'apparition d’étres raisonnables plus parfaits, pour le cas ot les hommes
n’arriveraient pas & augmenter comme il convient la volonté d’anéantir
la vie.Voy. le livre de Schweizer, Rechts und Links, pag. 426. Spinoza ac-
corde & la substance d’autres attributs encore que ceux de la pensée et
de I'étendue.



136 ALEXANDRE SCHWEIZER

Pourquoi ne ferions-nous pas de méme pour les autres sens?
On s’est bien rendu compte de 'apparence qui veut que le so-
leil tourne autour de la terre, en connaissant ce qui se passe
indépendamment de cette apparence. On s’est également rendu
compte des corps célestes qui ont I’air de n’étre que de simples
points ou de petits disques.

Cette réponse-1a ne saurait s’appliquer a notre question : on
ne peut la risquer que quand le probléme n’a pas été compris.
Toutes les opinions plus exactes dont il vient d’étre parlé nous
donnent seulement une image plus fidéle de notre monde phé-
noménal, mais elles ne peuvent nous conduire un peu en de-
hors de celui-ci pour nous faire connaitre les choses en elles-
mémes 1. Le microscope et le télescope doivent se borner &
fortifier notre ceil tel qu’il est organisé, quand il s’occupe a
percevoir le monde des phénoménes. Nous ne connaissons l’air
en mouvement, ainsi que nos sensations de ton, que comme
parties constitutives de notre monde phénoménal, quand nous
prouvons que le premier phénomeéne est la condition du second.
Tout ce que peut faire Copernic, c’est de nous expliquer un
phénoméne mieux qu’on ne savait nous ’expliquer avant lui;
mais ce fait mieux expliqué n’en appartient pas moins toujours
au monde des phénoménes, que nous ne pouvons jamais con-
naitre qu’avec nos sens et avec notre organisation intellec-
tuelle. Toute science de la nature se borne toujours a expliquer
le monde comme monde phénoménal donné : nous ne saurions
nous élever au-dessus de nos organes cognitifs. En effet, toute
notre connaissance doit s’obtenir au moyen de ces organes,
tels qu’ils fonctionnent essentiellement de la méme maniére
chez tous les hommes; de sorte que tous ont la méme repré-
sentation de l'univers, et qu’ils le comprennent normalement
et expliquent de la méme facon, comme une connaissance du
monde phénoménal qui doit étre notre réalité. En tout cas un
fait demeure : si rectifiée et si parfaite que puisse étre notre
image du monde, les choses en elles-mémes sont encore diffé-
rentes, par conséquent notre science de la nature, qui s’efforce

¢ Schopenhauer : « Nous ne pénétrons jamais plus loin que la représen-
tation et le phénomene. » (11, pag. 218.)



L’AVENIR DE LA RELIGION 137

de connaitre la réalité phénoménale, est loin de pouvoir sonder
la sphére entiére de I’étre. En rectifiant notre image du monde,
au moyen de comparaisons critiques, suivant que le méme
objet nous apparait difféeremment suivant les cas, nous pouvons
obtenir du monde une image toujours plus exacte, qui se rap-
prochera de plus en plus de ce que sont les choses en elles-
mémes; mais nous ne pourrons jamais arriver a saisir d’une
maniére absolue la chose en soi, telle qu’elle est en elle-méme!.

Kant a essayé de prendre pour objet d’étude I’organe cogni-
tif, sens et entendement, et cela & priori, avant qu’il en soit
fait aucun usage pratique. Cette tentative beaucoup plus hardie
ne peut elle-méme étre faite qu’en se servant de notre propre
organisation intellectuelle, laquelle & son tour ne voit cet objet
d’étude que tel qu’il nous apparait 4 la lumiére de nos organes.
Notre organisme intellectuel fait & son tour partie du monde
des phénoménes et, bien qu’il en soit la partie supérieure, il
ne saurait toutefois s’y soustraire : nous avons beau faire abs-
traction du monde extérieur, nous ne saurions nous transfor-
mer en second moi placé derriére le premier pour I’étudier. De
sorte que, quand on ne s’en rend pas bien compte, le criticisme
kantien a I'air de poursuivre I'impossible. En effet, cette orga-
nisation?intellectuelle qui vient & priori & la rencontre de l’ex-
périence extérieure ne peut devenir pour nous vbjet de con-
naissance qu’'en tant qu’elle nous est donnée a nous-meémes
comme objet d’expérience psychologique, & la vérité intérieure.
Si importante que soit cette critique kantienne, elle a beau
faire époque pour toute philosophie, toujours est-il que comme
science et connaissance, elle ne peut jamais voir et connaitre

* C’est par ce moyen que Zeller prétend dépasser le dualisme de Kant
d’une fagon plus raisonnable que la philosophie de I'identité, qui affirme
hardiment I'identité du sujet et de 'objet, de la science et de 'étre.

* Biichner s’imagine pouvoir réfuter ce que Kant dit sur I'élément
aprioristique de notre connaissance, en lui appliquant la doctrine de
I'évolution. Notre organisme intellecluel serait le produit d'un long
usage et d’'un développement an moyen de 1'hérédité. Comme s'il n'y
avait qu'un organisme cognitif achevé, et non un organisme en train de
se développer, qui s'attaquét toujours i priori aux phénomenes & perce-
voir!



138 ALEXANDRE SCHWEIZER

son objet que sous les couleurs sous lesquelles il nous apparait.
Voila pourquoi Kant a reconnu que notre science ne saurait
s’étendre plus loin que I'expérience; il a montré que toutes ces
tentatives de spéculation métaphysique, toute science trans-
cendantale prétendant dépasser le monde de I’expérience pour
aller saisir la chose en soi, n’enfante jamais que des fantomes
et non une vraie connaissance. Voici I'unique résultat perma-
nent du kantisme : il a constaté ce qu’est notre organe cognitif
indépendamment de Uexpérience qu’il recoit du dehors, en un
mot, la connaissance transcendantale; par cela méme il a con-
staté la différence entre le monde phénoménal et celui des
choses en elles-mémes. Il va sans dire d’ailleurs que Kant,
moins que personne, s’imaginait que notre organe cognitif peut
étre connu par nous comme chose en soi : nous ne le connais-
sons simplement que comme une partie constitutive de notre
monde phénoménal, comme nous fournissant une mesure pour
I’appréciation, la perception du monde extérieur. Schopen-
hauer (Welt als Wille, 1, pag. 208), suivant les traces de Kant,
enseigne a son tour que la connaissance n’étudie les objets que
sous le point de vue des rapports établis entre eux par le prin-
cipe de causalité; ainsi leurs relations dans I’espace, le temps,
par conséquent les objets uniquement, en tant qu’ils sont en ce
lieu, dans ce temps, au milieu de certaines circonstances don-
nées, produit de certaines causes, et producteurs a leur tour
de certains effets. Du moment oli ces relations disparaitraient,
ces objets disparaitraient avec elles, justement parce que nous
n’aurions rien connu d’autre a leur sujet. C'est également ce
point unique que la science considére et non ce que les choses
sont en elles-mémes, ou ce qui leur sert de base a titre d’idée.

Que sont donc les choses en elles-mémes, c¢’est-a-dire abs-
traction faite des changements sous lesquels elles apparaissent
a nos sens et d’aprés lesquels notre entendement se les repré-
sente, les explique et les connait?

Il est une premiére réponse se présentant tout d’abord, que
Berkley a déja donnée et que J.-G. Fichte a admise en mettant
de coté le dualisme kantien : I¢ monde phénoménal dans son
ensemble ne serait purement et simplement que le produit de



L'AVENIR DE LA RELIGION 139

notre représentation : il en serait exactement comme dans les
songes ou nous donnons une espéce de réalité a tout un monde
d’apparences. Les choses en elles-mémes n’existeraient donc
point indépendamment du moi, puisque, d’aprés Kant, nous ne
pouvons en tout cas pas les connaitre; car enfin, d’ou saurions-
nous que des choses inconnaissables sont 14 présentes? Existe-
raient-elles, pour nous elles demeureraient toujours nulles et
non avenues. Le moi est pour nous la seule chose certaine et il
produit le monde; celui-ci, par conséquent, indépendamment
de notre moi, c’est-a-dire en lui-méme et par lui-méme, n’existe
pas. La chose en soi est un fantome.

C’est 14 ce que Lange (I, pag. 98) appelle le péché originel
logique de la philosophie allemande®. En effet, d’aprés Kant,
notre connaissance provient de l’action réciproque de deux
facteurs, notre monde phénoménal résulte d’effets objectifs et
du remaniement subjectif que nous leur faisons subir. Le con-
cours des choses pour la formation de notre monde phénomé-
nal nous montre qu’elles existent; mais nous ne pouvons sa-
voir ce qu’elles sont en elles-mémes, indépendamment de
I'organe cognitif au moyen duquel nous le saisissons 2.

Or comme notre monde phénoménal est nécessairement 1’ob-
jet de toute science de la nature, bien des naturalistes ne s’in-
quiéteront ni de Fichte ni de Kant. Tout au contraire, ils se-
ront disposés & considérer cette réalité-1a comme I'unique étre.
Tout le reste ne sera aleurs yeux que fantaisie pure; ils décla-
reront hardiment que le probléme concernant la chose en soi
est indifférent ou méme absurde. Notre connaissance est faite

t Cela n'empéche pas Hartmann (pag. 255 de l'ouvrage déja cité ) de
lui attribuer cet idéalisme subjectif.

* Les théologiens disent que nous ne connaissons ce qu'est le principe
de tout étre, par conséquent ce qu'est Dieu, que par des images dérivées
(abbildlich) et non par des 1images primitives (urbildlich). Il en est tout
autrement de Schopenhauer, d'apres Lindner et Frauenstidt, pag. 350.
« J'ignore ce qu’est la chose en soi indépendamment de ses relations avec
le monde phénoménal, vu que les formes de notre entendement ne saisis-
sent pas l'absolument transcendantal : voila pourquoi la mystique inter-
vient ici.» Plus il repousse la religion, plusil parle avec foi de mystique,
de seconde vue, de magnétisme et de tables tournantes.



140 ALEXANDRE SCHWEIZER

pour le monde phénomeénal, et notre organe cognitif, sens et
entendement, est organisé en vue du monde de ’expérience. Il
esl hors de doute qu’il serait absurde d’en vouloir user dans un
monde qui n’est pas objet d’expérience. C’est précisément de
cet usage illusoire que nous détourne le criticisme de Kant.
C’est avec raison que la science sonde ce monde phénoménal,
nous apparaissant nécessairement comme réel, qu’elle explique
tout en vertu du principe de causalité par des causes naturelles
ou qu’elle s’efforce de le faire quand elle n'y est pas encore
arrivée et méme dans les cas qu’elle ne réussira jamais a expli-
quer ainsi. Pour elle il n’y a point de chose en soi. — Mais on
n’avance & rien en déclarant la chose en soi indifférente ou en
la niant. A coté de cette réalité qui constitue'le monde phéno-
menal, se trouve encore précisément la chose en soi; nous
nous trouvons en rapport avec elle, bien que ce rapport ne
puisse se traduire en connaissance. Il existe encore d’autres
parties constitutives de notre vie intellectuelle, qui, bien
qu’elles ne soient pas organisées de fagon & étre objets de con-
naissance du monde phénoménal, n’en font pas moins partie
de notre essence. S’il en était autrement, d’ou ’humanité tire-
rait-elle donc son besoin de faire de la métaphysique qui, bien
qu’il ait été mille fois décu, ne cesse de s’affirmer toujours a
nouveau !. D’ol1 viennent les idées poétiques, artistiques, reli-
gieuses? Les hommes ne sont pourtant pas exclusivement des
machines & percevoir et & penser; notre nature comprend en-
core autre chose et, comme dit Lange : « Il existe encore pour
nous un autre domaine que celui des sciences naturelles. » En
tout premier lieu, nous pouvons examiner en tout cas notre
propre organe cognitif, et cela indépendamment de toute expé-
rience, et aussi & priori notre vie intellectuelle, les organes des
sens et de ’entendement, les formes de I'intuition, I’espace et
le temps, avec les catégories, les lois quel’entendement observe
en fonctionnant. Mais méme ici nous n’obtiendrons jamais de
la métaphysique, mais seulement de la logique et des connais-
sances rentrant dans la théorie de la connaissance : car ici en-

* Voir Schopenhauer sur les besoins métaphysiques de I'’horame, Welt
als Wille.



L’AVENIR DE LA RELIGION 141

core il ne peut étre question de connaitre I’objet en lui-méme,
mais seulement tel qu’il nous apparait.

Voici donc la question qui se pose : les choses en elles-
mémes que nous devons présupposer! comme existant d’une
facon indépendante de notre connaissance, n’ont-elles aucun
autre rapport avec nous que de former, en se reflétant dans
notre organe cognitif, ce monde phénoménal que nous connais-
sons? Indépendamment de cette action, n’existent-elles plus
pour nous 2? Lange répond d’une maniére fort claire : « Plus
nous sondons le monde phénoménal conformément a nos
moyens de connailre sans y rien meélanger d’idéel, 14 ou I'idéel
n’a que faire, d’autant moins la science matérielle de la nature
pourra étre tout pour nous et donner pleine et entiére satisfac-
tion 4 notre vie intellectuelle. Le matérialisme n’est dans au-
cun rapport avec les plus hautes fonctions de l'esprit humain
libre. Pour parler de son insuffisance théorique, il est stérile
pour l'art et pour la science, il porte & ’égoisme, il a besoin de
faire des emprunts a l'idéalisme. Comprendre 'univers exclusi-
vement du point de vue des sciences naturelles, n’est pas plus
fait pour nous enthousiasmer que d’épeler I'Iliade. Mais mettre
de l'ensemble, de l'unité dans les études analytiques des
sciences naturelles, c’est déja faire un pas vers l'idéel. Nous
devons toujours nous faire une image harmonique, idéelle de
Punivers, et aller lui demander de nous distraire des nécessités
de la réalité qui apreés tout n’est qu’apparence. Bien qu’il nous
demeure impénétrable, c’est ce monde idéel qui agite forte-
ment nos sentiments et qui nous oblige & nous créer des re-
présentations symboliques de ces phénomeénes psychologiques,

t Le mot de Schopenhauer est amphibologique : « Point d'objet sans
sujet, avec le dernier tombe également le premier. » Il est certain que
rien ne peut &tre objet pour nous, si nous ne sommes en tout premier
lieu sujet; mais le monde peut avoir déja été, et il a déja été la, avant
d'avoir été objet de connaissance pour le cerveau d'un sujet.

* Bien que la connaissance objective ne nous livre que des phénomanes,
notre propre étre appariient nécessairement au monde, comme chose en
soi, puisqu'il doit prendre en lui ses racines. Voilad pourquoi nous obte-
nons quelques données sur la relation intime des phénomenes avec 1'es-
sence des choses. (Schopenhauer, 11, pag. 328.)



142 ALEXANDRE SCHWEIZER

et & mettre notre confiance en l'invisible. Voila la racine de la
religion; elle n’est pas un produit accidentel, arbitraire, mais
quelque chose qui nous est indispensable, qui réclame toujours
de nouveau ses droits et qui demeure ce qu’il y a de plus pre-
cieux dans notre existence. Comme les expressions symboliques
de cet idéel sont diverses et changeantes, la liberté de croyance
est nécessaire. Ce sont justement ces expressions symboliques,
représentations et doctrines, inaccessibles a4 la science propre-
ment dite et qui ne sont pas elles-mé&mes la vérité supérieure,
mais servent & ’exprimer, ce sont elles qui fournissent les for-
mules les plus saisissables pour rendre I'idéel. Et la symboli-
que chrétienne demeure toujours la plus pure et celle qui éléve
le plus efficacement notre cceur. Il faut en convenir, cette
vérité supérieure est d'un autre ordre que celle de la réalité
empirique, mathématique, comme le dit déji suffisamment le
simple nom « vérité de la foi. » Elle se fonde essentiellement
sur la force rédemptrice dont on a fait intérieurement l’expé-
rience. En effet, Paction fortifiante sur’dme est le moyen méme
de la religion, la production d’enseignements ou de doctrines
devant servir de symboles ne vient qu’en seconde ligne : ce ne
sont que des représentations, des exposants de ce qui éléve le
cceur. Ainsi donc la religion rentre dans la sphére de la poésie,
de l’art et des idées morales. »

Schopenhauer dit exactement de méme, bien que son atti-
tude polémique le conduise & repousser la religion. « La philo-
sophie est tenue d’étre vraie sensu proprio, la religion, au
contraire, destinée aux multitudes innombrables qui ne pour-
raient jamais comprendre les plus profondes et les plus diffi-
ciles vérités sensu proprio, n’est obligée d’étre vraie que sensu
allegorico. 11 faut peut-étre voir un symptdme de ce fait dans
les mystéres, c¢’est-4-dire dans certains dogmes qui, sans pou-
voir étre vrais littéralement, rendent néanmoins sensible au sen-
timent général ce qui pour lui serait incompréhensible, savoir
le fait que la religion se préoccupe d’un tout autre ordre de
choses, d’un ordre de choses en elles-mémes, levant lequel
disparaissent les lois de ce monde phénoménal qu’il faut cepen-
dant observer en parlant. C’est ainsi qu’Augustin et Luther ont



L’AVENIR DE LA RELIGION 143

maintenu les mystéres du christianisme en opposition au plat
pélagianisme qui voudrait tout rabaisser au niveau du vulgaire
bon sens. C’est ce qui permettait & Tertullien de dire : Prorsus
credibile est, quia ineptum est, certum, quia impossibile. »
(Die Welt als Wille, 11, pag. 183.)

C’est 1a ce qui nous explique comment Schopenhauer, avec
son extréme dédain de pessimiste, peut ranger la science du
monde phénoménal dans la classe de ces choses temporaires
auxuelles doit mourir celui qui s’éléve a une vérité supérieure.
11 est vrai que cette vérité supérieure pourrait étre de nouveau
une philosophie scientifique, bien qu’elle soit rangée non parmi
les sciences, mais parmi les arts, comme affaire relevant du
génie. La raison, en effet, n’est pas en état de donner expres-
sion « a la meilleure conscience, » et nous-mémes nous ne pou-
vons en parler que négativement!. Nous comprenons comment
Hartmann, suivant les mémes traces, sépare du domaine des
sciences exactes I'Etre supérieur dont la connaissance ne
s’éleve pas plus haut que la vraisemblance. En effet, pour lui,
I’absolu, ce qui posseéde l'essence, la chose en soil cachée der-
riére ce monde phénoménal qu’elle produit, doit étre I'incon-
scient et toutefois le divin connaissant toutes choses. Tout cela
trahit un pressentiment fort juste de cette vérité supérieure
qui difféere de toute science. Il est vrai que c’est tout a fait a
tort qu’on prétend ensuite que cette vérité supérieure pourrait
donner lieu & une science métaphysique existant & coté de la
religion 2. Nous comprenons ¢galement pourquoi Feuerbach,
aux yeux duquel le connaissable est tout, repousse comme va-
nité la symbolique religieuse de l'idéel (la religion), parce
qu’elle ne constitue pas une science. Nous comprenons encore
pourquoi Strauss, apres que le monde phénoménal concu d’une

* Arthur Schopenhauer, von Lindner und Frauenstedt, pag. 247, 312, 724.

* 11 est vrai que Hartmann rappelle aussi tout ce qu'il y a de pure-
ment symbolique, méme dans la connaissance scientifique, puisqu’elle ne
contient pas les objets eux-mémes, mais des signes qui s’en rapprochent.
Voiliv pourquoi Schleiermacher, dans son Ethique, a appelé la connais-
sance « une activité qui symbolise. » Mais celle-ci differe antant de la
symbolique de I'idée que ce qui est identique pour tous differe de ce qui
est individuel & chacun. (New- Kantianismus, pag. 97.)



144 ALEXANDRE SCHWEIZER

facon optimiste est devenu tout & ses yeux, ne s’en tenant pas
14, considére I'homme comme un étre dans lequel la nature
aspire & se dépasser elle-meme, vu que 'homme doit se déter-
miner lui-méme d’aprés I'idée de son espéce. Nous compre-
nons comment Hegel peut voir dans la religion la vérité su-
préme, tout en refusant d’en faire une science. Mais quand on
en arrive la, on voit se poser une question importante : Que
peut bien étre une vérité qui ne se laisse pas réduire, formuler
en science? La philosophie est-elle donc en mesure de sonder
scientifiquement les principes de toutes choses? Nous compre-
nons parfaitement bien que des naturalistes, tout a leur affaire
et absorbés par les sciences exactes, se hitent de voir en elles
la seule activité légitime de 'esprit, et qu’ils répudient la reli-
gion quand elle prétend se donner comime science et interve-
nir dans le domaine de la nature.

Il ne faut pas confondre ainsi la science et la religion, la réa-
1ité que donne le monde des phénomeénes d’'une part et celle
du monde des idées de I'autre. Au lieu de partir de cette con-
fusion pour porter des jugements étroits qui nous parlent soit
d’une science pure qui repousse la religion, soit d’une religion
qui meéprise la science ou qui lui conteste la liberté des mou-
vements, Lange sépare soigneusement les deux domaines. Les
sciences exactes et la culture idéelle forment, & ses yeux, deux
domaines parfaitement séparés et distincts, ce qui ne les em-
péche pas d’agir réciproquement I'un sur I'autre. « Le matéria-
lisme, avec ses intuitions sensibles et sa science portant sur le
monde phénoménal, est aussi peu de mise dans le domaine
1déel que l'idéel dans les sciences naturelles. Ces deux ten-
dances peuvent vivre en paix 'une 2 c6té de I'autre, car il n'y
a que des naturalistes étroits qui repoussent le monde idéel
parce qu’il n’entre pas dans le cercle de leurs recherches, et il
faut étre un homme religieux étroit pour contester les droits
de I’étude matérialiste de la nature, qui est tout aussi néces-
saire. De fait, les deux se heurtent & des limites qu’elles ne
sauraient franchir : elles sont appelées & se compléter. L'anti-
pathie réciproque tient seulement, de la part du naturaliste,
au fait que I'on veut introduire dans son domaine des préoccu-



L’AVENIR DE LA RELIGION 145

pations religieuses, 1déelles, qui feraient intervenir des causa-
lités surnaturelles, divines, 12 ou elles n’ont que faire; I’anti-
pathie de I’homme religieux tient & ce qu’avec des méthodes
convenant seulement pour le monde phénoménal on prétend
critiquer et finalement nier son monde des idées.

« Dumoment ol I’Etat, aussi longtemps qu’il soutient I’'Eglise,
réclame des ecclésiastiques une culture suffisante pour qu’ils
puissent comprendre les sciences de la nature (d’ou il suit que
le pasteur Knaak, champion du systéme de Ptolémée, doit étre
relégué dans un cabinet d’antiquités), le devoir de ceux qui
s’occupent des sciences de la nature est aussi de reconnaitre
la haute valeur du monde idéel. Comme ]’étroitesse ne peut
pas, malheureusement, étre surmontée chez tous, il est tou-
jours mieux de tenir les deux tendances complétement & part,
a2 I'abri de toute ingérence arbitraire de l'autre?!. Si I'Etat,
comme il en a le droit, repoussant toute puissance ecclésiasti-
que de son domaine, prend parti contre la religion et s’efforce
de la renverser au moyen de ses écoles, il provoque le besoin
d’idéel a aller demander satisfaction au fanatisme : ’homme a
en effet toujours besoin du monde idéel, de la religion comme
aide contre les réalités souvent si dures de la vie présente 2. »

Voila jusqu’ou va Lange. Tout en maintenant complétement
les droits du matérialisme dans le domaine des sciences natu-
relles, il montre que le monde idéel et religieux a sa raison
d’étre dans notre nature et que par conséquent il doit conserver
a tout jamais ses droits. Et cependant il faut aller plus loin que
lui encore. En effet, on ne saurait se contenter d'un pareil dua-
lisme des deux domaines, qui peuvent, qui doivent demeurer

t Schopenhauer réclame également la séparation des deux genres de
métaphysique, c'est-h-dire de la philosophie et de la religion, afin que
chacune puisse se développer suivant son essence, et que les deux ne se
corrompent pas par le mélange. (Die Welt als Wille, 11, pag. 185.) C'est une
géparation qui a déja été accomplie par Schleiermacher.

* Peut-étre nos démocrates socialistes, qui, & Zurich, ont précisément
assigné cette mission & 1'école, tiendront-ils compte des avertissements
d'un homme que le parti regarde comme une autorité. Ou bien fera-t-on
de nos braves instituteurs un cléricalisme laique, plein d'esprit de do-
mination, d'esprit de corps et d'un orgueilleux dédain pour la religion?

THEOL. ET PHIL. 1880. 10



146 ALEXANDRE SCHWEIZER

distincts, qui méme se postulent, se favorisent réciproquement.
On demeurerait toujours divisé avec soi-méme, a l'instar de
Jacobi, paien matérialiste quant & ’entendement, chrétien idéa-
liste par le cceur. Il reste encore & montrer comment ces deux
domaines nécessaires doivent étre ramenés & l'unité, afin que,
nous livrant tantot & I'un, tantdt & lautre, nous ne soyons pas
constamment en contradiction avec nous-mémes, clochant des
deux cotés. 11 est vrai, on ne devait pas s’attendre & trouver
ces considérations dans une histoire du matérialisme, et nous
devons étre déja forl reconnaissants envers ’auteur,— qui nous
a été enlevé si jeune, — de ce qu’il a dit pour établir le bon
droit du monde idéel & cdté du monde matériel. Mais, partant
de cette base, on peut aller plus loin, sans quitter le chemin
qu’il a ouvert ou sans abandonner les résultats déja acquis.
Lange se charge lui-méme de montrer qu’on peut aller plus
loin, et il donne méme des conseils fort utiles?.

Il y a deux choses & faire. D’abord on ne peut se contenter
de placer cote a cote, dans une attitude quasi indifférente, le
domaine de la réalité phénomeénale et celui du monde idéel; en
second lieu, 1l faut établir plus solidement la réalité du monde
idéel qu’on ne pouvait le faire dans un ouvrage sur le maté-
rialisme.

En commencant par le dernier point et en exposant tout
d’abord ce que Lange dit en faveur de la nécessité du monde
idéel, nous trouverons plusieurs pensées précieuses. Il montre
premiérement aux naturalistes qu’ils sont obligés de faire des
emprunts au monde idéel. Les connaissances acquises au moyen
de l'observation exacte, des expériences et de P'industrie, ne
peuvent étre ramenées & l'unité, systématisées d’une maniére
solide, sans se servir de notions et d’idées pour leur en faire

* Hartmann au contraire pratique la critique négative au lieun de la
critique positive. Bien loin de compléter ce que Lange laisse & désirer, il
constate ici un mensonge. L'idéel qui, pour Lange, n'est pas objet de
connaissance serait aussi sans valeur; il 'explique par des réminiscences
de jeunesse, comme la notion que Schleiermacher donne de la religion,

qui s’expliquerait par son séjour chez les moraves!



L’AVENIR DE LA RELIGION 147

I’application. La notion d’unité elle-méme qui ne saurait nulle-
ment étre fournie par les sciences naturelles doit nécessaire-
ment nous venir d’ailleurs. Cela déja montre qu’il y a encore
autre chose que la réalité qu’il s’agit de sonder. « L’unité et la
pluralité sont des notions qui imposent des bornes 4 notre
organe cognitif. En effet, nous ne pouvons nous représenter
d’'une maniére intuitive ni I'unité & 'abri de toute différence,
ni la multiplicité absolue, ni la divisibilité & I'infini. Et toutefois
nous ne pouvons mettre nos connaissances en ordre sans les
placer enrapport avec ces deux idées. » C’est 1a un point de vue
que Schleiermacher a déja établi dans sa Dialectique. Il est vrai,
on ne saurait dire que ce soit 12 un emprunt fait au monde
idéel; la logique et la théorie de la connaissance sont seules
mises & contribution. Mais c’est déja assez pour montrer que
le domaine des sciences naturelles n’est pas le seul et qu’il a
besoin d’étre complété. En effet la science de la nature a beau,
dans son anthropologie, étudier la nature de 1’ame, les phéno-
menes psychologiques, toujours est-il qu’en le faisant elle em-
ploie des lois, cet élément & priori dont parle Kant, qui est déja
antérieur & une étude quelconque. Ensuite 1l faut rappeler ce
que nous avons déja montré avec Zeller. L’homme qui étudie,
qui cherche, introduit ses propres sensations dans ce qu’il voit
extérieurement en dehors de lui; sans sa fantaisie, il est bien
des choses percues qu’il ne pourrait comprendre d’une fagon
intuitive. (II, pag. 159.) Cela serait déja un emprunt beaucoup
plus certain fait au monde idéel.

Que peut donc bien étre ce monde idéel dont on va jusqu’a
dire qu’il a méme plus de valeur que la réalité? Sans nul
doute, il a plus de valeur, parce que, comme l’avoue Scho-
penhauer, la connaissance est hors d’état de diriger notre
conduite. Lui-méme comme philosophe peut bien montrer la
vérité supérieure, la moralité et la sainteté, mais il ne saurait
les réaliser; il laisse ce soin aux saints, aux religieux, par con-
séquent a la religion seule. Lange rappelle (pag. 176) « que
I'idéalisme, lui aussi, se rattache a la vérité inconnue, quoique
d’une maniére tout 2 fait différente que le matérialisme. » On



148 ALEXANDRE SCHWEIZER

est alors tout prés de se demander si peut-étre notre monde
idéel ne nous ouvrirait pas, pour arriver jusques aux choses
en elles-mémes, une route interdite & notre savoir dirigé ex-
clusivement vers le monde des phénomeénes. Mais on ne pousse
pas jusque-la. Bien au contraire, ce monde idéel vous produit
toujours l'effet d’étre une illusion, un leurre dont nous avons
besoin pour nous élever au-dessus des duretés de la réalité*.
« I’idéalisme est fonciérement de la poésie métaphysique qui
peut nous apparaitre comme le représentant enthousiaste de
vérités supérieures inconnues. » Par conséquent n’aurait-il pas
une tendance vers les choses en elles-mémes, du moment ou,
en lieu et place de la connaissance inaccessible dans ce do-
maine, il nous donnerait néanmoins quelque chose qui en tien-
drait la place? Il est méme ajouté : « La circonstance qu’il y a
en nous d’'une maniére générale une tendance poéfique, créa-
trice, qui dans la philosophie, I'art et la religion entre souvent
en directe contradiction avec le témoignage de nos sens, de
notre entendement, et qui néanmoins peut produire des créa-
tions, dont les esprits les plus nobles, les plus sains, font plus
de cas que de la simple science, cela déja indique une intime
union avec la vérité supérieurs. » Il n’en est pas moins vrai
« que les idées sont seulement des produits poétiques qui sont
loin d’étre essentiellement identiques chez tous les hommes,
comme c’est le cas de la conception sensible, qui s’accrédite
par le fait de son identité. Les idées sont au contraire diver-
sement congues suivant les individus; elles peuvent bien étre
assez puissantes pour tenir quelque temps sous le charme une
époque, des peuples entier$, mais elles ne deviennent jamais
universelles, encore moins itnmuables. » Au surplus, « 'homme
qui s’éléve une fois dans son monde idéel, court toujours le
danger de le confondre avec le monde des sens et de fausser
par cela méme l’expérience, ou de préter & sa poésie une vérite,
une exactitude qui n’appartient qu’a la connaissance sensible
et rationnelle, & cetle science qui s’impose & chaque étre doué

* Heinze, dans les Jahrbiicher fiir wissenschaftliche Philosophie, 1877, 1L
Heft, parle aussi de ce qu'il y a d’ineuffisant dans cet idéalisme de Lange.
Hartmann s’en moque.



L’AVENIR DE LA RELIGION 149

d’une organisation humaine avec le méme degré de nécessité
qu’a nous-mémes'. »

I1 est incontestable que cet avertissement est fort nécessaire.
En effet, les spéculations philosophiques comme les spécula-
tions religieuses, justement 1a ou elles sont crues d’une foi vrai-
ment vivante, se donnent volontiers pour des connaissances
proprement dites. Aussi ceux qui ne les acceptent pas font I'ef-
fet de manquer d’intelligence ou de foi, quand on ne prétend
pas qu’il faudrait les excommunier et les punir. Il est hors de
doute que celui qui s’occupe de philosophie a besoin d’étre mis
en garde contre le dogmatisme, d’étre maintenu dans les bornes
de la sobriété par le criticisme kantien, comme il faut aussi rap-
peler aux personnes religieuses le miroir obscur & travers le-
quel on ne peut gqu’apercevoir la vérité supérieure. (est 14 un
point sur lequel on ne saurait trop insister, car chaque religion
positive fait invasion en dehors de son monde idéel. En effet,
son fondateur, son histoire, qui appartiennent incontestable-
ment au monde de la réalité extérieure, sont introduits dans le
monde des idées : on n’est que trop porté a faire de ces deux
parties constitutives une seule vérité de la méme espéce, ce qui
conduit trés aisément a unifier, & confondre la vérité ideelle et
la vérité scientifique 2.

Mais les deux domaines peuvent-ils demeurer aussi indiffé-
rents 'un & coté de 'autre que la connaissance réelle et la poé-
sie idéelle? La poésie n’a-t-elle pas aussi sa vérité et, d’un autre
cOté, la science avec sa terminologie n’est-elle pas hors d’état
de rendre les objets d’une facon adéquate? Il est vrai, & coté
de la réalité connaissable, Lange déclare le monde idéel assez
étendu pour embrasser la philosophie, la religion, la poésie,
’art, la morale méme. 11 en vient ainsi a attribuer une grande

* Ce que Lange a ici en vue constitue la différence que Schleiermacher
établit entre le symbolisme identique chez tous les hommes (la connais-
sance comme science) et le symbolisme individuel (art et religion).

* Ainsi lorsqu'on fait entrer dans la dogmatique chrétienne la vie his-
torique de Jésus, comme chose de méme espece. Hermann Schultz avertit
de ce danger dans son discours : La Foi chrétienne en Jésus, et la Question
historique de la vie de Jésus. Voy. aussi Dogmatique de Schweizer, seconde
édition, I, pag. 28.



150 ALEXANDRE SCHWEIZER

importance & ce monde, plus grande que celle de la science.
« En effet, '’homme a besoin de compléter le monde de laréalité
sensible par un monde idéel qu’il crée lui-méme, et les fonc-
tions les plus nobles, les plus élevées de son esprit concourent
a ces créations. Ensuite les idées sont aussi indispensables que
les faits pour les progrés de la science. (Pag. 78.) A la vérité,
ces idées ne constituent pas une science, mais elles sont les ef-
fluves d’une élévation vraiment religieuse vers les sources pures
de tout ce qui est honoré comme divin et supraterrestre. »

Ici cependant nous devons aller plus loin. D’abord parce que
toutes les parties constitutives du monde idéel ne se compor-
tent pas de la méme facon avec la réalité sensible. C’est 14 un
fait auquel Lange n’a pas pris garde. Il est évident que la poésie
et I’art se comportent tout autrement que la philosophie et la
religion. Aussi la poésie et I'art n’entrent pas avec la connais-
sance de la réalité dans ces conflits ot s’engagent si souvent
la philosophie et la religion. D’autre part, la morale se com-
porte autrement & 1’égard de cette réalité. La poesie et Iart
naissent du besoin d’idéaliser la réalité elle-méme, de ’exposer
comme complétée, ennoblie au moyen de l'idéel, mais sans ré-
clamer pour la poésie la réalité générale, et sans confondre
I'idéel avec cette réalité!. La spéculation philosophique et la
philosophie religieuse prétendent obtenir accés & une réalité
supérieure, inaccessible aux sens et & I’entendement?2. Voila
pourquoi la philosophie et la religion courent sans cesse le
danger d’égaler cette réalité supérieure & celle du monde phé-

' «Le chef-d’ceuvre de 1'artiste donnela vérité non pas, sans doute, aun
sens général, mais en tant qu'il expose dans une seule image la régula-~
rité qui domine dans les phénomenes isolés.» (Hartmann,p.97.) 11 est hors
de doute qu'il serait plus exact de dire que 1'idée ne réussit jamaisa s’ex-
primer dans le phénoméne d’une fagon pure et tout & fait adéquate. « Les
exemplaires réels exposent toujours leur idée d'une fagon défectueuse, »
dit Schopenhauer. « L.e génie contemple dans toute sa pureté ce que, au
milieu du combat des forces, la nature est impuissante & mettre an jour.
Le chef-d'ceuvre nous communique 1'idée. » (Schopenhauer,1,220.) Avec un
peu de bonne volonté; on peut dire la méme chose du symbole religieux.

* C'est ce que Paul désigne, quand il parle de ce qu'aucun ceil n'a vur
aucune raison n'a connu, mais Dieu le donne & ceux qui 'aiment.



L'AVENIR DE LA RELIGION 151

nomenal et sensible, et d’oublier ainsi le double sens du mat.
La morale enfin semble se comporter autrement : se proposant
d’ennoblir la réalité en nous et hors de nous, elle puise les
moyens en vue de ce but dans le monde idéel, dans lequel on
peut prendre son refuge quand on est repoussé par I’état gé-
néral de la réalité 1. Si ce n’est pas précisément la mission d’'une
histoire du matérialisme, aprés avoir constaté les parties con-
stitutives du monde idéel, d’en tirer les conséquences et de
montrer leur relation avec le monde de la réalité sensible, nous
pouvons, quant & nous, ajouter ces développements sans entrer
dans d’autres voies que celles que nous avons jusqu’ici suivies.

Il est vrai, Lange lui-méme se demande comment la poésie
1déelle doit étre considérée en présence des pures hallucina-
tions du cerveau. Voici sa réponse : « La vérité supérieure ne
se justifie qu’en satisfaisant d’'une maniére harmonique tous les
besoins du cceur; elle n’a rien de commun avec la connaissance
scientifique. » Avec cela il insiste sur la nécessité avec laquelle
notre nature produit les idées, il est vrai, aussi les fantdmes du
cerveau, et il distingue les idées des fantdomes et des chiméres
par leur valeur. « Ce qui en constitue la valeur c’est qu’elles
sont en rapport avec 1’essence méme de I’homme, et méme avec
son essence parfaite et idéelle. » Ne pourrait-on pas tirer de la
une autre conséquence? On est sur le point de se demander si
Pesprit humain, en dehors des chimeéres, peut se mettre, d’'une
facon quelconque, en activité, exclusivement de lui-méme, sans
le concours d’un objet qui le sollicite? Si nous ne dévidons pas
le monde phénoménal de nous-mémes, s’il est au contraire le
produit de deux facteurs, en partie de notre organe cognitif, en
partie des choses qul en provoquent l'activité, telles qu’elles
sont en elles-mémes, alors il est difficile que le fait de I’exis-
tence des choses en elles-mémes, — fait justifié par cette con-
naissance,— ne prouve pas déja quelque chose en faveur de la
réalité du monde des idées. Nous pourrions difficilement ima-
giner les idées sans les mettre en aucun rapport avec ces choses
en elles-mémes, vu que celles-ci exposent précisément une « vé-

t Clest la ce qu'il y a d'excessif et d'étroit dans notre pessimiswme mo-
derne. Voy. Nach Rechts und Links, pag. 362, 368, 401.



152 ALEXANDRE SCHWEIZER

rité supérieure, » et c’est pour cela qu’ «elles élévent fortement
notre sentiment au-dessus de la réalité extérieure. » Ou bien
qu’est-ce donc qui devrait pouvoir nous élever au-dessus de la
réalité commune, si ce n’étaient les choses en elles-mémes qui
lui servent de base en provoquant notre esprit a des produc-
tions idéelles pour faire parvenir par ce moyen « la vériteé su-
périeure » jusqu’a nous 1?7 Il demeure bien entendu qu'au moyen
de notre monde des idées nous ne pouvons arriver a formuler
aucune science comme celle qui peut seulement s’emparer de
notre monde phénoménal; par conséquent notre production
d’idées ne devient jamais une connaissance proprement dite; on
n’aboutit qu'a tout embrouiller en s’imaginant le contraire.
Néanmoins ce phénoméne psychologique, — & tous égards si
différent de celui se traduisant par la connaissance du monde
sensible, — qui consiste & produire des idées, s’explique diffi-
cilement si on ne le met en quelque rapport avec ces choses
en elles-mémes qui servent de base, soit & notre monde sen-
sible, soit & notre organisation subjective pour en percevoir un
autre. Sans cette hypotheése, la production du monde idéel, dit
Hartmann, serait une facon de nous tromper nous-mémes et,
ne pouvant se distinguer de I’hallucination, elle succomberait
sous les coups du scepticisme. De méme que nous ne pourrions
arriver & une connaissance quelconque sans les choses en elles-
mémes actives pour nous dans le monde des phénoménes, il est
hors de doute que nous arriverions encore moins a une activité
idéelle, & former des idées, si les choses en elles-mémes — dont
I’existence est déja présupposée par le fait que nous connais-
sons le monde sensible — ne provoquaient pas notre esprit &
produire des idées. Autrement comment pourrions-nous ici
« obtenir conscience d’une vérité supérieure, d’une force éle-
vant le sentiment, plus précieuse que la science, » si rien ne
correspondait & ces idées, si elles étaient exclusivement fabri-

* Schopenbauer ne se fait aucun scrupule de rabaisser toute la plus
belle moitié du genre humain, comme des &tres inférieurs, parce que chez
elle le sentiment prédomine. Voy. Nach Rechts und Links, pag. 407. Les
expressions sentiment (Gemiith), personne et personnalité manquent pres-
que entierement dans ses écrits, de méme que chez Strauss.



L’AVENIR DE LA RELIGION 153

quées par nous, — avec nécessite, 1l est vrai, — s1 bien que
nous ne puissions nous en empécher, mais toutefois comme
une production exclusive du sujet? Schopenhauer lui-méme en
est venu au sujet de la vérité supérieure & s’exprimer comme
suit : « Ce qui, apprécié a la mesure de la réalité phénomeénale,
avec sa divisibilité, son principium individuationis, apparait
comme non réel, chimérique, nul, cela méme constitue la réa-
lité supérieure, la profonde unité de tous les divers étres sen-
sibles, la chose en soi; le Nirvana vers lequel nous marchons
tous est, en derniére analyse, le plus réel de tous les étres,
bien que nous soyons hors d’état de le connaitre. Cette cons-
cience supérieure posséde une valeur infiniment plus grande
que toute science mondaine!. » Et Strauss aussi a dia chercher
dans le monde matériel « la source de tout ce qui est raison-
nable, une prédisposition en vue de la raison (das Angelegtsein
zur Vernunft), » un certain quelque chose caché pour ainsi dire
derriére le monde phénoménal, pour se rendre possible son
harmonie optimiste avec le tout. En effet, celui qui, rejetant
tout élément idéel, ne veut conserver que la réalité sensible,
cette existence se détruisant elle-méme, doit étre révolté par
ce spectacle du monde présent et chercher son refuge dans le
pessimisme.

C’est dans ces choses en elles-mémes, servant de base & notre
réalité changeante et morcelée, que nous ne pouvons connaitre
comme la cause une, immuable, soit du monde phénoménal,
soit de notre organisation subjective, — parce que notre con-
naissance est disposée exclusivement pour des expériences
percues par les sens, — c’est dans ces choses en elles-mémes
que I'idée de Dieu a sa source. Aussi Lange peut-il dire : « Avec
Pexplication naturelle, seule admissible dans les sciences na-
turelles, de sorte qu’on ne ferait que tout brouiller en en ad-
mettant une religieuse, il est parfaitement légitime, dans ce
méme domaine naturel, d’honorer, comme manifestation de la
puissance et de la sagesse divine, un fait que la science appelle
un phénomene naturel. »

* Parerga, 1, pag. 483. Et aussi die Welt als Wille, 1, pag. 200. « Les idées
{(au sens de Platon) sont hors de la sphere de connaissance de I'individu. »



154 ALEXANDRE SCHWEIZER

Aussi doit-il demander, exiger méme que nous nous ren-
dions bien compte de cette vérité supérieure comme de quel-
que chose de réel, non au moyen de notre connaissance, mais
par notre capacité & former des idées. De sorte que cette pro-
duction d’idées ne peut étre une pure et simple affaire d'ima-
gination, procédant uniquement du sujet, mais un produit des
choses en elles-mémes, existant en dehors de nous, et de notre
capacité a produire des idées organisées, de fagon & ce que nous
puissions arriver & avoir conscience de ces dites choses. Nous
arrivons ainsi aux propositions de Schleiermacher : « Notre ab-
solue dépendance de Dieu est en méme temps notre dépen-
dance de ’organisme du monde. Dieu et le monde ne s’excluent
pas 'un l'autre. » Nous arrivons 4 sa notion de la religion :
« La religion n’est ni une science, nl une connaissance, ni une
action, mais un sentiment, une détermination de la conscience
aussi immédiate, sentiment d’absolue dépendance tel que nous
ne saurions Léprouver a I’égard du monde sensible, avec lequel
nous sommes dans des relations d’action et de réaction, » par
conséquent abandon, confiance, élévation au-dessus de tous les
changements du monde. Nous en venons & comprendre que la
vérité supérieure, parce qu’elle est inaccessible au savoir, sai-
sie comme force qui éléve, ne peut étre exprimée que dans des
allusions 1déelles, dans des signes symboliques, représenta-
tions, paraboles, images et dogmes. En effet, dés qu’on pré-
tend connaitre ces expériences intérieures comme le monde
sensible, les reproduire en des discours logiques, qu’arrive-t-i1?
on est obligé de recourir inévitablement & des formules de la
pensée. Mals comme 1l ne s’agit de rien moins que d’exprimer
Iinénarrable, on est toujours réduit & rendre symboliquement
ce qu'on a senti et vécu. Cette conception de 'essence de la
religion n’aboutit pas & la négation de la religion, comme le
veut Schopenhauer avec plusieurs autres. Ce qui disparait sans
retour c’est 'opinion erronée qui voit dans la religion une
science ou qui prétend que, du moment ou elle ne serait pas
une science, elle perdrait toute valeur pour n’étre plus qu’une
simple imagination.

Voici donc ce qui arrive. L’homme religieux confond facile-



L’AVENIR DE LA RELIGION 155

ment sa symbolique avec la réalité donnée et la connaissance
qu’il en a, et cela sans aller jusqu’aux derniéres conséquences,
parce qu’'il conserve la conscience d’une foi distincte du savoir.
Celui qui & sontour s’occupe de la connaissance du monde phé-
noménal ou qui le tient pour le seul permanent, tombe dans la
méme confusion. C’est lorsque, traitant un symbole religieux,
un de ces signes d’une vérité supérieure comme des connais-
sances du monde sensible, il prétend arriver ainsi & la critiquer,
3 la dissoudre. On comprend méme la distinction que le moyen
age faisait des deux genres de vérité, du moment ou des sym-
boles du monde idéel possédent une vérité qu’ils n’auraient pas
si on voulait y voir des formules de la connaissance du monde
sensible. Lange ne montre-t-1l pas que c’est justement dans les
dogmes les plus choquants pour notre raison que souvent s’est
formulé le contenu religieux le plus précieux?, bien qu’il suffise
d’avoir passé par une école secondaire pour se croire de force
& découvrir ce qu’il y a de défectueux dans le symbole2. D’un
autre coté nous comprenons que des esprits tout & fait timides
se cramponnent aux plus durs d'entre les dogmes, parce qu’il
s’y attache pour eux une profonde élévation intérieure qui les
satisfait ; nous comprenons méme qu’ils puissent attribuer au
pape l'infaillibilité religieuse aussi longtemps qu’il peut encore
s’insinuer comme 'unique et puissant protecteur de ce domaine
idéel dont on ne peut se passer. En effet nous sommes essen-
tiellement redevables de cette monstruosité & 1’étroit matéria-
lisme, épouvantail qui chasse beaucoup de monde dans le camp
ultramontain. A la longue, 'homme ne peut supporter son
existence, si ce monde sensible, changeant continuellement
dans toutes ses parties et se dissolvant avec toutes ces créatures,
devait étre son unique tout. Alors il devrait, cédant au pessi-
misme, maudire son existence, et il ne pourrait trouver un

t La sagesse dont parle Paul, qui passe aux yeux du monde pour une
folie. Le fameux Credo quia absurdum est, avait aussi un sens dont on
peut, il est vrai, faire une absurdité.

* C'est une critique tout aussi bourgeoise que si on voulait I'appliquer
aux créations de I'art, anx images de la Vierge, de la sainte famille, du
Seigneur marchant sur les flots, etc. Carriere, Relig. Reden, pag. 180.



156 ALEXANDRE SCHWEIZER

salut désespéré que dans Pannihilation, tant de sa personne
que de tout ce monde qui n’estbon a rien. C’est 14 ce que mon-
trent fort bien Schopenhauer et Hartmann de leur point de
vue pessimiste et ce que Strauss repousse sans raison aucune.

Au lieu de ne voir dans le monde idéel qu’une production
poétique du sujet, mettons-le en rapport avec les choses en
elles-mémes, placées derriére le monde sensible; voyons en
Iui quelque chose de différent de la science, une facon de
prendre conscience de la chose en soi, ainsi que Lange voit.
I'idéalisme en rapport avec la vérité inconnue que la science
ne saurait atteindre. Alors la haute valeur du monde idéel, au
lieu d’étre réclamée simplement parce qu’elle donne satisfac-
tion au sentiment, nous apparait comme fondée en fait. Car,.
tandis que la connaissance du moende sensible, 12 aussi ol elle
parvient 4 se formuler comme science, ne nous communique
pas P’étre en lui-méme, mais simplement ce qui nous en appa-
rait dans nos organes perceptifs, notre monde idéel peut nous
conduire plus loin. I1 nous donne conscience du principe de
I’étre comme n’étant modifié par aucune apparence sensible,,
et il nous éléve ainsi au-dessus de la réalité qui se voitl. C’est
12 ce qui constitue la valeur et la vérité supérieure de la reli-
gion sans laquelle toute culture doit dégénérer et tout édifice
social doit s’écrouler. Voila pourquoi il y a lieu d’espérer que
plus grand se montre le danger & I'heure présente, sous la
pression du matérialisme, d’autant plus enthousiaste retentira
a son tour la prédication salutaire de la religion, dés qu’on se
sera de nouveau rendu compte de ce qui en constitue la véri-
table essence. Lange aussi (II, pag. 236) trouve gqu’une civili-
sation supérieure réclame qu’on adore comme un effet de la
puissance et de la sagesse divines ce que la science présente
comme un phénoméne naturel. En effet, sans le monde des
idées avec son idée de Dieu, toute connaissance devrait abou-
tir & un optimisme plat et fantastique ou plus logiquement & un
pessimisme méprisant tout étre, deux genres de sagesse que

* La conception transcendantale des idées ou choses en elles-mémes
peut aussi se présenter d'une manibre instinctive. (Die Weit als Wille,

pag. 204.)



L’AVENIR DE LA RELIGION 157

Strauss d’un co6té, Schopenhauer et Hartmann de autre re-
commandent & notre siecle avec force louanges.

En établissant ainsi complétement la supréme valeur du
monde idéel, on fait par 12 méme disparaitre le dualisme entre
lui et notre monde réel et phénoménal. C’est 14 le second point
sur lequel Lange est demeuré encore engagé dans le dualisme
kantien de la chose en sol et de notre organe cognitif. Il s’agit
de le compléter. Dans le but fort justifié de prévenir radicale-
ment tout mélange, toute confusion des deux domaines?, Langea
moins pris garde a un autre fait. Tout en insistant sur I’action
réciproque des deux domaines I'un sur I'autre, il néglige de les
ramener & I'unité de la vie spirituelle de ’homme. Toutefois il
ne mangque pas d’éléments dont il faut d’abord tenir compte.

« Nosidées, dit-11, sont des fruits de la méme nature qui pro-
duit également nos perceptions sensibles, nosjugementsintellec-
tuels, mais des produits supérieurs. Un fait est certain : ’'homme
a besoin que le monde de la réalité sensible soit complété par
un monde 1déel. » Qu’est-ce que cela prouve? La méme nature
humaine comprend les deux faits, aussi bien la connaissance
du monde phénoménal que la production du monde idéel; elle
est nécessairement amenée & confirmer les deux par son acti-
vité. Il est ensuite remarqué avec soin que, bien « qu'ils doivent
étre soigneusement séparés I'un de I'autre, les deux cotés s’ap-
pellent I'un l'autre; ils ont besoin I'un de l'autre; I'un ne pour-
rait pas réellement prospérer sans l'autre. »

Mais il faut aller plus loin encore pour surmonter tout dua-
lisme entre un monde réel et un monde qui ne serait presque
qu’imaginaire 2. Ces deux mondes ne sont pas seulement le pro-

t Schopenhauer éprouve aussi le méme besoin : « Ce qui pourrait arri-
ver de mieux aux deux especes de métaphysique (la philosophique et la
religieuse) c'est qu'elles demeurassent parfaitement séparées l'une de
I'autre, vu que la fusion serait fatale aux deux. » Seulement il attribue
3 la premidre une valeur comme connaissance de haut prizx que Lange
lui refuse. Schopenhauer, au contraire, n'accorde & la métaphysique reli-
gieuse qu'une demi-valeur problématique, tandis que Lange la proclame
la plus précieuse. (Schopenhauer, pag. 185.)

* Schopenhauer aboutit aussi au méme dualisme. 1l sépare d'un coté
< le monde sensible de la chose en soi, » et d'un autre coté «la volonté de



128 ALEXANDRE SCHWEIZER

duit de la méme nature humaine, mais aussi de la méme chose
en soi, du méme principe premier; ils sont par conséquent un
dans leur principe. Les choses en elles-mémes produisent d’un
coté notre monde phénoménal, parce qu’elles nous engendrent
avec nos organes sensibles et intellectuels, auxquels elles
apparaissent elles-mémes comme elles le font. D’autre part,
les choses en elles-mémes produisent notre culture idéelle
ou elles préparent notre esprit de facon telle qu’il produit
avec nécessité ce monde idéel qui se rapporte immédiate-
ment & elles. Ces choses en elles-mémes sont ainsi la cause
unique de nos deux mondes, qui, par conséquent, forment
une unité indivisible. Ces deux mondes représentent deux
modes d’action des choses en elles-mémes sur nous; partant ils
sont les deux une réalité. Car, dans les deux effets produits par
les choses elles-mémes sur nous, nous éprouvons, soit par
Pexpérience, soit par la vie, ce qui suit : au moyen de la con-
naissance de la réalité sensible d’une facon médiate, et au
moyen de l'expérience idéelle d’une facon immédiate, nous
ressentons des effets des choses en elles-mémes sur notre es-
prit, effets qui par cela méme nous garantissent 'existence des
realités en dehors de nous!. La cause une comprend ensemble
les deux mondes comme unité. De méme que pour chacun de
nos sens le monde agit autrement, tout en restant le méme
aussi bien que notre moi, de méme la chose en soi agit autre-
ment sur nous du dehors que du dedans, et elle est pourtant
toujours la méme, exactement comme notre esprit, qui de-
meure identique en agissant concurremment dans les deux cas.

vivre avec sa conscience rationnelle empirique, » il sépare les deux de la
volonté de ne plus vouloir vivre avec une conscience supérieure. C'est la
un dualisme qui a paru insupportable & Frauenstedt lui-méme. Voir
' Arthur Schopenhauer de ce dernier, pag. 316. Schopenhauner établit le
méme dualisme entre la volonté et la connaissance, pag. 368.

t Schopenhauer part aussi de I'idée que nous obtenons conscience du
monde sensible d'une fagon médiate, et des choses en elles-mémes ou de
leur cause, la volonté, d'une maniére immédiate. (Die Welt alx Wille, qua-
trieme édition, pag. 10.) « En allemand, le mot Wirklichkeit désigne fort
bien I'ensemble de tout ce qui est matériel, la réalité. Son existence con-

siste en actions, im Wirken.»



L’AVENIR DE LA RELIGION 159

Ainsi notre connaissance du monde sensible et notre forma-
tion du monde idéel s’expliquent au moyen d’un seul et méme
principe, soit subjectivement, puisque c¢’est le méme moi qui est
nécessairement actif dans les deux cas, soit objectivement, en
ce que c’est toujours la méme chose en soi qui nous rend ca-
pables des deux activités et qui nous y provoque.

Mais que peuvent-elles bien étre, ces choses en elles-mémes?
Le naturaliste ne comprend pas le probléme, aussi longtemps
qu’il veut voir en elles les éléments primitifs de I'édifice du
monde, ou comme il dirait peut-étre plus volontiers, de ia
plante du monde. Il aboutit ainsi & des abstractions, comme
les atomes ou centres de force ou monades. Tout cela, en effet,
abstraction faite des atomes qui ne peuvent étre pensés, —
puisqu’ils doivent étre une petite étendue indivisible, — ne
nous donnerait que les éléments simples, présupposition indis-
pensable de la construction du monde sensible, et non la chose
en sol. Ces éléments primitifs seraient absolument incapables
d’émouvoir notre cceur, exactement comme ’fliade d’Homére
dissoute en les lettres qui la constituent; réussit-on méme a
montrer comment des atomes, comme commencement de la
matiére et de la force, s’est construit un monde, tandis que
Cicéron a tenu le fait pour aussi impossible que la formation
des vers d’Ennius de tas de lettres, ce qui, a la vérité, aurait
pu mieux étre mis & profit pour 'invention de I'imprimerie. Du
reste si le monde, en tant qu’étre divisé et agité, n’a jamais com-
mencé dans le temps, mais s’il a toujours existé comme pro-
duit incessant de la chose en soi éternelle, voici ce qui arrive.
Cette explication de toute construction concréte au moyen
des plus petits commencements ou atomes ne peut servir
qu’a rendre compte du devenir et de la dissolution de certaines
portions grandes ou petites de I'univers. Appliquée & I’ensemble
de l'univers en général, cette explication devient une pure
abstraction; en s’y lancant la science se perd dans de vaines
spéculations métaphysiques. Du moment ou dans la chose en
soi siége le principe éternel et un, soit de notre monde sen-
sible, soit de notre monde idéel, dans les deux cas caché pour
nous, parce qu’il est inaccessible pour notre organe cognitif,



166 ALEXANDRE SCHWEIZER

agencé en vue du monde sensible, bien que dans le monde idéel
il se manifeste comme puissance qui nous éléve et qui peut
étre exprimée par des symboles, alors tout s’explique. Nous
comprenons que de tout temps P'esprit humain ait trouvé cet
étre caché derriére le phénoméne et dont 1l avait conscience
dans son sentiment, et qu’il lui ait trouvé une plus grande ana-
logie avec des idées gu’avec des éléments primitifs tels que
Pétoffe et la force dela réalité sensible!. Lange également voit
ici la racine de I'idée de Dieu et c’est quand nous en obtenons
conscience que notre vie acquiert sa plus haute signification.
Il n’y a que deux alternatives : il faut, ou que '’homme déses-
pérant de reconnaitre aucune valeur au monde présent tombe
dans le pessimisme, ou qu’il se réconcilie avec l'existence en
se mettant en harmonie avec I'étre placé derriére ce monde
phénoménal : la vérité compléte en effet ne se trouve ni dans
le pur optimisme, ni dans le simple pessimisme.

La religion a donc I'avenir; elle ne saurait périr; elle ne peut
que partager le sort de la vie idéelle qui chez 'homme est trop
souvent étouffée. Mais elle s’agite toujours de nouveau, elle se
releve vivante et vigoureuse parce que nous nous sentons mal-
heureux quand elle est étouffée. Car dés que ’'univers est concu
d'une facon exclusivement matérialiste, dés qu’il doit éire tout,
il produit & ’homme spirituel P'effet d’'un monstre qui 'écrase.
Il ne lui reste plus qu’a se livrer aux emportements d’'un pes-
simisme impuissant jusqu’a ce que l'anéantissement vienne le
déhivrer. Admet-on avec Schopenhauer une chose en soi qui
ne serait qu'une aveugle soif de vivre? il ne reste rien de plus
que le pessimisme avec la méme rédemption au moyen de
I’anéantissement.

Lange semble donc avoir vu juste. Il déclare inévitable un
effrondement de la civilisation amené par le matérialisme qui

* Il n'est pas jusqu'as Schopenhauer qui ne voie dans les idées platoni-
ciennes la désignation la plus convenable de la chose en soi, qu'il se re-
présente comme l'aspiration de la volonté primitive, Urwillensdrang,
tandis que Hartmann y voit I'inconscient primitif; représentations au-
preés desquelles I'idée de Dieu peut se ranger sans aucun désavantage.



L'AVENIR DE LA RELIGION 161

envahit tout et par le refoulement de I'idéel. Il n’y a qu’un
moyen de salut, il faut du méme coup vaincre le matérialisme,
— c’est-4-dire le contenir dans son domaine, — et ranimer
le culte de l'idéel. La morale dont le matérialisme a essayé
n’est pas en mesure d’ennoblir I'homme naturellement égoiste :
elle conduit plutdét & la dissolution de l'organisme social en
atomes qui doivent ensuite étre retenus en état de cohésion par
la force. La liberté individuelle pure et simple conduit & la dé-
moralisation; le régime du laisser aller et de la compléte liberté,
opposé aux vieux usages décriés des corporations industrielles
et commerciales, est loin d’avoir porté de lui-méme reméde au
mal par la libre concurrence. Sans parler de ’exploitation de
I’ouvrier, nous avons eu les friponneries de la spéculation, des
falsifications révoltantes, disons mieux, ’empoisonnement des
moyens de subsistance.

En finissant, Lange se demande si la religion appelée & tou-
jours durer sera lareligion chrétienne, ou bien faut-il compter
sur I'apparition d’une religion nouvelle qui, surgissant a la fois
d’un puissant essor de l'idéalité et d’un relévement social des
classes opprimées, entrainerait tout avec elle'? Nous serions
conduils beaucoup trop loin si nous voulions entrer ici dans
I'’examen de cette nouvelle question. Toutefois elle rappelle
une troisieme lacune de la doctrine de Lange. D’apres lui, la
productivité religieuse serait exclusivement individuelle, pres-
que arbitraire. On ne comprendrait pas alors comment une
pareille formation pourrait entrainer des peuples entiers, et se
trouver en mesure de satisfuire les besoins de I'humanite tout
entiere. Feuerbach lui-méme constate un lien trés étroit entre
les formations religieuses et les individualités qui y adhérent.
Une nouvelle formation religieuse doit évidemment corres-
pondre non seulement & la personnalité du fondateur, mais
au développement subjectif de ses adeptes. De méme que

t De méme que le bouddhisme n’a pu réussir qu'en émancipant les
hommes opprimés par le régime des castes du brahmanisme, de méme le
christianisme ne s'emparera de nouveau des esprits qu'en brisant les bar-
rieres qui séparent les sexes, les classes, les nations. Koppen I, pag. 127.
441. — Duncker, Geschichte des Alterthums I11, S. 277.

THEOL., ET PHIL. 1830. 1



162 ALEXANDRE SCHWEIZER

pour la connaissance des choses, notre organe cognitif général
donne la norme, ainsi, quant & la production du monde idéel,
nous avons pour régle notre propre état subjectif, en étroit
rapport lui-méme avec 1'état de la civilisation. Ce qu’il semble
y avoir d’arbitraire dans 1’élément individuel renvoie, par con-
séquent, & quelque chose de nécessaire; plus le cceur est pur,
mieux il voit Dieu, et il produit une puissance qui impose
au cceur impur et lui procure une satisfaction qui le guérit. Le
chef-d’ccuvre, produit de I'activité individuelle de I’artiste, peut
également enthousiasmer des cercles fort étendus. C’est pour-
quoi il régne ici une loi inviolable. 51 I’esprit encore engagé
dans la nature symbolise un monde idéel mythologique, I’esprit
discipliné par la loi morale, une juste domination de Dieu, tan-
dis que I'esprit filial symbolise le Pére qui aime et qui sauve,
on comprend que la formation inférieure doit nécessairement
se dissoudre dans la supérieure.

Bref, les conditions pour une nouvelle religion paraissent
pour longtemps irréalisables. Dés qu’avec Strauss on ne fera
pas du christianisme une caricature? a I'usage des optimistes
au nom desquels il parle, et qu’avec nos pessimistes on ne
favorisera pas I'antique religion des Indous, parce qu’elle est
pessimiste et exerce l'attrait d’'une nouvelle découverte scien-
tifique ; dés que le christianisme, débarrassé de l’attirail sym-
bolique qu’il a pris dans les légendes et les dogmes du moyen
4ge, redeviendra ce qu'’il est réellement pour présenter son es-
sence vivante, alors comme autrefois il produira de nouveau
cette élévation des cceurs dont nous avons tous besoin, plus
besoin peut-étre que jamais. Lange va méme jusqu’a louer le
christianisme de ce que, entre toutes les religions, il posséde
la plus pure, la plus noble des symboliques ; il blime la suffi-
sance pedantesque qui prétend le critiquer et le dissoudre
comme s’ll était un ensemble de connaissances intellectuelles
relevant du monde phénoménal, sans s’apercevoir de la nature

* Schramm (die Erkennbarkeit Gottes, pag. 89) trouve cette loi de la
symbolique religieuse dans la culture que nous avons acquise jusqu'ici
et qui détermine notre idée de la perfection.

* Voy. Nach Rechis und Links, pag. 294.



L’AVENIR DE LA RELIGION 163

relative des enseignements symboliques. Celui qui comprend
ce dernier fait, apres avoir rejeté toutes les parties qui seraient
en contradiction avec notre science, ne critiquera la religion
chrétienne qu’en vue de montrer & quel point les formes sym-
boliques de la doctrine et de I’histoire sont aptes & exprimer
le contenu vivifiant de la vérité supérieure et 4 la mettre a
notre portée!l. La religion est, en effet, la force principale
de notre monde idéel; son importance consiste en ceci : elle
nous éléve d’'une maniére salutaire au-dessus de la réalité sen-
sible, en nous donnant conscience de la vérité supérieure 2.

C’est par suite d’'un malentendu, nous 'avons établi, qu’on
suppose qu’elle doit faire passer ses conceptions toujours plus
ou moins idéelles et symboliques pour une connaissance
exacte; en dissipant ce malentendu, nous avons écarté le seul
scandale dont elle pouvait étre ’occasion 3.

Cette analyse étendue de V'avenir de la religion du célébre
professeur de Zurich n’est pas une traduction : elle ne saurait
donc dispenser de lire l'original. Nous espérons avoir attiré
P’attention de nos lecteurs et les avoir disposés & méditer les

' « Les religions sont indispensables au peuple (& lui seulement?) et
constituent pour lui un bienfait inappréciable. Toutefois, quand elles pré-
tendent s'opposer aux progrés dans la connaissance de la vérité, elles
doivent étre mises de coté avec le plus grand ménagement possible; elles
possedent une vérité médiate. Leur valeur dépendra de la plus ou moins
grande somme de vérité qu’'elles renfermeront sous le voile de 1'allé-
gorie. » (Schopenhauer, ouvrage cité, 11, pag. 185.)

* « Nous voyons les religions prendre la place de la métaphysique, soit
pour l'usage pratique comme guide de la conduite, soit comme consola-
tion indispensable dans les dures souffrances de la vie, en ce que, aussi
bien qu'une métaphysique quelconque objectivement vraie pourrait le
faire, elles élevent 'homme au-dessus de lui-méme et de l'existence ter-
restre. (Méme ouvrage de Schopenhauer, pag. 184.) C'est 14, faut-il ajou-
ter, ce que ne peut faire la métaphysique, pratiquement et réellement,
méme s8i on pouvait arriver & une métaphysique vraie. Le grand privi-
lege de I'homme ne doit pas se chercher dans un domaine ou senlement
quelques-uns, mais dans celui ot tous peuvent atteindre. '

* « Lesreligions ne devraient jamais avouer leur nature allégorique,
dit Schopenhauer. C’est la une assertion que tout ce travail réfate.



164 ALEXANDRE SCHWEIZER

sujets nombreux, divers et éminemment actuels abordés dans
cette étude particuliérement riche. Elle résume fort bien 1'état
des questions trés importantes qui divisent le monde théologi-
que, en méme temps qu’elle indique I’esprit nouveau qui semble
vouloir souffler de certaines régions. Il semblerait, en lisant ce
travail, que les théologiens allemands se sentiraient disposés a
quitter la chaire académique, sinon pour descendre dans la
place publique, du moins pour aborder le genre conférence a
Padresse du grand public. Il n’est pas ordinaire de voir dans
des études purement scientifiques se trahir des préoccupations
d’intérét pratique comme les suivantes : « A la Iongue, I’homme
ne peut supporter son existence, si ce monde sensible, chan-
geant continuellement dans toutes ses parties et se dissolvant
avec toutes ses créatures, devait étre son unique tout... » Sans
le monde des idées, avec son idée de Dieu, toute connaissance
devrait aboutir & un optimisme plat et fantastique, ou plus lo-
giquement & un pessimisme méprisant tout étre, deux genres
de sagesse que Strauss d’un coté, Schopenhauer et Hartmann
de l'autre, recommandent & notre siécle avec force louanges.
« ....Dés que l'univers est concu d'une facon exclusivement
mateérialiste, dés qu’il doit étre tout, 1l produit & 'homme spi-
rituel 'effet d’'un monstre qui 'écrase. »

L’attitude que prend Schweizer en métaphysique, pour résis-
ter au courant matérialiste qui menace de tout entrainer, est
aussi fort caractéristique. Il était de mode, hier encore, de re-
noncer au monde des noumeénes pour se lancer dans le phéno-
ménisme pur et simple dont les Francais et les Anglais sem-
blent vouloir faire 1'essai; c’est ainsi que 1'idéalisme prétendait
compléter Kant en le faisant verser dans le sens de Fichte.
Schweizer prend une position diamétralement opposée. Rap-
pelant que, pour parler avec un autre Germain, Lange, cette
idée que la chose en soi n’existe pas estle péché originellogique
de la philosophie allemande, il aspire 2 faire disparaitre au con-
traire le dualisme kantien entre le nouméne et le phénomeéne,
en rapprochant les deux, sans sacrifier I'un des facteurs de la
réalité a 'autre. « Bien qu’il nous demeure impénétrable, c’est
le monde idéel qui agite fortement nos sentiments et qui nous



L’AVENIR DE LA RELIGION 165

oblige & nous créer des représentations symboliques de ces
phénomeénes psychiques et & mettre notre confiance en I'invi-
sible. Voila la racine de la religion; elle n’est pas un produit
accidentel, arbitraire, mais quelque chose qui nous est indis-
pensable, qui réclame toujours de nouveau ses droits et qui
demeure ce qu’il y a de plus précieux dans notre existence. »

Ainsi parle Lange. Schweizer, lui, va plus loin que I'auteur
de I'Histoire du matérialisme. Il prétend que le monde idéel
n’est pas aussi impénétrable qu’on veut bien I'affirmer; il fait
méme acte de présence dans notre monde phénoménal. « Au-
trement cornment pourrions-nous ici obtenir conscience d’une
vérité supérieure, d’'une force élevant le s:ntiment, plus pré-
cieuse que la science, si rien ne correspondait & ces idées, si
elles étaient exclusivement fabriquées par nous, — avec néces-
sité, 1l est vrai, — si bien que nous ne puissions nous en em-
pécher, mais toutefois comme une production exclusive du su-
jet?... » Cette production d’idées ne peut étre une pure etsimple
affaire d’imagination, procédant uniquement du sujet, mais un
produit des choses en elles-mémes, existant en dehors de noys,
et de notre capacité & produire des idées organisées de facon a
ce que nous puissions arriver & avoir conscience de ces dites
choses. «...La haute valeur du monde idéel, au lieu d’étrerécla-
mée simplement parce qu’elle donne satisfaction au sentiment,
nous apparait comme fondée en fait. Car, tandis que la con-
naissance du monde sensible, 14 aussi ol elle parvient & se
formuler comme science, ne nous communique pas l'étre en
lui-méme, mais simplement ce qui nous en apparait dans nos
organes perceptifs, notre monde idéel peut nous conduire plus
loin. Il nous donne conscience du principe de I’étre comme
n’étant modifié par aucune apparence sensible. C’est 1a ce qui
constitue la valeur et la vérité supérieure de la religion, sans
laquelle toute culture doit dégénérer et tout édifice social doit
s’écrouler. »

Ici il y aurait bien quelques lumiéres de plus & demander,
quelques questions décisives a poser. Quelle est la nature de
ce monde invisible que ’auteur admet avec tant de décision ?
Avons-nous simplement I'idéel du panthéisme, un Dieu iden-



166 ALEXANDRE SCHWEIZER

tique 4 I’ensemble des lois qui régissent 1'univers, ou bien au-
rions-nous fermement et définitivement repris pied sur le ter-
rain du théisme? On voudrait le croire en se rappelant que
Schweizer insiste beaucoup sur le fait de la finalité, de la téléo-
logie incontestable dont 'univers nous donne le spectacle. Mais
comment oublier qu’'Aristote déjd ne tenait pas le fait de la
finalité comme preuve irrécusable de P’existence d’un Dieu
conscient, libre, personnel, qui I'aurait posée? Ce qui porte
surtout & croire que l'auteur n’a pas entiérement rompu avec
I'idéalisme, c’est le peu de place qu’occupent dans son intéres-
sant travail les considérations proprement religieuses et mo-
rales. 1l se borne 4 ménager dans la métaphysique une place
pour la religion, sans s’arréter suffisamment 4 nous dire ce
que celle-ci sera. Incontestablement c’est déja beaucoup, sur-
tout par le temps qui court, mais ce n’est pas tout. Au lieu de
voir la métaphysique octroyer généreusement une place a la re-
ligion et & la morale, nous aimerions mieux qu’elles se la fissent
elles-mémes. On est donc & se demander si, malgré ses excel-
lenptes intentions et aspirations, le professeur de Zurich ne con-
tinuerait pas & appartenir au passé, 4 cette école idéaliste qui,
s’étant montrée impuissante & nous préserver des ravages du
matérialisme, doit céder la place & un moralisme théiste appelé
a renouveler la théologie et la métaphysique. 1l ne faut pas ou-
blier que c’est 14 surtout la portion la plus précieuse du grand
héritage que Kant nous a laissé. Nous espérons reprendre un
jour, aprés avoir publié plusieurs travaux sur la religion, ces
problémes éminemment actuels et délicats. Nous n’avons voulu
aujourd’hui que prendre date, en accusant plus qu’une simple
nuance dont 'importance ne saurait échapper au lecteur at-
tentif. |
Cette réserve ne doit pas nous rendre ingrats envers le publi-
ciste qui nous a dit tant de choses bonnes & entendre. Qui ne
serait heureux de le voir recommander, au nom des saines tra-
ditions kantiennes, la sobriété et la mesure i la fois aux théo-
logiens et aux philosophes? « Il est hors et doute, dit-il, que
celui qui s’occupe de philosophie a besoin d’étre mis en garde
contre le dogmatisme, d’étre maintenu dans les bornes de la



L’AVENIR DE LA RELIGION 167

sobriété par le criticisme kantien, comme 1l faut aussi rappeler
aux personnes religieuses le miroir obscur & travers lequel on
ne peut qu'apercevoir la vérité supérieure. » Qu’il yadonc beau
longtemps que nous avons oublié ce passage de ’Ecriture dont
le sage Néander avait fait sa devise! Le miroir importun a été
brisé en mille éclats; chaque prétendu simple a trouvé moyen
de voir clair en toutes choses : de 14 ces nombreux dogmatistes
lilliputiens mais féroces qui semblent pulluler sur le cadavre
du piétisme du XIXesiécle, entré en compléte décomposition. Il
parait y avoir toujours des lecteurs parmi nous, sinon pour les
travaux théologiques sérieux, du moins pour les fantaisistes an-
glais qui découvrent ’Evangile tantot dans le Lévitique, tantot
dans les pyramides d’Egypte! Quand est-ce que les prétendus
fidéles sauront renoncer a ce byzantinisme pour devenir tout
simplement des hommes religieux ne s’aventurant pas & parler
de ce qu’ils ignorent? Il faudra bien qu’'on en vienne a recon-
naitre qu’il ne suffit pas d’étre un chrétien sans lettres pour
tout savoir sans avoir rien étudié. « C’est 14 un point sur lequel
on ne saurait trop insister, continue Schweizer (il a en vue la
nécessité pour la religion proprement dite de ne pas sortir de
son domaine), car chaque religion positive fait invasion en de-
hors de son monde idéel. En effet, son fondateur, son histoire,
qui appartiennent incontestablement au monde de la réalité
extérieure, sont introduits dans le monde des idées : on n’est
que trop porté a faire de ces deux parties constitutives une
seule vérité de la méme espece, ce qui conduit trés aisément a
unifier, & confondre la vérité idéelle et la vérité scientifique. »

Il est impossible de lire 'ceuvre de Schweizer sans y voir,
malgré les lacunes, dans I'esprit général et dans les préoccu-
pations dominantes, un des plus heureux signes des temps.
Partout les hommes sérieux les moins suspects, qui ont d’ail-
leurs donné tous les gages possibles & une théologie indépen-
dante et scientifique, éprouvent le besoin d’insister de leur
mieux sur I'élément positif qu’ils conservent pour résister au
torrent de frivolité et de rhétorique qui semblait, hier encore,
vouloir tout ravagér dans I’Eglise, au grand profit de l'ultra-
montanisme, qui, comme le remarque notre auteur, bénéficie



168 ALEXANDRE SCHWEIZER

partout de la bruyante invasion de l'irréligion dans le sein des
Eglises historiques du protestantisme, livrées, sans garantie
aucune, & tous les caprices d’un suffrage universel, de sa na-
ture souverain incontrdlable. On ne saurait trop féliciter le
savant professeur de Zurich d’avoir été le premier & inaugurer
dans le monde académique ces jours qu’il nous annonce, ol
« plus grand se montre le danger a ’heure présente, sous la
pression du matérialisme, d’autant plus enthousiaste retentira
a son tour la prédication salutaire de la religion, dés qu'on se
sera de nouveau rendu compte de ce qui en constitue la veri-
table essence. » Voild justement le point, aussi important que
délicat, qu’il faudra bien finir par aborder chez nous, et cela
non pas dans les chaires académiques seulement, mais devant
le grand pubiic. Le christianisme ne pourra avoir de nouveau
prise sur la société contemporaine que guand il aura été ra-
mené & son essence. Que de luttes terribles il faudra livrer
encore, a droite comme & gauche, avant d’en arriver a saisir
I’Evangile dans sa force et sa simplicité virginales, avant qu’il
ait été rendu presque méconnaissable par l'invasion de tradi-
tions de tout genre!!




	L'avenir de la religion : d'après Alexandre Schweizer [suite]

