
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: Les éléments du christianisme de Calvin : d'après l'institution chrétienne

Autor: Martin, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES

ELEMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN

D APRES

L'INSTITUTION CHRETIENNE

L'ensemble des doctrines chrétiennes, considéré du dehors,

peut produire sur l'esprit une impression de fatigue; on se

dit : Que de problèmes que de difficultés que de détails que
de raisonnements Esl-ce donc là cette bonne nouvelle qui
doit trouver le chemin des cœurs et relever le courage abattu

Cette impression est naturelle dans certaines circonstances,
mais il ne faut pas s'y abandonner, elle peut conduire à une
confusion d'idées; ce danger sera prévenu si on se rend
attentif à une simple réflexion: il y a une bonne nouvelle faite

pour parler au cœur et ranimer le courage, mais cette bonne
nouvelle n'est pas la théologie, l'ensemble des doctrines
chrétiennes, c'est la personne de Jésus-Christ, sa vie et sa parole.
La théologie est une science faite par les hommes qui ont reçu
cette bonne nouvelle, et dont la vie a été transformée par elle ;

la théologie est la théorie de cette vie nouvelle en Jésus-

Christ, elle n'est pas cette vie ; elle n'est pas non plus sa

cause.
Si donc, après avoir rencontré la théologie, tel esprit se sent

accablé et nullement encouragé, il a mauvaise grâce à accuser
le christianisme. 11 peut faire des reproches aux chrétiens qui
confondent le christianisme et la théologie, il peut déplorer
que le nombre de ces chrétiens soit si grand, mais ce qui vau-

THÉOL. ET PHIL. 1880. 8



114 ERNEST MARTIN

drait mieux serait de ne pas faire lui-même cette confusion, en
s'abandonnant au découragement qui en est le fruit, et de

recommencer sa recherche sans se laisser détourner de son
objet précis. En effet, le découragement qui serait permis si,
après avoir éprouvé le christianisme, on l'avait trouvé impuissant,

ne l'est plus quand on a pris pour le christianisme ce qui
n'est pas lui.

L'enfant à qui on donne une pierre quand il a demandé du

pain n'a pas le droit de dire que le pain ne nourrit pas, il doit
laisser tomber la pierre et chercher son pain d'un autre côté.

Vous avez le dessein de construire une maison ; vous avez
besoin pour cela d'un architecte, qui soit à la fois un homme
de science et un homme d'action. Vous lui exprimez votre
désir ; il vous répond en mettant entre vos mains un traité
d'architecture qui trace de la manière la plus complète les

règles de son art. Que fai tes-vous alors vous laissez-vous prendre

par le désespoir? soupirez-vous sur l'impossibilité où vous
êtes d'exécuter votre projet? Non, vous pensez: Je me suis

trompé d'adresse ; si cet homme a de pareilles idées, je prendrai

un autre architecte ; vous sortez et vous vous rendez chez

un autre spécialiste, qui vous fait un plan et bâtit votre maison.
Vous êtes satisfait, parce que ce dernier vous a donné ce que

vous demandiez ; cela ne veut pas dire cependant qu'il soit

étranger à la science ; il la connaît, mais il ne juge pas nécessaire

de vous la présenter tout entière ; pendant que les

travaux avancent, il vous en donne juste assez pour que vous
puissiez les suivre et comprendre ce qui se fait : il proportionne

ces données scientifiques à vos besoins.
De même, si on veut connaître l'Evangile, il faut s'adresser à

une personne qui le connaît, qui l'a reçu, qui en a été heureux
et transformé ; cet homme, si simple qu'il soit, a sa théologie,

pour peu qu'il ait réfléchi à ce qui s'est passé en lui, et dans la

mesure où il a réfléchi. S'il offre sa théologie à qui lui
demande l'Evangile, il a tort ; il est juste cependant de lui
accorder le bénéfice de quelques circonstances atténuantes : en

premier lieu, il n'est pas seul à commettre cette faute, et il est

probable qu'avant de s'en rendre coupable il en a été victime,



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 115

de sorte que sa théologie se trouve être, à bien des égards,
celle qu'on lui a transmise.

En second lieu, il est impossible de séparer absolument
l'Evangile de la théologie ; dès qu'on parle du christianisme, on
fait de la théologie ; le mot même de christianisme est un produit

de la théologie. La faute a donc été facilitée par l'exemple
et parla nature des choses ; elle ne cesse pas pour cela d'être
une faute, car on peut échapper à l'entraînement de l'exemple
et il y a une mesure à garder dans l'emploi de la théologie
quand on veut présenter l'Evangile à une âme, c'est-à-dire
l'amener au Christ.

Il serait très désirable qu'on fit ce qui est nécessaire pour
diminuer la proportion de théologie qui entre dans l'enseignement

religieux ; je ne prétends pas indiquer ici tout ce qu'il y
aurait à faire pour atteindre ce but, il me suffira de
recommander cette question, à la fois peu nouvelle et pas encore
résolue, à tous ceux qui enseignent dans l'Eglise, puis de

signaler un travail qui me paraît très propre à faire progresser
les idées et les procédés éducatifs ; c'est l'étude directe du
christianisme par l'observation. Le christianisme est un fait
qui a eu un commencement historique, qui s'est développé,
qui a une existence actuelle dans la vie et la conscience des
chrétiens et qui se réalisera parfaitement dans l'avenir. Ce fait
doit être étudié dans des documents qui racontent le commencement

et le passé, et font entrevoir l'avenir ; il peut aussi
être étudié en lui-même, dans les faits partiels qui constituent
le fait complexe, et je crois pouvoir affirmer que ce travail, s'il
n'est pas entièrement à faire, n'a pas été conduit d'une
manière assez suivie. L'observation, qui semble une chose si

simple et qui se fait si naturellement, n'a pas toujours été

pratiquée systématiquement sur les faits de l'ordre physique, au

point de devenir une méthode scientifique ; il n'y a donc pas
trop de témérité à dire qu'elle n'a pas encore été appliquée
méthodiquement au christianisme, envisagé comme un fait
actuel.

Livrant ces remarques à des réflexions ultérieures, je
voudrais maintenant, dans le même esprit, chercher à démêler



116 ERNEST MARTIN

ce qui constitue le christianisme de Calvin sous l'appareil
théologique qui en naquit et qui, parfois, nous le cache. Ce ne

sera pas de l'observation directe, sur une personne vivante,
mais ce sera un effort pour remonter des écrits à une personne
qui fut assurément un foyer de vie morale et religieuse.

I

Le premier élément du christianisme de Calvin est un sentiment

que chacun signale chez l'auteur de l'Institution
chrétienne, c'est celui de la souveraineté de Dieu ; c'est un sentiment

plutôt qu'une idée, c'est une donnée de sa conscience.
Nulle part en effet on ne trouve exposée, analysée, l'idée de la
souveraineté de Dieu. Ce mot ne se rencontre peut-être pas,
mais on voit cette souveraineté toujours présente et agissante
dans la conscience de l'homme qui écrit et développe, et
conduisant son esprit à des doctrines caractéristiques.

Il n'est pas besoin de preuves pour établir que Calvin était

sans cesse préoccupé d'obéir à Dieu et de donner satisfaction
à sa conscience ; d'ailleurs nous aurons plus d'une occasion
d'en rencontrer plus loin ; il avait le sentiment de la
souveraineté de Dieu sous la forme du sentiment du devoir. Il ne
l'avait pas moins sous celle du sentiment du péché et de la
condamnation. Après avoir défini la justification par la foi (III, xi),
il ajoute dans le chapitre suivant que pour s'en faire une juste
idée, il faut se souvenir que nous avons à paraître devant le

tribunal de Dieu et que c'est sa justice qui prononcera sur
nous. « Or elle (la justice de Dieu) est mesprisée et mocquée
outre raison, quand on ne la recognoist point si parfaite qu'elle
n'ait rien acceptable, sinon ce qui est du tout entier, pur de

toute macule et d'une perfection où il n'y ait rien du tout à

redire ; » voilà le sentiment du devoir ; voici celui du péché
qui s'accuse dans cette remarque qui suit sans intervalle : « ce

qui ne s'est jamais peu trouver en homme vivant et jamais ne
s'y trouvera. Il est facile à un chacun de gazouiller en un
anglet d'eschole, quelle dignité ont les œuvres pour justifier
l'homme : mais quand on vient devant la face de Dieu, il faut



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 117

laisser là tous ces fatras : car la chose est là démenée à bon
escient, et non point par contentions frivoles. » (III, xn, 1 '.)

Un peu plus loin il consacre un chapitre spécial (III, xm) à

exposer « qu'il est requis de considérer deux choses en la
justification gratuite ; » or la première est « que la gloire de Dieu
soit conservée en son entier ; » c'est en seconde ligne seulement

qu'il désire « que nos consciences puissent avoir repos
et asseurance devant son iugement. » (III, xm, 1.)

Les doctrines déterministes de Calvin, celles de la Providence

(I, xvi-xvm) et de l'élection (III, xxi-xxiv), sont issues

du sentiment qu'il a de la souveraineté de Dieu ; seulement la
souveraineté morale de Dieu n'est pas distinguée de sa
souveraineté métaphysique ; son autorité est confondue avec sa

causalité. La première exige que la volonté de Dieu soit accomplie
librement par les volontés humaines, ou que, si la liberté
humaine résiste, justice soit faite de la désobéissance. La seconde

emporte que rien n'arrive qui ne soit le résultat direct de la

volonté expresse de Dieu, qui ne soit non seulement toléré,
mais voulu par lui. Les actions mauvaises ne sont pas seulement

prévues et permises par Dieu, elles sont voulues. Il faut

que Dieu soit la cause première de tout ce qui est. Calvin maintient

la culpabilité humaine, mais entraîné par un besoin

impérieux de conscience, il ne s'aperçoit pas qu'il tranche une

question métaphysique où la conscience n'est plus compétente ;

il n'obéit pas à un motif de l'ordre spéculatif, il est jeté dans

la philosophie par l'impulsion du sentiment moral, il ne s'y
établit pas le sachant et le voulant.

La doctrine de la double élection est la conclusion régulière
d'un syllogisme dont la majeure est donnée par le principe de

la souveraineté métaphysique de Dieu et dont la mineure est

un fait d'observation. Tous les hommes ne se comportent pas
de la même manière vis-à-vis de la prédication du salut : les

uns la reçoivent, les autres la repoussent, voilà le fait. Il faut

que ce double fait, comme tous les autres, soit le résultat de
la volonté de Dieu, donc Dieu destine les uns à la vie éter-

* Le premier chiffre indique le livre, le second le chapitre, le troisième
le paragraphe.



118 ERNEST MARTIN

nelle, les autres à la mort. C'est simple et logique, mais on

peut attaquer les prémisses ; la mineure en demandant si le
fait de l'incrédulité est définitif, la majeure en faisant remarquer

que l'accomplissement de la volonté de Dieu par les
volontés inférieures est une question trop complexe pour être
tranchée avec la rigueur et la promptitude qu'exige le sens

moral. Ici encore l'idée spéculative n'est pas le point de

départ, rien n'étant moins spéculatif que cette double volonté
en Dieu ; la souveraineté de Dieu, prise comme seul principe
dirigeant, conduirait plutôt au salut universel; en effet ceux

qui se perdent se dérobent au plan de la miséricorde divine,
ils ne sont ni soumis ni convertis, ils résistent à la volonté de

Dieu sous la forme de la loi et sous la forme de la grâce, ils
restent en dehors du royaume de Dieu. Admettre qu'il en sera

toujours ainsi, c'est porter atteinte au principe de la
souveraineté de Dieu. C'est pourtant ce que fait Calvin, parce qu'une
autre considération le détermine : le fait qu'il a sous les yeux
l'existence d'êtres humains en grand nombre qui ont vécu
avant la venue du Sauveur sur la terre, et qui, après sa venue,
meurent sans le connaître ou refusent de s'attacher à lui.

Nous pouvons résumer ce qui précède en disant que le
premier élément de la vie spirituelle de Calvin est le sentiment
de la souveraineté divine. Ce n'est pas encore du christianisme,

mais c'en est la préparation ou, plus exactement, c'est

une des bases sur lesquelles se fondent la foi et la vie
chrétiennes dans une âme.

II

Il y en a une seconde qui est plus religieuse, c'est le besoin

de la communion avec Dieu. Si Dieu n'est que notre maître,
la religion n'est que sévère, et si ce maitre a tous les droits
d'être offensé, elle est une souffrance. Dieu est plus que notre
maître ; cela veut dire que nous recevons de lui plus que des

ordres, nous recevons de lui la vie, nous sommes faits pour
vivre en lui. L'accomplissement de la volonté de Dieu par nous
a pour condition notre vie en lui, notre communion avec lui.



LES ÉLÉMENTS 'DU CHRISTIANISME DE CALVIN 119

La souveraineté de Dieu doit avoir pour complément sa

paternité ; le sentiment de cette vie en Dieu apparaît dès les
premières pages de l'Institution, dans les chapitres qui traitent de

la connaissance du Dieu créateur « à laquelle l'ordre naturel
nous méneroit si Adam eust persisté en son intégrité. » (I, il, 1.)
Voici ce qu'en dit Calvin : « Il ne suffira point de sçavoir en
confus qu'il y ait quelque Dieu qui mérite d'estre seul adoré,
si nous ne sommes aussi persuadez et résolus que le Dieu que
nous adorons est la fontaine de tous biens afin de ne rien
chercher hors luy... il nous faut croire qu'il ne se trouvera
ailleurs qu'en luy une seule goutte de sagesse, clarté ou justice,
vertu, droicture ou vérité : afin que comme ces choses descoulent

de luy et qu'il en est la seule cause, aussi que nous
apprenions de les attendre toutes de luy, et les y chercher : et

sur cela, que nous apprenions de luy rapporter le tout, et le
tenir de luy avec action de grâces. » (Ibid.)

Parler ici de l'existence de Dieu serait bien froid el insuffisant

; ce que Calvin réclame et affirme, c'est sa présence, son

activité, sa bienveillance, en un mot sa paternité.
Une doctrine qui, avec celle de l'élection, est à la fois

caractéristique et paradoxale est celle de la perte du libre arbitre ;

en quoi consiste-1-elle Au commencement du livre II,
(chap, n), Calvin expose qu'il faut sur ce point éviter deux
écueils : « car, quand l'homme est desnué de tout bien, de

cela il prend soudaine occasion de nonchalance. Et pour ce

qu'on luy dit que de soy-mesme il n'a nulle vertu à bien faire,
il ne se soucie de s'y appliquer, comme si cela ne luy apparte-
noit de rien. D'autre part on ne luy peut donner le moins du
monde, qu'il ne s'eslève en vaine confiance et témérité, et
aussi qu'on ne desrobbe autant à Dieu de son honneur. »

(IL n, 1.)
Pour échapper aux deux dangers, il faut que l'homme

reconnaisse que tout ce qu'il possède vient de Dieu, et lui en
rende la gloire : « Pour entendre cela plus aisément, je dy que
l'Escriture, pour le temps que l'homme estoit exalté au plus
haut degré d'honneur qui pouvoit estre, ne luy attribue
d'avantage que de dire qu'il estoit créé à l'image de Dieu : en



120 ERNEST MARTIN

quoy elle signifie qu'il n'a point esté riche de ses propres biens,
mais que sa béatitude estoit de participer de Dieu. » (Ibid.)

Quand il parle de l'homme pécheur, Calvin reconnaît que
l'esprit humain a encore quelque désir de s'enquérir de la
vérité et que « toutes choses appètent naturellement le bien »

(II, il, 26), mais il conclut avec saint Augustin que « nous
n'avons rien nostre que le péché » (II, n, 27), et il développe
dans le chapitre suivant « que la nature de l'homme corrompue
ne produit rien qui ne mérite condamnation. »

Il semble, à première vue, qu'à l'entendre l'homme ne soit
qu'un être purement passif entre les mains de Dieu et que
cette doctrine inspire l'indifférence; mais en examinant de

plus près on s'aperçoit qu'en professant la doctrine contraire,
c'est-à-dire en attribuant à l'homme une capacité quelconque
au bien, qui lui soit propre et qui n'ait pas sa source en Dieu,
on fait de l'homme un Dieu. Un être créé est dépendant ;

quelque décidé qu'on soit à voir dans l'homme un être libre,
on ne peut accepter une idée de la liberté qui attribuerait à

l'homme une existence absolument propre ; cette liberté est
elle-même un don de Dieu. En vain objectera-t-on que l'homme
ne doit donc pas être exhorté à la conversion, puisqu'il ne
saurait de lui-même ni en avoir le désir, ni s'efforcer d'y
atteindre ; tant que l'homme existe, il reçoit des dons de Dieu,
ou, pour nous servir de l'expression de Calvin, il participe à

Dieu ; tout ce qu'il a, tout ce qu'il fait remonte à Dieu ; si

l'idée d'une conversion donnée de Dieu est inacceptable, il
faut aussi rejeter celle d'une vie donnée de Dieu. Associer l'effort

de l'homme et la grâce de Dieu est un expédient trompeur,

car c'est supposer que l'effort humain est entièrement
séparé de Dieu, c'est isoler l'homme de Dieu. Calvin est
empêché de souscrire à cet isolement par la puissance de son

mysticisme chrélien.
La comparaison entre les deux alliances apporte à son tour

un témoignage très net en faveur du mysticisme de Calvin.
Deux chapitres exposent successivement « la similitude » puis
« la différence du Vieil et Nouveau Testament. »

Calvin vise à rapprocher les deux alliances; il fait, dans cette



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 121

intention, des remarques que l'histoire ne peut pas accepter
telles quelles. Pour écarter une objection qui lui semble
imminente, il observe que le But auquel devaient aspirer les Juifs
n'était pas, comme on pourrait le croire, une félicité terrestre,
mais que Dieu, en adoptant le peuple d'Israël, lui avait donné

l'espérance de l'immortalité. En effet, la vie des fidèles dont
parle l'Ancien Testamentest sì pleine de difficultés et d'épreuves

que « ils eussent esté plus stupides que troncs de bois en pour-
suyvant si constamment les promesses desquelles ils n'avoyent
nulle apparence en la terre, n'eust esté qu'ils attendoyent
l'accomplissement ailleurs. » (II, x, 13.)

On peut discuter sur l'idée que professèrent les Juifs, aux
différentes époques de leur histoire, sur la vie à venir; c'est
une question d'histoire ; mais on ne peut se refuser à reconnaître

que la pensée de Calvin est psychologiquement juste. ÏI
l'expose ailleurs : « Comme ainsi soit donc qu'Abraham, Isaac,
Noé, Abel, Adam, et les autres Pères, ayent adhéré à Dieu par
une telle illumination de sa Parole, je di qu'il n'y a nulle doute

qu'elle ne leur ait esté une entrée au royaume éternel de

Dieu, car c'estoit une vraye participation de Dieu, laquelle ne

peut estre sans la grâce de la vie éternelle, n (II, x, 7.)
La communion avec Dieu est de telle nature qu'elle donne à

l'âme qui y vit la conviction que celte relation ne peut être

rompue par aucun événement. Calvin s'appuie sur ce qu'il
appelle « le formulaire mesme de l'alliance. » (II, x, 8.) Il
cite alors plusieurs passages, en particulier Lévit. XXVI, 12 :

Je serai votre Dieu, et vous serez mon peuple, et en tire cette
conclusion : « Mais afin de ne nous travailler beaucoup en
choses superflues, ceste remonstrance que nous fait l'Escri-
ture çà et là nous doit seule contenter : c'est que rien ne nous
défaut pour avoir affluence de tout bien et certitude de salut,

moyennant que le Seigneur nous soit pour Dieu » « il ne
dénonçoit pas seulement qu'il seroit Dieu à leurs corps, mais

principalement à leurs âmes. Or les âmes, si elles ne sont con»

ioinctes avec Dieu par iustice, estans estrangères de luy, elles
demeurent en mort : d'autre part, qu'elles ayent sa conjonction,

et elle leur apportera la vie permanente. » (Ibid.)



122 ERNEST MARTIN

III

Quelle est la doctrine de Calvin sur la rédemption? La

réponse à cette question nous fait entrer dans les sentiments

proprement chrétiens. Il introduit son exposé par ces mots :

« Combien que Dieu desploye encores en plusieurs sortes sa

faveur paternelle, toutesfois par le regard du monde nous ne

pouvons pas nous asseurer qu'il nous soit Père : pource que la
conscience nous tient convaincus au dedans, et nous fait sentir

qu'à cause du péché nous méritons d'estre rejettez de luy,
et n'estre point tenus pour ses enfans. » (II, vi, 1.)

Le besoin de la communion avec Dieu, d'une relation de

confiance et d'intimité parfaites comme celle qui unit le père
et l'enfant, n'est pas encore un sentiment chrétien, c'est un
second pas pour y arriver ; le christianisme, établi dans une
âme, réalise cette relation et satisfait ce besoin. Il nous reste
à montrer que Calvin présente ce phénomène, et comment cet
objet suprême de ses vœux est obtenu.

C'est la foi qui réalise la relation filiale de l'homme avec
Dieu, elle n'en est pas le moyen, elle en est l'essence même.
Eu voici la définition pesée et longuement développée :

« Maintenant nous avons une entière définition de la foy, si

nous déterminons que c'est une ferme et certaine cognoissance
de la bonne volonté de Dieu envers nous : laquelle estant fondée

sur la promesse gratuite donnée en Jesus-Christ, est révélée

à nostre entendement et seellée en nostre cœur par le
Sainct-Esprit. » (III, n, 7.) Le pécheur convaincu soupire après
Dieu dont il est séparé, qui seul peut lui rendre la vie, mais il
n'ose pas compter sur la bienveillance de Celui qu'il a offensé.
Si cette bonne volonté lui était démontrée, le retour au bien
serait possible ; la foi n'est pas autre chose que la pleine
certitude de cette bonne volonté. « Il n'y a point de droicte foy
en l'homme, sinon quand il ose franchement d'un cœur asseuré

se présenter devant Dieu. » (III, n, 15.) a Yci gist le principal
point de la foy : que nous ne pensions point les promesses de

miséricorde qui nous sont offertes du Seigneur, estre seulement

vrayes hors de nous, et non pas en nous : mais plustost qu'en les



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 123

recevant en nostre cœur, nous les facions nostres. D'une telle
réception procède la confiance que sainct Paul appelle en autre
lieu, Paix or ceste paix est une seureté, laquelle donne

repos et liesse à la conscience devant le iugement de Dieu :

laquelle conscience sans icelle nécessairement est troublée
merveilleusement, et à peu près deschirée, si ce n'est qu'en
oubliant Dieu et soy-mesme, elle s'endorme pour un peu de

temps. » (III, n, 16.)
Cette bienveillance de Dieu que nous apprenons à connaître

est la source de notre bonheur présent et à venir : <r sous la
bien-vueillance de Dieu, laquelle nous disons que la foy
regarde, il faut entendre que nous obtenons la possession de

salut et vie éternelle. Car si rien ne nous peut faillir quand
nous avons Dieu propice, il nous doit bien suffire pour certitude

de salut, que Dieu, nous rende certains de sa dilection
envers nous, qu'il démonstre sa face (dit le Prophète) et nous
serons à sauveté. » (III, r, 28.)

Quant à la vie terrestre, la foi ne promet pas de longues
années, ni des honneurs, ni des richesses, « mais elle est

contente de ceste certitude que combien que plusieurs aides de

cette vie nous défaillent, Dieu ne nous defaudra jamais
quelques calamitez et misères qui puissent advenir à ceux que
nostre Seigneur a une fois receus en son amour, elles ne
peuvent empescher que la seule benevolence de Dieu ne leur soit

piene félicité Quand le tout nous viendrait à souhait'cependant

que nous sommes incertains de l'amour de Dieu ou de

sa haine, nostre félicité nous sera tousjours maudite, et pat-

conséquent malheureuse. » (Ibid.)
Sur quoi se fondent cette paix et cette certitude La

définition nous l'a dit : sur la promesse gratuite. Où se lit cette

promesse elle est déposée dans la Parole de Dieu : « La
Parole n'est pas moins requise à la foy, que la racine vive à un
arbre pour luy faire apporter fruit. Car suyvant la sentence de

David, Nul ne peut espérer en Dieu, qu'il n'ait cognu son Nom.
(Ps. IX, 11.) Or ceste cognoissance ne vient point de l'imagination

d'un chacun, mais selon que Dieu luy-mesme est tesmoin
de sa bonté. » (III, h, 31.)



124 ERNEST MARTIN

Pour compléter ce qui concerne le rôle de la Bible dans la
foi, il faut ajouter les développements du livre I6r sur la
connaissance de Dieu par l'Ecriture ; on verra que si la conception
de la Bible est parfois arbitraire, elle n'est pas purement
autoritaire, elle surprend plutôt par sa hardiesse. Dieu, d'après
Calvin, se donne à connaître par un sentiment inné, par le
spectacle du monde et par le gouvernement du genre
humain ; mais ces lumières ne triomphent pas de l'aveuglement
des hommes ; aussi Dieu « a adiousté la clarté de sa Parole

pour se faire cognoistre à salut » (I, vi, 1); « l'Escriture
recueillant en nos esprits la cognoissance de Dieu qui autrement
seroit confuse et esparse, abolit l'obscurité, pour nous mon-
strer clairement quel est le vray Dieu. » (Ibid.)

Comment savons-nous que la Bible est bien la Parole de

Dieu? Le réformateur repousse la garantie de l'Eglise, comme
incapable de rassurer les consciences. C'est le contenu même
de l'Ecriture qui se rend témoignage. « Quant à ce que ces

canailles demandent dont et comment nous serons persuadez

que l'Escriture est procédée de Dieu, si nous n'avons refuge au
décret de l'Eglise : c'est autant comme si aucun s'enquéroit
dont nous apprendrons à discerner la clarté des ténèbres, le-

blanc du noir, le doux de l'amer. Car l'Escriture a de quoy se
faire cognoistre, voire d'un sentiment aussi notoire et infalible
comme ont les choses blanches et noires de monstrer leur
couleur, et les choses douces et amères de monstrer leur saveur. »

(I, vu, 2.)
Il est possible d'invoquer en faveur de l'autorité de la Bible

des arguments rationnels, par exemple son ancienneté, sa

conservation, les miracles, les prophéties, mais « ceux qui veulent
et s'efforcent de maintenir la foy de l'Escriture par disputes,
pervertissent l'ordre » (I, vil, 4), « le tesmoignage du Sainct -

Esprit est plus excellent que toute raison.» (Ibid.) C'est le Saint-
Esprit qui nous convainc intérieurement de la vérité de l'Ecriture

: « Il est nécessaire que le mesme Esprit qui a parlé par
la bouche des Prophètes, entre en nos cœurs et les touche
au vif, pour les persuader que les Prophètes ont fidèlement
mis en avant ce qui leur estoit commandé d'enhaut. » (Ibid.)



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 125

L'autorité de l'Ecriture ne remplace pas celle de Dieu ; l'Ecriture

n'agit sur les âmes que par l'action de Dieu lui-même

accompagnant la lecture de la Bible : « Nous lui submettons

notre iugement et intelligence, comme à une chose eslevée

pardessus la nécessité d'estre jugée.... pource que nous sentons

là une expresse vertu de la Divinité monstrer sa vigueur, par
laquelle nous sommes attirez et enflambez à obéir sciemment

et volontairement, néantmoins avec plus grande efficace que
de volonté ou science humaine. » (I, vu, 5.)

En outre la promesse de Dieu est incorporée dans la personne
de Jésus-Christ : « Or comment est-ce que la foy nous sauve,
sinon d'autant que par icelle nous sommes entez au corps de

Christ?» (III, ii,30.)
Si nous recevons cette promesse, c'est parle Saint-Esprit

qui illumine notre esprit et fortifie notre cœur et même la

« fermeté de cœur est la principale partie de la foy. » (III,
ii, 33.) « S'il est vray que la vraye intelligence de nostre esprit
soit illumination de l'Esprit de Dieu, sa vertu apparoist beaucoup

plus évidemment en une telle confirmation du cœur :

asçavoir, d'autant qu'il y a plus de desfiance au cœur que
d'aveuglement en l'esprit : et qu'il est plus difficile de donner as-
seurance au cœur, que d'instruire l'entendement. » (III, il, 36.)

La foi produit la pénitence qui n'est pas l'affaire d'un
moment, mais la tâche de la vie tout entière : « c'est une vraye
conversion de nostre vie à suyvre Dieu et la voye qu'il nous
monstre, procédante d'une crainte de Dieu droicte et non feinte :

laquelle consiste en la mortification de nostre chair et nostre
vieil homme, et vivification de l'esprit. » (III, m, 5.) « L'une
et l'autre nous vient de la communication que nous avons avec
Christ. Car si nous sommes vrayement participans de sa mort,
par la vertu d'icelle nostre vieil homme est crucifié, et la masse
de péché qui réside en nous est mortifiée, à ce que la corruption

de nostre première nature n'ait plus de vigueur. Si nous
sommes participans de sa résurrection, par icelle nous sommes

ressuscitez en nouveauté de vie, laquelle respond à la justice

de Dieu. » (III, m, 9.)
La conclusion parfaitement naturelle de cet exposé, c'est que



126 ERNEST MARTIN

la pénitence « est une régénération spirituelle. » (Ibid.) La
foi est donc l'agent de la régénération, laquelle n'est pas
instantanée : « ceste restauration ne s'accomplit point en une
minute de temps, ny en un iour, ny en un an, mais Dieu abolit
en ses esleus les corruptions de la chair par continuelle
succession de temps et mesmes petit à petit. » (Ibid.)

Après une longue parenthèse. de plusieurs chapitres où il
décrit la vie chrétienne « pource qu'il estoit mestier d'entendre
premièrement combien la foy n'est point oisive et sans bonnes

œuvres » (III, xi, 1), Calvin revient à la justification disant
que «c'est le principal article de la religion chrestienne.» (Ibid.)
Il faut donc nous y arrêter un instant, sous peine d'omettre
un des éléments principaux de la piété du réformateur.

Nous avons déjà vu que pour bien se représenter ce qu'est
la justification, il faut se placer devant le tribunal de Dieu,
car alors on se sent condamné et digne de condamnation.
Puisque nous ne pouvons être justifiés par une vie sainte, il
n'y a de ressource pour nous que si, méritant d'être estimés
pécheurs, nous sommes tenus pour justes par convention, ou
comme dit Calvin, par une acception ou acceptation. C'est ce

que Dieu fait : il nous remet nos péchés et nous impute la justice

de Christ.
« Nous dirons l'homme estre justifié devant Dieu par ses

œuvres, en la vie duquel il y aura une telle pureté et saincteté,
qu'elle méritera tiltre de justice au siège judicial de Dieu : ou
bien, lequel par intégrité de ses œuvres pourra respondre et
satisfaire au jugement de Dieu. Au contraire celuy sera dit
justifié par foy, lequel estant exclu de la justice des œuvres,
appréhende par foy la justice de Jésus-Christ: de laquelle
estant vestu, il apparoist devant la face de Dieu, non pas
comme pécheur, mais comme juste. Ainsi nous disons en

somme, que nostre justice devant Dieu est une acceptation,

par laquelle nous recevant en sa grâce, il nous tient pour
justes. Et disons qu'icelle consiste en la remission des péchez
et en ce que la justice de Jésus-Christ nous est imputée. »

(III, xi, 2.)
Cette doctrine, réduite à ces simples termes, nous heurte :



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 127

cette imputation, cette acceptation nous paraît une pure formalité,

et il faut bien reconnaître qu'elle semble réduire à des

proportions mesquines le drame qui émeut l'âme de l'homme quand
sa conscience lui dit à la fois que Dieu le rejette comme
pécheur et que cependant, Dieu étant la source de tout bien, c'est
en lui qu'il doit aller chercher la vie et la sainteté. L'esprit
de Calvin, enclin et habitué aux notions juridiques, est aussi

exigeant que sa conscience, il lui faut une idée nette de ce qui
se passe entre Dieu et lui : il est pécheur et indigne de subsister

devant Dieu, et pourtant il subsiste; il y a donc quelque
part une justice dont il bénéficie : c'est celle de Christ. Ce que
nous savons déjà et ce que nous verrons ailleurs du mysticisme

chrétien qui est au fond de l'âme et de la pensée de Calvin
nous fait comprendre que cette justice de Christ imputée au
pécheur n'est pas purement extérieure, elle est devenue
sienne non seulement par imputation, mais aussi par anticipation,

tout ce qui est à Christ devant appartenir toujours plus
entièrement et plus réellement aux croyants, à mesure que la

régénération avancera. Calvin a le tort de trop presser cette
notion d'imputation, qui n'est pas parfaitement exacte et qui ne
tient pas compte de tous les faits, et de ne pas ajouter que ces

explications ne sont que des à peu près dont il faut se contenter,

dans le sentiment de notre incapacité à trouver des expressions

adéquates. Son esprit était ainsi fait qu'il ne pouvait se

résigner à n'avoir que des lignes inachevées, des figures
incomplètes ; pour arriver à une vue claire qu'il réclamait
immédiatement, il refusait de se plier aux conditions intellectuelles

de notre vie imparfaite et se faisait illusion à lui-même
en confondant avec la vérité absolue qu'il voulait posséder la
connaissance fragmentaire qui seule était à sa portée.

N'oublions pas en outre que cette idée d'imputation lui était
suggérée par un besoin de conscience. Sa conscience ne pouvait

être tranquille que si la bienveillance de Dieu à son égard
n'était déterminée à aucun degré par ses mérites : « Si nous
ne voulons doncques que la foy tremble et vacille d'un coste et

d'autre, il nous la faut appuyer sur une telle promesse de

salut, laquelle nous soit volontairement et de pure libéralité



128 ERNEST MARTIN

offerte du Seigneur, plustosten considération de nostre misère

que de nostre dignité. » (III, n, 29.)
Ce serait sortir de notre sujet que d'entrer ici dans le

développement de l'œuvre objective de Jésus-Christ, qui forme la

fin du IIe livre. Relevons seulement cette déclaration simple,
mais nette et significative : « Or comment est-ce que la foy
nous sauve, sinon d'autant que par icelle nous sommes entez au

corps de Christ? » Cette doctrine mystique n'est pas isolée et

comme perdue au milieu d'un système tout intellectualiste.
Bien loin de là ; nous l'avons déjà rencontrée plus d'une fois ;

elle se trouve encore en tête du IIIe livre, qui traite de la
doctrine subjective du salut : « Il est à noter, ce pendant que nous
sommes hors de Christ, et séparez d'avec luy, que tout ce qu'il
a fait et souffert pour le salut du genre humain nous est inutile
et de nulle importance : il faut doncques, pour nous communiquer

les biens desquels le Père l'a enrichi et rempli, qu'il
soit fait nostre et habite en nous. » (III, i, 1.) Et un peu plus
loin : « Cela a bien esté désjà clairement exposé que Jésus-

Christ nous est comme oisif, jusques à ce que nous le conjoi-
gnions avec son Esprit pour nous y addresser : pource que sans

ce bien nous ne faisons que regarder Jésus-Christ de loin et
hors nous, voire d'une froide spéculation.... or il ne s'unit avec
nous que par son Esprit, et par la grâce et vertu d'iceluy il
nous fait ses membres, pour nous retenir à soy, et pour estre
mutuellement possédé de nous. » (III, i, 3.)

Parlant de l'office du médiateur et posant que pour remplir
cet office le Fils de Dieu devait être fait homme, Calvin exprime
sa pensée en ces termes : « De quelle importance a esté l'office
du Médiateur : asçavoir de nous restituer tellement en la grâce
de Dieu que nous soyons fails ses enfans, et héritiers de son

royaume : au lieu qu'estans lignée maudite d'Adam, nous
estions héritiers de la géhenne d'enfer. Qui eust peu faire cela,
si le Fils de Dieu mesme n'eust esté fait homme, et qu'il prinst
tellement du nostre, qu'il communiquast ce qui estoit sien,
voire faisant nostre par grâce ce qui estoit sien de nature?
Voylà comment nous sommes asseurez de l'héritage céleste :

c'est que le Fils unique de Dieu, auquel l'héritage universel



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 129

appartient, nous a adoptez pour ses frères, et par conséquent
faits héritiers avec luy. » (II, xu, 2.)

La cène a pour but de rendre à nos yeux et frappant à nos

esprits « le mystère de communiquer à Jésus-Christ, » qui
« est incompréhensible de nature d'autant que ceste similitude

tant familière entre jusques aux esprits les plus lourds et

grossiers : c'est que tout ainsi que le pain et le vin soustiennent

nos corps en ceste vie transitoire, ainsi nos âmes sont nourries

de Christ. » (IV, xvn, 1.)
Calvin insiste sur deux points importants de la doctrine de

la communion avec Jésus-Christ dans la cène. En premier
lieu, Jésus nous y est offert immolé, «. car nous ne recevons

point Jésus-Christ avec fruit, sinon entant qu'il a esté crucifié,
ayans une appréhension vive de la vertu de sa mort. » (IV,
xvn, 4.) Ce qui suit indique en quoi consiste cette vertu :

ce Et de faict ce que Jésus-Christ s'est appelé Pain de vie, n'a

pas esté pour raison du Sacrement (comme plusieurs l'ont
faussement interprété), mais pource qu'il nous avoit esté

donné tel du Père : et s'est monstre tel, quand s'estant fait

participant de nostre humaine mortalité, il nous a faits aussi

participans de son immortalité divine : quand s'offrant en
sacrifice, il s'est chargé de nostre malédiction, pour nous remplir
de sa bénédiction : quand en sa mort il a dévoré et englouti
la mort : quand en sa résurrection il a ressuscité en gloire et

incorruption nostre chair corruptible, laquelle il avoit vestue.»
(Ibid.)

En second lieu, c'est la chair de Jésus que nous recevons
dans la cène, c'est Jésus homme. Citant la parole de Jésus lui-
même (Jean V, 2G) : comme le Père a la vie en lui-même, il
a donné au Fils d'avoir la vie en lui-même, Calvin la
commente ainsi : « En ce passage-là, il parle, non pas des propriétez
qu'il a possédées éternellement en sa divinité, mais lesquelles
luy ont esté données en la chair, en laquelle il nous est
apparu. Parquoy il démonstre que la plénitude de vie habite
mesmes en son humanité : tellement que quiconque communiquera

à sa chair et à son sang, obtiendra la jouissance d'icelle. »

(IV, xvn, 9.) « Nous avons doncques en cela une singulière
THÉOL. ET PHIL. 1880. 9



130 ERNEST MARTIN

consolation, qu'en nostre propre chair nous trouvons la vie. »

(IV, xvn, 8.)
C'est pourquoi la théorie calviniste de la cène affirme une

communication réelle du fidèle avec le corps de Christ : « Nos
âmes ne sont pas moins repeues de la chair et du sang de

Jésus-Christ que le pain et le vin entretienent la vie des

corps. » (IV, xvn, 10.) « Or s'il est vray que le signe visible
nous est baillé pour nous seeller la donation de la chose
invisible, il nous faut avoir ceste confiance indubitable, qu'en
prenant le signe du corps, nous prenons pareillement le corps. »

(Ibid.) « Pourtant, que la foy reçoyve ce que nostre entendement

ne peut concevoir: c'est que l'Esprit unit vrayement les
choses qui sont séparées de lieu. » (Ibid.)

Notre travail serait trop incomplet si nous n'indiquions pas
en très peu de mots encore comment Calvin décrit la vie du
chrétien, c'est-à-dire de l'homme justifié devant Dieu par sa

foi en Jésus-Christ. Le sujet a été traité par lui assez largement
dans les chapitres VI-X du IIIe livre. Il ne veut pas entrer
dans tous les détails, mais seulement « monstrer briefvement
une reigle générale, à laquelle il (l'homme chrestien) puisse
référer toutes ses actions. » (III, vi, 1.) Le chrétien a pour
s'aider mieux que des principes philosophiques, il a l'Ecriture,
qui lui inspire l'amour de la justice en lui parlant de la sainteté
de Dieu et en lui présentant Christ qui nous a réconciliés avec
Dieu.

L'Ecriture, en outre, nous donne une règle dévie, c'est-à-dire

une morale. Le principe en est que nous appartenons non pas
à nous-mêmes, mais à Dieu ; c'est ce qu'aucun philosophe n'a
compris; nous devons être conduits non par notre raison, mais

par le Saint-Esprit, en un mot nous devons renoncer à nous
mêmes. Si nous avons des afflictions à supporter Christ a

porté sa croix avant nous : « Combien a d'efficace cela, pour
adoucir toute amertume qui pourroit estre en la croix : c'est

que d'autant plus nous sommes affligez et endurons de

misères, d'autant est plus certainement confermée nostre société

avec Christ. » (III, vm, 1.)
D'ailleurs, par les afilictions, Dieu veut nous convaincre par



LES ÉLÉMENTS DU CHRISTIANISME DE CALVIN 131

expérience que la vie présente ne donne ni paix ni repos et
nous faire désirer la vie à venir : « Il nous faut tenir ceste
maxime que nul n'a bien proufité en l'eschole de Christ, sinon
celuy qui attend, en joye et liesse de cœur, le jour de la mort
et de la dernière résurrection. » (III, ix, 5.)

Quant aux biens de la terre, il faut s'en servir, en leur donnant

l'usage que Dieu leur a destiné ; or Dieu a créé beaucoup

de choses non seulement pour « pourvoir à nostre nécessité,

mais aussi à nostre plaisir et recréation. » (III, x, 2.)
Pour conclure, nous rappellerons que nous avons trouvé

dans la piété de Calvin deux éléments qu'on peut appeler
préparatoires, mais qui sont fondamentaux : le sentiment de la
souveraineté de Dieu, et le besoin delà communion avec Dieu.
Ces deux sentiments, très vifs et très spontanés chez lui,
reçoivent leur pleine satisfaction dans la foi, qui est une relation
mystique de confiance rétablie entre l'homme et Dieu malgré
le péché. Dans un sens il y a lutte entre ces deux sentiments

primordiaux, l'un tendant à affirmer une séparation entre le
pécheur et le Dieu saint et offensé, l'autre poussant à chercher

une réconciliation ; mais la souveraineté de Dieu n'exige
pas seulement l'accomplissement de la loi morale impérative,
elle réclame surtout l'exécution du plan divin. Or ce plan c'est
la vie éternelle, qui réalise à la fois la loi morale et la réconciliation.

Le second sentiment est donc plus profond que le
premier, il doit l'emporter; Dieu intervient pour le faire triompher

: il envoie sur la terre son Fils, qui se met à la portée des

hommes, vivant au milieu d'eux et se rendant semblable à eux.
L'attachement qui naît entre l'homme et le Fils de Dieu assure
la victoire au besoin de communion avec Dieu qui est la source
du bien et de la vie.

Nous avons rencontré dans le chrétien eminent que nous
étudions le sentiment moral conduisant au sentiment religieux,
puis l'un et l'autre surpassés et pleinement satisfaits par la foi
en Christ.

S'il fallait décrire la piété de Calvin en deux mots prononcés

par lui-même, nous dirions qu'il veut qu'à Dieu demeure la

gloire suprême et que la paix soit acquise aux consciences. Il



132 ERNEST MARTIN

le déclare expressément à plusieurs reprises ; nous l'avons
entendu à propos de la justification (III, xm, 1), il le répète

presque dans les mêmes termes à propos de la pénitence (IH,
iv, 27) et de la prédestination (III, xxi, 1). L'union mystique
avec Christ donne aux consciences une tranquillité fondée non
sur des illusions, mais sur l'œuvre et la grâce de Dieu lui-
même.

Quels que puissent être les déficits de la théologie de Calvin,
surtout au point de vue scientifique, on ne peut se refuser à y
voir les traces profondes d'une expérience religieuse sincère
et vigoureuse. Sa conscience droite et exigeante lui déclare

qu'il est pécheur, il en souffre et il ne voit d'espérance que
dans le pardon ; il rencontre l'Eglise romaine qui le lui offre
largement, mais il le refuse comme on refuse un billet dont la
signature est falsifiée. En effet, l'indulgence du pape est une
usurpation du droit qui appartient à Dieu seul ; en soi elle est

un crime, en outre elle est de nul effet et trompe celui qui la
reçoit.

Avant Calvin, beaucoup d'hommes avaient réclamé contre
cet abus timidement ou dans leur for intérieur, d'autres ont
protesté avec éclat ; ne lui refusons pas l'honneur d'avoir été

un de ceux dont la protestation fut le plus ferme, le mieux
motivée et le plus efficace.

Ernest Martin.


	Les éléments du christianisme de Calvin : d'après l'institution chrétienne

