Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 13 (1880)

Artikel: L'avenir de la religion

Autor: Schweizer, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’AVENIR DE LA RELIGION

D'APRES

ALEXANDRE SCHWEIZER 1

20 Nous I'avons vu, I'histoire de la civilisation etla philosophie
ne réussissent pas & se débarrasser de la religion: quant au
socialisme, plus il fait appel & la force, moins on peut discuter
avec lui. Il ne reste plus que la science moderne de la nature
comme adversaire avancé de la religion. Celui-ci du moins
parait se refuser absolument & déposer en faveur de la religion.
Nous voici donc arrivés au point décisif, les questions doivent
étre serrées de prés. Il s’agit de savoir si, la religion et la phi-
losophie spéculative mises de coté, la science de la nature peut
suffire & elle seule pour donner satisfaction & la vie intellec-
tuelle. La conception matérialiste de 'univers est-elle en état,
sans faire le moindre emprunt a I'idéal, de maintenir la civili-
sation, qui plus est de ’augmenter et de I’ennoblir ?

Lorsque sans hésiter on répond négativement & ces questions
pour reconnaitre que, a tous les degrés du développement,
la religion et la philosophie seront des parties constitutives de
la civiiisation ; quand on maintient que la science de la nature
a besoin d’étre complétée par la culture d’une vie intérieure,
idéale et quand on reconnait que la religion en particulier doit
persister du moins aussi longtémps que la civilisation?, il faut
prouver deux choses: d’abord que la science de la nature et

! Voy. Revue de théologie et de philosophie, novembre 1879, pag. 505.
* D'apres Strauss, la civilisation et la raison doivent un jour disparaitre
sans laisser de trace, ce qui ne parait guere s'accorder avec son optimisme.
THEOL. ET PHIL. 18%0. o



66 ALEXANDRE SCHWEIZER

Ihistoire empirique ne sont pas en mesure, a elles seules, de
réaliser l'idéal de la science et de la civilisation concu par le
genre humain ; en second lieu qu’il y a une seconde tiche &
remplir, encore plus importante que celle de connaitre le
monde de la nature.

Si le théologien, appelé par vocation & faire grand cas de la
religion, était seul & maintenir tout cela, il ne ferait indubita-
blement que provoquer contre elle des défiances trés répan-
dues. Dans les premiéres années de ce siécle, pour que les
contempteurs de la religion parmi les hommes cultivés vou-
lussent bien au moins préter l'oreille & ses Discours sur la
religion, Schleiermacher a du prendre une attitude franche-
ment mondaine et romantique. Aujourd’hui on est déja moins
obligé de prendre cette position. En effet, quand on a & parler
en faveur de la religion, on peut en appeler 4 des naturalistes
compétents, &2 des philosophes critiques comme Ed. Zeller et
F. A. Lange. De sorte que ce qu’il y a & dire de plus décisif en
faveur de la religion peut étre exprimé dans les paroles mémes
de ces penseurs indépendants et réfléchis, quin’abordent nulle-
ment la religion avec des préjugés favorables. Parmi les natu-
ralistes, Lange est un de ceux qui jouissent méme de la grande
estime des socialistes par suite de la profonde sympathie qu’ik
a manifestée pour les miséres de classes entieres; tout en re-
connaissant tous les droits des sciences naturelles, et en défen-
dant méme la conception matérialiste, ces hommes ont donné
de la religion une apologie plus saine que celles qui se trou-
vent dans les livres des théologiens de profession.

Lange a vu d’'une maniére plus profonde et plus compléte
que Strauss les dangers que le matérialisme fait courir & notre
civilisation. Le céleébre auteur de la Vie de Jésus ne craint que
le matérialisme grossier des classes ouvriéres. Pour sauver son
bourgeois, dont le matérialisme est déja gante, il a recours au
canon, comme dit Lange, ou & la limitation du suffrage uni-
versel, au maintien de la peine de mort, ainsi qu’a d’énergiques.
mesures répressives, mises a la disposition du puissant chan-
celier. Strauss propage en méme temps un matérialisme théo-
rique qui a justement pour effet de bien asseoir les socialistes.



L’AVENIR DE LA RELIGION 67

sur leur béte, et de séparer du peuple les hommes cultivés
ayant encore besoin de religion. En opposition & cette courte
vue de I'optimisme, Lange, allant bien plus au fond des choses,
estime que I'unique moyen d’éviter le bouleversement socia-
liste, c’est de triompher au plus vite du matérialisme et de
combler promptement 'abime qu’on a creusé en séparant les
hommes cultivés du peuple et des besoins spirituels de celui-ci.
Strauss, lui, propage largement sa conception matérialiste de
I'univers & I'usage de ses hommes cullivés, tout en émoussant
les conséquences les plus grossiéres de sa théorie, en partie
au moyen d’un reste de morale idéaliste, qui ne saurait se
maintenir dans une atmosphére matérialiste, en partie par des
mesures répressives. Lange, au contraire, voit le danger d’a-
bord dans le matérialisme lui-méme, dont la théorie doit né-
cessairement aboutir i la pratique, et ensuite dans l'attitude
optimiste des hommes cultivés qui s’inquietent fort peu du
petit peuple dont ils sont séparés, si misérable, d’ailleurs, que
puisse devenir son existence. Strauss repousse avec décision
le pessimisme que la misére fait aisément surgir dans les rangs
des masses, tandis que, avec un certain air narquois, il se
borne & précher son oplimisme aux hommes des classes supé-
rieures qui sont a leur aise. Lange, au contraire, voit dans ce
levain de pessimisme simplement un fruit du matérialisme ex-
clusif qui ne veut apprécier la valeur du monde qu’ala mesure
de notre bien-étre matériel.

Tout ce qui précéde pourra sans nul doute paraitre fort sur-
prenant & maint lecteur. Celui, en effet, qui n’a fait qu’en-
tendre parler de ’excellent ouvrage de Lange sur le matéria-
lisme, au lieu de s’étre donné la peine de I'étudier, s’imagine
volontiers que Pauteur se borne a défendre le matérialisme.
En réalité, Lange se propose bien plutdt de dépasser le maté-
rialisme ou, du moins, d’en montrer l'insuffisance. Mais il sait
parfaitement que, pour triompher du matérialisme, il faut com-
mencer par ne lui marchander aucun de ses droits, et par le
cantonner rigoureusement dans sa propre sphére, afin de pou-
voir repousser vigoureusement les injustes invasions qu'il se
permettrait dans un domaine ol il n’a que faire.



638 ALEXANDRE SCHWEIZER

Pour réfuter les altaques du matérialisme théorique, auquel
se rattache étroitement le pratique, il y a deux ou trois choses
a faire. D’abord, lui reconnaitre hautement tous ses droits 14
ou il convient, ensuite lui tracer les limites qu’il ne saurait
franchir, et, enfin, insister fortement sur le domaineidéel qui,
pour la nature humaine et la civilisation, est tout aussi néces-
saire et beaucoup plus précieux encore que la science naturelle
matérialiste. C'est 12 une tdche dont 'ouvrage de Lange et les
études de Zeller ont étonnamment facilité la solation.

Le matérialisme doit donc régner sans conteste dans les
sciences de la nature. Que se proposent-elles, en effet? Leur
nature méme l'indique: elles visent a expliquer tous les phéno-
meénes naturels par des causes naturelles pour arriver ainsi a
les connaitre. Or les causes naturelles ne sont pas spirituelles;
elles sont matérielles. Ici donc, le matérialisme doit régner
seul; les naturalistes ont ainsi parfaitement le droit de repous-
ser énergiquement l'intervention de causes surnaturelles qui
prétendraient faire invasion dans leur domaine !. Lange recon-
nait expressément « que la connaissance expérimentale doit
s’en tenir 4 une conception mecanique de 'univers et repous-
ser toute fantaisie métaphysique. Nous restit-il encore beau-
conp de choses inexpliguées, nous n’en devrions pas moins
présupposer l'explication naturelle et travailler & expliquer
toujours mieux ce qui resterait. » Zeller ajoute ici une réserve.
Il veut bien qu’on ne donne de tous les phénoménes que des
explications exclusivement physiques, mais ce qu’il ne saurait
admettre, c’est que toutes les causes naturelles soient méca-
niques, c’est-a-dire qu’elles consistent exclusivement en mou-
vements dans I'espace. C’est 14 une prétention (ui est encore
loin d’étre prouvée. En tout cas, nous n’avons nul droit de
remplacer notre ignorance des diverses causes naturelles, en
faisant appel, sur un point quelconque des sciences naturelles,
a de certaines causes métaphysiques inconnues. Faire appel &
Dieu dans ce cas, c’est le rabaisser au point d’en faire la res-

t J'ai montré dans ma Dogmatique, pag. 73, 75, 90, 107, 130, que les inté-
réts de la religion demandent la méme chose et qu'elle doit nier le mi-
racle.



L’AVENIR DE LA RELIGION 69

source supréme de l'ignorance, c’est-a-dire renoncer a des
recherches scientifiques.

Tout exemple emprunté aux nombreuses observations des
sciences particuliéres confirmera ces principes. Qui songerait
a expliquer le changement des saisons de I’année en faisant
appel & des étres supraterrestres? On parle simplement de
I’obliquité de I’axe de la terre dans sa course autour du soleil.
Et cette obliquité de I’écliptique, & son tour, on ne l'explique
pas au moyen d’une cause ultraterrestre, mais simplement
par des causes naturelles, soit que nous les connaissions déja,
soit que nous les ignorions encore ou que nous devions les
ignorer & tout jamais. Derriére ces causes naturelles, nous de-
vons supposer d’autres causes toujours naturelles et remonter
aussi loin que possible dans leur démonstration. Mais, dés que
notre entendement, arrivé a la toute derniére des causes natua-
relles, prétend en appeler i une cause surnaturelle, — quel-
que chose comme le moteur primitif d’Aristote qui met tout
en mouvement et demeure lui-méme immobile, — il aban-
donne le terrain des sciences naturelles. Et toutefois il con-
viendrait de se demander préalablement si 'organisme de la
nature est bien réellement une série infinie, une chaine de
causes placées les unes derriére les autres et se suivant en
ligne droite, comme des perles enfilées par un til perpendi-
culaire, ou si cet organisme ne ressemblerait pas plutot 4 une
circonférence revenant sur elle-méme, qui aurait toujours existé
sans avoir commencé dans le temps, de sorte que les phéno-
menes particuliers seuls surgiraient et disparaitraient et que
toutes les parties agiraient réciproquement les unes sur les
autres 1. En tout cas, l'étude de la nature finirait la ol finirait
la nature : I'étude de la nature ne peut étudier que la nature,
elle n’est appelée a s’occuper que des causes nalurelles; ce
qui existerail encore en dehors de la nature ne peut étre atteint
par les sciences naturelles, car, s’il en était ainsi, si cette cause

* Schopenhauer va jusqu'a dire que, dans la série des changements qui
se succedent, il est aussi impossible de se représenter une premiere cause
qu'un commencement du temps ou des limites de 'espace. Die Welt als
Wille, 1, pag. 49.



70 ALEXANDRE SCHWEIZER

pouvait étre connue par I’étude de la nature, 1l faudrait qu’elle
appartint encore a la nature. La science de la nature ne peut
ni rechercher, ni dire s’il y a des causes de ce genre, sans
abandonner son propre terrain pour aller se perdre dans les
spéculations métaphysiques. Dés lors les méthodes dessciences
naturelles ne sont plus de mise, aussi Schopenhauer déclare-
t-il que la physique, absorbée par les phénomeénes du monde,
ne saurait suffire, ni se suffire & elle-méme : elle a besoin d'une
métaphysique. Il va donc sans dire que le naturaliste, comme
naturaliste, ne saurait jamais, dans ses recherches, aboutir &
Dieu ou a une cause surnaturelle quelconque. Cette déclara-
tion n’a pu paraitre importante qu’aussi longtemps qu’on n’a-
vait pas bien délimité le champ et la portée des sciences
naturelies et que I'on confondait encore plus ou moins dans sa
téte les causes naturelles et les causes surnaturelles.

Ils ne paraissent pas complétement a I’abri de cette con-
fusion, ceux qui, comme Strauss, toute une école de natura-
listes allemands et quelques littérateurs étourdis, se hatent de
voir des preuves nouvelles en faveur de 'athéisme dans les
découvertes faites par Darwin dans un champ jusque-la inex-
ploré. Tout cela ne prouve gqu'une chose, c’est que le pan-
cosmisme, le monisme, pour lequel il n’y a de réel que la na-
ture se mouvant elle-méme ou le monde des phénoménes,
suffit & une conception du monde demeurant exclusivement
scientifique 1. Darwin lui-méme ne se permet pas de pareils
empiétements sur un domaine étranger. La question de savoir
st la science de la nature qui, cela va sans dire, doit tout ex-
pliquer naturellement, est ou non compalible avec 'idée de
Dieu, avec un étre surnaturel, cette question demeure exacte-
ment la méme comme avant que Darwin elt découvert des

* Une physique qui tiendrait son explication des choses pour suffisante
ne serait que du naturisme, du matérialisme réchauffé transformant le
phénomene en chose en soi et supposant par cela méme la chose princi-
pale. Une pareille physique absolue, ne laissant ancune place a la méta-
physique (ni & l'idéel), transformerait la natura naturata en natura na-
turans. En répudiant 'athéisme, on répudie également une pareille phy-

sique, qui, sans métaphysique, renverse aussi la morale. Schopenhauer, 11,
193 et 342.



L'AVENIR DE LA RELIGION 71

causes naturelles jusqu’a lui inconnues. Que les idées de Dar-
win finissent par triompher ou qu’elles soient un jour recon-
nues fausses, dans un cas comme dans 'autre, il est hors de
doute qu’un matérialise est pleinement justifié dans le do-
maine des sciences naturelles, mais qu'a coté de lui, et tout
aussi justifié, se pose constamment le grand probleme d’un
monde idéel. On peut étre religieux et irréligieux, en admet-
tant et en repoussant les hypothéses de Darwin, ce fait ne sau-
rait dépendre du plus ou moins de causes naturelles que nous
connaissons jusqu’a présent. La science de la nature sait fort
bien que son programme est de tout expliquer naturellement;
qu’elle réussisse complétement ou partiellement, la question
de Dieu demeure en tout cas la méme. De nos jours, ce point
de vue-la devrait étre considéré comme définitivement établi.

Jusqu’a Darwin et a ses prédécesseurs, toute explication na-
turelle a fait presque entiérement défaut pour un domaine treés
important, I'origine des espéces diverses dans lesquelles nous
voyons les étres vivants se classer. G’était pourtant une grave
faute scientifique de recourir, & défaut de causes naturelles,
a des explications surnaturelles, pour cet unique domaine de
la nature qui se serait trouvé avec Dieu dans de tout autres
rapports que d’autres portions de la nature ou depuis long-
temps ’explication naturelle régne sans conteste.

Celui qui croit en Dieu ne saurait cependant prétendre qu'’il
ait créé une portion de la nature autrement que toutes les
autres. Or plus les explications naturelles nous étaient restées
jusqu’a présent cachées, quant aux espéces, — qui, du reste,
ne se différencient décidément que dans les organismes supé-
rieurs, — plus il fallait s’attendre au grand éclat que provoque-
raient les premiers essais dans ce sens, plus il fallait s’attendre &
voir I’enthousiasme s’emparer de quelques naturalistes 1. Cette
exubérance, avec la disposition au matérialisme, devait étre
fort compréhensible, mais on est déja plus sobre et plus de
sang-froid. On a longtemps affirmé la descendance des orga-

t C. Vogt, au moyen de l'explication darwinienne de l'origine du
monde, ne fil-elle encore qu'un article de foi, veut mettre le Créateur
a la porte.



7R ALEXANDRE SCHWEIZER

nismes supérieurs des inférieurs, c’est-4-dire la doctrine de
I’évolution 2, mais les preuves précises ont toujours fait défaut
jusqu’a ce que Darwin a mis en avanl sa sélection par suite du
combat pour I’existence et son accommodation aux milieux na-
turels, comme facteurs puissants. L’homme peut bien, et cela
dans un temps relativement court, obtenir, au moyen d’une
sélection artificielle, des variélés importantes dans le monde
des plantes et des animaux. Pourquoi la nature, ayant & sa dis-
position un temps infiniment plus long, n’arriverait-elle pas,
au moyen de la sélection naturelle, & faire sortir des étres pri-
mitifs les plus simples des organismes toujours plus nobles et
plus élévés, qui ont, d’ailleurs, une certaine variabilité 7 La lutte
pour l'existence entre tous les étres vivants produirait donc,
bien que plus lentement, ce que la main des hommes obtient
de son co6té. Les exemplaires pourvus d’avantages les rendant
particuliérement aptes 4 sortir victorieux de la lutte pour
Pexistence survivront aux autres, transmettant leurs privileges
& des descendants qui se chargeront & leur tour de les amélio-
rer. Darwin explique donc l'origine des diverses espéces au
moyen d’un lent développement, permettant aux avantages
accidentels, dont seraient doués quelques exemplaires, de s’hé-
riter jusqu’au moment o, par suite de ’adaptation aux con-
ditions d’existence dans un milieu donné, il s’établit un point
d’arrét relatif qui permet & I'espéce la plus noble de se fixer
définitivement. Cette découverte fera époque comme celle de
Copernic en astronomie. A une condition, toutefois, c’est que
cette explication ne demeure pas a I’état de simple hypothése,
qu’on ne se borne pas a établir qu’il peut en avoir été ainsi,
mais qu’'on cite un fait réel dans un domaine déterminé. Il se
peut qu’on se soit haté d’exagérer la portée de la découverte;
il se pourrait que ces causes naturelles rendissent fort bien
compte des seules variétés, sans expliquer ’origine d’une seule

* Déja avant Darwin, Oswald Heer a cherché & expliquer le lien géné-
tique de la nature organique. Il a vu dans les formes nouvelles le produit,
soit d'une longue action des anciens types, soit d’une évolution de ceux-
c1 arrivée & un moment déterminé. Voy. Flora tertiana, 111, pag. 256, et
aussi Urwelt der Schweiz.



L’AVENIR DE LA RELIGION 3

espece. Il n’en demeure pas moins vrai que celle cause est un
coefficient important pour I’explication naturelle des produits,
fallat-il, d’ailleurs, la compléter par plusieurs autres. Un fait
demeure toujours certain : Darwin a, pour le moins, imprimé
une vigoureuse impulsion, soit pour travailler & la confirmation
de sa théorie, soit pour chercher d’autres coefficients concou-
rant avec la cause qu’il a découverte.

Si on dit que Dieu créa les espéces chacune pour elle-méme,
c’est tout simplement renoncer & une explication naturelle. Il
resulterait de 1& que, dans les sciences de la nature, on ne
pourrait jamais admetire des causes surnaturelles que lors-
qu'elles interviendraient ¢a et 14, & coté des causes naturelles
auxquelles, d’ailleurs, elles se subordonneraient. En outre,
s’en liendra-t-on & ’hypothése que Dieu aurait tout & coup fait
sortir les étres vivants comme d’un coup de pistolet, au moins
un couple de chaque espece, et qu’il les aurait appelés 3 I'exis-
tence & I'état adulte? Mais la Bible elle-méme fait former le
corps de ’homme de la poudre de la terre, et Dieu, ensuite,
lu1 donne ’dme comme souffle de vie. Ici encore, ce serait re-
noncer a toute connaissance scientifique. CG'est pourquoi, pour
la théorie déja ancienne de ’évolution, ’hypothése de Darwin
fait époque, en ce qu’elle inaugure une explication naturelle
de l'origine des espéces, quoiqu’elle soit loin de pouvoir tenir
tout ce qu’elle promet, en faisant dériver les espéces supé-
rieures presque exclusivement du hasard et des influences ex-
terieures. Aujourd’hui déja, 'attention se porte sur un facteur
intérieur, sur ces pelites déviations avantageuses qui sur-
uissent tout & coup dans un exemplaire, parmi d’autres tout
a fait semblables et qui s’héritent. Ce fait a déja dirigé 'atten-
tion des savants sur des causes de transformation résidant
dans l'organisme lui-méme. En effet, il faut bien qu’un étre
qui se transforme, soit sous une action extérieure comme la
lutte pour I’existence, ou sous l'aclion de circonstances exté-
rieures qui le sollicitent & s’adapler au milieu, il faut bien
qu’un tel étre possede deéja la faculté de se transformer qui
lui aura été donnée, soit par la procréation, soit par le fait que
le fruit aura atteint sa maturité. Toutefois, celte capacité pri-



T4 ALEXANDRE SCHWEIZER

mitive de transformation ne pourrait lui venir de l'intervention
surnaturelle de forces ou d’étres supraterrestres; elle devra
étre la résultante du concours général de toules les causes na-
turelles. De sorte que la voie ouverte par Darwin pousse & la
recherche d’autres coefficients naturels, soit dans le monde
extérieur, soit dans 'organisme lui-méme. En effet, du mo-
ment o1 on est obligé d’accorder que ces avantages profitables
dans la lulte pour 'existence ne le deviennent dans bien des
cas que quand ils sont déja acquis, ils sont loin de pouvoir
concourir au développement comme on le prétend. I’attention
doit donc nécessairement se porter sur d’autres faits naturels
venant confirmer la doctrine darwinienne, comme, par exemple,
les études paléontologiques. Celles-ci établissent qu’il y aurait
eu une amélioration lente des corganismes & mesure que la
terre passait par des périodes successives de formation. Il ne
faut pourtant pas perdre de vue que, d’aprés Virchow, les plus
anciens crianes humains fossiles different autant de ceux des
singes que le crine de I'’homme actuel. L’embriologie peut
également fournir une confirmation du darwinisme. Elle parait
établir, en effet, que le feetus des especes supérieures suit un
développement analogue & celui des espéces inférieures. Mais,
encore ici, il ne faut pas perdre de vue une circonstance capi-
tale : il faut bien que cette capacité de se développer jusqu’a
un degré supérieur se soit trouvée dans quelques feetus, tandis
qu’elle manquait chez d’autres?.

Le développement graduel et progressif dans la formation
des diverses langues pourrait égalemeni favoriser le darwi-
nisme, si des hommes, ayant étudié ces matiéres, comme Pott,
ne niaient pas catégoriquement que les familles supérieures de
langues se soient développées des inférieures. Il doit y avoir
eu, au contraire, dés le tout commencement, divers rudiments
de langues indépendantes les unes des autres2. En un mot,

* E. von Beer a tempéré les exagérations de Haeckel en ceci : Le feetus
humain ne suivrait nullement un développement analogue b celui de
toutes les especes inférieures; partant de la base générale, il progresse-
rait en se spécialisant constamment.

* Voy. Waitz, Anthropologie, 2. Ausg., § 239. De sorte qu'il powrrait y



L’AVENIR DE LA RELIGION D

pour autant qu’on ait exageré la portée du darwinisme, il n’en
a pas moins fait époque. Car il a introduit l'explication natu-
relle dans un domaine qui lui paraissait presque inaccessible,
et cela par une démonstration déterminée, de sorte que cette
explication a pour toujours pris pied dans ce domaine. Avec
cela, il doit demeurer entendu que I'étude de la nature doit
s’occuper exclusivement de la recherche des causes naturelles
et que, par conséquent, dans ce domaine, le matérialisme est
légitime.

Maintenant, comment cette marche générale de la nature
peut-elle s’accorder avec un idéalisme quelconque, avec une
idée quelconque de Dieu? Dirons-nous avec Strauss que I’ex-
plication de I'univers au moyen de lois et l'idée de Dieu s’ex-
cluent? L’idée de Dieu serait-elle définitivement liée & celle
plus ancienne d’un monde miraculeux? Ne peut-on admettreg
Dieu que s’ll intervient ¢a et 1a d’'une fagon arbitraire? L’idée
que tout ce qui arrive dans la nature est obtenu par des moyens
naturels est-elle incompatible avec I'idéalisme religieux? Car-
riere (Relig. Reden, S. 176) dit avec raison : « Nous séparons
s1 peu Dieu de la nature que la volonté de Dieu se réalise dans
les lois de la nature. »

Il est cependant trois points qui semblent tout & fait incom-
patibles avec un monde idéel s’affirmant, ainsi que c’est le cas
pour la religion, comme différent du monde naturel. Ainsi pre-
miérement si 'on veut faire procéder '’homme avec sa vie spi-
rituelle des espéces animales inférieures, comme celles-ci sont
sorties des plantes, et les plantes, enfin, du monde inorganique;
en second lieu, quand on exclut toute finalité, toute idée de
but du monde de la nature; en troisieme lieu, enfin, quand on
prétend expliquer la sensation et la conscience de soi par de
simples mouvements mécaniques de la matiére dans le cerveau
et dans les nerfs.

On peut renvoyver aux naturalistes 'explication de l'origine

avoir dans la nature des especes graduées sans que les supérieures se
fussent pour cela développées des inférieures. — Miiller, 1V, S. 124, rap-
pelle que la science du langage fait obstacle au darwinisme; la langue
établit, en effet, une différence décisive entre les hommes et les bétes.



76 ALEXANDRE SCHWEIZER

de 'organisme comme un probleme fort difficile, — car, comme
elle le rappelle, il n’est pas résolu, — toujours est-il que, d’a-
prés Du Bois-Reymond, la sensation et la conscience, a partir
de leurs tenus commencements, demeurent inexpliquées.
Eussions-nous, en effet, complétement constaté tous les mouve-
ments d’atomes indispensables dans le cerveau pour amener
un fait spirituel, et n’eussions-nous trouvé exclusivement que
de la rnatiére en mouvement, nous n’aurions encore trouvé
que les simples conditions de notre vie intellectuelle; nous
ignorerions toujours comment de ces conditions peut sortir la
vie de l'esprit. Autrement dit, quelle relation pouvons-nous
imaginer entre ces mouvements s’effectuant dans le cerveau
et le fait de sentir de la douleur ou du plaisir, et le fait de cette
certitude en vertu de laquelle je dis : Ainsi je suis moi? Celui
qui s’aviserait de donner la conscience de soi aux atomes
eux-mémes n’expliquerait ni la conscience de soi en général, ni
I'unité de l'individu .

Si le matérialisme refuse de reconnaitre ces limites, s’il pré-
tend expliquer aussi la conscience de soi par de simples fonc-
tions mécaniques du cerveau, il oublie que ces conditions ne
sont pas encorg des causes 2. Et c’est toutefcis par suite d’un
malentendu qu’on s’éléve contre Du Bois-Reymond, Celui-ci
veut, en effet, qu’on se livre 4 'étude de tout I'ensemble des
causes se rattachant les unes aux autres, mais, a ses yeux, ce
n’est pas encore 14 comprendre. Zeller trouve également qu’il
n’'y a aucune analogie entre le mouvement des atomes dans
le cerveau et des phénoménes de conscience psychologique et
de pensée. Ou bien qu’y a-t-il donc de commun entre la sécré-
tion de l'urine par les reins et la sécrétion de la pensée par le

' C'est la ce que Joh. Huber établit contre Strauss qui en prend & son
aise. Der alte und der neue Glaube, kritisch gewiirdigt. Nordlingen, 1873,
S. 590. — Heckel parle d’ames des cellules.

* Gass, Optimismus und Pessimismus. Berlin, 1876, S. 204. On voit la
cause de la vie de I'ame dans les porteurs physiques de cette vie. — Les
forces de la nature, dont nous recherchons Ja manifestation dans cer-
taines conditions, demeurent un mystere pour la connaissance scienti-
fique de la nature. Schopenhauer, Die Welt als Wille, I, S. 116. — Quand
finit Pexplication naturelle, commence I'explication métaphysique, p. 166.



L’AVENIR DE LA RELIGION i

cerveau? On ne peut dire avec Strauss: de méme que le mou-
vement se transforme en chaleur, il peut aussi, en d’autres cir-
constances, se transformer également en sensation. Car, comme
Zeller (pag. 534) le remarque, il n’y a aucune analogie entre les
deux. Toute étude se borne a constater exclusivement les phé-
nomeénes extérieurs, matériels, et ce n’est que plus tard, au
moyen de notre propre conscience, que nous expliquons, que
nous vérifions ces formes, en tant que nous les mettons en
rapport avec des faits spirituels. Les limites de la connaissance
de la nature sont les limites des connaissances exactes elles-
mémes. La science de la nature ne connait qu’un certain ordre
dans I'apparition et la disparition de tous les faits, ce qui ne
nous révéle nullement I'essence derniére, intime des choses.
Voila pourquoi toute la réalité, en tant qu’'empirique, demeure
compatible avec une idéalité transcendantale.

(’est ainsi que Lange (II, pag.167) pousse la science de la na-
ture la plus profonde et la plus matérialiste & s’élever par suite
de ses propres conséquences au-dessus du matérialisme lui-
méme. Il fait voir qu’a coté de ce monde des phénomenes il
est tout un monde spirituel qui, malgré sa dépendance appa-
rente de la nature, est entiérement différent dans son essence.
Strauss lui-méme reconnait que, chez 'homme, la nature se
dépasse elle-méme, ce qui doit nécessairement conduire plus
loin qus son matérialisme. En effet, comment le matérialisme
pur et simple pourrait-il s’élever au-dessus de la nature de
P'univers embrassant tout ce qui est? Comment pourrait-il s’é-
lever jusqu’a « une idée d’aprés laquelle ’'homme doit se dé-
terminer? » Il faut pourtant que, dans la nature mécanique, il
se trouve encore quelque chose d’idéel, tout en admettant que
cet idéel ne peut devenir actif chez nous sans mouvements du
cerveau. La religion, déja depuis longtemps, a vu beaucoup
de mouvements mécaniques dans l'univers, pourquoi ne re-
connaitrait-elle pas que ces mouvements régnent dans la na-
ture entiere? La conscience de soi et la vie intellectuelle sont
des faits établis : ils dépassent le mouvement mécanique de la
nature; ils nous contraignent & nous élever plus haut que le
matérialisme.



78 ALEXANDRE SCHWEIZER

La seconde pierre de scandale, le fait de voir dans I'’homme
le dernier fruit d’'un développement traversant toute la nature
animale, pourrait paraitre plus incompatible avec la religion.
Il y a déja en nous un certain sentiment général qui se révolte
a I'idée que nous descendons du singe. Toutefois, la doctrine
de I’évolution n’affirme nullement que nous descendions d’une
des espéces de singes qui existent encore; nous descendrions
d’un certain étre disparu depuis longtemps, souche de laquelle
se seraient développées deux branches toujours plus diver-
geantes; le dernier produit de Yune aurait été les diverses es-
péces actuelles de singes, I'autre nos diverses races humaines.
A la vérité, il resterait toujours un ancétre commun et animal
qu’il faudrait dériver & son tour d’animaux beaucoup plus in-
férieurs, de plantes, de certains rudiments. D’autre part, n’ou-
blions pas que la Bible elle-méme ne fait pas sortir ’homme
de rien, ni de ’essence de Dieu, mais d’une motte de terre in-
férieure aux organismes les plus inférieurs et que le souffle de
vie ne lui a été inspiré que quand il a été formé ainsi. Haeckel
éléve hardiment presque jusqu'd la hauteur d’'un dogme la
différence entre la doctrine biblique de la création et celle de
Darwin. Cependant elle se réduit & la différence qui existe dans
tous les domaines enlre la religion et les sciences de la nature.
La religion en appelle & Dieu comme & la cause premiére de
toutes choses, sans se préoccuper beaucoup de savoir ni com-
ment il procéde, ni de connaitre les moyens, les causes effi-
cientes qu'il emploie. La science, de son c6té, fait appel & des
causes naturelles, sans se préoccuper dans son domaine des
relations du monde naturel avec Dieu. De méme que la religion
abandonne son domaine, lorsque, privée de toutes les recher-
ches indispensables pour cela, elle s’avise de vouloir enseigner
comment s’est fait le monde naturel, de méme aussi la science
naturelle sortirait de son domaine, lorsque, dépourvue de
toutes les méthodes indispensables pour cela, elle voudrait se
livrer & des recherches sur Dien ou sur ses rapports avec le
monde de la nature. Voild pourquoi le sentiment qui se révolte
contre la doctrine du développement naturel n’a rien de reli-
gieux. On n’est blessé que dans ses habitudes, dans ses pré-



L’AVENIR DE LA RELIGION 79

jugés. Il en est comme il y a trois sieécles. On se sentait blessé
dans son bon sens, dans le témoignage des yeux, — qui avaient
aussi controlé le monde religieux, — par les idées de Copernic
sur la nature. Mélanchton lui-méme allait jusqu’a dire que, si
Copernic avait raison, c’en était fait de la Bible et de la religion.
Et les athées faisant chorus regardaient avec dédain, du haut
de leur grandeur, la religion désormais en décadence. Or,
comme il est difficile de comprendre que la religion puisse étre
changée par le fait que la terre tourne autour du soleil et non
pas le conlraire, il se pourrait que le besoin de trouver une
demeure pour Dieu, dont Strauss se raille, ne fut pas aussi
grand que ses railleries. Nous voyons exacltement les mémes
faits se renouveler 4 'occasion de Darwin : nous avons, d’'une
part, les crainles des personnes religieuses, de l'autre, les
railleries de certains naturalistes, particulierement en Alle-
magne. Quant & Darwin lui-mé&me, il ne pense pas qu’en dé-
couvrant d’autres causes naturelles que celles connues jusqu'a
présent il renversat la religion. Quand on réfléchit & la vraie
essence de la religion toute crainte se dissipe ; quand on pense
au sentiment de soi que ’homme posséde, — et qui ne consent
pas a se laisser dégrader a I’état de pur sentiment animall, —
on ne tarde pas a voir deux choses : d’abord, le fait d’avoir éte
tiré directement d’'une motte de terre ne nous délivrerait pas
de plus précieuses lettres de noblesse que le fait d’étre le pro-
duit le plus élevé d’une évolution, en partant des formes les
plus rudimentaires; en second lieu, la religion avec son idée
de Dieu a jusqu’ici pu admettre, sans difficulté aucune, que
notre existence individuelle se développe & partir de 'état em-
bryonnaire au moyen du feetus se développant peu a peu; elle
se fera également a 'idée que le monde entier s’est développé
d’une maniére analogue jusqu’au moment ou il a produit

* Waitz, dans I'ouvrage cité (pag. 307 et suiv.), a montré la profonde
différence entre I'homme et les animaux, méme les mieux organisés, et
cela dans les points les plus décisifs, particulitrement pour ce qui tient
4 la vie religieuse qui se montre méme chez les plus sauvages d’entre les
peuples, tandis qu'on ne peut ni la constater, ni la penser dans aucune
espece animale.



80 ALEXANDRE SCHWEIZER

I’'homme. La frayeur des personnes religieuses n’a pas plus de
raison d’étre que les railleries de leurs adversaires. Ceux-ci,
qui aimeraient tant planer haut au-dessus des premiéres, se
trouvent cependant & la méme hauteur : ils partagent le pré-
jugé en vertu duquel il y a exclusion entre I'idée d’une cause
naturelle de tout ce qui arrive et I'idée que tout a été créé par
Dieu 1.

11 est une troisieme pierre de scandale que nous offre la doc-
trine de 'évolution et, en général, la conception matérialiste
de l'univers. D’apres elle, 'idée de but serait superflue; il n’y
aurait pas de téléologie, pas de finalité ; toute croyance 4 une
signification, & un plan, & un but, & un ordre assuré de I'uni-
vers naturel se trouverait niée, parce que tout est devenu ce
qu’il est, au moyen d’un hasard mécanique. Et, si nous y re-
gardons de plus prés, nous verrons s’évanouir également 'idée
en vertu de laquelle nous tenons pour dirigé vers un but ce
qui posséde les qualités voulues pour persister tel qu’il arrive
a l'existence.

Il est hors de doute au’il y a une certaine maniére de conce-
voir I'idée de but, de finalité dans le cours des choses, si mal
fondée qu’on ne peut désirer que de la voir disparaitre entiére-
ment. Celui qui prétend que tout dans le monde doit étre orga-
nisé de fagon a servir & l'utilité de I'nomme et qui, de plus,
se fait de 'utilité des représentations égoistes; celui pour le-
quel le nez s’avance afin de pouvoir porter des lunettes, celui-
12 ne perdra pas grand’chose en se voyant privé de son idée
de la finalité comme d’une erreur grossiére. Mais il convient
de faire un pas de plus. Il faut avouer sans détour que, dans
la marche du monde de la nature, on ne saurait nullement re-
trouver la réalisation de l'idée que 'nomme, méme le plus
raisonnable, se fait de la finalité. Dans ce monde, les choses
suivent une marche i leur facon, sans se préoccuper nullement
d’une finalité telle que celle que nous nous forgeons. Cette
finalité de l'univers, mesurée & notre mesure, doit paraiire
fort peu en accord avec un but. On congoit sans peine que les
hommes religieux se lamentent et que leurs adversaires se

t Yoy. Dogmatique de Schweizer, 2¢ édition, pag. 60 et 75.



L’AVENIR DE LA RELIGION 81

raillent en entendant dire que, d’aprés les sciences naturelles,
il n’y a rien dans la nature de dirigé vers un but. Seulement,
de part et d’autre, on ne s’apercoit pas que ceux qui rient et
ceux qui pleurent sont placés justement au méme point de vue :
ils se font de l'idée de finalité, de 1'idée de but, une représen-
tation inexacte et beaucoup trop étroite.

Ici encore, Lange ouvre la voie pour arriver a s’entendre
sans la poursuivre toutefois jusqu’au bout. (II, pag. 245.) Voici
ses idées principales : « Celui qui, pour sauvegarder la fina-
1ité, s’accroche aux lacunes que la connaissance scientifique
présente, oublie que la forme que la finalité a jusqu'’ici revétue,
1a forme humaine, a été entierement réfutée par les faits. Car
ja nature ne suit pas la marche que nous sommes disposés 2
-considérer comme conforme 4 un but, d’aprés ’analogie de
de 'usage que nous faisons de notre raison. La nature pro-
céde, au contraire, de telle sorte que, si nous mesurons ses
produits & notre mesure & nous, ils nous paraitront un effet
-du plus aveugle hasard. »

Ainsi, par exemple, il se produit une masse énorme de ger-
mes qui périssent aussitot; il ne se conserve que ceux-la seule-
ment pour lesquels se rencontre un concours de circonstances
leur permettant de vivre. « Ne nous semblerait-il pas entiére-
ment contraire au but de tirer un million de coups de fusil
dans toutes les directions pour tuer un seul lievre 7 ou d’em-
ployer un millier de clefs pour obtenir enfin celle qui ouvre
la serrure? ou de béatir une ville entiére pour n’habiter qu’une
seule maison? » Ces exemples de Lange ne sont pas décisifs.
La nature, en effet, a besoin de la masse de germes qui pé-
rissent, non seulement pour que quelques-uns arrivent acci-
dentellement & I’existence, mais encore évidemment pour que
ces derniers puissent aussi continuer leur existence. Il est de
fait que les créatures vivantes doivent se nourrir de celles qui
meurent et méme les plantes nourriciéres ne pourraient pous-
Ser en masse sans humus, ni celui-ci se former sans des mil-
lions d’organismes qui se corrompent. Pour en revenir 2 la
<comparaison, il en est autrement du fusil dont le coup porte :
il n’a nullement besoin de milliers d’autres, pas plus que la

THEOL. ET PHIL. 1880, 6



83 ALEXANDRE SCHWEIZER

maison habitée n’a besoin des milliers de maisons inhabitées
ou la bonne clef, de toutes les autres. Nous voyons par I que
la nature ne fait rien d’absolument superflu, uniquement pour
amener accidentellement & 'existence, & la suite de plusieurs
milliers d’essais, I'dtre capable d’exister; mais elle fait tout
pour la conservation de ceux qu’elle laisse vivre : elle se sert
aussi de ce qui périt et doit aussi 'avoir. Elle poursuit une
finalité qui, tout en différant beaucoup de celle de 'homme,
ne saurait étre présentée comme lui étant directement et ex-
clusivement contraire 1.

Plus lumineuse sera donc la considération qui suit : « Le
hasard qui régne dans ce domaine n’est naturellement aucun
hasard ; car les lois générales de la nature et leur action puis-
sante produisent nécessairement tous ces effets; ce n’est qu’en
apparence qu’il parait y avoir hasard, quand on prétend leur
appliquer la mesure et les calculs de 'intelligence humaine. Les
germes qui se maintiennent — a coté de germes innombrables,
qui périssent sans étre en aucune fagon inutiles, — constituent
ces cas spéciaux favorables : ils ne sont pas uniquement pos-
sibles, mais réels; aulieu d’étre purement accidentels, ils sont
plutdt nécessaires, exactement tels qu’ils se produisent, pro-
voqués par les lois de 'univers. La finalité qui se présenie &
nous dans la nature n’est sans doute pas celle que les hommes
1maginent, mais la perte de celle-ci n’entraine nullement celle
de toute autre téléologie. Nous nous trouvons, au contraire, en
présence d’une finalité générale, paraissant fort précaire au
jugement de notre logique, tandis qu’elle constitue la finalité
objective de l'univers 2, qui n’exclut nullement la conception
religieuse des choses. Ou bien, qu’est-ce qui nous empéche de

* 11 va sans dire que Strauss voit une preuve qu'il n'y a pas de Dieu
dans les millions de germes de cerisiers en flenrs qui tombent et pé-
rigsent. Pour lui, les preuves de l'athéisme croissent comme les mires
aux ronces du chemin.

* Hartmanon, Neukantianismus w. s. w., pag. 63. « C’est une étroitesse de
beaucoup de naturalistes de vouloir contester toute valeur & I'explication
téléologique. » Et, chose curieuse, il adresse également ce reproche &
Lange. De tout temps, les théologiens ont enseigné une finalité graduée,
une plus grossiere dans le monde de la nature que dans le monde moral



L’AVENIR DE LA RELIGION 83

considérer comme voulue de Dieu cetlte évolution du monde
realisée par les lois d’une finalité naturelle, nécessaire dans
toules ses parties et non accidentelle, justement parce qu’elle
est mécanique? En tout cas, Strauss se trompe quand il déclare
le genre d’ordre qui régne dans l'univers incompatible avec
I'idée de Dieu, de sorte qu’il ne veut admettre Dieu que pour
un monde inférieur, miraculeux, fait et dirigé du dehors, opi-
nion exactement la méme que celle des adversaires religieux,
étroits et & courtes vues. C. von Ber, en démontrant comment
la nature poursuit un but, a produit une sensation telle que
I'ouvrage de Du Bois-Reymond, Darwin contre Galiani, ne
saurait I'effacer, d’autant plus que celui-ci, & son tour, limite
la portée de la sélection darwinienne.

Au fait, la religion a toujours enseigné que notre raison n’est
pas de force & comprendre la marche des choses. C’est 12 sup-
poser pour la nature une finalité tout autre que la ndtre et pa-
raissant justifiée & un point de vue supérieur qui ne nous est
pas encore connu !. A des causes naturelles correspond aussi
un but exclusivement naturel, au point de départ correspond
la fin ou le but : les deux s’impliquent réciproquement. Lors-
que les naturalistes veulent réfuter ce fait, ils quittent leur
propre terrain pour se lancer dans des recherches spéculatives;
1ls commettent la méme faute que les personnes religieuses qui
aimeraient beaucoup, au contraire, introduire des causalités
métaphysiques dans les sciences naturelles.

Zeller demande également « ce que cela peut vouloir dire
que le monde, se formant de matiéres primitives inconnues,
I'ordre, les lois de la marche de I'univers, la vie des étres orga-
niques, l'intelligence et la moralité des étres raisonnables, que
tout est a la vérité une suite, mais non un but, que le monde
n’est pas le but, mais le résultat de ces causes? Il est en tout

ou méme que dans le royaume de Dieu. 1ls distinguent entre providentia
communis, specialis et specialissima. Dogmatique de Schweizer, par. 35,
74, 90, 109. :

t Voild pourquoi le sentiment religieux ne saurait étre ébranlé par
les coups les plus cruels que nous inflige le cours de la nature. Voy. Nach
Rechts und Links de I'auteur, pag. 321 et suiv.



8% ALEXANDRE SCHWEIZER

cas certain qu'on ne prétend pas dire que le monde soit sorti
accidentellement de ces causes, qu’il ne soit que le produit
accessoire de leur activité, d’ailleurs dirigée vers d’autres
effets, car, dans tout I'ensemnble du mécanisme de la nature,
il n’y a pas de hasard, rien d’accidentel. Le monde n’est pas
simplement une résultante, mais une conséquence nécessaire
de ces causes, de sorte qu’il ne pouvait ni manquer d’étre, ni
étre autrement. En d’autres termes, dés le début, le monde a
été placé i, préfiguré dans ces causes, par conséquent, celles-
ci ne peuvent étre exclusivement mécaniques. Les causes de
ce genre, en effet, ne produisent jamais que des mouvements
dans I'espace, desquels on aura beaucoup de peine 4 déduire
la vie, la sensation, la conscience de soi et la raison, le senti-
ment du beau et la volonté de faire le bien. C’est pourquoi il
faut admettre non pas, il est vrai, une finalit¢é humaine, mais
une finalité du monde. Le but du monde ne peut étre autre
que le monde lui-méme pris comme tout, la réalisation de la
plus grande somme de perfection qui peut étre oblenue, étant
données des existences finies. Du moment ol, en outre, la dis-
position & une réalisation nécessaire devrait se trouver déja
dans les tout premiers commencements, tout aurailt un but,
le tout serait dirigé vers un but, les faits particuliers qui arri-
veraient s’expliqueraient seuls mécaniquement. C’est 12 le point
de vue de Leibnitz. Mais on ne peut admettre qu’un créateur
absolu ait distingué entre le but et les moyens comme font les
hommes, car ici on ne peut se représenter un avant et un
aprés. Il faut alors, avant de se demander si le monde a été
créé mécaniquement ou en vue d’un but, se demander préa-
lablement s’il a été créé; si la matiére et le mouvement ont
commencé d’étre dans un moment de la durée ; si le principe
créateur a été inactif jusqu’a ce moment2. Si le monde a tou-
jours existé (idée que des théologiens comme Origéne ont

¢t Strauss lui-m&me parle d'une prédisposition du monde % la raison :
Angelegtsein des Universum zur Vernunft.

* La Dogmatique de Schweizer réfute également I'idée que le monde
ait pu commencer, parce que ce fait serait inconciliable avec la toute-
puissance immuable. I, pag. 264 et suiv.



L’AVENIR DE LA RELIGION 85

trouvée compatible avec la notion de Dieun), la controverse au
sujet du mécanisme et de la finalité ne peut plus porter que
sur les parties spéciales de 'univers, sur les changements qui
ont lieu dans le monde. Mais du moment ou tout ce qui arrive
provient de causes naturelles et ol la finalité ne peut en étre
distincte, alors les causes naturelles ne sont pas seulement
mécaniques. De sorte que, malgré ou mieux a cause de la né-
cessité naturelle régnant dans le monde, nous sommes obligés
de voir en lui I'ceuvre de la raison absolue, qui produit avec
nécessité ce qu’elle produit conformément & son essence. »

De sorte que I’avenir de la religion parait assuré, il est com-
patible avec le plus libre développement des sciences natu-
relles. Il est, du reste, possible que lavenir soit appelé a
répudier, ou a rectifier beaucoup d’éléments empruntés &
d’anciennes conceptions de la nature 1. De sorte que les trois
points choquants dans le matérialisme des sciences naturelles
manquent de fondement, c’est-a-dire qu’ils n’offrent aucun
danger pour la religion. Il ne manque pas de naturalistes cé-
lebres qui ne partagent nullement la crainte qu’inspire la
notion de finalité; ils trouvent aussi Dieu dans la nature, et
justement dans la finalité et I'harmonie qu’ils constatent en
elle, harmonie qui pénétre 'univers entier et qui est constam-
ment maintenue par ’enchainement naturel des causes.

(A suivre.)

* Voy. la lettre de Schleiermacher & Liicke et Heinrich Lang dans
son écrit Religion im Zeitalter Darwin’s. Schweizer développe cette
idée dans sa Dogmatique.




	L'avenir de la religion

