
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: L'avenir de la religion

Autor: Schweizer, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'AVENIR DE LA EELIGION

ALEXANDRE SCHWEIZER *

2° Nous l'avons vu, l'histoire de la civilteation et la philosophie
ne réussissent pas à se débarrasser de la religion : quant au
socialisme, plus il fait appel à la force, moins on peut discuter
avec lui. Il ne reste plus que la science moderne de la nature
comme adversaire avancé de la religion. Celui-ci du moins

paraît se refuser absolument à déposer en faveur de la religion.
Nous voici donc arrivés au point décisif, les questions doivent
être serrées de près. Il s'agit de savoir si, la religion et la

philosophie spéculative mises de côté, la science de la nature peut
suffire à elle seule pour donner satisfaction à la vie intellectuelle.

La conception matérialiste de l'univers esl-elle en état,
sans faire le moindre emprunt à l'idéal, de maintenir la

civilisation, qui plus est de l'augmenter et de l'ennoblir
Lorsque sans hésiter on répond négativement à ces questions

pour reconnaître que, à tous les degrés du développement,
la religion et la philosophie seront des parties constitutives de

la civilisation ; quand on maintient que la science de la nature
a besoin d'être complétée par la culture d'une vie intérieure,
idéale et quand on reconnaît que la religion en particulier doit
persister du moins aussi longtemps que la civilisation2, il faut

prouver deux choses : d'abord que la science de la nature et

1 Voy. Revue de théologie et de philosophie, novembre 1879, pag. 505.
* D'après Strauss, la civilisation et la raison doivent un jour disparaître

sans laisser de trace, ce qui ne paraît guère s'accorder avec son optimisme.
THÉOL. ET PHIL. 1880. 5



66 ALEXANDRE SCHWEIZER

l'histoire empirique ne sont pas en mesure, à elles seules, de

réaliser l'idéal de la science et de la civilisation conçu par le

genre humain ; en second lieu qu'il y a une seconde tâche à

remplir, encore plus importante que celle de connaître le
monde de la nature.

Si le théologien, appelé par vocation à faire grand cas de la
religion, était seul à maintenir tout cela, il ne ferait indubitablement

que provoquer contre elle des défiances très répandues.

Dans les premières années de ce siècle, pour que les

contempteurs de la religion parmi les hommes cultivés
voulussent bien au moins prêter l'oreille à ses Discours sur la

religion, Schleiermacher a dû prendre une attitude franchement

mondaine et romantique. Aujourd'hui on est déjà moins

obligé de prendre cette position. En effet, quand on a à parler
en faveur de la religion, on peut en appeler à des naturalistes
compétents, à des philosophes critiques comme Ed. Zeller et
F. A. Lange. De sorte que ce qu'il y a à dire de plus décisif en
faveur de la religion peut être exprimé dans les paroles mêmes

de ces penseurs indépendants et réfléchis, qui n'abordent nullement

la religion avec des préjugés favorables. Parmi les
naturalistes, Lange est un de ceux qui jouissent même de la grande
estime des socialistes par suite de la profondo sympathie qu'il
a manifestée pour les misères de classes entières ; tout en
reconnaissant tous les droits des sciences naturelles, et en défendant

même la conception matérialiste, ces hommes ont donne
de la religion une apologie plus saine que celles qui se trouvent

dans les livres des théologiens de profession.
Lange a vu d'une manière plus profonde et plus complète

que Strauss les dangers que le matérialisme fait courir à notre
civilisation. Le célèbre auteur de la Vie de Jésus ne craint que
le matérialisme grossier des classes ouvrières. Pour sauver son

bourgeois, dont le matérialisme est déjà ganté, il a recours au
canon, comme dit Lange, ou à la limitation du suffrage
universel, au maintien de la peine de mort, ainsi qu'à d'énergiques
mesures répressives, mises à la disposition du puissant
chancelier. Strauss propage en même temps un matérialisme
théorique qui a justement pour effet de bien asseoir les socialistes



l'avenir de LA RELIGION 67

sur leur bête, et de séparer du peuple les hommes cultivés
ayant encore besoin de religion. En opposition à cette courte
vue de l'optimisme, Lange, allant bien plus au fond des choses,
estime que l'unique moyen d'éviter le bouleversement socialiste,

c'est de triompher au plus vite du matérialisme et de
combler promptement l'abîme qu'on a creusé en séparant les
hommes cultivés du peuple et des besoins spirituels de celui-ci.
Strauss, lui, propage largement sa conception matérialiste de

l'univers à l'usage de ses hommes cultivés, tout en émoussant
les conséquences les plus grossières de sa théorie, en partie
au moyen d'un reste de morale idéaliste, qui ne saurait se

maintenir dans une atmosphère matérialiste, en partie par des

mesures répressives. Lange, au contraire, voit le danger
d'abord dans le matérialisme lui-même, dont la théorie doit
nécessairement aboutir à la pratique, et ensuite dans l'attitude
optimiste des hommes cultivés qui s'inquiètent fort peu du
petit peuple dont ils sont séparés, si misérable, d'ailleurs, que
puisse devenir son existence. Strauss repousse avec décision
le pessimisme que la misère fait aisément surgir dans les rangs
des masses, tandis que, avec un certain air narquois, il se

borne à prêcher son optimisme aux hommes des classes
supérieures qui sont à leur aise. Lange, au contraire, voit dans ce
levain de pessimisme simplement un fruit du matérialisme
exclusif qui ne veut apprécier la valeur du monde qu'à la mesure
de notre bien-être matériel.

Tout ce qui précède pourra sans nul doute paraître fort
surprenant à maint lecteur. Celui, en effet, qui n'a fait
qu'entendre parler de l'excellent ouvrage de Lange sur le matérialisme,

au lieu de s'être donné la peine de l'étudier, s'imagine
volontiers que l'auteur se borne à défendre le matérialisme.
En réalité, Lange se propose bien plutôt de dépasser le
matérialisme ou, du moins, d'en montrer l'insuffisance. Mais il sait

parfaitement que, pour triompher du matérialisme, il faut
commencer par ne lui marchander aucun de ses droits, et par le

cantonner rigoureusement dan3 sa propre sphère, afin de pouvoir

repousser vigoureusement les injustes invasions qu'il se

permettrait dans un domaine où il n'a que faire.



68 ALEXANDRE SCHWEIZER

Pour réfuter les attaques du matérialisme théorique, auquel

se rattache étroitement le pratique, il y a deux ou trois choses

à faire. D'abord, lui reconnaître hautement tous ses droits là

où il convient, ensuite lui tracer les limites qu'il ne saurait

franchir, et, enfin, insister fortement sur le domaine idéel qui,

pour la nature humaine et la civilisation, est tout aussi nécessaire

et beaucoup plus précieux encore que la science naturelle
matérialiste. C'est là une tâche dont l'ouvrage de Lange et les

études de Zeller ont étonnamment facilité la solution.

Le matérialisme doit donc régner sans conteste dans les

sciences de la nature. Que se proposent-elles, en effet? Leur

nature même l'indique : elles visent à expliquer tous les phénomènes

naturels par des causes naturelles pour arriver ainsi à

les connaître. Or les causes naturelles ne sont pas spirituelles;
elles sont matérielles. Ici donc, le matérialisme doit régner
seul; les naturalistes ont ainsi parfaitement le droit de repousser

énergiquement l'intervention de causes surnaturelles qui
prétendraient faire invasion dans leur domaine1. Lange reconnaît

expressément « que la connaissance expérimentale doit
s'en tenir à une conception mécanique de l'univers et repousser

toute fantaisie métaphysique. Nous restât-il encore beaucoup

de choses inexpliquées, nous n'en devrions pas moins

présupposer l'explication naturelle et travailler à expliquer
toujours mieux ce qui resterait. » Zeller ajoute ici une réserve.

Il veut bien qu'on ne donne de tous les phénomènes que des

explications exclusivement physiques, mais ce qu'il ne saurait

admettre, c'est que toutes les causes naturelles soient
mécaniques, c'est-à-dire qu'elles consistent exclusivement en

mouvements dans l'espace. C'est là une prétention qui est encore
loin d'être prouvée. En tout cas, nous n'avons nul droit de

remplacer notre ignorance des diverses causes naturelles, en
faisant appel, sur un point quelconque des sciences naturelles,
à de certaines causes métaphysiques inconnues. Faire appel à

Dieu dans ce cas, c'est le rabaisser au point d'en faire la res-

1 J'ai montré dans ma Dogmatique, pag. 73, 75, 90, 107, 130, que les intérêts

de la religion demandent la même chose et qu'elle doit nier le
miracle.



l'avenir de la religion 69

source suprême de l'ignorance, c'est-à-dire renoncer à des

recherches scientifiques.
Tout exemple emprunté aux nombreuses observations des

sciences particulières confirmera ces principes. Qui songerait
à expliquer le changement des saisons de l'année en faisant
appel à des êtres supraterrestres? On parle simplement de

l'obliquité de l'axe de la terre dans sa course autour du soleil.
Et cette obliquité de l'écliptique, à son tour, on ne l'explique
pas au moyen d'une cause ultraterrestre, mais simplement
par des causes naturelles, soit que nous les connaissions déjà,
soit que nous les ignorions encore ou que nous devions les

ignorer à tout jamais. Derrière ces causes naturelles, nous
devons supposer d'autres causes toujours naturelles et remonter
aussi loin que possible dans leur démonstration. Mais, dès que
notre entendement, arrivé à la toute dernière des causes
naturelles, prétend en appeler à une cause surnaturelle, — quelque

chose comme le moteur primitif d'Aristote qui met tout
en mouvement et demeure lui-même immobile, — il
abandonne le terrain des sciences naturelles. Et toutefois il
conviendrait de se demander préalablement si l'organisme de la
nature est bien réellement une série infinie, une chaîne de

causes placées les unes derrière les autres et se suivant en

ligne droite, comme des perles enfilées par un fil perpendiculaire,

ou si cet organisme ne ressemblerait pas plutôt à une
circonférence revenant sur elle-même, qui aurait toujours existé
sans avoir commencé dans le temps, de sorte que les phénomènes

particuliers seuls surgiraient et disparaîtraient et que
toutes les parties agiraient réciproquement les unes sur les

autres *. En tout cas, l'étude de la nature finirait là où finirait
la nature : l'étude de la nature ne peut étudier que la nature,
elle n'est appelée à s'occuper que des causes naturelles; ce

qui existerait encore en dehors de la nature ne peut être atteint
par les sciences naturelles, car, s'il en était ainsi, si cette cause

1 Schopenhauer va jusqu'à dire que, dans la série des changements qui
se succèdent, il est aussi impossible de se représenter une première cause

qu'un commencement du temps ou des limites de l'espace. Die Welt als
Wille, I, pag. 49.



70 ALEXANDRE SCHWEIZER

pouvait être connue par l'étude de la nature, il faudrait qu'elle
appartînt encore à la nature. La science de la nature ne peut
ni rechercher, ni dire s'il y a des causes de ce genre, sans

abandonner son propre terrain pour aller se perdre dans les

spéculations métaphysiques. Dès lors les méthodes des sciences

naturelles ne sont plus de mise, aussi Schopenhauer déclare-
t-il que la physique, absorbée par les phénomènes du monde,
ne saurait suffire, ni se suffire à elle-même : elle a besoin d'une

métaphysique. Il va donc sans dire que le naturaliste, comme
naturaliste, ne saurait jamais, dans ses recherches, aboutir à

Dieu ou à une cause surnaturelle quelconque. Cette déclaration

n'a pu paraître importante qu'aussi longtemps qu'on n'avait

pas bien délimité le champ et la portée des sciences

naturelles et que l'on confondait encore plus ou moins dans sa

tête les causes naturelles et les causes surnaturelles.
Ils ne paraissent pas complètement à l'abri de cette

confusion, ceux qui, comme Strauss, toute une école de naturalistes

allemands et quelques littérateurs étourdis, se hâtent de

voir des preuves nouvelles en faveur de l'athéisme dans les
découvertes faites par Darwin dans un champ jusque-là
inexploré. Tout cela ne prouve qu'une chose, c'est que le pan-
cosmisme, le monisme, pour lequel il n'y a de réel que la
nature se mouvant elle-même ou le monde des phénomènes,
suffit à une conception du monde demeurant exclusivement
scientifique *. Darwin lui-même ne se permet pas de pareils
empiétements sur un domaine étranger. La question de savoir
si la science de la nature qui, cela va sans dire, doit tout
expliquer naturellement, est ou non compatible avec l'idée de

Dieu, avec un être surnaturel, cette question demeure exactement

la même comme avant que Darwin eût découvert des

' Une physique qui tiendrait son explication des choses pour suffisante
ne serait que du naturisme, du matérialisme réchauffé transformant le
phénomène en chose en soi et supposant par cela même la chose principale.

Une pareille physique absolue, ne laissant aucune place a la
métaphysique (ni à l'idéel), transformerait la natura naturata en natura
naturalis. En répudiant l'athéisme, on répudie également une pareille
physique, qui, sans métaphysique, renverse aussi la morale. Schopenhauer, II,
193 et 342.



L'AVENIR DE LA RELIGION 71

causes naturelles jusqu'à lui inconnues. Que les idées de Darwin

finissent par triompher ou qu'elles soient un jour reconnues

fausses, dans un cas comme dans l'autre, il est hors de

doute qu'un matérialisme est pleinement justifié dans le
domaine des sciences naturelles, mais qu'à côté de lui, et tout
aussi justifié, se pose constamment le grand problème d'un
monde idéel. On peut être religieux et irréligieux, en admettant

et en repoussant les hypothèses de Darwin, ce fait ne saurait

dépendre du plus ou moins de causes naturelles que nous
connaissons jusqu'à présent. La science de la nature sait fort
bien que son programme est de tout expliquer naturellement ;

qu'elle réussisse complètement ou partiellement, la question
de Dieu demeure en tout cas la même. De nos jours, ce point
de vue-là devrait être considéré comme définitivement établi.

Jusqu'à Darwin et à ses prédécesseurs, toute explication
naturelle a fait presque entièrement défaut pour un domaine très
important, l'origine des espèces diverses dans lesquelles nous

voyons les êtres vivants se classer. C'était pourtant une grave
faute scientifique de recourir, à défaut de causes naturelles,
à des explications surnaturelles, pour cet unique domaine de

la nature qui se serait trouvé avec Dieu dans de tout autres
rapports que d'autres portions de la nature où depuis
longtemps l'explication naturelle règne sans conteste.

Celui qui croit en Dieu ne saurait cependant prétendre qu'il
ait créé une portion de la nature autrement que toutes les
autres. Or plus les explications naturelles nous étaient restées

jusqu'à présent cachées, quant aux espèces, — qui, du reste,
ne se différencient décidément que dans les organismes
supérieurs, — plus il fallait s'attendre au grand éclat que provoqueraient

les premiers essais dans ce sens, plus il fallait s'attendre à

voir l'enthousiasme s'emparer de quelques naturalistes1. Cette

exubérance, avec la disposition au matérialisme, devait être
fort compréhensible, mais on est déjà plussobre et plus de

sang-froid. On a longtemps affirmé la descendance des orga-

* C. Vogt, au moyen de l'explication darwinienne de l'origine du
monde, ne fût-elle encore qu'un article de foi, veut mettre le Créateur
à la porte.



72 ALEXANDRE SCHWEIZER

nismes supérieurs des inférieurs, c'est-à-dire la doctrine de

l'évolution2, mais les preuves précises ont toujours fait défaut

jusqu'à ce que Darwin a mis en avant sa sélection par suite du
combat pour l'existence et son accommodation aux milieux
naturels, comme facteurs puissants. L'homme peut bien, et cela
dans un temps relativement court, obtenir, au moyen d'une
sélection artificielle, des variétés importantes dans le monde
des plantes et des animaux. Pourquoi la nature, ayant à sa

disposition un temps infiniment plus long, n'arriverait-elle pas,
au moyen de la sélection naturelle, à faire sortir des êtres
primitifs les plus simples des organismes toujours plus nobles et

plus élevés, qui ont, d'ailleurs, une certaine variabilité? La lutte
pour l'existence entre tous les êtres vivants produirait donc,
bien que plus lentement, ce que la main des hommes obtient
de son côté. Les exemplaires pourvus d'avantages les rendant
particulièrement aptes à sortir victorieux de la lutte pour
l'existence survivront aux autres, transmettant leurs privilèges
à des descendants qui se chargeront à leur tour de les améliorer.

Darwin explique donc l'origine des diverses espèces au

moyen d'un lent développement, permettant aux avantages
accidentels, dont seraient doués quelques exemplaires, de s'hériter

jusqu'au moment où, par suite de l'adaptation aux
conditions d'existence dans un milieu donné, il s'établit un point
d'arrêt relatif qui permet à l'espèce la plus noble de se fixer
définitivement. Cette découverte fera époque comme celle de

Copernic en astronomie. A une condition, toutefois, c'est que
cette explication ne demeure pas à l'état de simple hypothèse,
qu'on ne se borne pas à établir qu'il peut en avoir été ainsi,
mais qu'on cite un fait réel dans un domaine déterminé. Il se

peut qu'on se soit hâté d'exagérer la portée de la découverte;
il se pourrait que ces causes naturelles rendissent fort bien
compte des seules variétés, sans expliquer l'origine d'une seule

* Déjà avant Darwin, Oswald Heer a cherché à expliquer le lien génétique

de la nature organique. Il a vu dans les formes nouvelles le produit,
soit d'une longue action des anciens types, soit d'une évolution de ceux-
ci arrivée a un moment déterminé. Voy. Flora tertiana, III, pag. 256, et
aussi Urwelt der Schweiz.



L'AVENIR DE LA RELIGION 73

espèce. Il n'en demeure pas moins vrai que cette cause est un
coefficient important pour l'explication naturelle des produits,,
fallût-il, d'ailleurs, la compléter par plusieurs autres. Un fait
demeure toujours certain : Darwin a, pour le moins, imprimé
une vigoureuse impulsion, soit pour travailler à la confirmation
de sa théorie, soit pour chercher d'autres coefficients concourant

avec la cause qu'il a découverte.
Si on dit que Dieu créa les espèces chacune pour elle-même,

c'est tout simplement renoncer à une explication naturelle. Il
résulterait de là que, dans les sciences de la nature, on ne
pourrait jamais admettre des causes surnaturelles que
lorsqu'elles interviendraient çà et là, à côté des causes naturelles
auxquelles, d'ailleurs, elles se subordonneraient. En outre,
s'en tiendra-t-on à l'hypothèse que Dieu aurait tout à coup fait
sortir les êtres vivants comme d'un coup de pistolet, au moins-

un couple de chaque espèce, et qu'il les aurait appelés à l'existence

à l'état adulte? Mais la Bible elle-même fait former le

corps de l'homme de la poudre de la terre, et Dieu, ensuite,
lui donne l'âme comme souffle de vie. Ici encore, ce serait
renoncer à toute connaissance scientifique. C'est pourquoi, pour
la théorie déjà ancienne de l'évolution, l'hypothèse de Darwin
fait époque, en ce qu'elle inaugure une explication naturelle
de l'origine des espèces, quoiqu'elle soit loin de pouvoir tenir
tout ce qu'elle promet, en faisant dériver les espèces
supérieures presque exclusivement du hasard et des influences
extérieures. Aujourd'hui déjà, l'attention se porte sur un facteur
intérieur, sur ces petites déviations avantageuses qui
surgissent tout à coup dans un exemplaire, parmi d'autres tout
à fait semblables et qui s'héritent. Ce fait a déjà dirigé l'attention

des savants sur des causes de transformation résidant
dans l'organisme lui-même. En effet, il faut bien qu'un être
qui se transforme, soit sous une action extérieure comme la
lutte pour l'existence, ou sous l'action de circonstances
extérieures qui le sollicitent à s'adapter au milieu, il faut bien
qu'un tel être possède déjà la faculté de se transformer qui
lui aura été donnée, soit par la procréation, soit par le fait que
le fruit aura atteint sa maturité. Toutefois, cette capacité pri-



74 ALEXANDRE SCHWEIZER

mitive de transformation ne pourrait lui venir de l'intervention
surnaturelle de forces ou d'êtres supraterrestres ; elle devra
être la résultante du concours général de toules les causes
naturelles. De sorte que la voie ouverte par Darwin pousse à la
recherche d'autres coefficients naturels, soit dans le monde

extérieur, soit dans l'organisme lui-même. En effet, du
moment où on est obligé d'accorder que ces avantages profitables
dans la lulte pour l'existence ne le deviennent dans bien des

cas que quand ils sont déjà acquis, ils sont loin de pouvoir
concourir au développement comme on le prétend. L'attention
doit donc nécessairement se porter sur d'autres faits naturels
venant confirmer la doctrine darwinienne, comme, par exemple,
les études paléontologiques. Celles-ci établissent qu'il y aurait
eu une amélioration lente des organismes à mesure que la
terre passait par des périodes successives de formation. Il ne
faut pourtant pas perdre de vue que, d'après Virchow, les plus
anciens crânes humains fossiles diffèrent autant de ceux des

singes que le crâne de l'homme actuel. L'embriologie peut
également fournir une confirmation du darwinisme. Elle paraît
établir, en effet, que le fœtus des espèces supérieures suit un
développement analogue à celui des espèces inférieures. Mais,
encore ici, il ne faut pas perdre de vue une circonstance capitale

: il faut bien que cette capacité de se développer jusqu'à
un degré supérieur se soit trouvée dans quelques fœtus, tandis

qu'elle manquait chez d'autres1.
Le développement graduel et progressif dans la formation

des diverses langues pourrait également favoriser le
darwinisme, si des hommes, ayant étudié ces matières, comme Pott,
ne niaient pas catégoriquement que les familles supérieures de

langues se soient développées des inférieures. Il doit y avoir
eu, au contraire, dès le tout commencement, divers rudiments
de langues indépendantes les unes des autres2. En un mot,

1 E. von Baer a tempéré les exagérations de Haeckel en ceci : Le fœtus
humain ne suivrait nullement un développement analogue à celui de

tontes les espèces inférieures; partant de la base générale, il progresserait

en se spécialisant constamment.
* Voy. Waitz, Anthropologie, 2. Ausg., § 239. De sorte qu'il pourrait y



L AVENIR DE LA RELIGION 70

pour autant qu'on ait exagéré la portée du darwinisme, il n'en
a pas moins fait époque. Car il a introduit l'explication naturelle

dans un domaine qui lui paraissait presque inaccessible,
et cela par une démonstration déterminée, de sorte que cette

explication a pour toujours pris pied dans ce domaine. Avec

cela, il doit demeurer entendu que l'étude de la nature doit
s'occuper exclusivement de la recherche des causes naturelles
et que, par conséquent, dans ce domaine, le matérialisme est

légitime.
Maintenant, comment cette marche générale de la nature

peut-elle s'accorder avec un idéalisme quelconque, avec une
idée quelconque de Dieu? Dirons-nous avec Strauss que
l'explication de l'univers au moyen de lois et l'idée de Dieu
s'excluent? L'idée de Dieu serait-elle définitivement liée à celle
plus ancienne d'un monde miraculeux? Ne peut-on admettre
Dieu que s'il intervient çà et là d'une façon arbitraire? L'idée

que tout ce qui arrive dans la nature est obtenu par des moyens
naturels est-elle incompatible avec l'idéalisme religieux?
Carrière (Relig. Reden, S. 176) dit avec raison : « Nous séparons
si peu Dieu de la nature que la volonté de Dieu se réalise dans
les lois de la nature. »

Il est cependant trois points qui semblent tout à fait
incompatibles avec un monde idéel s'affirmant, ainsi que c'est le cas

pour la religion, comme différent du monde naturel. Ainsi
premièrement si l'on veut faire procéder l'homme avec sa vie
spirituelle des espèces animales inférieures, comme celles-ci sont
sorties des plantes, et les plantes, enfin, du monde inorganique;
en second lieu, quand on exclut toute finalité, toute idée de

but du monde de la nature; en troisième lieu, enfin, quand on

prétend expliquer la sensation et la conscience de soi par de

simples mouvements mécaniques de la matière dans le cerveau
et dans les nerfs.

On peut renvoyer aux naturalistes l'explication de l'origine

avoir dans la nature des espèces graduées sans que les supérieures se

fussent pour cela développées des inférieures. — Müller, IV, S. 124,

rappelle que la science du langage fait obstacle au darwinisme; la langue
établit, en effet, une différence décisive entre les hommes et les bêtes.



76 ALEXANDRE SCHWEIZER

de l'organisme comme un problème fort difficile, — car, comme
elle le rappelle, il n'est pas résolu, — toujours est-il que,
d'après Du Bois-Reymond, la sensation et la conscience, à partir
de leurs tenus commencements, demeurent inexpliquées.
Eussions-nous, en effet, complètement constaté tousles mouvements

d'atomes indispensables dans le cerveau pour amener
un fait spirituel, et n'eussions-nous trouvé exclusivement que
de la matière en mouvement, nous n'aurions encore trouvé

que les simples conditions de notre vie intellectuelle; nous
ignorerions toujours comment de ces conditions peut sortir la
vie de l'esprit. Autrement dit, quelle relation pouvons-nous
imaginer entre ces mouvements s'effectuant dans le cerveau
et le fait de sentir delà douleur ou du plaisir, et le fait de cette
certitude en vertu de laquelle je dis : Ainsi je suis moi? Celui

qui s'aviserait de donner la conscience de soi aux atomes
eux-mêmes n'expliquerait ni la conscience de soi en général, ni
l'unité de l'individu1.

Si le matérialisme refuse de reconnaître ces limites, s'il
prétend expliquer aussi la conscience de soi par de simples fonctions

mécaniques du cerveau, il oublie que ces conditions ne
sont pas encore des causes 2. Et c'est toutefois par suite d'un
malentendu qu'on s'élève contre Du Bois-Reymond. Celui-ci
veut, en effet, qu'on se livre à l'étude de tout l'ensemble des

causes se rattachant les unes aux autres, mais, à ses yeux, ce
n'est pas encore là comprendre. Zeller trouve également qu'il
n'y a aucune analogie entre le mouvement des atomes dans
le cerveau et des phénomènes de conscience psychologique et
de pensée. Ou bien qu'y a-t-il donc de commun entre la sécrétion

de l'urine par les reins et la sécrétion de la pensée par le

1 C'est là ce que Joh. Huber établit contre Strauss qui en prend a son
aise. Der alte und der neue Glaube, kritisch gewürdigt. Nördlingen, 1873,

S. 590. — Hœckel parle d'âmes des cellules.
' Gass, Optimismus und Pessimismus. Berlin, 1876, S. 204. On voit la

cause de la vie de l'âme dans les porteurs physiques de cette vie. — Les

forces de la nature, dont nous recherchons la manifestation dans
certaines conditions, demeurent un mystère pour la connaissance scientifique

de la nature. Schopenhauer, Die Welt als Wille, I, S. 116. — Quand
finit l'explication naturelle, commence l'explication métaphysique, p. 166.



L'AVENIR DE LA RELIGION 77

cerveau? On ne peut dire avec Strauss : de même que le
mouvement se transforme en chaleur, il peut aussi, en d'autres
circonstances, se transformer également en sensation. Car, comme
Zeller (pag. 534) le remarque, il n'y a aucune analogie entre les
deux. Toute étude se borne à constater exclusivement les
phénomènes extérieurs, matériels, et ce n'est que plus tard, au

moyen de notre propre conscience, que nous expliquons, que
nous vérifions ces formes, en tant que nous les mettons en

rapport avec des faits spirituels. Les limites de la connaissance
de la nature sont les limites des connaissances exactes elles-
mêmes. La science de la nature ne connaît qu'un certain ordre
dans l'apparition et la disparition de tous les faits, ce qui ne
nous révèle nullement l'essence dernière, intime des choses.

Voilà pourquoi toute la réalité, en tant qu'empirique, demeure

compatible avec une idéalité transcendantale.
C'est ainsi que Lange (II, pag. 167) pousse la science de la

nature la plus profonde et la plus matérialiste à s'élever par suite
de ses propres conséquences au-dessus du matérialisme lui-
même. Il fait voir qu'à côté de ce monde des phénomènes il
est tout un monde spirituel qui, malgré sa dépendance apparente

de la nature, est entièrement différent dans son essence.
Strauss lui-même reconnaît que, chez l'homme, la nature se

dépasse elle-même, ce qui doit nécessairement conduire plus
loin que son matérialisme. En effet, comment le matérialisme

pur et simple pourrait-il s'élever au-dessus de la nature de

l'univers embrassant tout ce qui est? Comment pourrait-il
s'élever jusqu'à « une idée d'après laquelle l'homme doit se

déterminer? » Il faut pourtant que, dans la nature mécanique, il
se trouve encore quelque chose d'idéel, tout en admettant que
cet idéel ne peut devenir actif chez nous sans mouvements du

cerveau. La religion, déjà depuis longtemps, a vu beaucoup
de mouvements mécaniques dans l'univers, pourquoi ne
reconnaîtrait-elle pas que ces mouvements régnent dans la
nature entière? La conscience de soi et la vie intellectuelle sont
des faits établis : ils dépassent le mouvement mécanique de la

nature; ils nous contraignent à nous élever plus haut que le
matérialisme.



78 ALEXANDRE SCHWEIZER

La seconde pierre de scandale, le fait de voir dans l'homme
le dernier fruit d'un développement traversant toute la nature
animale, pourrait paraître plus incompatible avec la religion.
Il y a déjà en nous un certain sentiment général qui se révolte
à l'idée que nous descendons du singe. Toutefois, la doctrine
de l'évolution n'affirme nullement que nous descendions d'une
des espèces de singes qui existent encore ; nous descendrions
d'un certain être disparu depuis longtemps, souche de laquelle
se seraient développées deux branches toujours plus
divergeantes ; le dernier produit de l'une aurait été les diverses
espèces actuelles de singes, l'autre nos diverses races humaines.
A la vérité, il resterait toujours un ancêtre commun et animal

qu'il faudrait dériver à son tour d'animaux beaucoup plus
inférieurs, de plantes, de certains rudiments. D'autre part,
n'oublions pas que la Bible elle-même ne fait pas sortir l'homme
de rien, ni de l'essence de Dieu, mais d'une motte de terre
inférieure aux organismes les plus inférieurs et que le souffle de

vie ne lui a été inspiré que quand il a été formé ainsi. Hseckel
élève hardiment presque jusqu'à la hauteur d'un dogme la
différence entre la doctrine biblique de la création et celle de

Darwin. Cependant elle se réduit à la différence qui existe dans

tous les domaines entre la religion et les sciences de la nature.
La religion en appelle à Dieu comme à la cause première de

toutes choses, sans se préoccuper beaucoup de savoir ni comment

il procède, ni de connaître les moyens, les causes
efficientes qu'il emploie. La science, de son côté, fait appel à des

causes naturelles, sans se préoccuper dans son domaine des

relations du monde naturel avec Dieu. De même que la religion
abandonne son domaine, lorsque, privée de toutes les recherches

indispensables pour cela, elle s'avise de vouloir enseigner
comment s'est fait le monde naturel, de même aussi la science

naturelle sortirait de son domaine, lorsque, dépourvue de

toutes les méthodes indispensables pour cela, elle voudrait se

livrer à des recherches sur Dieu ou sur ses rapports avec le
monde de la nature. Voilà pourquoi le sentiment qui se révolte
contre la doctrine du développement naturel n'a rien de

religieux. On n'est blessé que dans ses habitudes, dans ses pré-



L'AVENIR DE LA RELIGION 79

jugés. Il en est comme il y a trois siècles. On se sentait blessé
dans son bon sens, dans le témoignage des yeux,— qui avaient
aussi contrôlé le monde religieux, — par les idées de Copernic
sur la nature. Mélanchton lui-même allait jusqu'à dire que, si

Copernic avait raison, c'en était fait de la Bible et de la religion.
Et les athées faisant chorus regardaient avec dédain, du haut
de leur grandeur, la religion désormais en décadence. Or,
comme il est difficile de comprendre que la religion puisse être
changée par le fait que la terre tourne autour du soleil et non
pas le contraire, il se pourrait que le besoin de trouver une
demeure pour Dieu, dont Slrauss se raille, ne fût pas aussi

grand que ses railleries. Nous voyons exactement les mêmes
faits se renouveler à l'occasion de Darwin : nous avons, d'une

part, les craintes des personnes religieuses, de l'autre, les

railleries de certains naturalistes, particulièrement en

Allemagne. Quant à Darwin lui-même, il ne pense pas qu'en
découvrant d'autres causes naturelles que celles connues jusqu'à
présent il renversât la religion. Quand on réfléchit à la vraie
essence de la religion toute crainte se dissipe ; quand on pense
au sentiment de soi que l'homme possède, — et qui ne consent

pas à se laisser dégrader à l'état de pur sentiment animal1, —
on ne tarde pas à voir deux choses : d'abord, le fait d'avoir été

tiré directement d'une motte de terre ne nous délivrerait pas
de plus précieuses lettres de noblesse que le fait d'être le produit

le plus élevé d'une évolution, en partant des formes les

plus rudimentaires; en second lieu, la religion avec son idée
de Dieu a jusqu'ici pu admettre, sans difficulté aucune, que
notre existence individuelle se développe à partir de l'état
embryonnaire au moyen du fœtus se développant peu à peu; elle

se fera également à l'idée que le monde entier s'est développé
d'une manière analogue jusqu'au moment où il a produit

1 Waitz, dans l'ouvrage cité (pag. 307 et suiv.), a montré la protonde
différence entre l'homme et les animaux, même les mieux organisés, et
cela dans les points les plus décisifs, particulièrement pour ce qui tient
à la vie religieuse qui se montre même chez les plus sauvages d'entre les

peuples, tandis qu'on ne peut ni la constater, ni la penser dans aucune
espèce animale.



80 ALEXANDRE SCHWEIZER

l'homme. La frayeur des personnes religieuses n'a pas plus de

raison d'être que les railleries de leurs adversaires. Ceux-ci,

qui aimeraient tant planer haut au-dessus des premières, se

trouvent cependant à la même hauteur : ils partagent le

préjugé en vertu duquel il y a exclusion entre l'idée d'une cause
naturelle de tout ce qui arrive et l'idée que tout a été créé par
Dieu i.

Il est une troisième pierre de scandale que nous offre la
doctrine de l'évolution et, en général, la conception matérialiste
de l'univers. D'après elle, l'idée de but serait superflue; il n'y
aurait pas de teleologie, pas de finalité ; toute croyance à une
signification, à un plan, à un but, à un ordre assuré de l'univers

naturel se trouverait niée, parce que tout est devenu ce

qu'il est, au moyen d'un hasard mécanique. Et, si nous y
regardons de plus près, nous verrons s'évanouir également l'idée
en vertu de laquelle nous tenons pour dirigé vers un but ce

qui possède les qualités voulues pour persister tel qu'il arrive
à l'existence.

Il est hors de doute qu'il y a une certaine manière de concevoir

l'idée de but, de finalité dans le cours des choses, si mal
fondée qu'on ne peut désirer que de la voir disparaître entièrement.

Celui qui prétend que tout dans le monde doit être organisé

de façon à servir à l'utilité de l'homme et qui, de plus,
se fait de l'utilité des représentations égoïstes; celui pour
lequel le nez s'avance afin de pouvoir porter des lunettes, celui-
là ne perdra pas grand'chose en se voyant privé de son idée
de la finalité comme d'une erreur grossière. Mais il convient
de faire un pas de plus. Il faut avouer sans détour que, dans

la marche du monde de la nature, on ne saurait nullement
retrouver la réalisation de l'idée que l'homme, même le plus
raisonnable, se fait de la finalité. Dans ce monde, les choses

suivent une marche à leur façon, sans se préoccuper nullement
d'une finalité telle que celle que nous nous forgeons. Cette
finalité de l'univers, mesurée à notre mesure, doit paraître
fort peu en accord avec un but. On conçoit sans peine que les
hommes religieux se lamentent et que leurs adversaires se

* Voy. Dogmatique de Schweizer, 2e édition, pag. 60 et 75.



L'AVENIR DE LA RELIGION SI

raillent en entendant dire que, d'après les sciences naturelles,
il n'y a rien dans la nature de dirigé vers un but. Seulement,
-de part et d'autre, on ne s'aperçoit pas que ceux qui rient et

ceux qui pleurent sont placés justement au même point de vue :

ils se font de l'idée de finalité, de l'idée de but, une représentation

inexacte et beaucoup trop étroite.
Ici encore, Lange ouvre la voie pour arriver à s'entendre

sans la poursuivre toutefois jusqu'au bout. (II, pag. 245.) Voici
ses idées principales : « Celui qui, pour sauvegarder la finalité,

s'accroche aux lacunes que la connaissance scientifique
présente, oublie que la forme que la finalité a jusqu'ici revêtue,
la forme humaine, a été entièrement réfutée par les faits. Car
la nature ne suit pas la marche que nous sommes disposés à

considérer comme conforme à un but, d'après l'analogie de

<Je l'usage que nous faisons de notre raison. La nature
procède, au contraire, de telle sorte que, si nous mesurons ses

produits à notre mesure à nous, ils nous paraîtront un effet
•du plus aveugle hasard. »

Ainsi, par exemple, il se produit une masse énorme de

germes qui périssent aussitôt; il ne se conserve que ceux-là seulement

pour lesquels se rencontre un concours de circonstances
"leur permettant de vivre. « Ne nous semblerait-il pas entièrement

contraire au but de tirer un million de coups de fusil
•dans toutes les directions pour tuer un seul lièvre ou
d'employer un millier de clefs pour obtenir enfin celle qui ouvre
la serrure? ou de bâtir une ville entière pour n'habiter qu'une
seule maison? » Ces exemples de Lange ne sont pas décisifs.
La nature, en effet, a besoin de la masse de germes qui
périssent, non seulement pour que quelques-uns arrivent
accidentellement à l'existence, mais encore évidemment pour que
ces derniers puissent aussi continuer leur existence. Il est de

fait que les créatures vivantes doivent se nourrir de celles qui
meurent et même les plantes nourricières ne pourraient pousser

en masse sans humus, ni celui-ci se former sans des
millions d'organismes qui se corrompent. Pour en revenir à la

comparaison, il en est autrement du fusil dont le coup porte :

il n'a nullement besoin de milliers d'autres, pas plus que la
THÉOL. ET PHIL. 1880. 6



83 ALEXANDRE SCHWEIZER

maison habitée n'a besoin des milliers de maisons inhabitées
ou la bonne clef, de toutes les autres. Nous voyons par là que
la nature ne fait rien d'absolument superflu, uniquement pour
amener accidentellement à l'existence, à la suite de plusieurs
milliers d'essais, l'être capable d'exister; mais elle .fait tout
pour la conservation de ceux qu'elle laisse vivre : elle se sert
aussi de ce qui périt et doit aussi l'avoir. Elle poursuit une
finalité qui, tout en différant beaucoup de celle de l'homme,
ne saurait être présentée comme lui étant directement et
exclusivement contraire L

Plus lumineuse sera donc la considération qui suit : « Le
hasard qui règne dans ce domaine n'est naturellement aucun
hasard ; car les lois générales de la nature et leur action
puissante produisent nécessairement tous ces effets; ce n'est qu'en
apparence qu'il paraît y avoir hasard, quand on prétend leur
appliquer la mesure et les calculs de l'intelligence humaine. Les

germes qui se maintiennent — à côté de germes innombrables,
qui périssent sans être en aucune façon inutiles, —constituent
ces cas spéciaux favorables : ils ne sont pas uniquement
possibles, mais réels; au lieu d'être purement accidentels, ils sont
plutôt nécessaires, exactement tels qu'ils se produisent,
provoqués par les lois de l'univers. La finalité qui se présente à

nous dans la nature n'est sans doute pas celle que les hommes
imaginent, mais la perte de celle-ci n'entraîne nullement celle
de toute autre teleologie. Nous nous trouvons, au contraire, en

présence d'une finalité générale, paraissant fort précaire au
jugement de notre logique, tandis qu'elle constitue la finalité
objective de l'univers 2, qui n'exclut nullement la conception
religieuse des choses. Ou bien, qu'est-ce qui nous empêche de

* Il va sans dire que Strauss voit une preuve qu'il n'y a pas de Dieu
dans les millions de germes de cerisiers en fleurs qui tombent et
périssent. Pour lui, les preuves de l'athéisme croissent comme les mûres
aux ronces du chemin.

' Hartmann, Neukantianismus u. s. w., pag. 63. « C'est une étroitesse de

beaucoup de naturalistes de vouloir contester toute valeur a l'explication
téléologique. » Et, chose curieuse, il adresse également ce reproche à

Lange. De tout temps, les théologiens ont enseigné une finalité graduée,
une plus grossière dans le monde de la nature que dans le monde morat



L'AVENIR DE LA RELIGION 83

considérer comme voulue de Dieu celte évolution du monde
réalisée par les lois d'une finalité naturelle, nécessaire dans
toutes ses parties et non accidentelle, justement parce qu'elle
est mécanique? En tout cas, Strauss se trompe quand il déclare
le genre d'ordre qui règne dans l'univers incompatible avec
l'idée de Dieu, de sorte qu'il ne veut admettre Dieu que pour
un monde inférieur, miraculeux, fait et dirigé du dehors,
opinion exactement la même que celle des adversaires religieux,
étroits et à courtes vues. C. von Baer, en démontrant comment
la nature poursuit un but, a produit une sensation telle que
l'ouvrage de Du Bois-Beymond, Darwin contre Galiani, ne
saurait l'effacer, d'autant plus que celui-ci, à son tour, limite
la portée de la sélection darwinienne.

Au fait, la religion a toujours enseigné que notre raison n'est

pas de force à comprendre la marche des choses. C'est là

supposer pour la nature une finalité tout autre que la nôtre et
paraissant justifiée à un point de vue supérieur qui ne nous est

pas encore connu L A des causes naturelles correspond aussi

un but exclusivement naturel, au point de départ correspond
la fin ou le but : les deux s'impliquent réciproquement. Lorsque

les naturalistes veulent réfuter ce fait, ils quittent leur

propre terrain pour se lancer dans des recherches spéculatives ;

ils commettent la même faute que les personnes religieuses qui
aimeraient beaucoup, au contraire, introduire des causalités

métaphysiques dans les sciences naturelles.
Zeller demande également « ce que cela peut vouloir dire

que le monde, se formant de matières primitives inconnues,
l'ordre, les lois de la marche de l'univers, la vie des êtres
organiques, l'intelligence et la moralité des êtres raisonnables, que
tout est à la vérité une suite, mais non un but, que le monde

n'est pas le but, mais le résultat de ces causes? Il est en tout

ou même que dans le royaume de Dieu. Ils distinguent entre Providentia
communis, specialis et specialissima. Dogmatique de Schweizer, par. 35,

74, 90, 109.

' Voilà pourquoi le sentiment religieux ne saurait être ébranlé par
les coups les plus cruels que nous inflige le cours de la nature. Voy. Nach

Rechts und Links de l'auteur, pag. 321 et suiv.



84 ALEXANDRE SCHWEIZER

cas certain qu'on ne prétend pas dire que le monde soit sorti
accidentellement de ces causes, qu'il ne soit que le produit
accessoire de leur activité, d'ailleurs dirigée vers d'autres
effets, car, dans tout l'ensemble du mécanisme de la nature,
il n'y a pas de hasard, rien d'accidentel. Le monde n'est pas
simplement une résultante, mais une conséquence nécessaire
de ces causes, de sorte qu'il ne pouvait ni manquer d'être, ni
être autrement. En d'autres termes, dès le début, le monde a

été placé1, préfiguré dans ces causes, par conséquent, celles-
ci ne peuvent être exclusivement mécaniques. Les causes de

ce genre, en effet, ne produisent jamais que des mouvements
dans l'espace, desquels on aura beaucoup de peine à déduire
la vie, la sensation, la conscience de soi et la raison, le sentiment

du beau et la volonté de faire le bien. C'est pourquoi il
faut admettre non pas, il est vrai, une finalité humaine, mais

une finalité du monde. Le but du monde ne peut être autre

que le monde lui-même pris comme tout, la réalisation de la

plus grande somme de perfection qui peut être obtenue, étant
données des existences finies. Du moment où, en outre, la

disposition à une réalisation nécessaire devrait se trouver déjà
dans les tout premiers commencements, tout aurait un but,
le tout serait dirigé vers un but, les faits particuliers qui
arriveraient s'expliqueraient seuls mécaniquement. C'est là le point
de vue de Leibnitz. Mais on ne peut admettre qu'un créateur
absolu ait distingué entre le but et les moyens comme font les

hommes, car ici on ne peut se représenter un avant et un
après. Il faut alors, avant de se demander si le monde a été

créé mécaniquement ou en vue d'un but, se demander
préalablement s'il a été créé ; si la matière et le mouvement ont
commencé d'être dans un moment de la durée ; si le principe
créateur a été inactif jusqu'à ce moment2. Si le monde a

toujours existé (idée que des théologiens comme Origene ont

1 Strauss lui-même parle d'une prédisposition dn monde à la raison :

Angelegtsein des Universum zur Vernunft.
' La Dogmatique de Schweizer réfute également l'idée que le monde

ait pu commencer, parce que ce fait serait inconciliable avec la toute-
puissance immuable. I, pag. 264 et suiv.



L'AVENIR DE LA RELIGION 85

trouvée compatible avec la notion de Dieu), la controverse au
sujet du mécanisme et de la finalité ne peut plus porter que
sur les parties spéciales de l'univers, sur les changements qui
ont lieu dans le monde. Mais du moment où tout ce qui arrive
provient de causes naturelles et où la finalité ne peut en être
distincte, alors les causes naturelles ne sont pas seulement
mécaniques. De sorte que, malgré ou mieux à cause de la
nécessité naturelle régnant dans le monde, nous sommes obligés
de voir en lui l'œuvre de la raison absolue, qui produit avec
nécessité ce qu'elle produit conformément à son essence. »

De sorte que l'avenir de la religion paraît assuré, il est
compatible avec le plus libre développement des sciences
naturelles. Il est, du reste, possible que l'avenir soit appelé à

répudier, ou à rectifier beaucoup d'éléments empruntés à

d'anciennes conceptions de la nature d. De sorte que les trois
points choquants dans le matérialisme des sciences naturelles

manquent de fondement, c'est-à-dire qu'ils n'offrent aucun
danger pour la religion. Il ne manque pas de naturalistes
célèbres qui ne partagent nullement la crainte qu'inspire la

notion de finalité ; ils trouvent aussi Dieu dans la nature, et

justement dans la finalité et l'harmonie qu'ils constatent en
elle, harmonie qui pénètre l'univers entier et qui est constamment

maintenue par l'enchaînement naturel des causes.

(A suivre.)

* Voy. la lettre de Schleiermacher a Lücke et Heinrich Lang dans

son écrit Religion im Zeitalter Darwin's. Schweizer développe cette
idée dans sa Dogmatique.


	L'avenir de la religion

