
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: L'Église de Rome au premier siècle : à propos d'un livre récent

Autor: Chapuis, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EGLISE DE EOME AU PEEMIEE SIECLE

A PROPOS D'UN LIVRE RÉCENT l

L'apparition d'un commentaire sur l'épître aux Romains
revêt presque toujours dans la théologie l'importance d'un
événement. Mine féconde, fouillée avec ardeur depuis la
Réformation, mais qui à mesure qu'on avance dans ses profondeurs

semble dévoiler de plus riches filons, la grande épître
de Paul demeure le centre des études exégStiques, comme elle
est le centre de la dogmatique et de la vie de l'Eglise. A la
manière dont chaque époque saisit, pénètre et apprécie ces pages
sublimes, on peut mesurer l'énergie de sa foi et la pureté de

sa vie religieuse. L'histoire, du reste, confirme cette assertion.
Pour le moyen-âge et pour le catholicisme cette épître
demeure lettre morte, parce qu'elle est la condamnation formidable

du système romain dans sa dogmatique comme dans sa

morale, et il a fallu toute la puissance de la rénovation
religieuse du XVI0 siècle pour la faire sortir de la poussière et de

l'oubli. La réforme en a fait son étendard et les fortes études
des Luther, des Mélanchton et des Calvin lui ont rendu cette

place d'honneur, dont l'ignorance et Fétouffement des

consciences l'avaient dépouillée.
En France, depuis Calvin et Théodore de Bèze, elle a été

plusieurs fois reprise. Rappelons ici les Animadversiones de

L. de Dieu (1642), celles de de Beausobre, les Prœlectiones du

1 F. Godet, Commentaire sur l'épître aux Romains. Tome 1". Paris,
Genève et Neuchâtel, 1879. — 1 vol. in-8.



6 PAUL CHAPUIS

théologien genevois Alph. Turrettini. Dans notre siècle, on

nous a donné la traduction de l'ouvrage de Hodge (1840) celle
du livre de l'Anglais Haldane. (1819.) Ce dernier, qu'oublie de

mentionner M. Godet, a pour nous un intérêt particulier, puisque

son apparition se rattache intimement à l'histoire du Réveil
dans nos pays de langue française. Les derniers dix ans ont vu
paraître la paraphrase excellente de M. le pasteur Walter, les

notes si riches et si fines de M. Bonnet et l'explication de

M. Reuss.

Malgré ces richesses, il nous manquait une de ces études

pleinement scientifiques et complètes que nous puissions
mettre au rang des ouvrages devenus classiques d'un Tholuck
ou d'un Philippi. Je me garderai, sans doute, de refuser à la
Bible que publie actuellement le professeur de Strasbourg le

caractère d'un travail de valeur, mais le plan suivi par l'auteur
dans ce grand ouvrage, dont il aura bientôt doté le protestantisme

français, ne comporte ni les développements, ni cette
abondance de détails et de renseignements qu'on est en droit
d'exiger d'un commentaire proprement dit. Il met le lecteur
sur la voie, lui fait comprendre la liaison logique des idées,
mais il touche, il fait pressentir plus qu'il ne résout les grands
problèmes que soulève notre épître.

Il appartenait à l'auteur des commentaires sur saint Luc et

sur saint Jean, au représentant le plus eminent de la science

exégétique au sein du protestantisme français, de nous livrer
cette oeuvre désirée et attendue depuis longtemps avec une
légitime impatience. M. Godet est trop connu au milieu de

nous par ses qualités et la valeur de ses ouvrages pour que
nous nous attardions à répéter ici ce que d'autres ont si bien
dit avant nous. Dans ce commentaire comme dans les précédents,

nous retrouvons toujours cette érudition philologique,
cette connaissance de l'histoire et de la psychologie, ce coup
d'œil profond, cette vive imagination qui pénètre et illumine le

texte, cette conviction et cette chaleur qui ont fait la réputation
méritée du professeur de Neuchâtel.

Si M. Godet paraît craindre dans le cas particulier le

reproche de sécheresse, ce n'est pas nous qui le lui adresserons,



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 7

car d'un bout à l'autre de son volume nous avons ressenti cette

sympathie profonde, cet amour puissant qui attache la pensée
de l'écrivain à celle de son héros, et qui font oublier ce que
les questions grammaticales ou les discussions de détail ont
d'aridité nécessaire.

Or dans une étude pareille, deux questions nous paraissent
centrales et c'est d'après elles qu'on peut juger de la valeur
comme de la tendance de tout le livre. La première est la
question critique. Qu'était cette Eglise de Rome à laquelle
l'apôtre adresse sa lettre? La réponse qu'on donne à ce
problème, si différemment résolu par les critiques, pèse de tout
son poids sur la manière de comprendre la pensée du livre.
La seconde question concerne les notions centrales de la
lettre, celles de la foi et de la justification, dont l'intelligence
et la pénétration constitue l'intérêt essentiel d'une étude sur
l'épître aux Romains. Mais pour aborder cette dernière en
connaissance de cause, nous devons attendre le second volume
de l'ouvrage, qui nous permettra de présenter à M. Godet

quelques-unes des objections exégétiques et dogmatiques que me
paraît soulever sa conception. Pour la première, au contraire,
nous possédons maintenant déjà tous les éléments d'une solution.

C'est à exposer cette question, en suivant M. Godet et

en ajoutant à ses idées nos réflexions et nos critiques que
nous consacrons ces quelques pages. Ne sera-ce pas le meilleur

hommage à rendre à ce beau volume et le plus sûr moyen
de lui attirer des lecteurs de plus en plus nombreux?

L'Eglise de Rome, qui dès le second siècle commence à occuper

dans la chrétienté cette place centrale qu'avaient eue avant
elle Jérusalem, puis Antioche, puis Ephèse, nous apparaît pour
la première fois dans l'histoire à la date de notre épître, c'est-
à-dire vers l'année 59. Mais la lettre de Paul la présente comme
une communauté déjà formée, qui a sa vie, ses intérêts et
presque une histoire; elle la fait en tous cas pressentir comme



8 PAUL CHAPUIS

déjà sortie clu berceau de son enfance. Tandis que le livre des

Actes nous renseigne exactement sur la fondation des communautés

de Corinthe, de Thessalonique et de tant d'aulres moins
importantes, il ne dit rien des premiers jours de celle de

Rome, des hommes et des événements qui signalèrent sa

naissance et ses premiers pas. Ces origines, l'histoire est vivement
intéressée à les connaître et pour y parvenir elle ne peut
procéder ici que par conjectures, par inductions plus ou moins
certaines. De l'organisme définitivement constitué nous remontons

à la cellule primitive, non point sans doute avec cette

parfaite assurance d'un naturaliste reconstituant les corps
disparus au moyen des débris que le temps a laissé échapper,
mais avec ces hésitations, ces tâtonnements propres à l'histoire
des êtres chez lesquels la liberté laisse tant d'inconnues et de

questions obscures.
Trois solutions principales du problème ont été données :

la solution catholique, que le théologien Thiersch est seul à

défendre parmi les protestants, et deux solutions protestantes.
D'après la première, l'Eglise romaine aurait été fondée par

l'apôtre Pierre, qui vint à Rome sous le règne de Claude (41-

54). Mais il est aujourd'hui certain que cette légende, comme
celle de l'épiscopat de vingt cinq ans, repose historiquement sur
un grossier malentendu de Justin Martyr, répété par Eusèbe1.

D'ailleurs le livre des Actes, qui semble aujourd'hui sortir
du mépris que lui infligeait jadis l'école de Tubingue, est peu
favorable à cette prétention. Sans doute que, d'après ce
document, Pierre quitta Jérusalem en 44 environ, après le martyre

de Jacques, frère de Jean, mais il y reparaît en 51 lors
du synode apostolique, pour se trouver peu de temps après
à Antioche en compagnie de Paul. (Act. XII ; Gal. IL) Si dans

l'intervalle de ces huit années un voyage à Rome n'est point
impossible, il demeure toujours peu probable, d'autant plus

que l'Orient attirait davantage le chef des Douze que l'Occident
lointain et inconnu. En tous cas il est faux de voir dans le sis

1 Cf. Justin : Apol. I, 26. Eusèbe, H. E, II, 14. Le premier prend une statue

du dieu sabin Senio Sanctis pour tine statue érigée à Simon le

magicien. Il paraît que c'est la une des origines de la légende.



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 9

•roîrov hipo-j d'Actes XII, 17 l'indication mystérieuse de la cité
des Césars. Pourquoi le mystère? Si Luc se contente de cette-

expression générale, c'est bien plutôt que des renseignements
précis sur ce point lui ont fait défaut.

Cette probabilité, notre épître en fait une certitude; car si
Pierre eût été le père spirituel de la communauté romaine,
Paul aurait certainement touché, ne fût-ce que par une
allusion, ce sujet. D'ailleurs, dans ce cas, la lettre aux Romains
n'aurait probablement jamais vu le jour. Car il eût été
contraire à la pratique de son auteur de bâtir sur le fondement
d'autrui (Rom. XV, 20 ; 2 Cor. X, 16), et ce fait à lui seul semble
déjà indiquer que la communauté romaine était par sa fondation

et ses tendances en relation lointaine avec Paul et son
évangile.

Toutefois, comme l'observe fort bien M. Godet, ces conclusions

ne signifient pas que Pierre ne soit jamais venu à Rome.
Il a pu s'y rendre à la fin de sa carrière, en 63 ou 64, comme
l'attestent l'épître de Clément aux Corinthiens et divers autres-

témoignages d. En tous cas les arguments qui réduisent en
légende ce séjour du prince des apôtres dans la ville imperiala
sont loin encore d'avoir réduit à néant l'ancienne tradition.
L'admirable sagacité d'un Lipsius 2 n'a pas tranché le problème-
et, avec Hilgenfeld, nous prétendons qu'on peut être fort bon

protestant et admettre cependant les assertions des anciens-

sur ce point.
Quoi qu'il en soit de cette question, qui ne doit pas être

discutée ici, nous passons maintenant à l'examen des deux solutions

protestantes. Selon la première, représentée sous des

formes diverses par Olshausen, par Baur et, de nos jours, par
le professeur Mangold de Bonn, l'Eglise de Rome procède de
la synagogue, comme la plupart de ses sœurs. « Des Juifs de

Rome, par exemple, venus à Jérusalem à l'époque des fêtes,
auraient rapporté dans la cité les semences de la foi. » Il
semblerait dès lors naturel que le judéo-christianisme ait été la.

1 Clément Rom. 1 Cor. V, 4 (édition Gebhardt, Harnack et Zahn).
* Lipsius, Die Quellen der römisch. Petrussage untersucht. Kiel, 1872.

— Du même : Petrus nicht in Rom. (Jahrb. f. protest. Theol. 1876.)



10 PAUL CHAPUIS

tendance générale de cette Eglise, puisque, à tout prendre,
elle est, fille de la métropole palestinienne. C'est bien là ce

qu'affirment Baur et Mangold; mais comme l'épître elle-même
contredit cette dernière conclusion, l'explication demeure sinon
fausse du moins insuffisante. S'il est probable que l'Eglise de

Rome soit sortie de la synagogue, la manière dont nos auteurs

représentent les faits ne concorde pas avec les données de

notre lettre, comme nous le montrerons tout à l'heure.
D'après la solution admise par M. Godet, les premiers

évangélistes de la capitale se seraient adressés aux païens, chez

lesquels ils auraient trouvé un terrain fécond à ensemencer.
Aussi l'Eglise de Rome serait-elle née d'une façon indépendante

de la synagogue. Ce fait, en somme exceptionnel dans

les annales des premières missions chrétiennes, trouve son

explication naturelle dans le caractère même et dans le rôle de

la ville des Césars. « Rome était à l'univers ce que le cœur est

au corps, le centre de la circulation vitale. Tacite affirme que
toutes les choses odieuses ou honteuses ne manquaient pas de

confluer à Rome de toutes les parties du monde. Cette loi
-devait s'appliquer aussi à des choses meilleures.... Les
relations entre Rome et la Syrie, en particulier, étaient fréquentes
et nombreuses. » — « Rome, dit encore M. Renan, cité par
M. Godet, était le rendez-vous de tous les cultes orientaux, le

point de la Méditerranée avec lequel les Syriens avaient le

plus de rapport. Ils y arrivaient par bandes énormes. Avec

eux débarquaient des troupes de Grecs, d'Asiates, tous parlant

grec. »

Réduits aux probabilités et aux conjectures, comme nous le

sommes, il est infiniment difficile de se prononcer sur cette

question d'origine, qui plus que toutes les autres est entourée
d'obscurité. Si l'explication de Mangold souffre quelques
difficultés, celle non moins ingénieuse du savant théologien de

Neuchâtel donne prise aussi à des objections multiples.
M. Godet nous permettra-t-il de rendre hommage à sa belle
étude en lui présentant nos hésitations à admettre son point
de vue?

J'ai remarqué tout à l'heure que la fondation de la commu-



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 11

nauté romaine, telle qu'on vient de nous la raconter, constitue
une exception dans l'histoire des conquêtes de l'Eglise apostolique

et cette exception ne me paraît pas motivée par des raisons
suffisantes. D'après le livre des Actes, en effet, la plupart des

églises du temps ont la synagogue pour berceau. Celle-ci
fournissait aux missionnaires évangéliques une tribune et un
public tout préparés. On sait, en effet, qu'autour de la lecture et
de l'explication de l'Ancien Testament se groupaient non
seulement les fils d'Israël, mais aussi tous ces hommes, toutes ces
femmes que dégoûtaient ou repoussaient le scepticisme de la

philosophie du jour et les abominables superstitions de l'idolâtrie.

Auditeurs attentifs et sympathiques, quoique non ralliés
au judaïsme, ces prosélytes de la porte avaient soif d'une religion

pure et vraie, qui satisfasse les aspirations les plus
profondes de leur conscience, et c'est au milieu d'eux que l'Eglise
naissante trouva ses premiers et plus nombreux adhérents, qui
bientôt chassés des asiles où s'abritait la religion juive, se

constituèrent en communautés indépendantes.
Cet enfantement de l'Eglise par la synagogue, nous le constatons

à propos de toutes les grandes fondations de l'apôtre
Paul. Si diverses dans leur développement, dans leurs luttes
et leurs caractères, elles se ressemblent toutes par les

circonstances générales qui présidèrent à leur naissance. Il suffit
de rappeler les noms de Thessalonique, de Corinthe,
d'Ephèse, pour s'en convaincre. L'histoire ne signale qu'une seule

exception importante: celle de la communauté d'Antioche de

Syrie. C'est de cet exemple que s'autorise M. Godet. Ici, en

effet, ce sont des Chypriotes et des hommes de Cyrène qui
prêchent l'Evangile non pas aux Juifs hellénistes, comme le dit le
Texte Reçu, mais aux Grecs *. Cette exception toutefois n'est
qu'apparente; elle n'aurait de valeur que si les missionnaires
cités avaient fondé la nouvelle communauté d'une manière
absolument indépendante de la synagogue. Or, bien considéré,

le texte des Actes dit le contraire : ils parlèrent, écrit
saint Luc, aussi aux Grecs. Si ce l).ó).ouv xai a un sens, il si-

* Act. XI, 20. ï&>»vaç est appuyé par |J$ B. D. — Tisch., Tregelles, etc.



12 PAUL CHAPUIS

gnifie apparemment que, contrairement à la pratique suivie
jusqu'à ce jour, les évangélistes ne se bornèrent pas à faire leur
œuvre dans la synagogue, mais qu'ils s'adressèrent aussi aux
païens qui ne se rattachaient pas à la colonie juive. En d'autres
termes, ils élargirent leur champ d'action.

Si nous avons dit vrai, et je ne saurais quelle autre signification

l'on pourrait accorderà ce xaì trop négligé1,l'Eglise
d'Antioche, comme celle de Corinthe, se serait primitivement rattachée

à la synagogue. Mais en vertu de circonstances spéciales,
au nombre desquelles il faut ranger les tendances universalistes
de ses fondateurs, l'action de ceux-ci s'est étendue à la population

païenne de la cité. Les choses ne pourraient-elles pas s'être
passées d'une façon toute analogue à Rome. Sorti de la

synagogue, repoussé peut-être de son sein par la force, l'Evangile
trouva la majorité de ses adhérents au sein des habitants païens
de la capitale. Supposez d'ailleurs, comme rien ne l'empêche
et comme divers indices semblent le prouver, supposez aux
premiers missionnaires chrétiens débarqués dans la ville les
mêmes aspirations universalistes que nous trouvons chez les

évangélistes d'Antioche, et il n'y aura rien d'étonnant à ce que
dans les deux cas les choses se soient passées d'une manière
semblable.

Nous pouvons même aller plus loin. Il n'est point impossible
de retrouver dans l'histoire les traces de ces relations primitives

entre la synagogue et l'Eglise. Cette trace nous la saisissons

au moment où les deux sociétés se séparent pour vivre chacune
de leur proprevie. Mais où est-elle? Dans le passage bien connu
de Suétone qui nous parle du décret de bannissement lancé par
Claude contre les Juifs de la capitale. Si les volontés de

l'empereur ne paraissent pas avoir été exécutées avec rigueur, elles

reçurent du moins un commencement d'exécution, comme le

prouve nettement un passage des Actes. (XVIII, 1 et suiv.) Voici
du reste les paroles de Suétone, auxquelles nous faisons allusion

: Judcvos impulsore Chresto assidue tumultuanles Roma

1 Ce xai est omis, il est vrai, par le T. R; mais il est confirmé par A. B.

^ et adopté par Tischendorf et par l'excellente édition de ïregelles.



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 13

expulit. Plusieurs auteurs font de Chrestus un agitateur juif.
Mais il nous paraît plus naturel d'y voir avec un grand nombre
d'historiens une corruption du nom de Christus. « Suétone,
dit excellemment M. Godet, ayant vaguement entendu parler
de l'attente du Messie (du Christ) chez les Juifs, aurait vu dans

ce nom la désignation d'un personnage réel et actuel, auquel il
aurait attribué la fermentation incessante et les instincts de

soulèvement qu'entretenait chez les Juifs l'attente messianique.

» A ces paroles, nous n'avons qu'à ajouter une légère
correction. L'historien romain ne parle ni de « fermentation
incessante » ni « d'instincts de soulèvement, » mais d'une agitation

spéciale qu'il attribue à Chrestus et qui motiva l'arrêt
d'expulsion des fils d'Israël. Or, s'il est vrai que Chrestus soit une

corruption de Christus, comme nous l'admettons avec le
théologien de Neuchâtel, la cause des troubles dans le sein de la

synagogue a eu pour objet la question messianique. Il ne peut
s'agir de discussions théoriques. A cette époque, la figure du
Messie est décidément achevée et l'on ne conçoit un tumultuari
que dans les cas où se posait la question concrète : Tel homme

qui se donne pour le Messie, l'est-il réellement? Si la question

a été soulevée, ce ne peut être vraisemblablement qu'à propos

de Jésus de Nazareth, dont les disciples proclamaient la
messianité. Si la discussion devient si violente qu'elle dégénère
en combats de rue, n'est-ce pas la preuve que l'Evangile du
crucifié avait retenti dans la synagogue de Rome? Deux partis
se sont formés, les uns croient en lui, les autres le rejettent, et

ces divisions vont jusqu'à provoquer des tumultes dans le

quartier, ce que Suétone appelle précisément un tumultuari.
S'étonnera-t-on de ces violences? Mais alors, qu'on se

rappelle des scènes qui, à Corinthe, Thessalonique et ailleurs
accompagnèrent la rupture de l'Eglise et de la synagogue et dans

lesquelles l'apôtre Paul faillit plus d'une fois perdre la vie.
L'analogie des deux faits est complète et l'expression de Suétone
n'a rien d'exagéré. Dès lors, l'édit de Claude, qu'on place
ordinairement en l'année 53 ou 54, marquerait simplement l'heure
à laquelle les chrétiens de la capitale se constituèrent en Eglise



14 PAUL CHAPUIS

après avoir été, comme leurs frères d'Asie-Mineure et de Grèce,
chassés de la synagogue par les Juifs incrédules, scandalisés

par la prédication de la croix. En poussant plus loin encore
l'analogie, en se rappellant que ces ruptures se sont en général
produites peu de temps après les premières prédications
chrétiennes dans la synagogue, on ne s'éloignera pas beaucoup de

la vérité en fixant à l'année 51 ou 52 environ l'arrivée des
premiers missionnaires évangéliques.dans la capitale.

Toutefois, avant de conclure sur ce point, il nous faut examiner

une autre objection présentée par M. Godet contre ces
relations originelles entre l'Eglise et la synagogue. Elle est
développée avec un grand talent au moyen des renseignements
fournis par Actes XXVIII, qu'avec l'auteur du Commentaire sur
les Romains nous admettons comme absolument historiques.
Qu'on nous permette de transcrire en entier l'argumentation
de M. Godet :

c< Paul, trois jours après son arrivée à Rome, convoqua dans

sa demeure, où il était retenu captif, les chefs de la synagogue
romaine. Ceux-ci demandèrent des renseignements précis sur
la doctrine dont il était le représentant. Car, disent-ils, nous
avons bien entendu parler de cette secte et nous savons qu'elle
rencontre de l'opposition partout (dans toutes les synagogues).
Le récit n'exprime pas la conséquence tirée par eux de ces

faits; mais c'était évidemment celle-ci : « Ignorant le contenu de

» cette croyance nouvelle, nous désirerions l'apprendre d'une
» bouche aussi autorisée que la tienne. » Ce qui prouve que tel
était bien le sens du discours des Juifs, c'est qu'ils fixèrent à

Paul un jour où ils viendraient s'entretenir avec lui sur ce

sujet. La conférence porta, est-il dit, dans la suite du récit, sur
le règne de Dieu et sur tout ce qui concerne Jésus, en prenant
pour point de départ la loi de Moïse et les prophètes. Or
comment comprendre cette ignorance des chefs de la synagogue
relativement au christianisme, si réellement cette religion y
avait été prèchée et y avait excité des débats assez violents

pour provoquer un édit de bannissement contre toute la colonie

juive »

L'objection est certainement des plus sérieuses et si l'exégèse



L'ÉJLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 15-

de ce passage donnée par M. Godet était la seule vraie, la cause

qu'il défend serait bien près d'être gagnée. Mais à côté de son

explication, il en est d'autres fondées sur des arguments non
moins excellents.

Dans ce nombre je rangerai tout d'abord celle de M. Reuss,
qui rapporte la question des chefs de la synagogue non pas au
christianisme en général, mais à la doctrine personnelle de

Paul et à l'opposition que lui suscitait le parti judéo-chrétien.
Toutefois cette interprétation ne ressort pas clairement des

textes, non pas qu'elle eût exigé, comme le dit M. Godet, « a-j fpo-
veïç, au lieu de ä ypovû;, car la personnalité de l'apôtre est déjà
suffisamment mise en évidence par le mxpà aov qui précède et

qui rend oiseuse la répétition du pronom, mais parce que les

paroles des chefs de la synagogue font allusion à la doctrine
évangélique dans son ensemble. Ils parlent de la secte au sens
général, sans que rien ne permette de supposer qu'ils aient
mieux connu ou plus-favorablement jugé les judéo-chrétiens
que les universalistes.

Mais l'interprétation de M. Godet se heurte à des considérations

générales. Il demeure pour le moins singulier que les
principaux de la colonie juive de Rome, où existait une église
chrétienne et une église importante, aient vécu dans une
ignorance aussi complète et aussi profonde de l'Evangile. Ce fait
reste inexplicable. On a invoqué l'édit de Claude, à la suite
duquel les relations entre les deux sociétés religieuses auraient
été absolument brisées ; on a relevé la grandeur de la capitale,
au sein de laquelle le groupe des disciples de Jésus pouvait
demeurer perdu et ignoré des riches commerçants des quartiers

juifs. Ces raisons sont insuffisantes et improbables, car
les relations entre l'église et la synagogue, interrompues
depuis l'édit de bannissement, auraient laissé pour le moins un
souvenir de la situation antérieure et, si populeuse qu'ait été la
ville des Césars, deux sociétés religieuses qui, malgré de graves
divergences, ont tant de points communs pouvaient difficilement

s'ignorer l'une l'autre.
Nous avons du reste des faits positifs qui prouvent notre

dire ; ces faits se trouvent dans l'épître elle-même, qui dénote



16 PAUL CHAPUIS

en plusieurs de ses pages la présence de quelques judéo-chrétiens

dans le sein de la communauté. Comment comprendre
sans cela la large part qu'accorde l'apôtre aux objections du

judaïsme, ce magnifique chapitre deuxième, qui arrache un à

un les privilèges illusoires dont se vantaient les descendants

d'Abraham, ces considérations développées sur le rétablissement

d'Israël, ces chrétiens faibles qui accordent plus de
sainteté à un jour qu'à un autre? Si ces derniers ne sont pas
d'origine judaïque, ils ont du moins passé par l'école de la

synagogue. Enfin, dans les personnages salués au chapitre
seizième, dont M. Godet admet l'authenticité, nous trouvons quelques

noms sémitiques d'origine. Citons seulement Aquilas et
Priscille qui, de Corinthe où les avait chassés l'édit de Claude,
sont revenus à Rome, convertis à l'Evangile. (Act. XVIII.)
Peut-on croire qu'anciens membres de la synagogue ils
n'aient plus eu aucune relation avec leurs coreligionnaires
d'autrefois et que, malgré leur présence dans la capitale,
quatre ou cinq ans après leur retour, ils aient laissé ignorer
aux Juifs de Rome jusqu'aux premiers éléments de la foi
chrétienne?

Comment dès lors expliquer le récit des Actes qui présente
les chefs de la colonie juive sinon comme absolument
ignorants des faits chrétiens, du moins comme n'en ayant qu'une
connaissance des plus rudimentaires Baur aurait-il eu raison
de déclarer inexacts les renseignements de Luc? Nullement;
mais peut-être que Meyer a dit vrai en expliquant cette ignorance
des interlocuteurs de l'apôtre comme une prudente réserve de

leur part, et cette conduite est facilement compréhensible. Paul
est pour eux un inconnu. Prisonnier de César, entre les mains

duquel est le sort de la colonie romaine, accusé par les Juifs
4e Palestine, ils se dit innocent ; il affirme n'avoir rien fait de

contraire aux lois et aux traditions d'Israël, il va même jusqu'à
prétendre que l'espérance messianique si chère aux descendants

d'Abraham est la cause de son arrestation. En face de

pareilles allégations, on comprend la réponse des chefs ; gens
avisés, ils ne veulent pas se prononcer sur l'heure et, bien que
remplis de soupçons à l'égard du captif, ils ne refusent pas de



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 17

l'entendre. Qui sait s'il n'a pas dit vrai? De là l'entretien
suivant, dans lequel l'apôtre développe le message évangélique,
qui réussit à persuader les uns, à repousser les autres. La

réserve des premiers a disparu devant les arguments convaincants

du grand missionnaire, chez les seconds, elle s'est
transformée en une hostilité décidée. Ainsi comprise, cette scène

est en parfait accord avec nos observations précédentes et

nous échappons à cette conséquence, pour le moins étrange,
qui laisse vivre dans la capitale de l'empire une nombreuse

synagogue à côté d'une importante communauté chrétienne,
sans qu'un seul écho de la foi nouvelle soit parvenu jusqu'à
la première.

Cela dit, nous pouvons conclure : comme les principales
églises de l'Asie-Mineure et de la Grèce, celle de Rome paraît
avoir eu la synagogue pour berceau. Mais repoussée, comme
-ses sœurs, par le fanatisme juif, elle se développa et se recruta
essentiellement au sein de la population païenne. S'il fallait
préciser davantage, nous ne dirions pas avec Meyer que le
premier missionnaire évangélique de la capitale fut peut-être
Aquilas, dont le retour à Rome est d'après nous postérieur à la
fondation de la communauté, puisque celle-ci existait déjà lors
de son départ pour Corinthe. D'ailleurs, il est à supposer que
Paul n'aurait pas manqué dans ce cas de faire allusion à cette
œuvre importante, alors que dans son épître il salue son ancien

compagnon de travail. Peut-être, dans ce domaine de l'hypothèse,

nous approcherions-nous du probable en rattachant
d'une manière plus ou moins immédiate les premiers
messagers du salut au sein de la ville de Rome à l'église d'Antioche,
à cette église au zèle missionnaire si puissant, parce que,
mieux que Jérusalem la métropole, elle savait s'inspirer de

l'universalisme évangélique. Ce qu'il y a de certain c'est que
ces premiers pionniers de la foi au sein de la ville éternelle

appartenaient sinon au groupe des disciples immédiats de

Paul, du moins à la fraction paulinienne de l'Eglise. C'est là ce

qu'indique clairement la tendance de la communauté romaine,
dont il nous reste à dire quelques mots. Ici nous ne ferons que
suivre M. Godet avec lequel nous nous sentons en parfait

THÉOL. ET PHIL. 1880. 2



18 PAUL CHAPUIS

accord, en ajoutant toutefois aux pages qu'il consacre à ce

sujet quelques renseignements tirés de nos propres observations

et surtout de la récente et substantielle étude que nous
devons à M. "Weizsäcker, le savant théologien de Tubingue1.

llll

y a peu d'années encore, il eût été téméraire d'affirmer
que l'Eglise romaine était en majeure partie composée de pa-
gano-chrétiens. Cette opinion, qu'on peut appeler l'ancienne
opinion protestante, avait été comme balayée par les coups de

la critique sagace et pénétrante de Baur. Conformément au

principe générateur de son système, le chef de l'école de

Tubingue devait trouver dans notre lettre les traces de l'opposition

fondamentale et absolument antithétique entre le christianisme

palestinien et le paulinisme. Rome ne pouvait échapper
à la règle générale. Lesjudaïsants y étaient les maîtres du
terrain, et l'apôtre, désireux de conquérir les sympathies ou du
moins d'anéantir les préjugés que soulevaient ses doctrines,
aurait écrit sa grande lettre pour défendre la cause de son

évangile.
Mais si l'inspiration de cet écrit est avant tout polémique, il

faut abandonner le point de vue traditionnel, celui de Luther,
de Mélanchton, de Calvin, qui considèrent les chap. I-VIII
comme la partie fondamentale de la lettre. Selon Baur, son
centre se trouve dans les chap. IX-XI, où Paul traite de la
position des Juifs en face de l'Evangile, de leur incrédulité
présente et de leur obéissance future. Si l'apôtre s'est
hasardé à écrire à une communauté qui n'était point sa fille, sa

démarche n'a d'autre but que de combattre les préjugés juifs
et judéo-chrétiens. Or le principal de ces préjugés, qui devient
en même temps une des fortes objections opposées aux conceptions

pauliniennes, est celui-ci : Tant que le peuple d'Israël,
comme tel, n'aura pas participé au salut, disent les adversaires

1 Ueber die älteste Römische Christengemeinde. (Jahrb. f. deutsche

Theologie, 1876.) Cf. dans la même Revue Schultz H: die Adresse der letzten

Capitel des Briefes an die Römer, qui défend la même opinion.



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 19

de Paul, l'admission en masse des gentils dans l'Eglise constitue
une violation des droits et des privilèges accordés au peuple
élu. C'est une injustice, formellement condamnée par les
données de la révélation mosaïque.

Pour résoudre cette objection spécieuse qui, pour l'amour
d'Israël, aurait voulu enlever aux gentils la grâce évangélique,
l'apôtre remonte (chap. 1-VIII) aux questions de principe et se
demande si le salut comme tel a une destination particulière
ou universelle, s'il repose sur un privilège national ou sur les
besoin généraux de l'âme humaine. C'est la préparation à la

question centrale, et les résultats auxquels aboutit cette
première partie amènent le sujet principal, la réponse à l'objection

citée (chap. IX-XI), qui constitue le centre et la raison
d'être du document.

Sans entrer dans la discussion de cette manière de voir, il
suffit de dire qu'elle repose sur des faits très douteux. Il n'est

pas conforme à l'histoire d'affirmer, par exemple, que les judéo-
chrétiens aient refusé aux gentils l'entrée dans l'Eglise avant
la conversion d'Israël. Nulle part nous ne voyons formuler une
telle prétention; l'histoire dit simplement que les disciples issus
du judaïsme désiraient soumettre leurs frères sortis du
paganisme à certaines conditions, comme la circoncision et l'observation

des préceptes mosaïques, tandis que Paul se refusait
catégoriquement à entrer dans ce point de vue.

D'ailleurs l'hypothèse de Baur n'a pas même été soutenue

par ses disciples, et Hilgenfeld *, aussi bien que Mangold, s'il
considère la communauté romaine comme judéo-chrétienne
dans sa majorité a pourtant considérablement modifié la pensée
du chef de l'école. Nous ne voulons pas entrer dans une
discussion détaillée de ce point de vue. Le meilleur moyen de le
réfuter consiste, nous semble-t-il, à exposer les arguments qui
nous conduisent à considérer l'Eglise de Rome comme
essentiellement pagano-chrétienne. Ces arguments, nous les trouvons

dans l'épître d'abord, dans l'histoire de la communauté
ensuite.

Prenons le premier point. Dans la salutation déjà, Paul se

1 Hilgenfeld, Einleitung in dag Neue Testament. — Leipzig 1875.



20 PAUL CHAFUIS

donne comme l'apôtre des gentils (I, 6) au nombre desquels il
range sans hésiter les chrétiens de la ville impériale, h oî; I<jts

xai ûftsïç. Il faut vraiment, comme l'observe M. Godet, une
audace peu commune pour tenter de faire ressortir de ce texte
l'idée opposée en le paraphrasant ainsi avec Volkmar : « Je

vous parais, sans doute, n'être que l'apôtre des Hellènes; mais

je suis cependant appelé par Jésus-Christ à prêcher l'Evangile
à toutes les nations, même aux non-Hellènes, tels que vous,
croyants d'origine juive »

Un peu plus loin (I, 13) l'écrivain s'excuse auprès des

lecteurs de ce qu'il n'a pu encore se rendre chez eux, comme il
l'eût désiré, afin de cueillir à Rome quelques fruits, comme

chez les autres gentils, xafl&K xai h roïç lontoïç êthetnv. Pour échapper

à nos conclusions, on est obligé de prendre le terme l'6v»

avec Volkmar et Holsteni dans le sens général de nations, en

comprenant sous ce nom le peuple d'Israël aussi bien que tous
les autres. Mais cette signification est rendue impossible, entre
autres par notre lettre elle-même. Ici les nations sont ceux qui
n'ont pas la loi (II, 14) ; elles sont opposées aux Juifs en maints

passages (III, 29; IX, 24 ; XI, 11-25) ; les Juifs, par conséquent,
sont exclus de cette catégorie.

Ces observations pourraient suffire à prouver la vérité de

notre thèse : mais pour la mettre hors de doute, pénétrons
dans le corps même de la lettre et notons quelques-uns des

textes qui confirment ceux que nous venons de citer.
Dans les chap. IX-XI, l'écrivain se demande pourquoi le

christianisme a été accepté par un si petit nombre de ses compatriotes,

tandis que les gentils le reçoivent avec avidité et actions
de grâce; il commence son exposé en attestant l'ardente
affection qu'il a pour son peuple, et toute la tristesse que lui
inspire cette persistante incrédulité. Vite on a conclu de ces paroles

que l'apôtre parle à des Juifs. La conclusion est pour le
moins précipitée, comme le montre la suite des développements

de l'apôtre. Si, comme on le suppose, les judéo-ehré-

' Holsten, en particulier, a développé ce point de vue dans les Jahr-
bilcher für protestantische Theologie, année 1875 : « Der Brief an die
Philipper. »



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 21

tiens de Rome sont irrités contre Paul à cause de sa conduite
en face des privilèges d'Israël, il est étonnant qu'il parle des

Juifs non pas comme du peuple auquel appartiennent les

lecteurs, mais auquel lui seul appartient. Il dit, en effet, en parlant

des descendants d'Abraham (IX, 4) non pas « nos frères, »

non pas « nos parents selon la chair, » comme on pourrait
l'attendre dans l'opinion que nous combattons, mais, « mes

frères, mes parents selon la chair. » Toutefois, je l'accorde,
cette observation à elle seule n'est pas absolument probante,
car on pourra toujours dire que, soupçonné de trahison comme
il l'était, Paul avait un intérêt particulier à mettre en saillie
ses rapports personnels avec le peuple élu, afin de montrer à

ses défiants lecteurs tout le prix qu'il attachait à son origine
israélite.

Voici par contre un texte qui me parait inattaquable : au

chap. XI, 13, il s'adresse positivement aux chrétiens de Rome

comme à des gentils. « Je vous le dis à vous gentils (ifûv y«p

lé'/w -oîç sBvemv), » écrit-il. Quel plus fort argument pourrait-on
demander? Ce passage serait seul qu'il prouverait presque la

vérité de notre thèse

Toutefois il sera bon de prévenir deux objections en apparence

assez fortes et qu'on a tirées de IV, 1 et de VII, 1.

Dans le premier texte, Abraham est appelé «notre père, » et

l'on s'est hâté d'en conclure que les lecteurs de l'épître étaient
des chrétiens issus du judaïsme. Si les passages cités plus haut

ne contredisaient pas absolument ce point de vue, cette
conclusion serait peut-être légitime. Mais à y regarder de près, la
difficulté est facile à résoudre; nous affirmons même que Paul

n'a pas pu s'exprimer autrement. En effet, s'il eût dit *.< le père des

Juifs, » il semblait s'exclure lui-même de la famille élue, ce qu'il
ne veut pas, puisqu'il tient à bien montrer qu'il prend son lot
des privilèges accordés à Israël. Si d'autre part il avait écrit
« mon père, » la pensée prenait une tournure trop personnelle,
contraire au but qu'il poursuit et qui est de montrer qu'Abraham,

justifié lui-même par la foi (chap. IV), est le père de tous
les croyants. Dès lors l'expression « notre père » reste la seule

juste, la seule parfaitement adéquate à l'idée. Du reste, et ceci



22 PAUL CHAPUIS

est péremptoire, 1 Cor. X, 1 offre un exemple parfaitement
semblable. Parlant des Israélites dans le désert, Paul les appelle
« nos pères. » Aucun exégète n'a jamais conclu de ces paroles

que l'Eglise de Corinthe ait été judéo-chrétienne dans sa majorité.

Nous savons même positivement le contraire. Ainsi l'objection

signalée n'a aucune valeur.
Au chap. VII, 1, l'écrivain dit à ses lecteurs : « Ignorez-vous,

mes frères, car je parle ò des gens qui connaissent la loi, que la

loi domine l'homme aussi longtemps qu'il vit. » Il s'agit ici de

la loi concernant l'adultère et le mariage, et par conséquent du

code mosaïque et non de la loi naturelle. Or si Paul peut attribuer

aux Romains la connaissance de la législation du Sinaï,
n'en résulte-t-il pas que ses lecteurs sont des judéo-chrétiens?
Ce raisonnement n'est solide qu'en apparence ; car l'histoire
lui est contraire. Nous savons, en effet, par les épîtres de Paul,

que totis les chrétiens possédaient une connaissance générale
de l'Ancien Testament, puisque l'apôtre le cite, le commente
et s'appuie sur les affirmations du saint livre, même lorsqu'il
écrit à des églises pagano-cbrétiennes, comme celles de
Corinthe ou de Galatie. Ce phénomène n'aura rien d'étonnant si

l'on se rappelle les faits suivants : les prosélytes paraissent avoir

presque partout formé le premier noyau des communautés ; il
est ensuite fort probable que dès l'origine l'Ancien Testament

a occupé une place importante dans les assemblées du

culte, ce qui se comprend aisément lorsqu'on sait que l'Eglise
s'est moulée au point de vue formel sur le modèle de la

synagogue. D'ailleurs l'étude et la connaissance des oracles sacrés
d'Israël s'imposaient aux fidèles comme une impérieuse nécessité.

Le christianisme procède du judaïsme ; pour comprendre
le premier, il faut ne pas ignorer le second, cela surtout dans une
époque où les questions débattues étaient en premier lieu celles
de la messianité de Jésus et des rapports entre la loi et l'Evangile.

Paul est donc en droit de supposer les chrétiens de Rome
familiarisés avec la loi mosaïque. Et même, comme l'observe
M. Weizsäcker, la question posée par l'apôtre dans le passage

que nous venons de signaler se comprend mieux si elle est

faite à des lecteurs d'origine païenne qu'à des chrétiens sortis



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 23

du judaïsme. A ces derniers, on pouvait demander s'ils ne
songeaient pas aux faits mentionnés dans leur loi et que
nécessairement ils devaient connaître ; aux premiers il est plus naturel

de dire qu'ils n'ignorent pas les commandements de
l'ancienne alliance.

Cela dit, nous pouvons affirmer avec une entière certitude

que d'après notre épître la communauté romaine se composait
en majeure partie de chrétiens sortis du paganisme. C'était là
la tendance dominante dans son sein, ce qui n'exclut pas la
présence de l'élément judéo-chrétien.

A priori déjà, on peut dire qu'une minorité appartenant à ce
dernier groupe devait y avoir sa place. Car il est peu probable
que nulle part, pas plus à Rome qu'en Asie ou en Grèce, une
des deux tendances ait jamais été seule. Nous voyons du moins

par le livre des Actes que partout quelques Juifs se
détachèrent de la synagogue pour faire partie de la société
nouvelle. Dans le cas particulier nous n'en sommes pas réduits à

cette probabilité toute générale. La lettre aux Romains montre
clairement l'existence de cette minorité judéo-chrétienne dans
le sein de l'Eglise. Nous en trouvons les traces au chap. XIV,
qui parle des chrétiens faibles. Ce sont des gens qui s'abstiennent

de certains aliments, entre autres de viande et de vin
(v. 2 et 21), qui distinguent entre le pur et l'impur (v. 14 et 15),

qui enfin estiment tel jour de la semaine plus saint que tel
autre. (Vers. 5.)

Cette piété anxieuse, à l'égard de laquelle l'apôtre est rempli
de respect bien qu'elle ne soit point la sienne, pourrait avoir sa

source dans des principes dualistes, dans cette opposition établie

entre l'impure matière et l'esprit qui seul est bon. Et
comme de telles doctrines étaient répandues à cette époque
dans l'empire romain sous des formes diverses, cet ascétisme
chrétien s'explique peut-être par des influences autres que le

judaïsme. L'abstinence de viande et de vin est favorable à cette
thèse, que nous sommes loin de nier. Toutefois il ressort de la
description de ces chrétiens faibles que la religion mosaïque
est pour une part tout au moins dans ces conceptions ascétiques.

Je citerai comme preuve la distinction entre le xotvô; et le



24 PAUL CHAPUIS

x«6a/H)ç(XIV, 14, 20), qui rappelle les préceptes de pureté
lévitique et surtout ce cachet spécial de sainteté accordé à certains
jours, ce qui est évidemment une allusion au sabbat juif. Nous
concluons de ces faits que les judéo-chrétiens avaient eux aussi

une place dans l'Eglise de Rome.

D'ailleurs, comme nous l'avons dit plus haut, la large part
accordée dans l'épître aux objections du judaïsme conduit au

même résultat. Sans doute que les considérations sur la foi
d'Abraham (IV) et la conversion finale d'Israël (1X-XI) trouveraient

leur place dans l'exposé de l'apôtre, même s'il écrivait à

une communauté uniquement composée de païens convertis.
Elles font partie du système et ne pouvaient être omises. Mais
si la communauté de Rome n'avait pas connu les influences
judéo-chrétiennes et ses tendances à rabaisser l'Evangile en le
soumettant au joug de la loi, Paul se serait-il attardé, comme il
le fait, à réfuter une à une toutes les prétentions par lesquelles
le fils d'Abraham prétendait sauver sa supériorité native et
défendre son aristocratie religieuse? Nous ne le pensons pas.

D'autre part, le chap. XIV montre que cette tendance était
celle d'une petite minorité. L'exhortation à respecter les faibles,
qui en fait le sujet, est adressée aux forts. Les premiers sont
attaqués, peut-être écrasés; Paul éprouve le besoin de prendre
leur défense au nom de la charité. Si le judéo-christianisme
avait eu à Rome la haute main, l'exhortation revêtirait un autre

caractère ; l'écrivain n'aurait pas eu besoin de montrer le
respect dû à ces âmes faibles et craintives, que d'honorables
scrupules rattachaient encore à la loi. Elles étaient en majorité,
leur influence dominait et il eût bien plutôt fallu leur dire de

respecter les forts, c'est-à-dire les universalistes. Cette observation
faite par M. Weizsäcker me parait parfaitement juste. Nous pourrions

en indiquer d'autres encore, mais ce que nous avons dit
suffit pour nous permettre de formuler la conclusion suivante :

de l'épître aux Romains il résulte que l'Eglise de la ville impériale

était en grande partie composée de païens convertis, bien

que les judéo-chrétiens y aient aussi, comme à Corinthe, à

Ephèse et ailleurs, occupé une place.
Ces résultats sont confirmés par l'histoire de la communauté,



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 25

postérieure à l'an 59, date de la lettre que lui écrivit saint
Paul. Relevons, d'après MM. Weizsäcker et Godet, les traits les

plus saillants, qui confirment notre point de vue.
En 63 ou 64, peu de temps avant la persécution de Néron,

l'apôtre des gentils, prisonnier de César, écrit cette admirable
épître aux Philippiens, que, malgré les doutes d'un Holsten1,
la plupart des critiques s'accordent à regarder comme authentique.

Dans ses premières pages, dit ici M. Godet à la suite de

M. Weizsäcker, « il raconte comment le zèle un peu endormi
des chrétiens de la capitale s'est réveillé par le fait de sa

présence. Et à cette occasion il mentionne quelques chrétiens
(riviç) qui se sont remis avec ardeur à la prédication, mais par
envie. (1,15.) Qui sont-ils? On répond ordinairement: les
judaïsants de l'Eglise romaine. A la bonne heure. Mais dans ce

cas là, comme ils font exception à la majorilé des fidèles que
saint Paul vient de mentionner (tous 7r).8('ov«;, la plupart, vers. 14),
et que la confiance en ses liens a saintement stimulés, les

judaïsants ne peuvent avoir été qu'une minorité. »

Quelques mois plus tard éclata la terrible persécution de Néron

qui fit couler tant de sang et révéla l'atroce cruauté du
tyran. Dans ses Annales (liv. XV, 44), Tacite nous en donne un
récit dont voici la teneur: « Néron pour étouffer ces rumeurs
(qui l'accusaient non sans raison d'être l'auteur du terrible incendie

qui venait de désoler la capitale), fournit des coupables et
leur infligea les châtiments les plus raffinés. C'étaient ces gens

que leurs crimes rendaient odieux et qu'on appelait les
chrétiens. Celui dont ils tenaient leur nom, Christus, avait été
condamné au supplice sous le règne de Tibère par le gouverneur
Ponce Pilate. Cette exécrable superstition, étouffée un moment2,

1 Jahrb. für protest. Theol., article cité. — Tout récemment, à propos
du jubilé de de Wette, célébré a Bâle, M. le prof. P.-W. Schmidt a publié un
excellent opuscule dans lequel, prenant a partie l'hypercritique de

Holsten, il recherche les erreurs de cette méthode : Neutestamentliche Hyper-
kritik an dem jüngsten Angriff gegen die Aeclitheit des Philipperbriefes auf
ihre Methode untersucht, nebst einer Erklärung des Briefes. — Berlin 1880.

5 Ces derniers mots ne seraient-ils point une allusion a l'édit de

bannissement de Claude, qui força l'église comme la synagogue à, user de la
plus grande prudence?



26 PAUL CHAPUIS

faisait de nouveau irruption, non seulement en Judée, lieu
d'origine de ce mal, mais aussi dans la ville, où confluent et se

répandent toutes les choses atroces et honteuses. Aussi après
avoir saisi un certain nombre de ceux qui faisaient profession
de christianisme, on condamna sur leurs indications une grande
multitude, non tant pour le crime d'incendie que pour la haine
de ces gens contre le genre humain. »

De ce récit, on a tiré, il est vrai, des conclusions contraires
à celles que nous allons indiquer. Hausrath1, par exemple,
prétend que la persécution atteignit les Juifs, mais comme on

ne pouvait songer à anéantir la colonie israélite, qui comptait
de 20 à 30 000 âmes, on se rabattit sur la fraction chrétienne
qui vivait dans son sein, et ainsi se forma l'histoire racontée par
Tacite. Cette manière de voir se fonde essentiellement sur
l'accusation portée contre la secte de haïr le genre humain. Mais le

récit de l'historien, bien étudié, est contraire à cette opinion. II
connaît les Juifs et en parle à plusieurs reprises dans ses

ouvrages et s'il les regarde comme les ennemis du monde, il sait
aussi relever leurs qualités, tandis qu'il ne peut que flétrir les

Christiani. Qu'on relise les Histoires, en particulier le livre V,5,
et l'on verra que Tacite connaît cette misericordia in prompiu
qui distingue Israël. Du reste Vodium generis humani appliqué
aux chrétiens se comprend fort bien. Avec leur attente impatiente

de la fin du monde, leur vie à part, ils pouvaient passer aux

yeux d'un fier Romain comme les ennemis de l'empire et de la

race humaine, ce qui, sans doute, pour Tacite est la même
chose8. D'ailleurs, chez un historien aussi sérieux, qui vivait à

une époque où le christianisme commençait à devenir une
force avec laquelle il fallait compter, une méprise pareille est

bien improbable. Le texte même la contredit, parce qu'il fait
lui-même la distinction entre les Juifs et les Christiani. Les

origines de ceux-ci doivent, sans doute, être cherchées en

' Hausrath, Neutestamentliche Zeitgeschichte, III, pag. 408 et suiv. 2" édit.
1 Minucius Felix rapportant l'opinion du paganisme au 3ujet des chrétiens

dit aussi : Quid quod toto orbi et ipsi mundo cum sideribits suis minan-

tur incendium, ruinam moliuntur Et il appelle cela une furiosa opinio.



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 27

Judée, mais leur superstitio exsecrabilis est quelque chose de

spécial, une doctrine qui se rattache à un nom particulier,
celui de Christus, une de ces choses mauvaises et honteuses
dont la grande Rome était devenue le réceptacle. Enfin, au
moment où nous reporte cette histoire, des violences à l'égard de

la colonie juive sont contraires à tout ce que nous savons. Néron
les traitait avec douceur, d'autant plus qu'en la personne de

l'impératrice Poppée, une prosélyte, ils avaient dans le palais
même un défenseur, qui, peut-être, sut employer la haine
d'Israël contre l'Evangile pour exciter l'empereur à frapper les

disciples du Christ.
Si nous avons raison, et le récit de Tacite confirme notre

opinion, la persécution atteignit les chrétiens en respectant les
Juifs. C'est dire qu'à ce moment, six ans après la lettre aux
Romains, la communauté chrétienne était absolument distincte
du judaïsme ; elle avait fait assez de progrès pour être connue

par son nom et partout répandue. Et si les judéo-chrétiens
eussent constitué son principal noyau, il n'eût pas été nécessaire
de se saisir d'abord de quelques membres de l'Eglise pour
connaître les autres ; on se serait attaqué simplement aux

quartiers de Rome réservés à la population israélite. Ce fait
nous montre donc l'Evangile répandu dans la population de la
capitale et confirme le caractère pagano-chrétien de l'Eglise de

Rome. Paul, d'ailleurs, ne dit-il pas dans les Philippiens (I, 13)

que Christ à trouvé des adhérents jusque dans la garde
impériale?

Quelques années plus tard, en 67 ou 68, Marc écrit son Evangile

et on s'accorde en général à dire que cet ouvrage, écho des

prédications de Pierre, a été composé en premier lieu en vue
des Romains. Or les explications détaillées que renferme ce livre
sur les usages juifs suppose que son auteur avait en vue des

lecteurs peu familiarisés avec les coutumes d'Israël ; c'étaient
donc des païens convertis et non pas des Juifs amenés à la foi,
car, pour ces derniers, les explications de Marc eussent été

sans utilité. (Voy. entre autres Marc VII, 3 et suiv.)
Entre 93 et 97, Clément de Rome écrivait au nom de son



28 PAUL CHAPUIS

Eglise ' sa lettre aux Corinthiens divisés, comme jadis, par les

querelles des partis. Or, ce document, remarque Weizsäcker,
respire l'esprit du monde pagano-chrétien. Hilgenfeld2,
Harnack3 et même jusqu'à un certain pointM. Reuss4, reconnaissent
le bien fondé de cette assertion dans les études qu'ils ont faites

de cette lettre. Sans doute ce n'est plus le spiritualisme si

large et si élevé de l'apôtre ; la théologie de Clément paye son

tribut à l'époque qui la vit naître et qui avait émoussé les

angles des divers types doctrinaux pour marcher de plus en plus
vers leur harmonisation. Malgré cela, la foi justifiante opposée
à la justice des œuvres, cette thèse fondamentale du système

paulinien, y occupe sa place et marque la lettre de so'n cachet.

(Chap. XXXII.) On peut dire par conséquent qu'au lieu de

représenter les conceptions judaïsantes, l'Eglise de Rome est
demeurée fidèle à l'esprit de ses origines. Trente ans d'intervalle,
il est vrai, séparent l'ouvrage de Clément du chef-d'œuvre de

Paul ; bien des transformations sont possibles dans un pareil
espace de temps. De judaïsante qu'elle était, la communauté

pourrait s'être élevée jusqu'à l'universalisme. Mais cette
évolution est des plus improbables, parce qu'elle est contraire aux

analogies que nous connaissons. Ce serait la marche inverse,
l'abandon du paulinisme au profit de tendances plus étroites,
qu'on devrait attendre. On sait en effet qu'après la mort de

Paul, les judaïsants eurent un moment une grande influence
au sein des Eglises d'Asie-Mineure qui étaient pourtant les

conquêtes les plus incontestables du grand missionnaire. C'est

ce que montre l'Apocalypse et tout spécialement les sept
lettres qui ouvrent ce document et qui sont tout imprégnées
de l'esprit du judéo-christianisme. Ce recul ou cet affaiblissement

sont du reste des plus naturels. Paul, le champion le

plus autorisé et le plus infatigable de l'universalisme, avait dis-

' La lettre est officielle et non personnelle ; elle montre la haute position

et l'influence que possédait déjà a cette époque l'église de Rome.
* Hilgenfeld, démentis Romani epintolœ. Proleg. Ill, 4. — Leipzig. 1876.
5 Gebhardt, Harnack et Zahn, Palrum aposiolicorum opera. Fascicule I

2" édition. Prolegomena. — Lipzig 1S76.

' Reuss, Histoire de la ilu-ologie chrétienne au siècle apostolique. 2' édit.



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 29

paru ; il n'était point encore remplacé, et ses doctrines si

élevées, qu'avait longtemps portées et défendues son grand génie,
s'abaissèrent au niveau de la moyenne des esprits. Si dans de

telles circonstances Rome n'a subi qu'une faible atteinte de

cet affaissement, si mieux que d'autres elle a su maintenir le

type universaliste, ne faut-il pas en conclure que son passé et

son histoire avaient solidement planté au milieu d'elle l'étendard

de la foi justifiante sans les œuvres de la loi?
Cette affirmation reçoit une nouvelle confirmation dans le

rôle que joua l'Eglise romaine dans la controverse pascale du
second siècle. Les communautés d'Asie-Mineure, on le sait,
célébraient la sainte cène de Pâques le soir du 14 nisan, au
moment même où les Juifs immolaient l'agneau pascal. Elles
avaient donc conservé ou accepté plus tard la coutume juive.
A celte coutume, Rome s'oppose avec vigueur, au nom de la
tradition évangélique d'abord, et ensuite au nom de la signification

nouvelle qu'avaient prise les fêtes de Pâques pour les
chrétiens. Elle célèbre et demande qu'on célèbre la cène, non
point au jour fixé par les Israélites, mais au jour où fut immolé
Jésus-Christ, le véritable agneau pascal. Si l'Eglise de Rome
eût été judaïsante, aurait-elle combattu une coutume si

conforme à l'esprit de cette tendance Et si elle l'a fait, n'est-ce

pas une preuve nouvelle que l'esprit de ses fondateurs
universalistes vivait encore au milieu d'elle

Enfin, une dernière indication nous est fournie par le moyen
des catacombes, qui n'ont pas cessé d'être le cimetière
essentiellement chrétien. « Les adhérents de la religion proscrite,
dit M. de Pressensé1, désiraient reposer dans la mort auprès
des martyrs qui avaient soutenu l'honneur de leur cause.
L'Eglise aimait à se ranger jusque dans le sépulcre autour de ses

confesseurs, comme une armée se range autour de ses
vaillants capitaines. » Or les inscriptions funéraires nous montrent
que dès les premiers temps le christianisme avait trouvé accès

jusque dans les classes les plus élevées de la société, qui
assurément, dit M. Godet, n'appartenaient pas au judaïsme, ou qui

' Histoire des trois premiers siècles de l'église chrétienne. — Quatrième
série, pag. 546.



30 PAUL CHAPUIS

si elles s'y sont rattachées parfois comme prosélytes, dirons-
nous à notre tour, ce que prouve l'inspection des cimetières

juifs de la capitale1, ont dû accepter avec ardeur, comme à

Corinthe, cette religion de Jésus-Christ, plus conforme à leurs
besoins et à leur caractère. Et, en effet, parmi les noms des

habitants silencieux de ces souterrains, nous trouvons ceux de

familles illustres, les Csecilii, les iEmilii, les Octavii et même
les maisons impériales des Flaviens et des Domitiens.

Tous ces faits, tirés de l'épître de Paul et de l'histoire de la

communauté au premier siècle, ne prouvent-ils pas avec
évidence que celle-ci était essentiellement composée de païens
convertis à l'Evangile? Le doute, je l'avoue, ne me paraît plus
possible. Toutefois il nous reste à examiner avant de finir
deux dernières objections. La première est tirée d'un document

du III0 ou du IV0 siècle ; la seconde du séjour de Pierre
dans la ville des Césars.

A l'appui de sa thèse, Baur citait le passage suivant d'Hi-
laire : constat temporibus apostolorum Judceos... Romœ habitasse

ex quibus hi qui crediderunt, tradiderunt Romanis ut
Christum profitentes legem servarent. De ces paroles, le savant

critique de Tubingue tire les conclusions que voici : ce furen
des Juifs convertis qui prêchèrent les premiers l'Evangile à

Rome et, conformément à leur point de vue, ils firent de

l'observation de la loi une des parties intégrantes de la foi
nouvelle, d'où résulte la tendance judaïsante de la communauté.
Mais, répondrons-nous, Hilaire lui-même affirme que le gros
de l'Eglise était formé par des Romains convertis, ce qui
concorde avec l'opinion par nous défendue. Si malgré cela, il fait
de ces chrétiens des judaïsants, c'est sûrement de sa part une

erreur, une conclusion fausse, « qu'il tirait de la polémique
antijudaïque dont il croyait trouver des traces dans notre épître. »

D'ailleurs l'affirmation isolée d'un écrivain du IIIe ou du IVe

siècle et d'un écrivain de second ordre ne saurait prévaloir
contre l'ensemble des preuves indiquées plus haut. On sait du

1 Hausrath, Der Apostel Paulus. 2" édition. — Dans les inscriptions des

cimetières juifs, on trouve les noms de la gens Fulvia, Flavia, Valeria,
Veturia, etc.



L'ÉGLISE DE ROME AU PREMIER SIÈCLE 31

reste toutes les erreurs historiques que renferment les auteurs
de cette époque et la circonspection avec laquelle il faut user
de leurs renseignements incertains.

La seconde objection est plus solide : Comment se fait-il,
nous dit-on, que Pierre soit venu à Rome et y ait exercé son

activité, si l'Eglise était en majorité composée de païens
convertis? Il s'était donné lui-même comme apôtre de la circoncision

(Gai. II, 7-10); aurait-il violé la règle que, de concert avec

Paul, il s'était imposée
Cette manière de voir n'aurait de valeur que si l'on nous

représente Pierre et Paul comme deux adversaires irréconciliables,

ce que ne confirment pas les données du Nouveau Testament,

et surtout si l'on se refuse à admettre chez le premier le
développement qu'indique l'histoire. Je me permets à ce sujet,
d'attirer l'attention des lecteurs sur le chapitre que M. Schenkel,

dans un livre récent1, a consacré au prince des apôtres. Le
professeur de Heidelberg, s'il a mal compris, croyons-nous, la

théologie de l'apôtre, a saisi sous son vrai jour sa personnalité
comme celle d'un homme qui, parti du christianisme palestinien,

s'est élevé peu à peu à des vues plus larges et a subi

puissamment l'influence des doctrines universalistes. Il n'est

pas impossible du reste de signaler quelques-unes des étapes
de la marche de sa pensée.

Lors du synode apostolique (51), il occupe une position
intermédiaire entre Paul et Jacques, mais déjà plus rapprochée du

premier que du second. Peu de temps après, nous le trouvons
à Antioche, où il vit en compagnie de Paul, en frayant sans

scrupule avec les frères pagano-chrétiens. (Gai. II, 11-16.) S'il
recule en face des émissaires venus de Judée, cette chute n'est
nullement un abandon formel des principes que sa conduite
venait de proclamer, mais une de ces faiblesses momentanées,
si conformes au caractère de Pierre.

A Corinthe, un parti de l'Eglise s'autorise de son nom (1 Cor.

I, 13), mais ici encore, comme le dit M. Weizsäcker, il ne

représente pas une opposition radicale aux principes de Paul, dont

1 Schenkel, Das Christusbild der Apostel und der nachapostolischen Zeit.
— Leipzig 1879.



32 PAUL CHAPUIS

le langage à son égard ne trahit aucun espèce d'aigreur. Enfin,
et c'est là la preuve la plus décisive, qu'on relise l'épître que
Pierre nous a laissée2. Elle montre dans son auteur un homme

qui accepte pleinement les thèses fondamentales de l'universalisme

j'allais dire un disciple de Paul, un homme pratique
avant tout, au génie dialectique moins puissant que celui de

son maître, mais un partisan décidé des principes proclamés
parle grand missionnaire des gentils. C'est dire que son arrivée
à Rome, au sein d'une communauté pagano-chrétienne, n'a rien
que de très naturel ; c'est dire que la pensée de Pierre avait
marché, que son horizon s'était élargi depuis les jours de la

première Pentecôte. Aussi a-t-il pu abandonner le champ
restreint que lui avait assigné le contrat survenu au synode de

Jérusalem et qui limitait son activité au judaïsme seulement,
cela d'autant plus que cette division du travail reposait moins
sur des questions de principe que sur des raisons de l'ordre
pratique. A l'origine de sa carrière, des scrupules respectables,
héritage de son éducation première, l'avaient retenu loin des

gentils; aujourd'hui, le temps et l'expérience ont augmenté ses

aptitudes et brisé les barrières d'autrefois. Comme Paul, son
émule, il peut se présenter dans la ville impériale et lui
consacrer les derniers jours de sa vie.

Cette objection demeure donc sans valeur et nous en restons
définitivement aux conclusions que ces quelques pages ont
essayé de mettre en lumière. Ces résultats ne sont pas
nouveaux, c'est, je l'ai dit en commençant, l'ancienne opinion
protestante. Si les critiques de Baur et de son école viennent
se heurter contre les faits, l'ébranlement qu'elles ont causé

aura du moins servi à éclairer le problème d'un nouveau jour
et à élever l'intuition des Réformateurs à la hauteur d'un fait
scientifique, que nous osons désormais appeler incontestable.

Paul Chapuis.

' Cf. 1 Pier. V, 1 et Rom. Vili, 18; 1. 7 et II, 7, 10; III, 4 et U, 16, 29, etc


	L'Église de Rome au premier siècle : à propos d'un livre récent

