Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 13 (1880)

Artikel: L'Eglise de Rome au premier siécle : & propos d'un livre récent
Autor: Chapuis, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE

A PROPOS D’UN LIVRE RECENT 1

L’apparition d’un commentaire sur Iépitre aux Romains
revét presque toujours dans la théologie I'importance d’'un
événement. Mine féconde, fouillée avec ardeur depuis la Ré-
formation, mais qui & mesure qu’on avance dans ses profon-
deurs semble dévoiler de plus riches filons, la grande épitre
de Paul demeure le centre des études exégstiques, comme elle
est le centre de la dogmatique et de la vie de I’Eglise. A la ma-
niére dont chaque époque saisit, péneétre et apprécie ces pages
sublimes, on peut mesurer 1'énergie de sa foi et la pureté de
sa vie religieuse. L’histoire, du reste, confirime cette assertion.
Pour le moyen-ige et pour le catholicisme cette épitre de-
meure lettre morte, parce qu’elle est la condamnation formi-
dable du systéme romain dans sa dogmatique comme dans sa
morale, et il a fallu toute la puissance de la rénovation reli-
gieuse du XVlIe siécle pour la faire sortir de la poussiére et de
I'oubli. La réforme en a fait son étendard et les fortes eétudes
des Luther, des Mélanchton et des Calvin lui ont rendu cette
place d’honneur, dont l'ignorance et I'étouffement des con-
sciences ’avaient dépouillée.

En France, depuis Calvin et Théodore de Béze, elle a été
plusieurs fois reprise. Rappelons ici les Animadversiones de
L. de Dieu (1642), celles de de Beausobre, les Preelectiones du

* F. Godet, Commentaire sur Uépitre aux Romains. Tome 1¢. Paris,
Geneve et Neuchatel, 1879. — 1 vol. in-8.



6 PAUL CHAPUIS

théologien genevois Alph. Turrettini. Dans notre siécle, on
nous a donné la traduction de 'ouvrage de Hodge (1840) celle
du livre de 'Anglais Haldane. (1819.) Ce dernier, qu'oublie de
mentionner M. Godet, a pour nous un intérét particulier, puis-
gque son apparition se rattache intimement a I’histoire du Réveil
dans nos pays de langue francaise. Les derniers dix ans ont vu
paraitre la paraphrase excellente de M. le pasteur Walter, les
notes si riches ét si fines de M. Bonnet et I'explication de
M. Reuss.

Malgré ces richesses, il nous manquait une de ces études
pleinement scientifiques et complétes que nous puissions
mettre au rang des ouvrages devenus classiques d’'un Tholuck
ou d’un Philippi. Je me garderai, sans doute, de refuser & la
Bible que publie actuellement le professeur de Strasbourg le
caractére d’un travail de valeur, mais le plan suivi par 'auteur
dans ce grand ouvrage, dont il aura bient6t doté le protestan-
tisme francais, ne comporte ni les développements, ni cette
abondance de détails et de renseignements qu'on est en droit
d’exiger d’'un commentaire proprement dit. II met le lecteur
sur la voie, lui fait comprendre la liaison logique des idées,
mais il touche, il fait pressentir plus qu’il ne résout les grands
problémes que souléve notre épitre.

Il appartenait & 'auteur des commentaires sur saint Luc et
sur saint Jean, au représentant le plus éminent de la science
exégétique au sein du protestantisme frangais, de nous livrer
cette ceuvre désirée et attendue depuis longtemps avec une
legitime impatience. M. Godet est trop connu au milieu de
nous par ses qualités et la valeur de ses ouvrages pour que
nous nous attardions a répéter ici ce que d’autres ont si bien
dit avant nous. Dans ce commentaire comme dans les précé-
dents, nous relrouvons toujours cette érudition philologique,
cette connaissance de I'histoire et de la psychologie, ce coup
d’ceil profond, cette vive imagination qui pénétre et illumine le
texte, cette conviction et cette chaleur qui ont fait la réputation
méritée du professeur de Neuchétel.

Si M. Godet parait craindre dans le cas particulier le re-
proche de sécheresse, ce n’est pas nous qui le lui adresserons,



L’EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 7

car d’un bout & 'autre de son volume nous avons ressenti cette
sympathie profonde, cet amour puissant qui attache la pensée
de I'écrivain a celle de son héros, et qui font oublier ce que
les questions grammaticales ou les discussions de détail ont
d’aridité nécessaire.

Or dans une étude paréille, deux questions nous paraissent
centrales et c'est d’apres elles qu'on peut juger de la valeur
comme de la tendance de tout le livre. La premiére est la
question critique. Qu’était cette Eglise de Rome & laquelle 'a-
potre adresse sa lettre? La réponse qu’on donne & ce pro-
bléme, si différemment résolu par les critiques, pése de tout
son poids sur la maniére de comprendre la pensée du livre.
La seconde question concerne les notions centrales de la
lettre, celles de la foi et de la justification, dont lintelligence
et la pénétration constitue l'intérét essentiel d’une étude sur
I’épitre aux Romains. Mais pour aborder cette derniére en
connaissance de cause, nous devons attendre le second volume
de 'ouvrage, qui nous permettra de présenter A M. Godet quel-
ques-unes des objections exégétiques et dogmatiques que me
parait soulever sa conception. Pour la premiére, au contraire,
nous possédons maintenant déja tous les éléments d’une solu-
tion. C’est & exposer cette question, en suivant M. Godet et
en ajoutant & ses idées nos réflexions et nos critiques que
nous consacrons ces quelques pages. Ne sera-ce pas le meil-
leur hommage & rendre & ce beau volume et le plus siir moyen
de lui attirer des lecteurs de plus en plus nombreux?

L’Eglise de Rome, qui dés le second siécle commence & occu-
per dans la chrétienté cette place centrale qu’avaient eue avant
elle Jérusalem, puis Antioche, puis Ephése, nous apparait pour
la premiére fois dans I'histoire & la date de notre épitre, c’est-
a-dire vers I’année 59. Mais la lettre de Paul la présente comme
une communauté déjd formée, qui a sa vie, ses intéréts et
presque une histoire; elle la fait en tous cas pressentir comme



8 PAUL CHAPUIS

déja sortie du berceau de son enfance. Tandis que le livre des
Actes nous renseigne exactement sur la fondation des commu-
nautés de Corinthe, de Thessalonique et de tant d’aulres moins
importantes, il ne dit rien des premiers jours de celle de
Rome, des hommes et des événements qui signalérent sa nais-
sance et ses premiers pas. Ces origines, I'histoire est vivement
intéressée & les connaitre et pour y parvenir elle ne peut pro-
céder ici que par conjectures, par inductions plus ou moins
certaines. De Vorganisme définitivement constitué nous remon-
tons & la cellule primitive, non point sans doute avec cette
parfaite assurance d’un naturaliste reconstituant les corps dis-
parus au moyen des débris que le temps a laissé échapper,
mais avec ces hésitations, ces titonnements propres & ’histoire
des étres chez lesquels la liberté laisse tant d’inconnues et de
questions obscures.

Trois solutions principales du probléme ont été données :
la solution catholique, que le théologien Thiersch est seul &
défendre parmi les protestants, et deux solutions protestantes.

D’aprés la premiére, 1'Eglise romaine aurait été fondée par
I’apbtre Plerre, qui vint & Rome sous le régne de Claude (41-
54). Mais il est aujourd’hui certain que cette légende, comme
celle de I’épiscopat de vingt cinq ans, repose historiquement sur
un grossier malentendu de Justin Martyr, répété par Eusebe 1.
Dailleurs le livre des Actes, qui semble aujourd’hui sortir
du mépris que lui infligeait jadis I’école de Tubingue, est peu
favorable a cette prétention. Sans doute que, d’aprés ce docu-
ment, Pierre quitta Jérusalem en 44 environ, aprés le mar-
tyre de Jacques, frére de Jean, mais il y reparait en 51 lors
du synode apostolique, pour se trouver peu de temps aprés
a Antioche en compagnie de Paul. (Act. XII; Gal. II.) Si dans
Iintervalle de ces huit années un voyage & Rome n’est point
impossible, il demeure toujours peu probable, d’autant plus
que I'Orient attirait davantage le chef des Douze que 1'Occident
lointain et inconnu. En tous cas il est faux de voir dans le s

* Cf. Justin : Apol. I, 26. Eustbe, H. E, 11, 14. Le premier prend une sta-
tue du dieu sabin Semo Sancus pour une statue érigée a Simon le ma-
gicien. Il parait que c¢'est la une des origines de la légende.



L’EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 9

1émov érepov d’Acles XII, 17 lindication mystérieuse de la cité
des Césars. Pourquoi le mystére ? Si Luc se contente de cette
expression générale, c’est bien plutdt que des renseignements
précis sur ce point lui ont fait défaut.

Cette probabilité, notre épitre en fait une certitude; car st
Pierre eQit été le pére spirituel de la communauté romaine,
Paul aurait certainement touché, ne fat-ce que par une allu-
sion, ce sujet. D’ailleurs, dans ce cas, la lettre aux Romains
n’aurait probablement jamais vu le jour. Car il et été con-
traire a la pratique de son auteur de batir sur le fondement
d’autrui (Rom. XV, 20; 2 Cor. X, 16), et ce fait & lui seul semble
déja indiquer que la communauté romaine était par sa fonda-
tion et ses tendances en relation lointaine avec Paul et son
évangile.

Toutefois, comme I'observe fort bien M, Godet, ces conclu-
sions ne signifient pas que Pierre ne soit jamais venu a Rome.
Il a pu s’y rendre & la fin de sa carriére, en 63 ou 64, comme
lattestent I’épitre de Clément aux Corinthiens et divers auires
témoignages 1. En tous cas les arguments qui réduisent en
légende ce séjour du prince des apotres dans la ville impériale
~sont loin encore d’avoir réduit & néant I’ancienne tradition.
L’admirable sagacité d’un Lipsius 2 n’a pas tranché le probléme
et, avec Hilgenfeld, nous prétendons qu’on peut étre fort bon
protestant et admettre cependant les assertions des anciens
sur ce point.

Quoi qu’il en soit de cette question, qui ne doit pas étre dis-
cutée ici, nous passons maintenant & ’examen des deux solu-
tions protestantes. Selon la premiére, représentée sous des
formes diverses par Olshausen, par Baur et, de nos jours, par
le professeur Mangold de Bonn, I'Eglise de Rome procede de
la synagogue, comme la plupart de ses sceurs. « Des Juifs de
Rome, par exemple, venus a Jérusalem a I'époque des fétes,
auraient rapporté dans la cité les semences de la foi. » Il sem-
blerait dés lors naturel que le judéo-christianisme ait été la

* Clément Rom. 1 Cor. V, 4 (édition Gebhardt, Harnack et Zahn).
* Lipsius, Die Quellen der romisch. Petrussage untersucht. Kiel, 1872.
— Du méme : Petrus nicht in Rom. (Jahrb. f. protest. Theol. 1876.)



410 PAUL CHAPUIS

tendance générale de cette Eglise, puisque, & tout prendre,
elle est fille de la métropole palestinienne. C’est bien 14 ce
qu'affirment Baur et Mangold ; mais comme I'épitre elle-méme
contredit cette derniére conclusion, I’explication demeure sinon
fausse du moins insuffisante. S'il est probable que ’Eglise de
Rome soit sortie de la synagogue, la maniere dont nos auteurs
représentent les faits ne concorde pas avec les données de
notre lettre, comme nous le montrerons tout 4 'heure.

D’aprés la solution admise par M. Godet, les premiers évan-
gélistes de la capitale se seraient adressés aux paiens, chez
lesquels ils auraient trouvé un terrain fécond a ensemencer.
Aussi I'Eglise de Rome serait-elle née d’une fagcon indépen-
dante de la synagogue. Ce fait, en somme exceptionnel dans
les annales des premiéres missions chrétiennes, trouve son
explication naturelle dans le caractére méme et dans le role de
la ville des Césars. « Rome était & 'univers ce que le coeur est
au corps, le centre de la circulation vitale. Tacite affirme que
toutes les choses odieuses ou honteuses ne manquaient pas de
confluer & Rome de toutes les parties du moude. Cetite loi
devait s’appliquer aussi & des choses meilleures.... Les rela-
tions entre Rome et la Syrie, en particulier, étaient fréquentes
et nombreuses. » — « Rome, dit encore M. Renan, cité par
M. Godet, était le rendez-vous de tous les cultes orientaux, le
point de la Méditerranée avec lequel les Syriens avaient le
plus de rapport. Ils v arrivaient par bandes énormes. Avec
eux débarquaient des troupes de Grecs, d’Asiates, tous par-
lant grec. »

Réduits aux probabilités et aux conjectures, comme nous le
sommes, il est infiniment difficile de se prononcer sur celte
question d’origine, qui plus que toutes les autres est entourée
d’obscurité. Si 'explication de Mangold souffre quelques diffi-
cultés, celle non moins ingénieuse du savant théologien de
Neuchétel donne prise aussi &4 des objections multiples.
M. Godet nous permettra-t-il de rendre hommage 4 sa belle
€tude en lui présentant nos hésitations A admettre son point
de voe?

J’ai remarqué tout 4 I'heure que la fondation de la commu-



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIRECLE 11

nauté romaine, telle qu’on vient de nous la raconter, constitue
une exception dans I'histoire des conquétes de I'’Eglise aposto-
lique et cette exception ne me parait pas motivée par des raisons
suffisantes. D’aprés le livre des Actes, en effet, la plupart des
églises du temps ont la synagogue pour berceau. Celle-ci four-
nissait aux missionnaires évangéliques une tribune et un pu-
blic tout préparés. On sait, en effet, qu’autour de la lecture et
de I'explication de ’Ancien Testament se groupaient non seu-
lement les fils d’Israél, mais aussi tous ces hommes, toutes ces
femmes que dégottaient ou repoussaient le scepticisme de la
philosophie du jour et les abominables superstitions de l'idola-
trie. Auditeurs attentifs et sympathiques, quoique non ralliés
au judaisme, ces prosélytes de la porte avaient soif d'une reli-
gion pure et vraie, qui satisfasse les aspirations les plus pro-
fondes de leur conscience, et c’est au milieu d’eux que 'Eglise
naissante trouva ses premiers et plus nombreux adhérents, qui
bientdt chassés des asiles ou s’abritait la religion juive, se
constituerent en communautés indépendantes.

Cet enfantement de ’Eglise par la synagogue, nous le consta-
tons & propos de toutes les grandes fondations de l'apdtre
Paul. Si diverses dans leur développement, dans leurs luttes
et leurs caracteres, elles se resseinblent toutes par les cir-
constances générales qui présidérent & leur naissance. Il suffit
de rappeler les noms de Thessalonique, de Corinthe, d’E-
phése, pour s’en convaincre. L’histoire ne signale qu’une seule
exception importante: celle de la communauté d’Antioche de
Syrie. C’est de cet exemple que s’autorise M. Godet. Ici, en
effet, ce sont des Chypriotes et des hommes de Cyréne qui pré-
chent ’Evangile non pas aux Juifs hellénistes, comme le dit le
Texte Recu, mais aux Grecs !. Cette exception toutefuis n’est
quapparente; elle n’aurait de valeur que si les missionnaires
cités avaient fondé la nouvelle communauté d’une maniére
absolument indépendante de la synagogue. Or, bien consi-
déré, le texte des Actes dit le contraire : ils pariérent, écrit
saint Luc, aussi aux Grecs. Si ce &doww z«i a un sens, il si-

¢ Act. XI, 20. EMwvag est appuyé par N B. D. — Tisch., Tregelles, etc.



12 PAUL CHAPUIS

gnifie apparemment que, contrairement & la pratique suivie
jusqu’a ce jour, les évangélistes ne se bornérent pas i faire leur
ceuvre dans la synagogue, mais qu’lls s’adressérent aussi aux
paiens qui ne se rattachaient pas & la colonie juive. En d’autres
termes, ils élargirent leur champ d’action.

Si nous avons dit vrai, et je ne saurais quelle autre significa-
tion I’on pourrait accorder & ce xai trop négligé!, I’Eglise d’An-
tioche, comme celle de Corinthe, se serait primitivement ratta-
chée & la synagogue. Mais en vertu de circonstances spéciales,
au nombre desquelles il faut ranger les tendances universalistes
de ses fondateurs, l'action de ceux-ci s’est étendue & la popula-
tion paienne de la cité. Les choses ne pourraient-elles pas s'étre
passées d'une facon toute analogue a4 Rome. Sorti de la syna-
gogue, repoussé peut-étre de son sein par la force, 'Evangile
trouva la majorité de ses adhérents au sein des habitants paiens
de la capitale. Supposez d’ailleurs, comme rien ne '’empéche
et comme divers indices semblent le prouver, supposez aux
premiers missionnaires chrétiens débarqués dans la ville les
mémes aspirations universalistes gue nous trouvons chez les
évangélistes d’Antioche, et il n'y aura rien d’étonnant a ce que
dans les deux cas les choses se soient passées d’une maniére
semblable.

Nous pouvons méme aller plus loin. Il n’est point impossible
de retrouver dans 'histoire les traces de ces relations primi-
tives entre la synagogue et I'Eglise. Cette trace nous la saisissons
au moment ol les deux sociélés se séparent pour vivre chacune
de leur propre vie. Mais ou est-elle ? Dans le passage bien connu
de Suétone qui nous parle du décret de banuissement lancé par
Claude contre les Juifs de la capitale. Si les volontés de 'em-
pereur ne paraissent pasavoir été exécutées avec rigueur, elles
recurent du moins un commencement d’exécution, comme le
prouve nettement un passage des Actes. (XVIII, 1 et suiv.) Voici
du reste les paroles de Suétone, auxquelles nous faisons allu-
sion : Judwos impulsore Chresto assidue tumultuanies Roma

* Ce zui est omis, il est vrai, par le T. R; mais il est confirmé par A. B.
N et adopté par Tischendorf et par I'excellente édition de Tregelles.



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 13

expulit. Plusieurs auteurs font de Chrestus un agitateur juif.
Mais il nous parait plus naturel d’y voir avec un grand nombre
d’historiens une corruption du nom de Christus. « Suétone,
dit excellemment M. Godet, ayant vaguement entendu parler
de I'attente du Messie (du Christ) chez les Juifs, aurait vu dans
ce nom la désignation d’un personnage réel et actuel, auquel il
aurait attribué la fermentation incessante et les instincts de
soulévement qu’entretenait chez les Juifs l'attente messia-
nique. » A ces paroles, nous n’avons qu'a ajouter une légére
correction. L'historien romain ne parle ni de « fermentation in-
cessante » ni « d’instincts de soulévement, » mais d’une agita-
tion spéciale qu'’il attribue & Chrestus et qui motiva I’arrét d’ex-
pulsion des fils d’Israél. Or, s’il est vrai que Chrestus soit une
corruption de Christus, comme nous ’admettons avec le théo-
logien de Neuchatel, la cause des troubles dans le sein de la
synagogue a eu pour objet la question messianique. Il ne peut
s’agir de discussions théoriques. A cette époque, la figure du
Messie est décidément achevée et I’on ne concoit un tumultuari
que dans les cas ol se posait la question concréte : Tel homme
qui se donne pour le Messie, 'est-il réellement? Si la ques-
tion a été soulevée, ce ne peut étre vraisemblablement qu’a pro-
pos de [ésus de Nazareth, dont les disciples proclamaient la
messianité. Si la discussion devient siviolente qu’elle dégénére
en combats de rue, n’est-ce pas la preuve que I'Evangile du
crucifié avait retenti dans la synagogue de Rome? Deux partis
se sont formés, les uns croient en lui, les autres le rejettent, et
ces divisions vont jusqu’a provoquer des tumultes dans le
quartier, ce que Suétone appelle précisément un tumultuari.
S’étonnera-t-on de ces violences? Mais alors, qu’on se rap-
pelle des scénes qui, & Corinthe, Thessalonique et ailleurs ac-
compagneérenf la rupture de I’Eglise et de la synagogue et dans
lesquelles l'apotre Paul faillit plus d’'une fois perdre la vie.
L’analogie des deux faits est compléte et ’expression de Suétone
n’a rien d’exagéré. Deés lors, 1’édit de Claude, qu’on place ordi-
nairement en I’année 53 ou 54, marquerait simplement ’heure
a laquelle les chrétiens de la capitale se constituérent en Eglise



14 PAUL CHAPUIS

aprés avoir ete, comme leurs freres d’Asie-Mineure et de Gréce,
chassés de la synagogue par les Juifs incrédules, scandalisés
par la prédication de la croix. En poussant plus loin encore I'a-
nalogic, en se rappellant que ces ruptures se sont en général
produites peu de temps apreés les premiéres prédications chré-
tiennes dans la synagogue, on ne s’éloignera pas beaucoup de
la vérité en fixant & ’année 51 ou 52 environ I'arrivée des pre-
miers missionnaires évangéligues.dans la capitale.

Toutefois, avant de conclure sur ce point, il nous faut exami-
ner une autre objection présentée par M. Godet contre ces rela-
tions originelles entre I'Eglise et la synagogue. Elle est déve-
loppée avec un grand talent au moyen des renseignements
fournis par Actes XXVIIIL, gu’avec 'auteur du Commentaire sur
les Romains nous admettons comme absolument historiques.
Qu'on nous permette de transcrire en entier I'argumentation
de M. Godet :

« Paul, trois jours aprés son arrivée 2 Rome, convoqua dans
sa demeure, ol il était retenu captif, les chefs de la synagogue
romaine. CGeux-ci demanderent des renseignements précis sur
la doctrine dont il était le représentant. Car, disent-ils, nous
avons bien entendu parler de cette secte et nous savons qu'elle
rencontre de Uopposition partout (dans toutes les synagogues).
Le récit n’exprime pas la conséquence tirée par eux de ces
faits ; mais c’était évidemment celle-ci: « Ignorant le contenu de
» cette croyance nouvelle, nous désirerions 'apprendre d’une
» bouche aussi autorisée que la tienne. » Ce qui prouve que tel
était bien le sens du discours des Juifs, c’est qu’ils fixérent &
Paul un jour ou ils viendraient s’entretenir avec lui sur ce
sujet. La conférence porta, est-il dit, dans la suite du récit, sur
le regne de Dieu et sur tout ce qui concerne Jésus, en prenant
pour point de départ la loi de Moise et les prophétes. Or com-
ment comprendre cette ignorance des chefs de la synagogue
relativement au christianisme, si réellement cette religion y
avait été préchée et y avait excité des débats assez violents
pour provoquer un édit de bannissement contre toute la colonie
juive 7 »

L’objection est certainement des plus sérieuses et si I'exégese



L’EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 15

de ce passage donnée par M. Godet était la seule vraie, la cause
qu’il défend serait bien preés d’étre gagnée. Mais a coté de son
explication, 1l en est d’autres fondées sur des arguments non
moins excellents.

Dans ce nombre je rangerai tout d’abord celle de M. Reuss,
qui rapporte la question des chefs de la synagogue non pas au
christianisme en général, mais a la doctrine personnelle de
Paul et & 'opposition que lui suscitait le parti judéo-chrétien,
Toutefois cette interprétation ne ressort pas clairement des.
textes, non pas qu’elle et exigé, comme le dit M. Godet, & ov ppo-
velg, au lieu de & gpoveiz, car la personnalité de I'apotre est déja
suffisamment mise en évidence par le mupz oov qui précede et
qui rend oiseuse la répétition du pronom, mais parce que les
paroles des chefs de la synagogue font allusion & la doctrine
évangélique dans son ensemble. Ils parlent de la secte au sens
général, sans que rien ne permette de supposer qu’ils aient
mieux connu ou plus- favorablement jugé les judéo-chrétiens
que les universalistes.

Mais l'interprétation de M. Godet se heurte & des considéra-
tions générales. Il demeure pour le moins singulier que les
principaux de la colonie juive de Rome, ol existait une église
chrétienne et une église importante, aient vécu dans une igno-
rance aussi compléte et aussi profonde de I'Evangile. Ce fait
reste inexplicable. On a invoqué 1'édit de (ilaude, & la suite
duquel les relations entre les deux sociélés religieuses auraient
été absolument hrisées ; on a relevé la grandeur de la capitale,
au sein de laquelle le groupe des disciples de Jésus pouvait
demeurer perdu et ignoré des riches commergants des quar-
tiers juifs. Ces raisons sont insuffisantes et improbables, car
les relations entre 1'église et la synagogue, interrompues de-
puis ’édit de bannissement, auraient laissé pour le moins un
souvenir de la situation antérieure et, si populeuse qu’ait été la
ville des Césars, deux sociétés religieuses qui, malgré de graves
divergences, ont tant de points communs pouvaient difficile-
ment s’ignorer 'une 'autre.

Nous avons du reste des faits positifs qui prouvent notre
dire ; ces faits se trouvent dans I'épitre elle-méme, qui dénote



16 PAUL CHAPUIS

en plusieurs de ses pages la présence de quelques judéo-chré-
tiens dans le sein de la communauté. Comment comprendre
sans cela la large part qu’accorde I'apdtre aux objections du
judaisme, ce magnifique chapitre deuxiéme, qui arrache un &
un les privileges illusoires dont se vantaient les descendants
d’Abraham, ces considérations développées sur le rétablisse-
ment d’Israél, ces chrétiens faibles qui accordent plus de
sainteté & un jour qu'a un aulre? Si ces derniers ne sont pas
d’origine judaiyue, ils ont du moins passé par 1'école de la
synagogue. Enfin, dans les personnages salués au chapitre sei-
ziéme, dont M. Godet admet 'authenticité, nous trouvons quel-
ques noms sémitiques d’origine. Citons seulement Aquilas et
Priscille qui, de Corinthe ol les avait chassés I’édit de Claude,
sont revenus & Rome, convertis & 'Evangile. (Act. XVIIL)
Peut-on croire qu’anciens membres de la synagogue ils
n’aient plus eu aucune relation avec leurs coreligionnaires
d’autrefois et que, malgré leur présence dans la capitale,
quatre ou cing ans aprés leur retour, ils aient laissé ignorer
aux Juifs de Rome jusqu’aux premiers éléments de la foi chré-
tienne?

Comment dés lors expliquer le récit des Actes qui présente
les chefs de la colonie juive sinon comme absolument igno-
rants des faits chréliens, du moins comme n’en ayant qu’une
connaissance des plus rudimentaires ? Baur aurait-il eu raison
de déclarer inexacts les renseignements de Luc? Nullement ;
mais peut-étre que Meyer a dit vrai en expliquant cetteignorance
des interlocuteurs de I'apdtre comme une prudente réserve de
leur part, et cette conduite est facilement compréhensible. Paul
est pour eux un inconnu. Prisonnier de César, entre les mains
duquel est le sort de la colonie romaine, accusé par les Juifs
de Palestine, ils se dit innocent ; il affirme n’avoir rien fait de
contraire aux lois et aux traditions d'Israél, il va méme jusqu’a
prétendre que I’espérance messianique si chére aux descen-
dants d’Abraham est la cause de son arrestation. En face de
pareilles allégations, on comprend la réponse des chefs; gens
avisés, ils ne veulent pas se prononcer sur I’heure et, bien que
remplis de soupcons & 'égard du captif, ils ne refusent pas de



L'’EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 17

I’entendre. Qui sait s’il n’a pas dit vrai? De 14 I’entretien sui-
vant, dans lequel 'apdtre développe le message évangélique,
qui réussit & persuader les uns, & repousser les autres. La ré-
serve des premiers a disparu devant les arguments convain-
cants du grand missionnaire, chez les seconds, elle s’est irans-
formée en une hostilité décidée. Ainsi comprise, cette scéne
est en parfait accord avec nos observations précédentes et
nous échappons A cette conséquence, pour le moins £irange,
qui laisse vivre dans la capitale de I’empire une nombreuse
synagogue & coOté d'une importante communauté chrétienne,
sans qu'un seul écho de la foi nouvelle soit parvenu jusqu’a
la premiere.

Cela dit, nous pouvons conclure : comme les principales
€glises de ’Asie-Mineure et de la Gréce, celle de Rome parait
avoir eu la synagogue pour berceau. Mais repoussée, comme
ses seeurs, par le fanatisme juif, elle se développa et se recruta
essentiellement au sein de la population paienne. S’il fallait
préciser davantage, nous ne dirions pas avec Meyer que le pre-
mier missionnaire évangélique de la capitale fut peut-étre
Aquilas, dont le retour 3 Rome est d’aprés nous postérieur a la
fondation de la communauté, puisque celle-ci existait déja lors
de son départ pour Corinthe. D’ailleurs, il est & supposer que
Paul n’aurait pas manqué dans ce cas de faire allusion a cette
ceuvre importante, alors que dans son épitre il salue son ancien
compagnon de travail. Peut-étre, dans ce domaine de ’hypo-
thése, nous approcherions-nous du probable en rattachant
d’une maniére plus ou moins immédiate les premiers mes-
sagers du salut au sein de la ville de Rome & I’église d’Antioche,
a cette église au zéle missionnaire si puissant, parce que,
mieux que Jérusalem la métropole, elle savait s’'inspirer de
I'aniversalisme évangélique. Ce qu’il y a de certain, c’est que
ces premiers pionniers de la foi au sein de la ville éternelle
appartenaient sinon au groupe des disciples immeédiats de
Paul, du moins & la fraction paulinienne de I’Eglise. C'est 14 ce
gu’indique clairement la tendance de la communautlé romaine,
dont il nous reste & dire quelques mots. Ici nous ne ferons que
suivre M. Godet avec lequel nous nous sentons en parfait

THEOL. ET PHIL. 1880. 2



18 PAUL CHAPUIS

accord, en ajoutant toutefois aux pages qu'il consacre a ce
sujet quelques renseignements tirés de nos propres observa-
tions et surtout de la récente et substantielle étude que nous
devons & M. Weizsicker, le savant théologien de Tubingue!.

II.

Il y a peu d’années encore, il eQt été téméraire d’affirmer
que ’Eglise romaine était en majeure partie composée de pa-
gano-chrétiens. Cetle opinion, qu'on peut appeler l'aucienne
opinion protestante, avait été comme balayée par les coups de
la critique sagace et pénétrante de Baur. Conformément au
principe générateur de son systéme, le chef de I'école de Tu-
bingue devait trouver dans notre lettre les traces de opposi-
tion fondamentale et absolument antithétique entre le christia-
nisme palestinien et le paulinisme. Rome ne pouvait échapper
a la régle générale. Les judaisants y étaient les maitres du ter-
rain, et 'apdtre, désireux de conquérir les sympathies ou du
moins d’anéantir les préjugés que soulevaient ses doctrines,
aurait écrit sa grande lettre pour défendre la cause de son
évangile.

Mais si 'inspiration de cet écrit est avant tout polémique, il
faut abandonner le point de vue traditionnel, celui de Luther,
de Mélanchton, de Calvin, qui considérent les chap. I-VIII
comme la partie fondamentale de la lettre. Selon Baur, son
centre se trouve dans les chap. IX-XI, ol Paul traite de la
position des Juifs en face de 1'Evangile, de leur incrédulité
présente et de leur obéissance future. Si l’.apétre s’est ha-
sardé a écrire & une communauté qui n’était point sa fille, sa
démarche n’a d’autre but gque de combattre les préjugés juifs
et judéo-chrétiens. Or le principal de ces préjugés, qui devient
en méme temps une des fortes objections opposées aux concep-
tions pauliniennes, est celui-ci : Tant que le peuple d’Israél,
comme tel, n’aura pas participé au salut, disent les adversaires

* Ueber die dlteste Romische Christengemeinde. (Jahrb. f. deutsche
Theologie, 1876.) Cf. dans la méme Revue Schultz H: die Adresse der letz-
ten Capitel des Briefes an die Romer, qui défend la méme opinion.



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 19

de Paul, l'admission en masse des gentils dans I'Eglise constitue
une violation des droits et des privileges accordés au peuple
¢lu. C’est une injustice, formellement condamnée par les
données de la révélation mosaique.

Pour résoudre cette objection spécieuse qui, pour l’amour
d’Isra€l, aurait voulu enlever aux gentils la grace évangélique,
Papotre remonte (chap. 1-VIII) aux questions de principe et se
demande si le salut comme tel a une destination particuliére
ou universelle, s’il repose sur un privilége national ou sur les
besoin généraux de I’dme humaine. C’est la préparation 2 la
question centrale, et les résultats auxquels aboutit cette pre-
miere partie amenent le sujet principal, la réponse a I'objec-
tion citée (chap. IX-XI), qui constitue le centre et la raison
d’étre du document.

Sans entrer dans la discussion de cette maniére de voir, il
suffit de dire qu’elle repose sur des faits trés douteux. Il n’est
pas conforme & ’histoire d’affirmer, par exemple, que les judéo-
chrétiens aient refusé aux gentils ’entrée dans I’Eglise avant
la conversion d’Israél. Nulle part nous ne voyons formuler une
telle prétention; I’histoire dit simplement que les disciplesissus
du judaisme désiraient soumettre leurs fréres sortis du paga-
nisme a certaines conditions, comme la circoncision et 1’obser-
vation des préceptes mosaiques, tandis que Paul se refusait
catégoriquement a entrer dans ce point de vue.

D’ailleurs ’hypothése de Baur n’a pas méme été soutenue
par ses disciples, et Hilgenfeld !, aussi bien que Mangold, s'il
considéere la communauté romaine comme judéo-chrétienne
dans sa majorité a pourtant considérablement modifié la pensée
du chef de I’école. Nous ne voulons pas entrer dans une dis-
cussion détaillée de ce point de vue. Le meilleur moyen de le
réfuter consiste, nous semble-t-il, & exposer les arguments qui
nous conduisent & considérer I’Eglise de Rome comme essen-
tiellement pagano-chrétienne. Ces arguments, nous les trou-
vons dans I’épitre d’abord, dans l'histoire de la communauté
ensuite.

Prenons le premier point. Dans la salutation déja, Paul se

+ Hilgenfeld, Einleitung in dae Neue Testament. — Leipzig 1875.



20 PAUL CHAFUIS

donne comme l'apdtre des gentils (I, 6) au nombre desquels il
range sans hésiter les chrétiens de la ville impériale, & of¢ éors
»oi Vpeic. 11 faut vraiment, comme I'observe M. Godet, une au-
dace peu commune pour tenter de faire ressortir de ce texte
I'idée opposée en le paraphrasanl ainsi avec Volkmar: « Je
vous parais, sans doute, n’étre que 'apoOtre des Hellénes; mais
je suis cependant appelé par Jésus-Christ & précher I’Evangile
a toutes les nations, méme aux non-Hellénes, tels que vous,
croyants d’origine juive ! »

Un peu plus loin (I, 13) I'écrivain s’excuse auprés des lec-
teurs de ce qu'il n’a pu encore se rendre chez eux, comme il
lelit désiré, afin de cueillir & Rome quelques fruits, comme
chez les autres gentils, zafidg nat 2v voig darmois ehvesv. Pour échap-
per a nos conclusions, on est obligé de prendre le terme &y
avec Volkmar et Holsten! dans le sens général de nations, en
comprenant sous ce nom le peuple d’Israél aussi bien que tous
les autres. Mais cette signification est rendue impossible, entre
autres par notre lettre elle-méme. Ici les nations sont ceux qui
n’ont pas laloi (IT, 14) ; elles sont opposées aux Juifs en maints
passages (III, 29; IX, 24 ; XI, 11-25); les Juifs, par conséquent,
sont exclus de cette catégorie.

Ces observations pourraient suffire & prouver la vérité de
notre thése: mais pour la mettre hors de doute, pénétrons
dans le corps méme de la lettre et notons quelques-uns des
textes qui confirment ceux que nous venons de citer.

Dans les chap. IX-XI, ’écrivain se demande pourquoi le chris-
tianisme a été accepté par un si petit nombre de ses compa-
triotes, tandis que les gentils le regoivent avec avidité et actions
de grice; il commence son exposé en attestant I'ardente af-
fection qu'il a pour son peuple, et toute la tristesse que lui in-
spire cette persistante incrédulité. Vite on a conclu de ces paro-
les que I'apotre parle & des Juifs. La conclusion est pour le
moins précipitée, comme le montre la suite des développe-
ments de I'apotre. Si, comme on le suppose, les judéo-chré-

' Holsten, en particulier, a développé ce point de vue dans les Jahr-
biicher fiir protestantische Theologie, année 1875 : « Der Brief an die Phi-
lipper. »



L’EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE A

tiens de Rome sont 1irrités contre Paul & cause de sa conduite
en face des privileges d’'Israél, il est étonnant qu’il parle des
Juifs non pas comme du peuple auquel appartiennent les lec-
teurs, mais auquel lui seul appartient. Il dit, en effet, en par-
lant des descendants d’Abraham (IX, 4) non pas « nos fréres, »
non pas « nos parents selon la chair, » comme on pourrait
Paltendre dans l'opinion que nous combattons, mais, « es
freres, mes parents selon la chair. » Toutefois, je V’accorde,
cette observation & elle seule n’est pas absolument probante,
car on pourra toujours dire que, soup¢onné de trahison comme
1l 1’était, Paul avait un intérét particulier & mettre en saillie
ses rapports persunnels avec le peuple élu, afin de montrer &
ses défiants lecteurs tout le prix qu’il attachait & son origine
1sraélite.

Voici par contre un texte qui me parait inattaquable: au
chap. XI, 13, il s’adresse positivement aux chrétiens de Rome
comme a des gentils. « Je vous le dis @ vous genfils (dpiv yup
Yéyw toig #ueaw), » écrit-il. Quel plus fort argument pourrait-on
demander? Ce passage serait seul qu’il prouverait presque la
vérité de notre thése!

Toutefois il sera bon de prévenir deux objections en appa-
rence assez fortes et qu’'on a tirées de 1V, 1 et de VII, 1.

Dans le premier texte, Abraham est appelé «notre pére, » et
I'on s’est haté d’en conclure que les lecteurs de 'épitre étaient
des chrétiens issus du judaisme. Si les passages cités plus haut
ne contredisaient pas absolument ce point de vue, cette con-
clusion serait peut-étre légilime. Mais & y regarder de preés, la
ditficulté est facile a résoudre; nous affirmons méme que Paul
n’a pas pu s’exprimer autrement, En effet, 8’1l et dit «le pére des
Juifs, » il semblait s’exclure lui-méme de la famille élue, ce qu'’il
ne veut pas, puisqu’il tient 4 bien montrer qu’il prend son lot
des privileges accordés a Israél. Si d’autre part il avait écrit
« mon pere, » la pensée prenait une tournure trop personnelle,
contraire an but qu’il poursuit et qui est de montrer qu'Abra-
ham, justifié lui-méme par la foi (chap. IV), est le pére de tous
les croyants. Dés lors 'expression « notre péere » reste la seule
Juste, la seule parfaitement adéquate a I'idée. Du reste, et ceci



29 PAUL CHAPUIS

est péremptoire, 1 Cor. X, 1 offre un exemple parfaitement sem-
blable. Parlant des Israélites dans le désert, Paul les appelle
« nos péres. » Aucun exégéte n’a jamais conclu de ces paroles
que ’Eglise de Corinthe ait été judéo-chréiienne dans sa majo-
rité. Nous savons méme positivement le contraire. Ainsil’objec-
tion signalée n’a aucune valeur.

Au chap. VII, 1, Iécrivain dit & ses lecteurs: « Ignorez-vous,
mes fréres, car je parle ¢ des gens qui connaissent la loi, que la
loi domine I'’homme aussi longtemps qu’il vit. » Il s’agit ici de
la loi concernant 'adultére et le mariage, et par conséquent du
code mosaique et non de la loi naturelle. Or si Paul peut attri-
buer aux Romains la connaissance de la législation du Sinai,
n’en résulte-t-il pas que ses lecteurs sont des judéo-chrétiens?
Ce raisonnement n’est solide qu'en apparence ; car I’bistoire
lui est contraire. Nous savons, en effet, par les épitres de Paul,
que tous les chrétiens possédaient une connaissance générale
de I’Ancien Testament, puisque V'apdtre le cite, le commente
et s’appule sur les affirmations du saint livre, méme lorsqu’il
écrit & des églises pagano-chrétiennes, comme ceiles de Co-
rinthe ou de (alatie. Ce phénomeéne n’aura rien d’étonnant si
l'on se rappelle les faits suivants : les prosélytes paraissent avoir
presque partout formé le premier noyau des communautés ; il
est ensuite fort probable que dés lorigine I'Ancien Testa-
ment a occupé une place importante dans les assemblées du
culte, ce qui se comprend aisément lorsqu’on sait que 'Eglise
s’est moulée au point de vue formel sur le modéle de la syna-
gogue. D’ailleurs 'étude et la connaissance des oracles sacrés
d’Israél s'imposaient aux fidéles comme une impérieuse néces-
sité. Le christianisme procéde du judaisme ; pour comprendre
le premier, il faut ne pas ignorer le second, cela surtout dans une
époque ou les questions débattues étaient en premier lieu celles
de la messianité de Jésus et des rapports entre la loi et 'Evan-
gile. Paul est donc en droit de supposer les chrétiens de Rome
familiarisés avec la loi mosaique. Et méme, comme l'observe
M. Weizsicker, la question posée par 'apotre dans le passage
que nous venons de signaler se comprend mieux si elle est
faite & des lecteurs d’origine paienne qu’a des chrétiens sortis



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 23

du judaisme. A ces derniers, on pouvait demander s'ils ne
songeaient pas aux faits mentionnés dans leur loi et que néces-
sairement ils devaient connaitre ; aux premiers il est plus natu-
rel de dire qu’ils n'ignorent pas les commardements de 'an-
cienne alliance.

Cela dit, nous pouvons affirmer avec une entiére certitude
que d’aprés notre épitre la communauté romaine se composait
en majeure partie de chrétiens sortis du paganisme. (’était 1a
la tendance dominante dans son sein, ce qui n’exclut pas la
présence de I'élément judéo-chrétien.

A priori déja, on peut dire qu'une minorité appartenant a ce
dernier groupe devait y avoir sa place. Car il est peu probable
que nulle part, pas plus & Rome qu’en Asie ou en Gréce, une
des deux tendances ait jamais été seule. Nous voyons du moins
par le livre des Actes que partout quelques Juifs se déta-
chérent de la synagogue pour faire partie de la société nou-
velle. Dans le cas particulier nous n’en sommes pas réduits a
cette probabilité toute générale. La lettre aux Romains montre
clairement I'existence de cette minorité judéo-chrétienne dans
le sein de I'Eglise. Nous en trouvons les traces au chap. XIV,
qui parle des chrétiens faibles. Ce sont des gens qui s’abstien-
nent de certains aliments, entre autres de viande et de vin
(v.2 et 21), qui distinguent entre le pur et I'impur (v. 14 et 15),
qui enfin estiment tel jour de la semaine plus saint que tel au-
tre. (Vers. 5.)

Cette piété anxieuse, a I’égard de laquelle I'apotre est rempli
de respect bien qu’elle ne soit point la sienne, pourrait avoir sa
source dans des principes dualistes, dans cette opposition éta-
blie entre 'impure matiére et 'esprit qui seul est bon. Et
comme de telles doctrines étaient répandues a cette époque
dans l'empire romain sous des formes diverses, cet ascétisme
chrétien s’explique peut-étre par des influences autres que le
judaisme. L’abstinence de viande et de vin est favorable 4 cette:
thése, que nous sommes loin de nier. Toutefois il ressort de la
description de ces chrétiens faibles que la religion mosaique
est pour une part tout au moins dans ces conceptions ascéti-
ques. Je citerai comme preuve la distinction entre le xows; et le



24 PAUL CHAPUIS

xubupos (XIV, 14, 20), qui rappelle les préceptes de pureté lévi-
tique et surtout ce cachet spécial de sainteté accordé a certains
jours, ce qui est évideimnment une allusion au sabbat juif. Nous
concluons de ces faits que les judéo-chrétiens avaient eux aussi
une place dans I'Eglise de Rome.

D’ailleurs, comme nous 'avons dit plus haut, la large part
accordée dans I'épitre aux objections du judaisme conduit au
méme résultat. Sans doute que les considérations sur Ja foi
d’Abraham (IV) et la conversion finale d’Israél (IX-XI) trouve-
raient leur place dans 'exposé de I'apdtre, méme s’il écrivait &
une communauté uniquement composée de paiens convertis.
Elles font partie du systéme et ne pouvaient étre omises. Mais
si la communauté de Rome nr’avait pas connu les influences
judéo-chrétiennes et ses tendances a rabaisser ’Evangile en le
soumettant au joug de la loi, Paul se serait-il attardé, comme il
le fait, & réfuter une & une toutes les prétentions par lesquelles
le fils d’Abraham prétendait sauver sa supériorité native et
défendre son aristocratie religieuse? Nous ne le pensons pas.

D’autre part, le chap. XIV montre que cette tendance était
celle d’'une petite minorité. L’exhortation & respecter les faibles,
qui en fait le sujet, est adressée aux forts. Les premiers sont at-
taqués, peut-étre ecrasés; Paul éprouve le besoin de prendre
leur défense au nom de la charité. Si le judéo-christianisme
avait en & Rome la haute main, 'exhortation revétirait un au-
tre caractere; l'écrivain n’aurait pas eu besoin de montrer le
respect dii & ces ames faibles el craintives, que d’honorables
scrupules rattachaient encore a la loi. Elles étaient en majorité,
leur influence dominait et il etit bien plutot fallu leur dire de res-
pecter les forts, c’est-a-dire les universalistes. Cette observation
faite par M. Weizsacker me parait parfaitement juste. Nous pour-
rions en indiquer d’autres encore, mais ce que nous avons dit
suffit pour nous permettre de formuler la conclusion suivante :
de I'épitre aux Romains il résulte que 1'Eglise de la ville impé-
riale était en grande partie composée de paiens convertis, bien
que les judéo-chrétiens y aient aussi, comme & Corinthe, &
Ephése et ailleurs, occupé une place.

Cesrésultats sont confirmés par 'histoire de la communauté,



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 95

3

postérieure 4 'an 59, date de la letire que lul écrivit saint
Paul. Relevons, d’aprés MM. Weizsicker et Godet, les traits les
plus saillants, qui confirment notre point de vue.

En 63 ou 64, peu de temps avant la persécution de Néron,
I’apotre des gentils, prisonnier de César, écrit cette admirable
épitre aux Philippiens, que, malgré les doutes d’un Holsten?,
la plupart des critiques s’accordent & regarder comme authen-
ticue. Dans ses premieres pages, dit ici M. Godet & la suite de
M. Weizsicker, « il raconte comment le zéle un peu endormi
des chrétiens de la capitale s’est réveillé par le fait de sa pré-
sence. Et a cette occasion il mentionne quelques chrétiens
(rwwés) qui se sont remis avec ardeur & la prédication, mais par
envie. (I, 15.) Qui sont-ils? On répond ordinairement : les ju-
daisants de I'Eglise romaine. A la bonne heure. Mais dans ce
cas la, comme ils font exception a4 la majorilé des fideles que
saint Paul vient de mentionner (rod¢ mstovue, la plupart, vers. 14),
et que la confiance en ses liens a saintement stimulés, les ju-
daisants ne peuvent avoir été qu'une minorité. »

Quelques mois plus tard éclata la terrible persécution de Né-
ron qui fit couler tant de sang et révéla I'atroce cruauté du ty-
ran. Dans ses Annales (liv. XV, 44), Tacite nous en donne un
récit dont voici la teneur: « Néron pour étoulfer ces rumeurs
(qui 'accusaientnon sans raison d’étre 'auteurdu terrible incen-
die qui venait de désoler la capitale), fournit des coupables et
leur infligea les chatiments les plus raffinés. C’étaient ces gens
que leurs crimes rendaient odieux et qu’on appelait les chré-
tiens. Celui dont ils tenaient leur nom, Christus, avait été con-
damné au supplice sous le régne de Tibére par le gouverneur
Ponce Pilate. Cette exécrable superstition, étouffée unmoment?2,

¢ Jahrb. fiir protest. Theol., article cité. — Tout récemment, & propos
du jubilé de de Wette, célébré i Bale, M. le prof. P.-W. Schmidt a publiéun
excellent opuscule dans lequel, prenant a partie I'hypercritique de Hol-
sten, il recherche les erreurs de cette méthode : Neutestamentliche Hyper-
kritik an dem jiingsten Angriff gegen die Aecltheit des Philipperbriefes auf
thre Methode untersucht, nebst einer Erklirung des Briefes. — Berlin 1880.

* Ces derniers mots ne seralent-ils point une allusion i I’édit de ban-
nissement de Claude, qui forga I'église comme la synagogue & user de la
plus grande prudence ?



26 PAUL CHAPUIS

faisait de nouveau irruption, non seulement en Judée, lieu
d’origine de ce mal, mais aussi dans la ville, ou confluent et se
répandent toutes les choses atroces et honteuses. Aussi aprés
avoir saisi un certain nombre de ceux qui faisaient profession
de christianisme, on condamna sur leurs indications une grande
multitude, non tant pour le crime d’incendie que pour la haine
de ces gens contre le genre humain. »

De ce récit, on a tiré, il est vrai, des conclusions contraires
a celles que nous allons indiquer. Hausrath?!, par exemple,
prétend que la persécution atteignit les Juifs, mais comme on
ne pouvait songer a anéantir la colonie israélite, qui comptait
de 20 4 30 000 d&mes, on se rabattit sur la fraction chrétienne
gul vivait dans son sein, et ainsi se forma I’histoire racontée par
Tacite. Celte maniére de voir se fonde essentiellement sur I'ac-
cusation portée contre la secte de hair le genre humain. Mais le
récit de I'historien, bien étudié, est contraire & cette opinion. Il
connait les Juifs et en parle & plusieurs reprises dans ses ou-
vrages el s'll les regarde comme les ennemis du monde, il sait
aussi relever leurs qualités, tandis qu’il ne peut que flétrir les
Christiani. Qu’on relise les Histoires, en particulier le livre V, 5,
et I'on verra que Tacite connait cette misericordia in promptu
qui distingue Israél. Du restel’odium generis humani appliqué
aux chrétiens se comprend fort bien. Avec leur attente impa-
tiente de la fin du monde, leur vie & part, ilspouvaient passer aux
yeux d’un fier Romain comme les ennemis de 'empire et de la
race humaine, ce qui, sans doute, pour Tacite est la méme
chose®. D’ailleurs, chez un historien aussi sérieux, qui vivait a
une époque ou le christianisme commencait & devenir une
force avec laquelle il fallait compter, une méprise pareille est
bien improbable. Le texte méme la contredit, parce qu’il fait
lui-méme la distinction entre les Juifs et les Christiani. Les
origines de ceux-ci doivent, sans doute, étre cherchées en

¢ Hausrath, Neutestamentliche Zeitgeschichte, Il1, pag. 408 et suiv. 2° édit.

* Minucius Felix rapportant 'opinion du paganisme au sujet des chré-
tiens dit aussi : Quid 2 quod toto orbi et ipsi mundo cum sideribus suis minan-~
ur tncendium, ruinam moliuntur ! Et il appelle cela une furiosa opinio.



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 27

Judée, mais leur superstitio exsecrabilis est quelque chose de
spécial, une doctrine qui se rattache & un nom particulier,
celui de Christus, une de ces choses mauvaises et honteuses
dont la grande Rome était devenue le réceptacle. Enfin, au mo-
ment ol nous reporte cette histoire, des violences a 'égard de
la colonie juive sont contraires 4 tout ce que nous savons. Néron
les traitait avec douceur, d’autant plus qu’en la personne de
I'impératrice Poppée, une prosélyte, ils avaient dans le palais
méme un défenseur, qui, peut-étre, sut employer la haine
d’Israél contre ’Evangile pour exciter I'empereur a frapper les
disciples du Christ.

Si nous avons raison, et le récit de Tacite confirme notre
opinion, la persécution atteignit les chrétiens en respectant les
Juifs. C’est dire qu’d ce moment, six ans apres la lettre aux
Romains, la communauté chrétienne était absolument distincte
du judaisme ; elle avait fait assez de progres pour étre connue
par son nom et partout répandue. Et si les judéo-chrétiens eus-
sent constitué son principal noyau, il n’eiit pas été nécessaire
de se saisir d’abord de quelques membres de I'Eglise pour
connaitre les autres ; on se serait attaqué simplement aux
quartiers de Rome réservés & la population israélite. Ce fait
nous montre donc I’Evangile répandu dans la population de la
capitale et confirme le caractére pagano-chrétien de I’'Eglise de
Rome. Paul, d’ailleurs, ne dit-il pas dans les Philippiens (I, 13)
que Christ & trouvé des adhérents jusque dans la garde im-
périale?

Quelques années plus tard, en 67 ou 68, Marc écrit son Evan-
gile et on s’accorde en général a dire que cet ouvrage, écho des
prédications de Pierre, a été composé en premier lieu en vue
des Romains. Or les explications détaillées que renferme ce livre
sur les usages juifs suppose que son auteur avait en vue des
lecteurs peu familiarisés avec les coutumes d’Israél ; c¢’étaient
donc des paiens convertis et non pas des Juifs amenés a la foi,
car, pour ces derniers, les explications de Marc eussent été
sans utilité. (Voy. entre autres Mare VII, 3 et suiv.)

Entre 93 et 97, Clément de Rome écrivait au nom de son



28 PAUL CHAPUIS

Eglise ! sa lettre aux Corinthiens divisés, comme jadis, par les
querelles des partis. Or, ce document, remarque Weizsicker,
respire 'esprit du monde pagano-chrétien. Hilgenfeld 2, Har-
nack3 et mémejusqu’a un certain point M. Reuss#, reconnaissent
le bien fondé de cette assertion dans les études qu’ils ont faites
de cette lettre. Sans doute ce n’est plus le spiritualisme si
large et si élevé de Papotre ; la théologie de Clément paye son
tribut & I'époque qui la vit naitre et qui avait émoussé les an-
gles des divers types doctrinaux pour marcher de plus en plus
vers leur harmonisation. Malgré cela, la foi justifiante opposée
a la justice des ceuvres, cette thése fondamentale du systéme
paulinien, y occupe sa place et marque la lettre de son cachet.
(Chap. XXXII.) On peut dire par conséquent qu’au lieu de re-
présenter les conceptions judaisantes, I’lEglise de Rome est de-
meuree {idéle a 'esprit de ses origines. Trente ans d'intervalle,
il est vrai, séparent I'ouvrage de Clément du chef-d’ceuvre de
Paul ; bien des transformations sont possibles dans un pareil
espace de temps. De judaisante qu’elle était, la communauté
pourrait s’étre élevée jusqu’a l'universalisme. Mais cette évo-
lution est des plus improbables, parce qu’elle est contraire aux
analogies que nous connaissons. Ce serait la marche inverse,
Iabandon du paulinisme au profit de tendances plus étroites,
qu’on devrait attendre. On sait en effet qu’aprés la mort de
Paul, les judaisants eurent un moment une grande influence
au sein des Eglises d’Asie-Mineure qui étaient pourtant les
conuétes les plus incontestables du grand missionnaire. Cest
ce que montre I'Apocalypse et tout spécialement les sept
lettres qui ouvrent ce document et qui sont tout imprégnées
de P'esprit du judéo-christianisme. Ce recul ou cet aflaiblis-
sement sont du reste des plus naturels. Paul, le champion le
plus autorisé et le plus infatigable de 'universalisme, avait dis-

t La lettrc est officielle et non personnelle; elle montre la haute posi-
tion et 'influence que possédait déjh a cette époque I'église de Rome.

* Hilgenfeld, Clementis Romani epistolee. Proleg. 111, 4. — Leipzig, 1876.

s Gebhardt, Harnack et Zahn, Patirum apostolicorum opera. Fascicule 1
2¢ ¢dition. Prolegomena. — Lipzig 1876.

* Reuss, Histoire de la thiologie chrétienne au siécle apostolique. 2¢ édit.



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 29

paru ; il n’était point encore rempiacé, et ses doctrines si éle-
vées, qu’avait longtemps portées et défendues son grand génie,
s’abaissérent au niveau de la moyenne des esprits. Si dans de
telles circonstances Rome n’a subi qu’une faible atteinte de
cet affaissement, si mieux que d’autres elle a su maintenir le
type universaliste, ne faut-il pas en conclure que son passé et
son histoire avaient solidement planté au milieu d’elle I'éten-
dard de la foi justifiante sans les ceuvres de la loi?

Cette affirmation recoit une nouvelle confirmation dans le
role que joua I’Eglise romaine dans la controverse pascale du
second siécle. Les communautés d’Asie-Mineure, on le sait,
célébraient la sainte céne de Pdques le soir du 14 nisan, au
moment méme ol les Juifs immolaient 'agneau pascal. Elles
avaient donc conservé ou accepté plus tard la coutume juive.
A cette coutume, Rome s’oppose avec vigueur, au nom de la
tradition évangélique d’abord, et ensuite au nom de la signifi-
cation nouvelle qu’avaient prise les fétes de Paques pour les
chrétiens. Elle célébre et demande qu’on célébre la céne, non
point au jour fixé par les lsraélites, mais au jour ol fut immolé
Jésus-Christ, le véritable agneau pascal. Si I'kEglise de Rome
elt été judaisante, aurait-elle combattu une coutume si con-
forme a V'esprit de cette tendance ? Et si elle ’'a fait, n’est-ce
pas une preuve nouvelle que 'esprit de ses fondateurs univer-
salistes vivait encore au milieu d’elle ?

Enfin, une derniére indication nous est fournie par le moyen
des catacombes, qui n'ont pas cessé d’étre le cimetiére essen-
tiellement chrétien. « Les adhérents de la religion proscrite,
dit M. de Pressensé !, désiraient reposer dans la mort aupres
des martyrs qui avaient soutenu ’honneur de leur cause. L’E-
glise aimait & se ranger jusque dans le sépulcre autour de ses
confesseurs, comme une armée se range autour de ses vail-
lants capitaines. » Or les inscriptions funéraires nous montrent
que dés les premiers temps le christianisme avait trouvé acces
Jusque dans les classes les plus élevées de la société, qui assu-
rément, dil M. Godet, n’appartenaient pas au judaisme, ou qui

' Histoire des trois premiers siécles de Uéglise chrétienne. — Quatrieme
série, pag. H46.



30 PAUL CHAPUIS

si elles s’y sont rattachées parfois comme prosélytes, dirons-
nous a notre tour, ce que prouve l'inspection des cimetiéres
juifs de la capitale!, ont dit accepter avec ardeur, comme a
Corinthe, cette religion de Jésus-Christ, plus conforme a leurs
besoins et & leur caractére. Et, en effet, parmi les noms des
habitants silencieux de ces souterrains, nous trouvons ceux de
familles illustres, les Ceecilii, les Amilii, les Octavii et méme
les maisons impériales des Flaviens et des Domitiens,

Tous ces faits, tirés de 1’épitre de Paul et de l'histoire de la
communauté au premier siécle, ne prouvent-ils pas avec évi-
dence que celle-ci était essentiellement composée de paiens
convertis &4 I'Evangile ? Le doute, je I'avoue, ne me parait plus
possible. Toutefois il nous reste &4 examiner avant de finir
deux derniéres objections. La premiere est tirée d’un docu-
ment du IlIe ou du IVe siécle ; la seconde du séjour de Pierre
dans la ville des Césars.

A Tappui de sa thése, Baur citait le passage suivant d’Hi-
laire ; constat temporibus apostolorum Judceos... Romce habi-
tasse ex quibus hi qui crediderunt, tradiderunt Romanis wut
Christum profitentes legem servarent. De ces paroles, le savant
critique de Tubingue tire les conclusions que voici: ce furen
des Juifs convertis qui préchérent les premiers I’Evangile a
Rome et, conformément & leur point de vue, ils firent de I'ob-
servation de la loi une des parties intégrantes de la fo1 nou-
velle, d’ourésulte la tendance judaisante de la communauté.
Mais, répondrons-nous, Hilaire lui-méme affirme que le gros
de ’Eglise était formé par des Romains convertis, ce qui con-
corde avec I'opinion par nous défendue. Si malgré cela, il fait
de ces chrétiens des judaisants, c’est sirement de sa part une
erreur, une conclusion fausse, « qu’il tirait de la polémique anti-
judaique dont il croyait trouver des traces dans notre épitre. »
D’ailleurs laffirmation isolée d'un écrivain du III¢ ou du IVe
siecle et d’un écrivain de second ordre ne saurait prévaloir
contre 'ensemble des preuves indiquées plus haut. On sait du

* Hausrath, Der Apostel Paulus. 2° édition. — Dans les 1nscriptions des
cimetieres juifs, on trouve les noms de la gens Fulvia, Flavia, Valeria,
Veturia, etc.



L'EGLISE DE ROME AU PREMIER SIECLE 31

reste toutes les erreurs historiques que renferment les auteurs
de cette époque et la circonspection avec laquelle il faut user
de leurs renseignements incertains.

La seconde objection est plus solide : Comment se fait-il,
nous dit-on, que Pierre soit venu & Rome et y ait exercé son
activité, si 'Eglise était en majorité composée de paiens con-
vertis? Il s’était donné lui-méme comme apétre de la circon-
cision (Gal. II, 7-10); aurait-il violé la régle que, de concert avec
Paul, il s’était imposée ?

Cette maniére de voir n’aurait de valeur que si ’on nous re-
présente Pierre et Paul comme deux adversaires irréconcilia-
bles, ce que ne confirment pas les données du Nouveau Testa-
ment, et surtoul si 'on se refuse & admettre chez le premier le
développement qu’indique I'histoire. Je me permets a ce sujet
d’attirer I'attention des lecteurs sur le chapilre que M. Schen-
kel, dans un livre récent!, a consacré au prince des apotres. Le
professeur de Heidelberg, s’il a mal compris, croyons-nous, la
théologie de I’apodtre, a saisi sous son vrai jour sa personnalité
comme celle d’'un homme qui, parti du christianisme palesti-
nien, s’est élevé peu a peu a des vues plus larges et a subi
puissamment 'influence des doctrines universalistes. Il n’est
pas impossible du reste de signaler quelques-unes des étapes
de la marche de sa pensée.

Lors du synode apostolique (51), il occupe une position in-
termédiaire entre Paul et Jacques, mais déja plus rapprochée du
premier que du second. Peu de temps apres, nous le trouvons
a Antioche, ou il vit en compagnie de Paul, en frayant sans
scrupule avec les fréres pagano-chrétiens. (Gal. II, 11-16.) S’}
recule en face des émissaires venus de Judée, cette chute n’est
nullement un abandon formel des principes que sa conduite
venait de proclamer, mais une de ces faiblesses momentanées,
si conformes au caractére de Pierre.

A Corinthe, un parti de 'Eglise s’autorise de son nom (1 Cor.
I, 13), mais ici encore, comme le dit M. Weizsiicker, il ne re-
présente pas une opposition radicale aux principes de Paul, dont

* Schenkel, Das Christusbild der Apostel und der nachapostolischen Zeit.
— Leipzig 1879.



22 PAUL CHAPUIS

le langage & son égard ne trahit aucun espéce d’aigreur. Enfin,
et c’est 14 la preuve la plus décisive, qu’on relise 'épitre que
Pierre nous a laissée 2. Elle montre dans son auteur un homme
qui accepte pleinement les théses fondamentales de I'universa-
lisme, j’allais dire un disciple de Paul, un homme pratique
avant tout, au génie dialectique moins puissant que celui de
son maitre, mais un partisan décidé des principes proclamés
par le grand missionnaire des gentils. C’est dire que son arrivée
4 Rome, au sein d’une communauté pagano-chrétienne, n’arien
que de trés naturel; c’est dire que la pensée de Pierre avait
marché, que son horizon s’était élargi depuis les jours de la
premiere Pentecote. Aussi a-t-il pu abandonner le champ res-
treint que lui avait assigné le contrat survenu au synode de
Jérusalem et qui limitait son activité au judaisme seulement,
cela d’autant plus que cette division du travail reposait moins
sur des questions de principe que sur des raisons de 'ordre
pratique. A l'origine desa carriére, des scrupules respectables,
héritage de son éducation premiére, I'avaient retenu loin des
gentils ; aujourd’hui, le temps et 'expérience ont augmenté ses
aptitudes et brisé les barrieres d’autrefois. Comme Paul, son
émule, il peut se présenter dans la ville impériale et lui con-
sacrer les derniers jours de sa vie.

Cette objection demeure donc sans valeur et nous en restons
définitivement aux conclusions que ces quelques pages ont
essayé de mettre en lumiére. Ces résultats ne sont pas nou-
veaux, c’est, je I'ai dit en commencant, l'ancienne opinion
protestante. Si les critiques de Baur et de son école viennent
se heurter contre les faits, ’ébranlement qu’elles ont causé
aura du moins servi 2 éclairer le probléme d’'un nouveau jour
et & élever l'intuition des Réformateurs a la hauteur d’un fait
scientifique, que nous osons désormais appeler incontestable.

PAauL CHAPUIS.

* Cf.1Pier. V,1et Rom. VIII, 18; 1. 7 et II, 7, 10; I1[, 4 et 11, 16, 29, etc




	L'Église de Rome au premier siècle : à propos d'un livre récent

