
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Albert Bevel. — Histoire littéraire de l'Ancien
Testament1.

Ce livre tient à la fois plus et moins que ce que semble promettre

le titre. En fait, sous le nom d'une histoire littéraire de

l'Ancien Testament, l'auteur ne nous donne rien qui diffère
essentiellement de l'isagogique traditionnelle. Le plan suivi se

rapproche le plus de celui qu'a adopté Bleek. Après quelques

pages d'observations préliminaires sur le but et la méthode de

l'ouvrage, sur l'extension de la littérature hébraïque, sur l'histoire
et la littérature du sujet, un premier livre traite des livres
historiques, de la Genèse au livre d'Esther ; un second livre est consacré

aux livres prophétiques ; le troisième s'occupe des livres
poétiques; enfin l'histoire du canon, celle du texte et des versions

sont réunies dans le livre IV. Le principe « historique » se manifeste

dans le livre relatif à la littérature prophétique en ce que les

écrits des prophètes y sont rangés par ordre chronologique et

distingués par périodes : période assyrienne (Joël, Amos, Jonas,

Osée, Esaïe, Michée, Nahoum, Sophonie), période chaldéenne

(Habacuc, Jérémie, Ezéchiel, Abdias), période persane (Aggée,

Zacharie, Malachie, Daniel). Encore le principe n'est-il appliqué

que d'une manière incomplète, puisque les portions exiliques du

' Storia letteraria dell'Antico Testamento. Libri quattro di Alberto Revel,

prof, di Teol. nella Scuola Valdese. — Poggibonsi, tipografia Capelli,
1879. - Vili et 621 pag.



480 bulletin

livre d'Esaïe et les morceaux anté-exiliques de celui de Zacharie

ne sont pas insérés à leur place respective. Une intention chronologique

paraît avoir présidé également à l'ordre dans lequel sont

rangés les livres poétiques : Psaumes, Job, Proverbes, Cantique,
Lamentations, Ecclesiaste.

Ce n'est pas ici le lieu d'entrer dans une discussion de fond sur
la question encore si controversée de la nature, de l'objet, des

limites et du plan de la discipline connue généralement sous le

nom d'Introduction à l'Ancien Testament. Nous pensons, quant
à nous, que l'idée d'une Histoire littéraire de l'Ancien Testament

ou d'une Histoire de la littérature canonique d'Israël est

pour le moment, et restera encore longtemps, un bel et lointain
idéal. Trop de questions sont encore en suspens; le nombre des

résultats purement négatifs l'emporte trop, à l'heure qu'il est, sur
celui des solutions qu'on peut considérer comme décidément

acquises; l'histoire politique et religieuse d'Israël, qui est inséparable

d'une véritable histoire littéraire, est encore trop sujette à

critique ; en un mot, l'hypothèse, en tout ceci, joue encore un
rôle trop prépondérant, pour qu'on puisse se flatter de posséder
de sitôt, autrement qu'à titre de curiosité ou d'essai d'une valeur

purement subjective, une histoire littéraire de l'Ancien Testament

qui ressemble à la Geschichte der heiligen Schriften Neuen
Testaments de M. Heuss. En attendant que le travail de la critique
soit plus avancé et que les fondements soient plus solidement

assis, il faut se résigner provisoirement à tirer le meilleur parti
possible des anciens cadres de l'isagogique. C'est bien aussi ce

que M. Bevel s'est appliqué à faire. Mais cela étant, n'aurait-il pas
mieux fait de conserver le nom traditionnel plutôt que d'éveiller,

par le titre inscrit en tête de son livre, une attente qu'il ne voulait
ni ne pouvait satisfaire

D'un autre côté, l'auteur n'a pas cru devoir se tenir renfermé
dans les strictes limites de l'histoire littéraire. Non seulement ses

analyses des livres saints sont en général beaucoup plus détaillées

qu'on n'a coutume de les faire, — ce en quoi nous estimons qu'il
a fort bien agi, le contenu de ces livres étant bien moins connu

qu'on ne se plaît à le croire, — mais il a, chemin faisant, saisi

l'occasion « d'esquisser l'histoire d'Israël et de ses représentants



THÉOLOGIE 481

les plus illustres, le développement de ses institutions, de sa foi et
de ses espérances, et le progrès des multiples révélations qui ont
préparé et aplani la voie de ses destinées et de celles de l'humanité

entière. » (Pag. VIL)
Ce n'est pas, en effet, pour les hommes de science que M. Revel

a écrit. Son ouvrage est « destiné spécialement à ceux qui
cherchent dans l'Ancien Testament instruction et édification. » Il
vise à l'utilité pratique et ne dissimule pas son but apologétique,
qui est d'établir la crédibilité des livres saints et leur caractère

canonique ou normatif. Cette préoccupation apologétique, qui
devient surtout sensible (trop sensible, à notre gré) à propos de

livres tels que ceux d'Esther et de Jonas, n'exclut pas, cependant,
une assez grande indépendance de jugement dans les questions
dites d'authenticité.

Sur certains points, il est vrai, l'auteur cherche à défendre

contre la critique les dates traditionnelles ; ainsi en ce qui
concerne le livre de Daniel. S'il place ce livre à la fin de la série

prophétique, ce n'est pas, comme il pourrait le sembler à première vue,
qu'il l'envisage comme un pseudépigraphe de l'époque des Maccabées;

non, le livre en soi est bien antérieur à l'époque grecque,
seulement la recension, moitié hébraïque moitié araméenne, dans

laquelle il nous aurait été conservé, serait postérieure à Alexandre
le Grand. M. Revel adopte, en effet, l'hypothèse peu vraisemblable

de M. Lenormant (La divination et la science des présages
chez les Chaldéens, Paris 1875, pag. 169 et suiv.), d'après

laquelle une partie de l'original hébreu, rédigé à l'époque
persane, se serait perdue de bonne heure, de sorte qu'on aurait été

obligé de la remplacer par le fragment correspondant d'une version

araméenne, laquelle daterait de l'époque grecque (à cause des

noms des instruments de musique du chap. III).
Ailleurs, en revanche, les positions reconnues intenables sont

courageusement abandonnées. Nous avons déjà vu, en passant,

que notre critique admet l'origine exilique de Esaïe XL-LXVI
(ainsi que des oracles XIII, 1-XIV, 23 et XXI, 1-10) et la composition

anté-exilique de Zach. IX-XIetXII-XIV. — L'Ecclesiaste date
de la fin de l'époque persane. — Le Cantique, postérieur à Salomon,

est un mélodrame qui pourrait s'intituler « l'art suprême, »



482 bulletin

savoir l'art d'aimer; il requiert une interprétation « réaliste et

psychologique, » et occupe dignement sa place parmi les hagiogra-
graphes sans qu'il soit besoin de recourir à des fantasqueries
allégoriques ou typologiques. — Les suscriptions des Psaumes ne

sauraient en aucune façon lier le commentateur, qui doit toujours
commencer par étudier chaque psaume en lui-même. (Cependant
l'auteur laisse la porte entr'ouverte à la possibilité que le lamed,
dans certains cas, ne désigne pas l'auteur, mais signifie pour,
relatif à.) — De même, la non-mosaïcité du Pentateuque est

expressément affirmée. « Le Pentateuque, est-il dit quelque part,
contient, dans sa forme actuelle, des éléments législatifs postérieurs
à Moïse et spécialement adaptés aux besoins des générations
successives, mais cela ne saurait nous surprendre ni nous troubler...
La législation nous apparaît comme un fleuve dont les sources ont

jailli en Horeb et, bientôt, ont formé un courant large et profond
qui a fécondé les champs de la vie religieuse, civile et politique
de la nation hébreue. C'est, à la vérité, un fleuve ayant des

affluents, mais ces affluents, tout en grossissant le volume de ses

eaux, confondent leurs ondes avec les siennes et ne lui enlèvent

pas son nom, qu'il conserve depuis sa source jusqu'à son embouchure.

» (Pag. 200.)
On peut regretter que l'auteur ne s'explique pas plus clairement

qu'il ne le fait sur la manière dont il se représente que le Peuta-

teuque s'est formé. Il observe là-dessus une réserve que nous
nous permettons de trouver par trop sage. Voici quelles sont ses

conclusions. (Pag. 203.) Le Pentateuque se compose de quatre parties

constitutives : 1° Une législation sinaïtique mise par écrit par
Moïse dans le « livre de l'alliance t> (Ex. XX-XXIII), source du
droit théocratique. — 2° Une législation mosaïque, en grande

partie rituelle et cérémonielle, contenue dans les livres du milieu
(Exode, Lévitique et Nombres), offrant des divergences plus ou

moins sensibles, d'un caractère fragmentaire, mise par écrit dans

le pays de Canaan, et pouvant s'intituler « le pacte de Lévi. » —
3° Une législation prophétique d'un caractère fragmentaire le

Deutéronome, qui, remontant au « livre de l'alliance, » reproduit
et développe le mosaïsme sous une forme parénétique. L'influence
de ce code ne devient visible que depuis l'époque où il fut re-



théologie 483

trouvé, sous le règne de Josias. — 4° Une histoire de la révélation,

fondée sur des traditions et des documents dignes de foi,
malgré leurs variantes, et rédigée en Palestine assez longtemps
après la conquête. Ses phases principales sont marquées par
l'usage des noms de Dieu (El, El-Shaddaï, Elohim, — JHVH); elle-
même est formée par la combinaison de documents élohistes et

jéhovistes, fondus par le rédacteur en une narration homogène.
Il résulte de ces derniers mots, et plus clairement encore de

quelques autres passages, que M. Bevel s'en tient pour le moment
à l'hypothèse dite des compléments. Solution insuffisante, assez

généralement abandonnée aujourd'hui, et que M. Revel lui-même,
nous en sommes persuadé, ne tardera pas à échanger contre une
solution plus complète et plus précise. Quanta la date de la

composition, il faut l'aller chercher dans le chapitre relatif à la formation

du canon. La Genèse appartiendrait à l'époque des premiers
rois, et la rédaction finale du recueil complet ne serait « pas
antérieure aux temps de Josias et du prophète Jérémie, soit à la
seconde moitié du VIIe siècle. » (Pag. 514 et suiv.)

Quoi qu'il en soit de ce sujet infiniment complexe, et de mainte
autre question sur laquelle notre manière de voir diffère du plus
au moins de celle de l'honorable professeur de Florence, c'est

avec un vif et sympathique intérêt que nous avons lu son ouvrage.
Il nous paraît tout particulièrement qualifié pour initier à ce

genre d'études un public qui trop souvent s'en méfie, en lui
faisant comprendre, non seulement que la critique, appliquée à

l'Ecriture sainte, n'est pas une profanation, mais qu'elle est légitime
et même indispensable. Comment, d'ailleurs, n'être pas réjoui en

pensant que ce travail a pu se produire librement au sein de

l'école théologique de la vénérable Eglise vaudoise? Il atteste, et cela

doit nous consoler un peu de l'affront que l'indépendance de

l'enseignement a reçu en Ecosse dans la personne de l'excellent
M. Robertson Smith, que tout en tenant haut élevé le drapeau
de la foi évangélique au milieu de la société italienne, ballottée

entre la superstition et l'incrédulité, 1' « Israël des Alpes » sait

respecter la libre et sérieuse science protestante.
H. V.



484 bulletin

J. Kaftan. — La prédication évangélique au sein de la
culture moderne L

III
Disons dès l'abord que dans le rapport spécial qui lie la prédication

à l'Ecriture se trouve déjà un correctif des défauts et des

lacunes que nous avons signalés. En tant que le pasteur tire ses

moyens d'exhortation et de consolation de la Bible, il remplit
fidèlement sa mission. Mais cette garantie est incomplète, parce que
l'Ecriture est rarement interprétée par l'Ecriture, selon la règle

protestante. Nous apportons presque toujours avec nous des idées

préconçues, des conceptions qui déterminent notre manière
d'entendre la Parole sainte, comme le prouve surabondamment l'histoire.

Pour que la prédication devienne ce qu'elle doit être, il faut
donc quelque chose de plus que cette garantie insuffisante ; il est

nécessaire de déterminer et de bien comprendre cet autre principe
protestant qu'on appelle le principe d'autorité de la Bible, considérée

comme la norme de la foi. Pour des chrétiens réellement

évangéliques, il ne peut y avoir aucun doute sur la nécessité de ce

principe ; la discussion commence lorsqu'il s'agit de le concevoir
et de l'établir sur des bases solides.

L'orthodoxie, en ce point continuateur fidèle des théologiens du

XVIe siècle, a fondé le principe d'autorité sur la doctrine de

l'inspiration. Aujourd'hui chacun sait ou peut savoir que cette doctrine
telle que la formula le XVIIe siècle est en contradiction flagrante
avec ce que nous savons de l'histoire du code sacré, de sa formation

et de l'origine de chacun des écrits qui le composent. On a
cédé dès lors à l'évidence, mais sans abandonner le principe lui-
même, qu'on tenta de modifier. C'est l'origine des théories
intermédiaires de l'inspiration, plus accommodantes mais moins
logiques que la conception primitive. On apprit à distinguer divers

degrés d'inspiration ou à limiter celle-ci à une portion as, indéterminée

et indéterminable du canon. Tous ces essais ont leur valeur,
mais ils n'atteignent pas leur but qui était de sauvegarder l'autorité

de l'Ecriture, puisque en fin de compte ils laissent à l'arbitraire
1 Die Predigt des Evangeliums im modernen Geistesleben, von J. Kaftan.

— 1 vol. in-8. Basel, Detloft, 1879. — Voir le n° de juillet, pag. 394.



THÉOLOGIE 485

de chacun, aux sentiments individuels le soin de dire ce qui est

ou n'est pas inspiré.
Cette indécision, ce manque de fixité dans la doctrine dont nous

parlons seraient en eux-mêmes sans gravité, et l'on pourrait laisser
à l'école le temps et le soin d'élucider le problème s'il ne s'agissait
du principe d'autorité, de ce principe vital et essentiel dans le

protestantisme, de ce principe qui dans la pratique a une importance

considérable. Aussi est-il urgent de considérer la question
dans toute sa profondeur.

La doctrine de l'inspiration, qui doit sauvegarder et légitimer
l'autorité de l'Ecriture, est en relation étroite avec la conception
orthodoxe de la religion. Si, en effet, la connaissance de Dieu est

le souverain bien, si la piété consiste dans l'adhésion au dogme

ou à un ensemble de dogmes, qu'y a-t-il de plus essentiel que de

trouver, pour ce dogme, une autorité infaillible, divine par
conséquent? Or la doctrine de l'inspiration conçue dans toute sa rigueur
donne du problème une solution satisfaisante. Mais aujourd'hui
nous déclarons cette réponse fautive, parce que la religion n'est

pas une connaissance, que la Bible ne nous donne pas un système
et que le donnât-elle il ne serait pas conforme à celui qu'a créé

l'orthodoxie.
C'est là une affirmation que tous accordent. Mais on ne sait pas

en tirer toutes les conséquences. On écrit et l'on prêche trop
souvent comme si l'ancien dogme subsistait dans sa pureté, comme
si la révélation divine consistait en une somme de vérités que Dieu

aurait communiquées au monde. On se laisse guider par le tact

religieux, par un certain sentiment pieux, quand on n'évite pas les

difficultés en allégorisant les textes scripturaires pour y mettre les

pensées qu'on désire y trouver.
Il est évident que ce système d'explication et de prédication, qui

peut plaire encore à la meilleure et plus saine partie du public
religieux, est fautif. Il manque de ton, de netteté, de vigueur, et

il est désirable, nécessaire même que nous cessions de tirer d'un
texte quelconque de l'Ecriture une règle pour la vie chrétienne,

que nous apprenions à sonder les pensées de la Parole en les
prenant non pas isolément mais en les mettant en rapport avec
l'ensemble de la vérité chrétienne, pour en tirer seulement alors les



486 BULLETIN

applications jugées utiles. En d'autres termes, pour sortir du

vague dont nous souffrons, il faut déterminer et comme reconstruire
à nouveau le principe de l'autorité de l'Ecriture, nécessaire à tout
protestantisme sérieux et réellement évangélique. Comment faire,
d'où partir?

Posons d'abord les deux principes suivants que chacun admettra.

La religion et ses manifestations dans la vie sont avant tout

une affaire de liberté et ressortissent entièrement à la volonté des

individus. Il n'est donc pas possible de forcer quelqu'un à adhérer
à telle ou telle conception religieuse. En second lieu la religion
n'appartient pas à l'ordre purement théorique; elle plonge de

profondes racines dans le sol de la pratique. Ces deux caractères
de la religion admis, est-il possible de dire ce qu'elle est et ce

qu'elle n'est pas On a cru pouvoir résoudre la question en donnant

au sentiment religieux dans l'homme un siège spécial, en lui
accordant comme un organe particulier. Mais cette tentative a

échoué puisqu'il est reconnu que la volonté, comme le sentiment

ou l'intelligence, ont leur part dans ce qui constitue la religion.
Elle embrasse donc l'homme tout entier et il faut prendre le
problème sous une autre forme.

Dans les jugements divers que nous formulons, nous pouvons
distinger deux catégories parfaitement distinctes. La première
comprend les jugements de l'ordre purement intellectuel. Ils
nous sont imposés par la nature de notre organisation qui, par les

rapports qu'elle nous fournit avec le monde, nous amène
nécessairement à telle ou telle conclusion. Ce sont les jugements
nécessaires qui forment la science proprement dite. Dans la

seconde classe nous rangeons les jugements dans lesquels notre
liberté intervient, où l'intérêt moral entre en ligne de compte et

qui par cela même ne sont pas régis par une loi nécessaire, la

même pour tous. Ce sont ces jugements libres, ces appréciations
qui régissent la vie pratique, l'activité individuelle.

Les jugements religieux, auquel de ces deux ordres appartiennent-ils,

à celui de la nécessité ou à celui de la liberté? Formulons

plus exactement la question : Sont-ils la constatation de

faits nécessaires, ou bien notre liberté, notre appréciation individuelle

intervient-elle dans leur formation Pour quiconque com-



THÉOLOGIE 487

prend la question, la réponse ne saurait être douteuse. Ils
appartiennent à la fois aux deux catégories et ce qui fait leur caractère

spécifique, ce qui les distingue des jugements esthétiques, par
exemple, c'est que ce sont des jugements théoriques à base
morale. C'est là ce qui explique, par exemple, que le christianisme,
tout en faisant appel à l'âme de l'individu, à ses expériences,
entraîne cependant nécessairement une certaine conception du
monde et de la vie.

Si nous avons raison, il faut que la dogmatique change de

méthode, j'allais presque dire d'objet. Au lieu d'être une science
de Dieu et de ses rapports avec le monde (ce qui du reste ne peut

pas être une science), elle doit devenir la science de la foi
chrétienne, et cela non pas dans le sens de Schleiermacher, qui voulait

en faire une description de la conscience chrétienne de

l'Eglise, mais dans le sens qu'indique le mot dogmatique lui-même.

Il s'agit non pas du sentiment religieux à tel moment donné, mais

de la doctrine telle qu'elle doit régner dans l'Eglise. C'est ainsi
seulement que la dogmatique peut réaliser son but, qui est de

servir l'Eglise. Il ne s'agit pas là d'une question d'école, mais d'un

enseignement théologique qui concerne la doctrine chrétienne et

qui, par là même, exerce une influence sur la prédication et

l'instruction chrétienne. C'est, on le voit, une question d'un intérêt
tout pratique.

Pour que cette dogmatique-là soit possible, une condition est

encore nécessaire. Il faut qu'on arrive enfin à déclarer qu'il est

impossible d'arriver par la recherche théorique ou la science

pure à une conception du monde et à ce qui est intimement lié à

celle-ci, à une conception de la vie, ou plutôt à une morale. C'est

là une erreur funeste qui pèse sur le monde moderne, sur la

science comme sur la philosophie et la religion. Et cependant

cette conception du monde qui règle notre vie est nécessaire ;

nous ne pouvons pas nous en passer ; car y renoncer, c'est renoncer

à l'unité de la vie et de l'action.
Cela dit, nous pouvons revenir à notre question centrale et

distinguer entre le vrai et le faux principe d'autorité. Ce n'est pas un
critère que de déclarer vraie l'autorité divine, fausse l'autorité

humaine, puisqu'il est impossible de tracer une limite exacte



488 BULLETIN

entre les deux. On n'aboutit pas davantage en disant légitime
l'autorité intérieure, celle de la conscience, et usurpée l'autorité
extérieure. Ici encore la distinction est impossible puisque
dans le domaine religieux les motifs de soumission sont toujours
en partie intérieurs. Ensuite, fonder l'autorité sur la conscience,
c'est la détruire, car en cas de conflit, si l'autorité est quelque
chose de réel, c'est la volonté individuelle qui devrait céder devant

le principe impératif. Nous, au contraire, nous dirons que l'autorité

est illégitime dans le domaine de la connaissance proprement
dite, légitime et même nécessaire dans celui de l'ordre moral, dans

les jugements où la volonté est intéressée.
Laissons de côté la première partie de la thèse, que chacun

comprend et adopte, du moins en théorie. Il n'en est pas de même
de la seconde, où nous affirmons que l'autorité est légitime dans le
domaine de la liberté morale. Essayons de le prouver.

Toute éducation qui n'est pas un enseignement, qui n'appartient

pas à l'ordre de la connaissance, consiste en ceci, que notre
volonté est formée, influencée par autrui. Par volonté, nous
entendons ici l'ensemble de ces appréciations morales, non rai-
sonnées, qui dirigent notre activité, sans même que nous y
prenions garde. Si l'éducation est vraiment cette formation, ce

dressage de la volonté ne peut se réaliser que si un homme se pose
comme autorité en face d'un autre homme. Le premier cherche à

inculquer au second ses principes, ses appréciations morales en

agissant par l'amour, l'affection ou, au cas échéant, par la punition.
Ce n'est que peu à peu et par un exercice constant de la volonté

que ces principes acquis dans l'éducation deviennent conscients
chez celui qui les a reçus, qui les accepte ou les rejette et qui
continue à s'élever lui-même en acceptant pour autorité, pour
norme un idéal toujours plus élevé. C'est en ceci que consiste le

progrès moral, et jamais il ne pourra s'accomplir sans que nous

ayons au-dessus de nous une autorité qui nous sert de frein et de

loi. Le jour où nous secouons toute autorité n'est pas celui qui
nous amène au but cherché, ni celui où nous pouvons déclarer

notre éducation achevée, c'est au contraire ce moment dangereux
où l'homme retombe plus bas que jamais en cherchant une
indépendance qui n'existe pas et ne peut exister.



THÉOLOGIE 489

Or s'il est. vrai, comme nous l'avons dit plus haut, que notre
conception du monde est toujours étroitement unie à la manière
dont nous réglons notre vie, s'il est vrai que cette conception de

la vie ne s'acquiert que dans la pratique et par l'éducation, il en
découle nécessairement que chaque individu, dans sa conception du

monde, est soumis à une autorité, puisque ce n'est jamais la science

seule qui nous fournit cette conception. Nous ne sommes jamais
indépendants, dans le sens vrai du terme, et le milieu, l'histoire,
la tradition entrent toujours pour une grande part dans la
formation de notre personnalité. Quelles que soient nos idées, notre
point de vue moral, nous dépendons toujours de quelque chose

ou de quelqu'un. En un mot, dans notre manière d'envisager le

monde et nos rapports volontaires avec lui, dans la religion et

dans la morale, nous restons sous le joug d'une autorité et celte
autorité est donnée par l'histoire.

Aussi la question qui se pose à chaque homme n'est pas proprement

de savoir ce qu'il veut ou ne veut pas, mais de choisir
l'autorité à laquelle il se soumettra. Ce choix, cette abdication si l'on

veut, il le fait même alors que jetant par-dessus bord tous les

principes et toutes les règles de la morale ordinaire, il laisse un
libre cours à ses instincts naturels ou consent à être emporté par
le grand courant. Sur le terrain chrétien, à la question ainsi posée,
la réponse ne saurait être douteuse. L'Eglise ne peut faire qu'un
seul choix, celui de se fonder sur l'unique autorité de cette
révélation historique de Dieu qui l'a appelée à la vie. Tandis que
dans d'autres domaines les origines n'ont que la valeur d:un

commencement, d'un premier pas, dans celui de la religion, d'une

religion surtout qui prétend reposer sur une révélation, il en est

tout autrement. Ici le commencement est la substance même de

cette religion, et tous les progrès qu'on pourra accomplir dans

le cours des temps ne consisteront jamais que dans une meilleure

intelligence de cette révélation divine, dont on déduira peu à peu
toutes les richesses et toutes les conséquences par la vie morale.
Un changement dans la base même de l'édifice n'est pas une

modification, mais un bouleversement, c'est remplacer une foi ou

une religion par une autre. C'est pour cette raison que l'Eglise
chrétienne restera toujours liée à ses origines comme à la source

THÉOL. ET PHIL. 1879. 33



490 BULLETIN

même de sa vie, et reconnaîtra comme autorité positive cette
révélation divine qui l'a appelée à l'existence. Il est même impossible
de confesser la foi chrétienne sans reconnaître l'autorité absolue

de cette révélation.
Ce principe doit être non seulement celui de la vie et de la

prédication, mais comme le montre fort bien M. Kaftan par des

développements que nous ne pouvons citer ici, celui aussi de la

dogmatique. C'est en vain qu'on a voulu en chercher un autre.
Le sentiment religieux de Schleiermacher, adopté comme source

et comme norme, n'est qu'une illusion et fait tomber la doctrine
de la foi dans un subjectivisme sans frein, dominé soit par des

impressions pieuses ou par une philosophie quelconque.
Mais cette révélation de Dieu, où la trouver? Dans l'Ecriture

sainte qui en est la forme et même la seule forme sous laquelle
nous puissions saisir cette révélation. On le voit, M. Kaftan

conserve, et avec toute raison selon nous, le grand, le vital principe
du protestantisme, l'autorité de l'Ecriture sainte. Mais, d'après ce

qui précède, il est évident que le professeur de Bâle en a modifié
la conception. L'Ecriture n'est pas une source de savoir surnaturel,

de vérités philosophiques; elle n'est pas non plus
semblable à un code de loi ; elle est un recueil de documents
historiques, l'ensemble des livres qui nous donnent l'histoire de la
révélation divine qui fonda l'Eglise. Il importe de noter ce point
de vue.

Mais alors, objectera-t-on, puisqu'il s'agit d'histoire, que l'histoire

suppose la critique et l'appréciation des divers écrits qui
composent le recueil, n'est-ce pas retomber dans le subjectivisme,
n'est-ce pas la ruine du principe d'autorité? Cette observation a

sa valeur dans le point de vue de l'orthodoxie, alors que la révélation

s'adresse à l'intelligence ; mais elle est impuissante, si la
révélation de Dieu fait appel à la volonté et demande à l'homme
une soumission parfaite au point de vue moral. Dans ce cas, il
s'agira simplement de trouver, dans cette révélation historique, le

point central où tout aboutit, d'où tout part, et à la lumière
duquel il sera possible d'éclairer et d'apprécier tout le reste. Cette
tâche n'est pas difficile, et pour le chrétien, la réponse est toute
trouvée. De même que la foi chrétienne envisage Jésus, sa per-



THÉOLOGIE 491

sonne et son œuvre comme le centre de l'histoire du monde, chaque

disciple du Maître peut être tenu de reconnaître en lui le foyer
lumineux de la révélation. On admet généralement ce principe ;

mais ici encore on oublie d'en tirer les conséquences inévitables

dans la manière d'envisager et d'apprécier l'Ecriture. Dans ce

point de vue l'Ancien Testament, par exemple, conserve toute sa

valeur, en tant qu'il explique seul l'apparition du Sauveur. Mais il
importe, c'est même là un devoir formel, de juger des périodes
diverses de cette révélation préparatoire à la lumière de la révélation

parfaite et de ne pas mettre sur le même pied la fleur qui
produira le fruit et ce fruit lui-même. Il en est de même des

écrits apostoliques. Ils ont dans le document de la révélation une
valeur inestimable en ce sens qu'ils sont pour nous un modèle

pour juger sainement la vie et l'œuvre du Christ et qu'ils reflètent
les premières et vives impressions que cette personnalité fit naître
chez les siens. Mais ceci ne veut point dire que nous devions faire

rentrer dans l'essence de la foi chrétienne les essais théologiques
de ces hommes, influencés comme nous par les circonstances et

les méthodes de leur siècle. Agir ainsi, ce serait accepter comme

norme non plus la révélation de Dieu en Christ, mais des notions

théologiques, des conceptions religieuses qui ne sont qu'une forme
de la foi et non la foi elle-même.

Conçue comme nous l'entendons, l'autorité de l'Ecriture et
l'unité organique que constituent ceux qui l'acceptent ne résulte pas
de l'adhésion à un système, d'une conception commune des choses

de la foi, mais de la soumission volontaire à l'autorité de

Dieu et de Jésus-Christ. Nous nous soumettons à cette autorité
non point par un acte de la raison, mais par une décision de la
volonté.

On voit dès lors toutes les conséquences qui découlent de ce point
de vue, telles que la liberté absolue de la critique et de la science

théologique en général, et par là même la cessation des conflits
intérieurs de l'Eglise et des malentendus avec la culture moderne,
alors du moins qu'il ne s'agit que de problèmes étrangers à ce qui
constitue l'essence même de la foi. La religion chrétienne est
toutefois susceptible d'être attaquée et renversée si l'on nie le caractère

révélé de cet organisme historique dans lequel Jésus a fail



492 BULLETIN

son œuvre et où seule sa personne devient explicable. Combattre
le christianisme sur ce point, c'est tenter l'assaut de la forteresse

par le seul côté attaquable. Mais nous pouvons être tranquilles,
car il n'est point téméraire d'affirmer que jusqu'ici aucune science

historique n'a encore réussi dans cette tentative. « Ce ne sont pas

ceux qui portent dans l'étude de l'histoire de Jésus-Christ les

prémisses de la foi chrétienne qui entrent en conflit avec les faits
réels. Ceux-là, au contraire, qui suivent la voie opposée sont obligés,

s'ils sont exempts de l'esprit de parti, de terminer leurs
recherches en se déclarant incapables d'expliquer d'après aucune
analogie dans la vie humaine cette apparition dans l'histoire qui se

nomme Jésus de Nazareth. Si malgré cet insuccès on continue
dans la même voie, il faut l'attribuer à cet abandon trop général
de la conception chrétienne du monde et à l'habitude qu'on a

prise d'un autre point de vue dont le seul élément solide est une
sorte de matérialisme ou de fatalisme naturaliste. Il en résulte

qu'on appelle science impartiale cette tentative d'accommoder

l'histoire évangélique aux conceptions modernes. A ce taux-là, la

foi chrétienne peut bien paraître un préjugé dépassé. Et cependant

il est de fait que cette histoire ne devient intelligible qu'en
admettant une révélation de Dieu dans l'histoire. Il est vrai que
cette conviction ne peut pas être réveillée en nous par une
démonstration historique, mais qu'elle est en relation étroite avec

l'obéissance de la foi, qui accepte l'autorité de la révélation divine

et trouve en elle la norme qui permet d'apprécier le monde,
l'homme et leur histoire. Et du reste, une conviction acquise
autrement que par cette voie morale n'a aucune valeur. »

Les dernières pages de M. Kaftan sont consacrées à montrer à

grands traits quelques-unes des conséquences que son point de vue
entraîne pour la prédication de l'Evangile qui doit viser avant tout
à l'édification en employant l'instruction, l'élément didactique, non
comme but mais comme moyen. Nous laisserons de côté ces

intéressants développements pour en arriver à la conclusion.
Entre la culture moderne et le christianisme, quoi qu'on dise et

quoi qu'on fasse il subsistera toujours une opposition sur deux

points. La première a une conception du monde qui ne vise que
l'économie actuelle, et Jésus-Christ comme ses disciples posent la vie



THÉOLOGIE 493

éternelle ; celle-là prétend rejeter toute autorité et celui-ci en
proclame la nécessité, et cette autorité le chrétien la trouve dans la
révélation de Dieu en Jésus-Christ, qui est la cause et la raison

d'être de l'Eglise. Toute tentative de conciliation est ici inutile et ne

peut se produire qu'au prix de la défaite d'un des adversaires.

C'est le cas pour cette théologie moderne qui, pour se mettre au

niveau du jour, s'affuble du manteau de la culture moderne et qui,
au lieu de combattre, rend les armes à l'ennemi, tout en conservant

peut-être comme dernier reste de son uniforme une vague
espérance en l'immortalité.

Toutefois, si nous pouvons réussir à nous débarrasser du joug
de l'ancienne orthodoxie et de ses théories intellectualistes, si nous
savons déterminer ce qui est la religion et ce qui n'est pas elle, si

fondés sur la révélation de Dieu en Jésus-Christ, nous vivons de la
conviction profonde que, pour nous, il s'agit non point de la

conception de la foi, mais de la piété vivante, alors nous aurons
enlevé bien des obstacles qui éloignent du christianisme beaucoup
de nos contemporains. Alors nous aurons, non pas réconcilié la
culture moderne et la religion chrétienne, ce qui est impossible,
mais au moins réduit l'opposition des deux tendances sur le seul

terrain qui lui convienne, le terram moral et religieux.
Paul Chapuis.

Adalbert Merx. — De l'interprétation en général et de

celle de l'Ancien Testament en particulier L

Faire sentir l'importance de l'herméneutique, cette discipline
trop peu cultivée, au grand détriment de la théologie et de

l'Eglise ; esquisser les grands principes de l'art d'interpréter dans

son application spéciale à la littérature biblique ; retracer les

principales phases de l'histoire de l'interprétation de l'Ancien
Testament dans l'Eglise jusqu'à la fin du moyen âge : tel est le

but de cet opuscule, qui a pour auteur le successeur du célèbre

Hitzig dans la faculté de théologie de Heidelberg.

1 Eine Rede vom Auslegen, insbesondere des Alten Testaments. Vortrag
gehalten... von Adalbert Merx. Halle, Verlag der Buchhandlung des

Waisenhauses, 1879. 75 pages, dont 3 de notes.



494 bulletin
Ce « Discours » est la reproduction d'une conférence faite l'année

dernière au sein de la Société pastorale de Bade et du Pala-
tinat. C'est moins complet, moins méthodique que ne le serait
un traité sur la matière, mais moins sec aussi et plus vivant. L'auteur

réussit à intéresser en parlant d'une chose qui passe, à tort
ou à raison, pour être d'entre les plus arides, tranchons le mot, les

plus ennuyeuses, dans le domaine de la théologie. Il fait mieux

encore que d'intéresser, il donne à réfléchir, et après l'avoir lu,
on demeure surtout pénétré de deux choses : la première, combien
la vraie interprétation est, non pas une science, mais un art
difficile, combien il s'en faut que ceux qui pensent être le plus au
clair sur la méthode à suivre sachent en faire toujours un
heureux et fructueux emploi ; la seconde, combien il importe en vue
de l'Eglise et de sa doctrine, en tant que cette doctrine doit reposer

sur l'Ecriture, que les vrais principes herméneutiques soient

toujours mieux reconnus et toujours plus généralement appliqués.

Vérités élémentaires, je le veux bien, mais qui restent trop
souvent dans les régions de la théorie, tandis qu'on ne saurait en

être trop pénétré surtout quand on fait profession de protestantisme.

La bonne interprétation de l'Ecriture, dit notre auteur, est

« un des moyens par lesquels la vraie Eglise catholique de l'avenir,

qui se forme au milieu des Eglises actuellement séparées,
parvient à la possession de la doctrine par laquelle elle réunira dans

son sein tous les croyants. » — « Non plus ultra, a dit avant lui
Delitzsch, dans l'introduction à son commentaire sur les Psaumes,

est la devise de l'Eglise de Christ relativement à la Parole de Dieu ;

plus ultra est son mot d'ordre quant à l'intelligence de cette
Parole. Bivaliser ensemble dans l'étude de l'Ecriture est la plus
belle manifestation confederative des Eglises séparées et le plus
sûr acheminement vers leur unité future. C'est l'interprétation
de l'Ecriture qui bâtit l'Eglise de l'avenir. »

En fait d'herméneutique, bien des gens croient avoir tout dit

quand ils ont répété, après beaucoup d'autres, que l'interprétation

doit être grammaticale et historique. Comme réaction contre

l'empire que la dogmatique exerçait indûment sur l'exégèse, cette

règle a rendu des services signalés à la science biblique. Il n'en

est pas moins vrai qu'à elle seule elle est absolument insuffisante,



THÉOLOGIE 495

et c'est ce que M. Merx fait excellemment sentir. Il montre combien

les termes mêmes de « grammaticale » et « d'historique » sont

inadéquats ; en effet, le lexique n'est pas moins indispensable à

l'exégète que la grammaire, et d'autre part, à quoi lui sert l'histoire

quand il s'agit d'expliquer un psaume tel que le XXIIIe, ou
bien les Proverbes ou tel autre texte exprimant des idées générales

ou des sentiments qui sont de tous les temps? Mieux vaudrait

parler d'explication linguistique et réale (sachlich).
Après avoir réduit à sa juste valeur cette règle hors de laquelle

il semblait qu'il n'y eût pas de salut pour l'exégèse, l'auteur
s'attaque avec non moins de verdeur et de raison à un autre préjugé
herméneutique, celui d'une exégèse dite théologique. Une telle
exégèse n'existe pas, ne peut pas exister, pas plus qu'il n'existe

d'exégèse spéciale pour les écrits d'un contenu mathématique,

juridique, historique, etc. Ce qui se cache sous ce nom d'une

apparence scientifique n'est souvent qu'une répristination des

errements exégétiques du moyen âge, c'est-à-dire qu'il recèle des

procédés qui ne sont plus de l'exégèse, mais de libres et plus
ou moins poétiques applications du texte. D'autres, en formulant
le postulat que l'interprétation doit être théologique, entendent

par là que l'interprète, pour bien saisir le sens de son auteur,
doit être capable de mettre ses pensées et ses sentiments à l'unisson

des pensées et des sentiments de ce dernier ; que, par
conséquent, pour comprendre un texte d'un caractère religieux, il soit

lui-même religieux, qu'il ait de l'expérience religieuse. Ce postulat

est essentiel, en effet, mais il n'est pas exclusivement propre
à l'herméneutique biblique, et le terme qui sert à le formuler est

malheureux. Au lieu de parler d'un élément « théologique s> dans

l'œuvre de l'interprète, il est plus exact de parler avec Schleiermacher

d'un élément psychologique. Ce terme est mieux choisi,
en effet, pour désigner l'obligation où est tout interprète de saisir

l'individualité de son auteur, de se pénétrer de son caractère

subjectif. Seulement, il nous paraît qu'il y aurait avantage à distinguer

de cette opération, plus que ne le fait M. Merx, ce qu'on pourrait

appeler l'interprétation logique du texte (nexe, idée principale,

etc.).
Après avoir compris son auteur, après avoir acquis pour son



496 BULLETIN

propre compte la pleine intelligence linguistique, réale, logique,
et psychologique du texte, il s'agit pour l'interprète de le rendre

non moins intelligible pour ceux qu'il veut instruire. Et ici notre
auteur rencontre sur son chemin une nouvelle erreur, ou tout au
moins une nouvelle équivoque. On a coutume d'opposer l'exégèse

pratique à l'exégèse scientifique. En réalité, cette opposition
n'existe pas. Il n'y a pas d'interprétation pratique à côté d'une

interprétation scientifique, pas plus qu'il n'y a d'herméneutique
théologique à côté de telle ou telle autre herméneutique. Dans

toute vraie interprétation, le côté dit pratique est inséparable de

ce qu'on appelle assez improprement le travail théorique. L'interprète

n'a rempli son but que lorsque, se mettant en quelque sorte
à la place de son auteur, il a réussi à faire revivre dans l'âme de

ses auditeurs les paroles et les pensées de ce dernier, lorsqu'il a

su dégager pour eux l'esprit emprisonné dans le texte antique,
de manière à produire sur eux la même impression que celle que
l'auteur avait eu dessein de produire sur ses premiers auditeurs ou
lecteurs. Voilà la vraie exégèse pratique, il n'y en a pas d'autre. Ce

qu'on appelle communément de ce nom n'est pas de l'exégèse,
tout comme l'exégèse dite scientifique qui n'aboutit pas à ce

résultat pratique reste au-dessous de sa tâche.

Une partie de ce discours qui nous a frappé par sa nouveauté,
c'est celle où l'auteur en vient à parler des rapports de

l'herméneutique avec la dogmatique et des raisons pour lesquelles les

diverses Eglises historiques n'ont pas fixé, dans leurs confessions
de foi et leurs dogmatiques confessionnelles, les règles d'après
lesquelles l'Ecriture doit être interprétée. Il semble, en effet,

qu'il eût été de l'intérêt et du devoir des Eglises, en particulier de

celle qui a la prétention de ne reposer, à la différence des autres,

que sur la Bible seule, d'incorporer à leur dogmatique un chapitre
relatif à l'interprétation de ce document fondamental. N'était-ce

pas à elles aussi de déterminer nettement quelle est la valeur,
absolue ou relative, de l'Ancien Testament dans ses rapports avec

le Nouveau de se prononcer clairement sur la question de savoir
si et dans quelle mesure la Loi conserve son autorité normative ou

doit être considérée comme abrogée? Non seulement les

différentes confessions n'ont rien statué de précis sur ces points-là,



THÉOLOGIE 497

mais elles ne sont pas même d'accord sur l'objet à interpréter:
chacune a sa Bible à elle.

N'y a-t-il donc pas d'autorité qui soit en position de résoudre
les questions que l'herméneutique à elle seule n'a pas mission de

résoudre et sur lesquelles les Eglises confessionnelles ne se sont

pas prononcées? Cette autorité existe, mais à l'état latent, n'ayant
pas encore d'organes pour se manifester. C'est l'Eglise. A elle,
plus grande que les confessions, parce qu'elle se compose des

disciples de Jésus de toutes les confessions, à elle est promis
l'Esprit, et c'est lui seul qui peut juger en dernier ressort de

l'Ecriture qui est son œuvre à lui ; lui seul qui peut y faire le

départ de l'éternel et du temporaire, du relatif et de l'absolu.
Cet esprit vit aussi dans les confessions, mais il y vit à l'étroit,
parce qu'elles sont toutes entachées d'erreurs partielles. C'est
dans un avenir plus ou moins éloigné, quand il n'y aura plus
qu'un seul troupeau, que l'esprit enseignera pleinement et clairement

ce que le présent ne reconnaît encore que partiellement.
Cette connaissance partielle se rencontre déjà maintenant dans

les diverses confessions. En réunissant les postulats que
chacune d'elles formule à l'égard de l'interprétation biblique et en

rapprochant ces postulats des règles générales de l'art d'interpréter,

on obtient un ensemble de directions herméneutiques des

plus précieux à l'usage de l'interprète. Nous apprenons d'abord
des protestants que le véritable objet de l'interprétation ce sont
les textes originaux de l'Ancien et du Nouveau Testament, et

non telle ou telle traduction plus ou moins ancienne ; en outre,

que l'interprète ne saurait être lié par certaines autorités humaines,

telles que les Pères de l'Eglise, mais qu'il est lié par le texte
seul. Nous apprenons des grecs et des protestants, relativement
au côté psychologique de l'interprétation, qu'entre le vrai interprète

et son objet il doit exister une affinité spirituelle, que
l'interprète doit ressentir en lui-même la présence de l'esprit de qui
l'Ecriture est émanée, et que l'Ecriture est claire (perspicua) dans

la mesure où cet esprit y retrouve son propre contenu. Mais, en

même temps, grecs et protestants nous enseignent que, pour bien
entendre l'Ecriture dans toutes ses parties, il faut certaines
aptitudes techniques, des connaissances préalables, qui ne s'acquièrent



498 BULLETIN

que par l'exercice et l'étude savante et ne sont pas, par
conséquent, à la portée du premier laïque venu. (Distinction entre
ecclesia docens et ecclesia audiens, absolument méconnue par plus
d'une secte moderne.) L'Eglise catholique, enfin, en exigeant un
texte biblique unique et authentique, nous place en présence
d'une tâche des plus compliquées et des plus délicates, celle de la

critique du texte, qui n'en est encore qu'à ses débuts, malgré
tout le temps et tout le travail qu'on y a déjà dépensé. D'autre

part, nous apprenons de la communion romaine que les résultats
de l'interprétation doivent être conformes à la conscience de

l'Eglise, avec la réserve, toutefois, que, pour nous, Eglise n'est pas

synonyme de telle ou telle fraction de la chrétienté qui usurpe ce

nom, mais désigne l'ensemble des croyants de toutes les communions.

Ceux-ci, faute d'être organisés, n'ont encore jamais été

dans le cas de prêter une voix à la conscience qui leur est

commune, d'où il résulte que jusqu'ici on ne possède pas encore de

déclaration authentique de 1' « Eglise » sur la manière dont elle

entend l'Ecriture. Si donc a priori, en théorie, il est exact de

dire que l'interprétation ecclésiastique de l'Ecriture est la vraie,
dans la pratique et en attendant que la vraie Eglise ait pu s'organiser,

les termes doivent s'intervertir : c'est la vraie, la bonne

interprétation qui est celle de l'Eglise. Elle concourt pour sa

part à l'avènement de celle-ci; car l'Esprit, sans lequel il n'y a

pas de vraie exégèse, ne se donne pas de relâche, il conduit les

croyants d'une clarté à l'autre. Et à mesure que l'interprétation
deviendra plus exacte, qu'elle pénétrera mieux dans les profondeurs

du texte, tous ceux qui aiment la vérité devront finir par
l'accepter. Quant à ceux qui n'en veulent pas, ils subiront les

conséquences de leur endurcissement.
On le voit, le point de vue où se place M. Merx ne manque pas

d'originalité. L'intérêt qu'il dénote pour le côté pratique de l'exégèse

et les services qu'elle est appelée à rendre à l'Eglise est d'autant

plus digne de remarque que cet intérêt, il faut bien le dire, n'a

pas précisément été, jusqu'à ce jour, le fort des exégètes sortis de

l'école historico-critique. Si ce mouvement pouvait se généraliser,
ce serait de bon augure pour l'avenir de l'exégèse et partant pour
celui de la théologie en général et de l'Eglise elle-même.



THÉOLOGIE 499

Nous ne nous étendrons pas davantage sur cette publication.
Signalons seulement, en terminant, les pages instructives qui
traitent de Jésus comme Veteris Testamenti interpres primarius,
en regard de l'exégèse des scribes et des pharisiens ses

contemporains; celles qui ont pour objet l'herméneutique alexandrine,
cette « fille fantasque de la Synagogue et du Portique, » et son
influence sur quelques écrits du Nouveau Testament, notamment
l'épître aux Hébreux; celles enfin où l'auteur oppose aux règles

par lesquelles Tichonius prétendait enseigner l'art d'allégoriser
avec méthode, les principes herméneutiques d'un Adrien et d'un
Théodore de" Mopsueste, représentants de l'école d'Antioche.

H. V.

REVUES
Jahrbücher für protestantische Theologie

Directeurs : MM. Hase, Lipsius, Pfleiderer, Schrader.

Troisième livraison.
Lipsius : Nouvelles études sur la chronologie des papes. I. — Cari

Erbes : La chronologie des évêques d'Antioche et d'Alexandrie d'après
les sources d'Eusèbe. I. — Victor Schullze : De la prétendue épitaphe
de Linus.— Fried. Nitzsch : De l'origine de la doctrine scholastique de
la syntérésis. Contribution historique à la doctrine de la conscience.
— Siegmund Fränkel : La traduction syriaque des livres des Chroniques.

I — H. Lüdemann : Explication du fragment de Papias. (Fin.)

Quatrième livraison.
O. Eissfeldt : Le dogme de l'Eglise comme mère des croyants. —

C. Erbes : La chronologie des évêques d'Antioche et d'Alexandrie
d'après les sources d'Eusèbe. (Deuxième article.) — F. Nippold : Les
premiers essais de réforme au sein du catholicisme romain, du
luthéranisme et du calvinisme. — Holsten: La marche de la pensée dans
Rom. I-XI, à propos du dernier ouvrage de Volkmar. (Troisième article.)

— Siegmund Fränkel: La traduction syriaque des livres des

Chroniques. II.— Vict. Schnitze: Post-scriptum à l'article sur l'épi-
taphe de Linus.

Zeitschrift für Kirchengeschichte
Rédacteur : M. Th. Brieger.

Deuxième livraison.
Ulmann : Etude sur le plan d'une réforme de l'Eglise d'Allemagne

par Maximilien Ier, en 1510. — Lenz : Zwingli et le landgrave Phi-


	Théologie

