Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

ALBERT REVEL. — HISTOIRE LITTERAIRE DE L’ANCIEN
TESTAMENT 1.

Ce livre tient & la fois plus et moins que ce que semble promet-
tre le titre. En fait, sous le nom d’une histoire littéraire de
UAncien Testament, Yauteur ne nous donne rien qui différe
essentiellement de l'isagogique traditionnelle. Le plan suivi se
rapproche le plus de celui qu’a adopté Bleek. Aprés quelques
pages d’observations préliminaires sur le but et la méthode de
Vouvrage, sur I’extension de la littérature hébraique, sur Phistoire
et la littérature du sujet, un premier livre traite des livres histo-
riques, de la Genése au livre d’Esther; un second livre est consa-
cré aux livres prophétiques; le troisiéme s’occupe des livres
poétiques; enfin ’histoire du canon, celle du texte et des versions
sont réunies dans le livre IV. Le principe « historique » se mani-
feste dans le livre relatif & la littérature prophétique en ce que les
écrits des prophétes y sont rangés par ordre chronologique et
distingués par périodes : période assyrienne (Joél, Amos, Jonas,
Osée, Esaie, Michée, Nahoum, Sophonie), période chaldéenne
(Habacuc, Jérémie, Ezéchiel, Abdias), période persane (Aggée,
Zacharie, Malachie, Daniel). Encore le principe n’est-il appliqué
que d’une maniére incompléte, puisque les portions exiliques du

' Storia letteraria dell’ Antico Testamento. Labri quattro di Alberto Re-

vel, prof. di Teol. nella Scuola Valdese. — Poggibonsi, tipografia Capelli,
1879, — VIII et 621 pag.



480 BULLETIN

livre d’Esaie et les morceaux anté-exiliques de celui de Zacharie
ne sont pas insérés a leur place respective. Une intention chrono-
logique parait avoir présidé également & I'ordre dans lequel sont
rangés les livres poétiques : Psaumes, Job, Proverbes, Cantique,
Lamentations, Ecclésiaste.

Ce n’est pas ici le lien d’entrer dans une discussion de fond sur
la question encore si controversée de la nature, de I'objet, des
limites et du plan de la discipline connue généralement sous le
nom d’Introduction & I’Ancien Testament. Nous pensons, quant
a nous, que l'idée d’une Histoire littéraire de 'Ancien Testa-
ment ou d'une Histoire de la littérature canonique d’Israél est
pour le moment, et restera encore longtemps, un bel et lointain
idéal. Trop de questions sont encore en suspens; le nombre des
résultats purement négatifs ’emporte trop, a ’heure qu'’il est, sur
celui des solutions qu’on peul considérer comme décidément
acquises; 1’histoire politique et religieuse d’Israél, qui est insépa-
rable d’une véritable histoire littéraire, est encore trop sujette &
critique ; en un mot, I’hypothése, en tout ceci, joue encore un
role trop prépondérant, pour qu’on puisse se flatter de posséder
de sitot, autrement qu’a titre de curiosité ou d’essal d’une valeur
purement subjective, une histoire littéraire de I’Ancien Testament
qui ressemble & la Geschichte der heiligen Schriften Neuen Tes-
taments de M. Reuss. En attendant que le travail de la critique
soit plus avancé et que les fondements soient plus solidement
assis, il faut se résigner provisoirement a tirer le meilleur parti
possible des anciens cadres de Visagogique. (Pest bien aussi ce
que M. Revel s’est appliqué & faire. Mais cela étant, n’aurait-il pas
mieux fait de conserver le nom traditionnel plutét que d’éveiller,
par le titre inscrit en téte de son livre, une attente qu’il ne voulait
ni ne pouvait satisfaire ?

D’un autre coté, l'auteur n’a pas cru devoir se tenir renfermé
dans les strictes limites de I'histoire littéraire. Non seulement ses
analyses des livres saints sont en général beaucoup plus détaillées
qu’on n’a coutume de les faire, — ce en quoi nous estimons qu’il
a fort bien agi, le contenu de ces livres étant bien moins connu
qu'on ne se plait 4 le croire, — mais il a, chemin faisant, saisi
Voccasion « d’esquisser Vhistoire d’Israél et de ses représentants



THEOLOGIE 484

les plus illustres, le développement de ses institutions, de sa foi et
de ses espérances, et le progrés des multiples révélations qui ont
préparé et aplani la voie de ses destinées et de celles de ’huma-
nité entiére. » (Pag. VII.)

Ce n’est pas, en effet, pour les hommes de science que M. Re-
vel a écrit. Son ouvrage est « destiné spécialement & ceux qui
cherchent dans I’Ancien Testament instruction et édification. » II
vise a 'utilité pratique et ne dissimule pas son but apologétique,
qui est d’établir la crédibilité des livres saints et leur caractére
canonique ou normatif. Cette préoccupation apologétique, qui de-
vient surtout sensible (trop sensible, &4 notre gré) a propos de
livres tels que ceux d’Esther et de Jonas, n’exclut pas, cependant,
une assez grande indépendance de jugement dans les questions
dites d’authenticité.

Sur certains points, il est vrai, auteur cherche a défendre
contre la critique les dates traditionnelles; ainsi en ce qui con-
cerne le livre de Daniel. S’il place ce livre a la fin de la série pro-
phétique, ce n’est pas, comme il pourrait le sembler & premiére vue,
qu’il envisage comme un pseudépigraphe de I’époque des Macca-
bées; non, le livre en soi est bien antérieur a I’époque grecque,
seulement la recension, moitié hébraique moitié araméenne, dans
laquelle il nous aurait été conservé, serait postérieure & Alexandre
le Grand. M. Revel adopte, en effet, hypothése peu vraisembla-
ble de M. Lenormant (La divination et la science des présages
chez les Chaldéens, Paris 1875, pag. 169 et suiv.), d’aprés
laquelle une partie de loriginal hébreu, rédigé a I'époque per-
sane, se serait perdue de bonne heure, de sorte qu’on aurait été
obligé de la remplacer par le fragment correspondant d’une ver-
sion araméenne, laquelle daterait de I'époque grecque (2 cause des
noms des instruments de musique du chap. III).

Ailleurs, en revanche, les positions reconnues intenables sont
courageusement abandonnées. Nous avons déja vu, en passant,
que notre critique admet 'origine exilique de Esaie XL-LXVI
(ainsi que des oracles XIII, 1-X1V, 23 et XXI, 1-10) et la composi-
tion anté-exilique de Zach. IX-XI et XII-XIV. — L’Ecclésiaste date
de la fin de ’époque persane. — Le Cantique, postérieur & Salo-
mon, est un mélodrame qui pourrait s’intituler « 'art supréme, »



482 BULLETIN

savoir l'art d’aimer; il requiert une interprétation « réaliste et
psychologique, » et occupe dignement sa place parmi les hagiogra-
graphes sans qu’il soit besoin de recourir 4 des fantasqueries allé-
goriques ou typologiques. — Les suscriptions des Psaumes ne
sauraient en aucune facon lier le commentateur, qui doit toujours
commencer par étudier chaque psaume en lui-méme. (Cependant
Pauteur laisse la porte entr’ouverte a la possibilité que le lamed,
dans certains cas, ne désigne pas l'auteur, mais signifie pour,
relatif a.) — De méme, la non-mosaicité du Pentateuque est
expressément affirmée. « Le Pentateuque, est-il dit quelque part,
contient, danssa forme actuelle, des éléments 1égislatifs postérieurs
a Moise et spécialement adaptés aux besoins des générations suc-
cessives, mais cela ne saurait nous surprendre ni nous troubler...
La législation nous apparait comme un fleuve dont les sources ont
jailli en Horeb et, bientdt, ont formé un courant large et profond
qui a fécondé les champs de la vie religieuse, civile et politique
de la nation hébreue. C’est, & la vérité, un fleuve ayant des
affluents, mais ces affluents, tout en grossissant le volume de ses
eaux, confondent leurs ondes avec les siennes et ne lui enlévent
pas son nom, qu’il conserve depuis sa source jusqu’a son embou-
chure. » (Pag. 200.)

On peut regretter que I'auteur ne s’explique pas plus clairement
qu’il ne le fait sur la maniére dont il se représente que le Peuta-
teuque s’est formé. Il observe la-dessus une réserve que nous
nous permettons de trouver par trop sage. Voici quelles sont ses
conclusions, (Pag. 203.) Le Pentateuque se compose de quatre par-
ties constitutives : 1° Une législation sinaitique mise par écrit par
Moise dans le « livre de l'alliance » (Ex. XX-XXIII), source du
droit théocratique. — 2¢ Une législation mosaique, en grande
partie rituelle et cérémonielle, conlenue dans les livres du milieu
(Exode, Lévitique et Nombres), offrant des divergences plus ou
moins sensibles, d’un caractére fragmentaire, mise par écrit dans
le pays de Canaan, et pouvant s’intituler « le pacte de Lévi. » —
3° Une législation prophétique d’un caractére fragmentaire (?), le
Deutéronome, qui, remontant au « livre de I'alliance, » reproduit
et développe le mosaisme sous une forme parénétique. L’influence
de ce code ne devient visible que depuis I'époque ou il fut re-



THEOLOGIE 483

trouvé, sous le régne de Josias. — 4° Une histoire de la révéla-
tion, fondée sur des traditions et des documents dignes de foi,
malgré leurs variantes, et rédigée en Palestine assez longtemps
aprés la conquéte. Ses phases principales sont marquées par
I'usage des noms de Dieu (El, El-Shaddai, Elohim, — JHVH); elle-
méme est formée par la combinaison de documents élohistes et
Jéhovistes, fondus par le rédacteur en une narration homogéne.
Il résulte de ces derniers mots, et plus clairement encore de
quelques autres passages, que M. Revel s’en tient pour le moment
a I’hypothése dite des compléments. Solution insuffisante, assez
généralement abandonnée aujourd’hui, et que M. Revel lui-méme,
nous en sommes persuadé, ne tardera pas & échanger contre une
solution plus compléte et plus précise. Quant a la date de la com-
position, il faut I’aller chercher dans le chapitre relatif a la forma-
tion du canon. La Genése appartiendrait & ’époque des premiers
rois, et la rédaction finale du recueil complet ne serait « pas anté-
rieure aux temps de Josias et du prophete Jérémie, soit a la
seconde moitié du VIIe siécle. » (Pag. 514 et suiv.)

Quoi qu’il en soit de ce sujet infiniment complexe, et de mainte
autre question sur laquelle notre maniére de voir différe du plus
au moins de celle de T’honorable nrofesseur de Florence, c’est
avec un vif et sympathique intérét que nous avons lu son ouvrage.
Il nous parait tout particuliérement qualifié pour initier a ce
genre d’études un public qui trop souvent s’en méfie, en lui fai-
sant comprendre, non seulement que la critique, appliquée a I'E-
criture sainte, n’est pas une profanation, mais qu’elle est légitime
et méme indispensable. Comment, d’ailleurs, n’étre pas réjoui en
pensant que ce travail a pu se produire librement au sein de 1’é-
cole théologique de la vénérable Eglise vaudoise? Il atteste, et cela
doit nous consoler un peu de I'affront que l'indépendance de
Penseignement a re¢cu en Ecosse dans la personne de I'excellent
M. Robertson Smith, que tout en tenant haut élevé le drapeau
de la foi évangélique au milieu de la société italienne, ballottée
entre la superstition et I'incrédulité, I’ « Israél des Alpes » sait

respecter la libre et sérieuse science protestante.
H. V.




484 BULLETIN

J. KaFTan. — LA PREDICATION EVANGELIQUE AU SEIN DE LA
CULTURE MODERNE 1.

I

Disons dés ’abord que dans le rapport spécial qui lie la prédi-
cation 4 IEcriture se trouve déja un correctif des défauts et des
lacunes que nous avons signalés. En tant que le pasteur tire ses
moyens d’exhortation et de consolation de la Bible, il remplit fide-
lement sa mission. Mais cette garantie est incompléte, parce que
PEcriture est rarement interprétée par 1'Ecriture, selon la régle
protestante. Nous apportons presque toujours avec nous des idées
précongues, des conceptions qui déterminent notre maniére d’en-
tendre la Parole sainte, comme le prouve surabondamment I’his-
toire. Pour que la prédication devienne ce qu’elle doit étre, il faut
donc quelque chose de plus que cette garantie insuffisante ; il est
nécessaire de déterminer et de bien comprendre cet autre principe
protestant qu’on appelle le principe d’autorité de la Bible, consi-
dérée comme la norme de la foi. Pour des chrétiens réellement
évangéliques, il ne peut y avoir aucun doute sur la nécessité de ce
principe ; la discussion commence lorsqu’il s’agit de le concevoir
et de ’établir sur des bases solides.

L’orthodoxie, en ce point continuateur fidéle des théologiens du
XVIe siécle, a fondé le principe d’autorité sur la doctrine de I'ins-
piration. Aujourd’hui chacun sait ou peut savoir que cette doctrine
telle que la formula le XVIIe siécle est en contradiction flagrante
avec ce que nous savons de ’histoire du code sacré, de sa forma-
tion et de Vorigine de chacun des écrits qui le composent. On a
cédé dés lors & ’évidence, mais sans abandonner le principe lui-
méme, qu’on tenta de modifier. C’est 'origine des théories in-
termédiaires de I'inspiration, plus accommodantes mais moins lo-
giques que la conception primitive. On apprit a distinguer divers
degrés d’inspiration ou a limiter celle-ci & une portion x, indéter-
minée et indéterminable du canon. Tous ces essais ont leur valeur,
mais ils n’atteignent pas leur but qui était de sauvegarder I'auto-
rité¢ de I'Ecriture, puisque en fin de compte ilslaissent 4 I'arbitraire

t Die Predigt des Evangeliums im modernen Geistesleben, von J. Kaftan.
— 1 vol. in-8. Basel, Detloft, 1879. — Voir le n° de juillet, pag. 3%4.



THEOLOGIE 485

de chacun, aux sentiments individuels le soin de dire ce qui est
ou n’est pas inspiré.

Cette indécision, ce manque de fixité dans la doctrine dont nous
parlons seraient en eux-mémes sans gravité, et I’on pourrait laisser
a I’école le temps et le soin d’élucider le probléme s’il ne s’agissait
du principe d’autorité, de ce principe vital et essentiel dans le
protestantisme, de ce principe qui dans la pratique a une impor-
tance considérable. Aussi est-il urgent de considérer la question
dans toute sa profondeur.

La doctrine de I'inspiration, qui doit sauvegarder et légitimer
Pautorité de 'Ecriture, est en relation étroite avec la conception
orthodoxe de la religion. Si, en effet, la connaissance de Dieu est
le souverain bien, si la piété consiste dans 'adhésion au dogme
ou 4 un ensemble de dogmes, qu’y a-t-il de plus essentiel que de
trouver, pour ce dogme, une autorité infaillible, divine par consé-
quent? Or la doctrine de I'inspiration concue dans toute sa rigueur
donne du probléme une solution satisfaisante. Mais aujourd’hui
nous déclarons cette réponse fautive, parce que la religion n’est
pas une connaissance, que la Bible ne nous donne pas un systéme
et que, le donnét-elle , il ne serait pas conforme & celui qu’a créé
I’orthodoxie.

(’est 1a une affirmation que tous accordent. Mais on ne sait pas
en tirer toutes les conséquences. On écrit et 'on préche trop sou-
vent comme si ’ancien dogme subsistait dans sa pureté, comme
si la révélation divine consistait en une somme de vérités que Dieu
aurait communiquées au monde. On se laisse guider par le tact
religieux, par un certain sentiment pieux, quand on n’évite pas les
difficultés en allégorisant les textes scripturaires pour y mettre les
pensées qu’on désire y trouver.

Il est évident que ce systéme d’explication et de prédication, qui
peut plaire encore a la meilleure et plus saine partie du public
religieux, est fantif. Il manque de ton, de netteté, de vigueur, et
il est désirable, nécessaire méme que nous cessions de tirer d'un
texte quelconque de I’Ecriture une régle pour la vie chrétienne,
que nous apprenions & sonder les pensées de la Parole en les pre-
nant non pas isolément mais en les mettant en rapport avec I’en-
semble de la vérité chrétienne, pour en tirer seulement alors les



486 BULLETIN

applications jugées utiles. En d’autres termes, pour sortir du
vague dont nous souffrons, il faut déterminer et comme reconstruire
a nouveau le principe de I'autorité de I’Ecriture, nécessaire a tout
protestantisme sérieux et réellement évangélique. Comment faire,
d’ou partir?

Posons d’abord les deux principes suivants que chacun admet-
tra. La religion et ses manifestations dans la vie sont avant tout
une affaire de liberté et ressortissent entiérement a la volonté des
individus. Il n’est done pas possible de forcer quelqu’un & adhérer
4 telle ou telle conception religieuse. En second lieu la religion
n’appartient pas & P'ordre purement théorique; elle plonge de
profondes racines dans le sol de la pratique. Ces deux caractéres
de la religion admis, est-il possible de dire ce qu’elle est et ce
qu’elle n’est pas? On a cru pouvoir résoudre la question en don-
nant au sentiment religieux dans 'homme un siége spécial, en lui
accordant comme un organe particulier. Mais cette tentative a
échoué puisqu’il est reconnu que la volonté, comme le sentiment
ou l'intelligence, ont leur part dans ce qui constitue la religion.
Elle embrasse donc Phomme tout entier et il faut prendre le pro-
bléme sous une autre forme.

Dans les jugements divers que nous formulons, nous pouvons
distinger deux catégories parfaitement distinctes. La premiére
comprend les jugements de l'ordre purement intellectuel. Ils
nous sont imposés par la nature de notre organisation qui, par les
rapports qu’elle nous fournit avec le monde , nous améne néces-
sairement a telle ou telle conclusion. Ce sont les jugements
nécessaires qui forment la science proprement dite. Dans la se-
conde classe nous rangeons les jugements dans lesquels notre li-
berté intervient, ot l'intérét moral entre en ligne de compte et
qui par cela méme ne sont pas régis par une loi nécessaire, la
méme pour tous. Ce sont ces jugements libres, ces appréciations
qui régissent la vie pratique, I’activité individuelle.

Les jugements religieux, auquel de ces deux ordres appartien-
nent-ils, a celui de la nécessité ou & celui de la liberté ? Formu-
lons plus exactement la question : Sont-ils la constatation de
faits nécessaires, ou bien notre liberté, notre appréciation indivi-
duelle intervient-elle dans leur formation ? Pour quiconque com-



THEOLOGIE 487

prend la question, la réponse ne saurait étre douteuse. Ils appar-
tiennent 4 la fois aux deux catégories et ce qui fait leur caractére
spécifique, ce qui les distingue des jugements esthéliques, par
exemple, c’est que ce sont des jugements théoriques & base mo-
rale. C’est la ce qui explique, par exemple, que le christianisme,
tout en faisant appel & I’ame de 1'individu, & ses expériences,
enfraine cependant nécessairement une certaine conception du
monde et de la vie.

Si nous avons raison, il faut que la dogmatique change de
méthode, j’allais presque dire d’objet. Au lieu d’étre une science
de Dieu et de ses rapports avec le monde (ce qui du reste ne peuat
pas étre une science), elle doit devenir la science de la foi chré-
tienne, et cela non pas dans le sens de Schleiermacher, qui vou-
lait en faire une description de la conscience chrétienne de I'E-
glise, mais dans le sens qu’indique le mot dogmatique lui-méme.
Il s’agit non pas du sentiment religieux a tel moment donné, mais
de la doctrine telle qu’elle doit régner dans I'Eglise. (Vest ainsi

~seulement que la dogmatique peut réaliser son but, qui est de
servir ’Eglise. Il ne s’agit pas 1a d’une question d’école, mais d’un
enseignement théologique qui concerne la doctrine chrétienne et
qui, par 12 méme, exerce une influence sur la prédication et I'ins-
truction chrétienne. C’est, on le voit, une question d’un intérét
tout pratique.

Pour que cette dogmatique-la soit possible, une condition est
encore nécessaire. Il faut qu’on arrive enfin & déclarer qu’il est
impossible d’arriver par la recherche théorique ou la science
pure & une conception du monde et a ce qui est intimement 1ié &
celle-ci, & une conception de la vie, ou plutdt & une morale. Cest
Ja une erreur funeste qui pése sur le monde moderne, sur la
science comme sur la philosophie et la religion. Et cependant
cette conception du monde qui régle notre vie est nécessaire;
nous ne pouvons pas nous en passer; car y renoncer, ¢’est renon-
cer 4 'unité de la vie et de l’action.

Cela dit, nous pouvons revenir a notre question centrale et dis-
tinguer entre le vrai et le faux principe d’autorité. Ce n’est pas un
critere que de déclarer vraie 'autorité divine, fausse l'autorité
humaine, puisqu’il est impossible de tracer une limite exacte



488 BULLETIN

entre les deux. Onn’aboutit pas davantage en disant légitime l'au-
torité intérieure, celle de la conscience, et usurpée 1’autorité
extérieure. Ici encore la distinction est impossible puisque
dans le domaine religieux les motifs de soumission sont toujours
en partie intérieurs. Ensuite, fonder autorité sur la conscience,
c’est la détruire, car en cas de conflit, si I'autorité est quelque
chose de réel, c’est 1a volonté individuelle qui devrait céder devant
le principe impératif. Nous, au coniraire, nous dirons que I'auto-
rité est illégitime dans le domaine de la connaissance proprement
dite, légitime et méme nécessaire dans celui de I’ordre moral, dans
les jugements ol la volonté est intéressée.

Laissons de coté la premiére partie de la thése, que chacun
comprend et adopte, du moins en théorie. Il n’en est pas de méme
de la seconde, ot nous affirmons que 'autorité est 1égitime dans le
domaine de la liberté morale. Essayons de le prouver.

Toute éducation qui n’est pas un enseignement, qui n’appar-
tient pas a I’ordre de la connaissance, consiste en ceci, que notre
volonté est formée, influencée par autrui. Par volonté, nous
entendons ici ’ensemble de ces appréciations morales, non rai-
sonnées, qui dirigent notre activité, sans méme que nous y pre-
nions garde. Si P’éducation est vraiment cette formation, ce
dressage de la volonté ne peut se réaliser que si un homme se pose
comme autorité en face d’'un autre homme. Le premier cherche a
inculquer au second ses principes, ses appréciations morales en
agissant par 'amour, I'affection ou, au cas échéant, par la punition.
Ce n’est que peu a peu et par un exercice constant de la volonté
que ces principes acquis dans I’éducation deviennent conscients
chez celui qui les a recus, qui les accepte ou les rejette et qui
continue & s’élever lui-méme en acceptant pour autorité, pour
norme un idéal toujours plus élevé. C’est en ceci que consiste le
progrés moral, et jamais il ne pourra s’accomplir sans que nous
ayons au-dessus de nous une auforité qui nous sert de frein et de
loi. Le jour ot nous secouons toute auforité n’est pas celui qui
nous amene au but cherché, ni celui ot nous pouvons déclarer
notre éducation achevée, c’est au contraire ce moment dangereux
ou ’homme retombe plus bas que jamais en cherchant une indé-
pendance qui n’existe pas et ne peut exister.



THEOLOGIE 489

Or ¢’il est vrai, comme nous ’avons dit plus haut, que notre
conception du monde est toujours étroitement unie & la maniére
dont nous réglons notre vie, s’il est vrai que cette conception de
la vie ne s’acquiert que dans la pratique et par I’éducation, il en
découle nécessairement que chaque individu, dans sa conception du
monde, est soumis & une autorité, puisque ce n’est jamais la science
seule qui nous fournit cette conception. Nous ne sommes jamais
indépendants, dans le sens vrai du terme, et le milieu, I'histoire,
la tradition entrent toujours pour une grande part dans la for-
mation de notre personnalité. Quelles que soient nos idées, notre
point de vue moral, nous dépendons toujours de quelque chose
ou de quelqu’'un. En un mot, dans notre maniére d’envisager le
monde et nos rapports volontaires avec lul, dans la religion et
dans la morale, nous restons sous le joug d’une autorité et cette
autorité est donnée par I'histoire.

Aussi la question qui se pose & chaque homme n’est pas propre-
ment de savoir ce qu’il veut ou ne veut pas, mais de choisir I'au-
torité a laquelle il se soumetira. Ce choix, cette abdication si 'on
veut, il le fait méme alors que jetant par-dessus bord tous les
principes et toutes les régles de la morale ordinaire, il laisse un
libre cours a ses instincts naturels ou consent a étre emporté par
le grand courant. Sur le terrain chrétien, & la question ainsi posée,
la réponse ne saurait étre douteuse. L’Eglise ne peut faire qu'un
seul choix, celui de se fonder sur I'unique autorité de cette révé-
lation historique de Diew qut Ua appelée a la vie. Tandis que
dans d’autres domaines les origines n’ont que la valeur d'un
commencement, d’'un premier pas, dans celui de la religion, d’une
religion surtout qui prétend reposer sur une révélation, il en est
tout autrement. Ici le commencement est la substance méme de
cette religion, et tous les progrés qu’on pourra accomplir dans
le cours des temps ne consisteront jamais que dans une meilleure
intelligence de cette révélation divine, dont on déduira peu & peu
toutes les richesses et toutes les conséquences par la vie morale.
Un changement dans la base méme de I’édifice n’est pas une
modification, mais un bouleversement, ¢’est remplacer une foi ou
une religion par une autre. C’est pour cette raison que 1'Eglise
chrétienne restera toujours liée & ses origines comme a la source

THEOL. ET PHIL. 1879, 33



490 BULLETIN

méme de sa vie, et reconnaitra comme autorité positive cette révé-
lation divine qui I’a appelée & I'existence. Il est méme impossible
de confesser la foi chrétienne sans reconnaitre I’autorité absolue
de cette révélation.

Ce principe doit étre non seulement celui de la vie et de la
prédication, mais comme le montre fort bien M. Kaftan par des
développements que nous ne pouvons citer ici, celui aussi de la
dogmatique. C’est en vain qu’on a voulu en chercher un autre.
Le sentiment religieux de Schleiermacher, adopté comme source
et comme norme, n’est qu’une illusion et fait lfomber la doctrine
de la foi dans un subjectivisme sans frein, dominé soit par des
impressions pieuses ou par une philosophie quelconque.

Mais cette révélation de Dieu, ou la trouver? Dans ’Ecriture
sainte qui en est la forme et méme la seule forme sous laquelle
nous puissions saisir cette révélation. On le voit, M. Kaftan con-
serve, et avec toute raison selon nous, le grand, le vital principe
du protestantisme, ’autorité de I’Ecriture sainte. Mais, d’aprés ce
qui précéde, il est évident que le professeur de Bile en a modifié
la conception. L’Ecriture n’est pas une source de savoir surna-
turel, de vérités philosophiques; elle n’est pas non plus sem-
blable & un code de loi; elle est un recueil de documents histo-
riques, 'ensemble des livres qui nous donnent Ihistoire de la
révélation divine qui fonda I’Eglise. Il importe de noter ce point
de vue.

Mais alors, objectera-t-on, puisqu’il s’agit d’histoire, que I’his-
toire suppose la critique et P’appréciation des divers écrits qui
composent le recueil, n’est-ce pas retomber dans le subjectivisme,
n’est-ce pas la ruine du principe d’autorité? Cette observation a
sa valeur dans le point de vue de I'orthodoxie, alors que la révéla-
tion s’adresse a l’intelligence; mais elle est impuissante, si la
révélation de Dieu fait appel a la volonté et demande a I’homme
une soumission parfaite au point de vue moral. Dans ce cas, il
s’agira simplement de trouver, dans cette révélation historique, le
point central o tout aboutit, d’ou tout part, et & la lumiére du-
quel il sera possible d’éclairer et d’apprécier tout le reste. Cette
tache n’est pas difficile, et pour le chrétien, la réponse est toute
trouvée. De méme que la foi chrétienne envisage Jésus, sa per-



THEOLOGIE 491

sonne et son ceuvre comme le centre de ’histoire du monde, cha-
que disciple du Maitre peut étre tenu de reconnaitre en luile foyer
lumineux de la révélation. On admet généralement ce principe;
mais ici encore on oublie d’en tirer les conséquences inévitables
dans la maniére d’envisager et d’apprécier ’Ecriture. Dans ce
point de vue ’Ancien Testament, par exemple, conserve toute sa
valeur, en tant qu’il explique seul I’apparition du Sauveur. Mais il
importe, c’est méme 14 un devoir formel, de juger des périodes
diverses de cette révélation préparatoire a la lumiére de la révéla-
tion parfaite et de ne pas mettre sur le méme pied la fleur quj
produira le fruit et ce fruit lui-méme. Il en est de méme des
écrits apostoliques. Ils ont dans le document de la révélation une
valeur inestimable en ce sens qu’ils sont pour nous un modeéle
pour juger sainement la vie et 'ceuvre du Christ et qu’ils refletent
les premiéres et vives impressions que cette personnalité fit naitre
chez les siens. Mais ceci ne veut point dire que nous devions faire
rentrer dans 'essence de la foi chrétienne les essais théologiques
de ces hommes, influencés comme nous par les circonstances et
les méthodes de leur siécle. Agir ainsi, ce serait accepter comme
norme non plus la révélation de Dieu en Christ, mais des notions
théologiques, des conceplions religieuses qui ne sont qu’une forme
de la foi et non la foi elle-méme.

Concue comme nous 'entendons, 'autoriié de I’Ecriture et 1'u-
nité organique que constituent ceux qui 'acceptent ne résulte pas
de I’adhésion & un systéme, d’une conception commune des cho-
ses de la foi, mais de la soumission volontaire a l'autorité de
Dieu et de Jésus-Christ. Nous nous soumettons a cetie autorité
non point par un acte de la raison, mais par une décision de la
volonté.

On voit dés lors toutes les conséquences qui découlent de ce point
de vue, telles que la liberté absolue de la critique et de la science
théologique en général, et par 1a méme la cessation des conflits in-
térieurs de ’Eglise et des malentendus avec la culture moderne,
alors du moins qu’il ne s’agit que de problémes étrangers a ce qui
constitue I'essence méme de la foi. La religion chrétienne est tou-
tefois susceptible d’étre attaquée et renversée si I'on nie le carac-
tere révélé de cet organisme historique dans lequel Jésus a fail



492 BULLETIN

son ceuvre et ou seule sa personne devient explicable. Combaitre
le christianisme sur ce point, c’est tenter I’assaut de la forteresse
par le seul coté attaquable. Mais nous pouvons étre tranquilles,
car 1l n’est point téméraire d’affirmer que jusqu’ici aucune science
historique n’a encore réussi dans cette tentative. « Ce ne sont pas
ceux qui portent dams ’étude de Phistoire de Jésus-Christ les
prémisses de la foi chrétienne qui entrent en conflit avec les faits
réels. Ceux-1a, au contraire, qui suivent la voie opposée sont obli-
gés, s'ills sont exempts de l'esprit de parti, de terminer leurs
recherches en se déclarant incapables d’expliquer d’aprés aucune
analogie dans la vie humaine cette apparition dans I'histoire qui se
nomme Jésus de Nazareth. Si malgré cet insuccés on continue
dans la méme voie, il faut 'attribuer a cet abandon trop général
de la conception chrétienne du monde et & I’habitude qu’on a
prise d’un autre point de vue dont le seul élément solide est une
sorte de matérialisme ou de fatalisme naturaliste. Il en résulte
qu'on appelle science impartiale cette tentative d’accommoder
I'histoire évangélique aux conceptions modernes. A ce taux-la, la
foi chrétienne peut bien paraitre un préjugé dépassé. Et cepen-
dant il est de fait que cette histoire ne devient intelligible qu’en
admettant une révélation de Dieu dans I’histoire. Il est vrai que
cette conviction ne peut pas étre réveillée en nous par une dé-
monstration historique, mais qu’elle est en relation étroite avec
Pobéissance de la foi, qui accepte I'autorité de la révélation divine
et trouve en elle la norme qui permet d’apprécier le monde,
homme et leur histoire. Et du reste, une conviction acquise
autrement que par cette voie morale n’a aucune valeur. »

Les derniéres pages de M. Kaftan sont consacrées a montrer a
grands traits quelques-unes des conséquences que son point de vue
entraine pour la prédication de ’Evangile qui doit viser avant tout
alédification en employant I'instruction, I’éiément didactique, non
comme but mais comme moyen. Nous laisserons de coté ces inté-
ressants développewnents pour en arriver a la conclusion.

Entre la culture moderne et le christianisme, quoi qu’on dise et
quoi qu’on fasse , il subsistera toujours une opposition sur deux
points. La premiére a une conception du monde qui ne vise que I’é-
conomie actuelle, et Jésus-Christ comme ses disciples posent la vie



THEOLOGIE 493

éternelle ; celle-la prétend rejeter toute autorité et celui-ci en pro-
clame la nécessité, et cette autorité le chrétien la trouve dans la
révélation de Dieu en Jésus-Christ, qui est la cause et la raison
d’étre de I'Eglise. Toute tentative de conciliation esticiinutile et ne
peut se produire qu'au prix de la défaite d’un des adversaires.
(’est le cas pour cette théologie moderne qui, pour se metire au
niveau du jour, s’affuble du manteau de la culture moderne et qui,
au lieu de combattre, rend les armes & I’ennemi, tout en conser-
vant peut-étre comme dernier reste de son uniforme une vague
espérance en I'immortalité.

Toutefois, si nous pouvons réussir & nous débarrasser du joug
de ’ancienne orthodoxie et de ses théories intellectualistes, si nous
savons déterminer ce qui est la religion et ce qui n’est pas elle, si
fondés sur la révélation de Dieu en Jésus-Christ, nous vivons de la
conviction profonde que, pour nous, il s’agit non point de la con-
ception de la foi, mais de la piété vivante, alors nous aurons
enlevé bien des obstacles qui éloignent du christianisme beaucoup
de nos contemporains. Alors nous aurons, non pas réconcilié la
culture moderne et la religion chrétienne, ce qui est impossible,
mais au moins réduit 'opposition des deux tendances sur le seul
terrain qui lui convienne, le terrain moral et religieux.

PauvL Cuaruis.

ApAaLBERT MERX. — DE L’ INTERPRETATION EN GENERAL ET DE
CELLE DE L’ANCIEN TESTAMENT EN PARTICULIER 1.

Faire sentir I'importance de I’herméneutique, cette discipline
trop peu cultivée, au grand détriment de la théologie et de I'E-
glise; esquisser les grands principes de I'art d’interpréter dans
son application spéciale & la littérature biblique; retracer les
principales phases de [’histoire de l’interprétation de 1’Ancien
Testament dans 1'Eglise jusqu’d la fin du moyen age : tel est le
but de cet opuscule, qui a pour auteur le successeur du célébre
Hitzig dans la faculté de théologie de Heidelberg.

* Bine Rede vom Auslegen, insbesondere des Alten Testaments. Vortrag
gehalten... von Adalbert Merx. Halle, Verlag der Buchhandlung des
‘Waisenhauses, 1879. 75 pages, dont 3 de notes.



494 BULLETIN

Ce « Discours » est la reproduction d’une conférence faite I'an-
née derniére au sein de la Société pastorale de Bade et du Pala-
tinat. C’est moins complet, moins méthodique que ne le serait
un traité sur la matiére, mais moins sec aussi et plus vivant. L’au-
teur réussit a intéresser en parlant d’une chose qui passe, a tort
ou a raison, pour étre d’entre les plus arides, tranchons le mot, les
plus ennuyeuses, dans le domaine de la théologie. Il fait mieux
encore que d’intéresser, il donne a réfléchir, et aprés 'avoir lu,
on demeure surtout pénétré de deux choses: la premiére, combien
la vraie interprétation est, non pas une science, mais un art dif-
ficile, combien il s’en faut que ceux qui pensent étre le plus au
clair sur la méthode & suivre sachent en faire toujours un heu-
reux et fructueux emploi ; la seconde, combien il importe en vue
de ’Eglise et de sa doctrine, en tant que cette doctrine doit repo-
ser sur ’Ecriture, que les vrais principes herméneutiques soient
toujours mieux reconnus et toujours plus généralement appli-
qués. Vérités élémentaires, je le veux bien, mais qui restent trop
souvent dans les régions de la théorie, tandis qu’on ne saurait en
étre trop pénétré , surtout quand on fait profession de protestan-
tisme. La bonne interprétation de 'Ecriture, dit notre auteur, est
« un des moyens par lesquels la vraie Eglise catholique de I'ave-
nir, qui se forme au milieu des Eglises actuellement séparées, par-
vient & la possession de la doctrine par laquelle elle réunira dans
son sein tous les croyants. » — « Non plus ultra, a dit avant lui
Delitzsch, dans 'introduction 4 son commentaire sur les Psaumes,
est la devise de I’Eglise de Christ relativement a la Parole de Dieu;
plus ultra est son mot d’ordre quant a I'intelligence de cette Pa-
role. Rivaliser ensemble dans I’étude de I’Ecriture est la plus
belle manifestation confédérative des Eglises séparées et le plus
sir acheminement vers leur unité future. C’est l'interprétation
de 'Ecriture qui batit ’Eglise de avenir. »

En fait d’herméneutique, bien des gens croient avoir tout dit
quand ils ont répété, aprés beaucoup d’autres, que l'interpréta-
tion doit étre grammaticale et historique. Comme réaction contre
I’empire que la dogmatique exergait indiment sur P'exégése, cette
régle a rendu des services signalés 4 la science biblique. Il n’en
est pas moins vrai qu’a elle seule elle est absolument insuffisante,



THEOLOGIE 495

et c’est ce que M. Merx fait excellemment sentir. Il montre com-
bien les termes mémes de « grammaticale » et « d’historique » sont
inadéquats ; en effet, le lexique n’est pas moins indispensable &
I'exégéte que la grammaire, et d’autre part, a quoi lui sert ’his-
toire quand il s’agit d’expliquer un psaume tel que le XXIIIe, ou
bien les Proverbes ou tel autre texte exprimant desidées généra-
les ou des sentiments qui sont de tous les temps? Mieux vaudrait
parler d’explication linguistique et réale (sachlich).

Aprés avoir réduit a sa juste valeur cette régle hors de laquelle
il semblait qu’il n’y ett pas de salut pour I’exégése, I'auteur s’at-
taque avec non moins de verdeur et de raison & un autre préjugé
herméneutique, celui d’une exégése dite théologique. Une telle
exégese n’existe pas, ne peut pas exister, pas plus qu’il n’existe
d’exégese spéciale pour les écrits d’'un contenu mathématique,
juridique, historique, etc. Ge qui se cache sous ce nom d’une
apparence scientifique n’est souvent qu’'une répristination des
errements exégétiques du moyen age, c’est-a-dire qu’il recéle des
procédés qui ne sont plus de I'exégése, mais de libres et plus
ou moins poétiques applications du texte. D’autres, en formulant
le postulat que l'interprétation doit étre théologique, entendent
par 14 que linterpréte, pour bien saisir le sens de son auteur,
doit étre capable de mettre ses pensées et ses sentiments & I'unis-
son des pensées et des sentiments de ce dernier; que, par consé-
quent, pour comprendre un texte d’'un caractére religieux, il soit
lui-méme religieux, qu’il ait de I’expérience religieuse. Ce postu-
lat est essentiel, en effet, mais il n’est pas exclusivement propre
a I’herméneuntique biblique, et le terme qui sert & le formuler est
malheureux. Au lieu de parler d’un élément « théologique » dans
I'ceuvre de l'interpréte, il est plus exact de parler avec Schleier-
macher d'un élément psychologique. Ce terme est mieux choisi,
en effet, pour désigner ’obligation ou est tout interpréte de saisir
Pindividualité de son auteur, de se pénétrer de son caractére sub-
jectif. Seulement, il nous parait qu’il y aurait avantage 4 distin-
guer de cette opération, plus que ne le fait M. Merx, ce qu’on pour-
rait appeler U'interprétation logique du texte (nexe, idée princi-
pale, etc.).

Apres avoir compris son auteur, aprés avoir acquis pour son



496 BULLETIN

propre compte la pleine intelligence linguistique, réale, logique,
et psychologique du texte, il s’agit pour I'interpréte de le rendre
non moins intelligible pour ceux qu’il veut instruire. Et ici notre
auteur rencontre sur son chemin une nouvelle erreur, ou tout au
moins une nouvelle équivoque. On a coutume d’opposer I'exégése
pratique 4 'exégése scientifique. En réalité, cette opposition
n’existe pas. Il n’y a pas d’interprétation pratique a coété d’une
interprétation scientifique, pas plus qu’il n’y a d’herméneutique
théologique a coté de telle ou telle autre herméneutique. Dans
toute vraie interprétation, le coté dit pratique est inséparable de
ce qu’on appelle assez improprement le travail théorique. L’inter-
préte n’a rempli son but que lorsque, se mettant en quelque sorte
a la place de son auteur, il a réussi a faire revivre dans ’dme de
ses auditeurs les paroles et les pensées de ce dernier, lorsqu’il a
su dégager pour eux l’esprit emprisonné dans le texte antique,
de maniére a produire sur eux la méme impression que celle que
I'auteur avait eu dessein de produire sur ses premiers auditeurs ou
lecteurs. Voila la vraie exégése pratique, il n’y en a pas d’autre. Ce
qu'on appelle communément de ce nom n’est pas de l'exégéese,
tout comme l'exégése dite scientifique qui n’aboutit pas a ce ré-
sultat pratique reste au-dessous de sa tache.

Une partie de ce discours qui nous a frappé par sa nouveauté,
c’est celle ott 'auteur en vient & parler des rapports de I’hermé-
neutique avec la dogmatique et des raisons pour lesquelles les di-
verses Eglises historiques n’ont pas fixé, dans leurs confessions
de foi et leurs dogmatiques confessionnelles, les régles d’aprés
lesquelles I'Ecriture doit étre interprétée. Il semble, en effet,
qu’il etit été de I'intérét et du devoir des Eglises, en particulier de
celle qui a la prétention de ne reposer, a la différence des autres,
que sur la Bible seule, d’incorporer a leur dogmatique un chapitre
relatif 4 Vinterprétation de ce document fondamental. N’était-ce
pas a elles aussi de déterminer nettement quelle est la valeur,
absolue ou relative, de ’Ancien Testament dans ses rapports avec
le Nouveau ? de se prononcer clairement sur la question de savoir
s1 et dans quelle mesure la Loi conserve son autorité normative ou
doit étre considérée comme abrogée? Non seulement les diffé-
rentes confessions n’ont rien statué de précis sur ces points-la,



THEOLOGIE 497

mais elles ne sont pas méme d’accord sur 'objet & interpréter:
chacune a sa Bible 2 elle.

N’y a-t-il donc pas d’autorité qui soit en position de résoudre
les questions que ’herméneutique a elle seule n’a pas mission de
résoudre et sur lesquelles les Eglises confessionnelles ne se sont
pas prononcées? Cette autorité existe, mais 4 ’état latent, n’ayant
pas encore d’organes pour se manifester. C’est 'Eglise. A elle,
plus grande que les confessions, parce qu’elle se compose des
disciples de Jésus de toutes les confessions, & elle est promis
IEsprit, et c’est lui seul qui peut juger en dernier ressort de
I'Ecriture qui est son ceuvre a lui; lui seul qui peut y faire le
départ de l’éternel et du temporaire, du relatif et de Pabsolu.
Cet esprit vit aussi dans les confessions, mais il y vit & Iétroit,
parce qu’elles sont toutes entachées d’erreurs partielles. Clest
dans un avenir plus ou moins éloigné, quand il n’y aura plus
qu’un seul troupeau, que I'esprit enseignera pleinement et claire-
ment ce que le présent ne reconnait encore que partiellement.

Cette connaissance partielle se rencontre déja maintenant dans
les diverses confessions. En réunissant les postulats que cha-
cune d’elles formule & I’égard de l'interprétation biblique et en
rapprochant ces postulats des régles générales de V’art d’inter-
préter, on obtient un ensemble de directions herméneutinues des
plus précieux a I'usage de l'interpréte. Nous apprenons d’abord
des protestants que le véritable objet de l'interprétation ce sont
les textes originaux de P’Ancien et du Nouveau Testament, et
non telle ou telle traduction plus ou moins ancienne ; en outre,
que interpréte ne saurait étre lié par certaines autorités humai-
nes, telles que les Péres de I’Eglise, mais qu’il est lié par le texte
seul. Nous apprenons des grecs et des protestants, relativement
au coté psychologique de I'interprétation, qu’entre le vrai inter-
préte et son objet il doit exister une affinité spirituelle, que V'in-
terpréte doit ressentir en lui-méme la présence de l'esprit de qui
PEcriture est émanée, et que I’Ecriture est claire (perspicua) dans
la mesure ou cet esprit y retrouve son propre contenu. Mais, en
méme temps, grecs et protestants nous enseignent que, pour bien
entendre 1’Ecriture dans toutes ses parties, il faut certaines apti-
tudes techniques, des connaissances préalables, qui ne s’acquiérent



4908 BULLETIN

que par lexercice et ’étude savante et ne sont pas, par consé-
quent, a la portée du premier laique venu. (Distinction entre ec-
clesia docens et ecclesia audiens, absolument méconnue par plus
d’une secte moderne.) L’Eglise catholique, enfin, en exigeant un
texte biblique unique et authentique, nous place en présence
d’une tache des plus compliquées et des plus délicates, celle de la
eritique du texte, qui n’en est encore qu’a ses débuts, malgré
tout le temps et tout le travail qu'on y a déja dépensé. D’autre
part, nous apprenons de la communion romaine que les résultats
de l'interprétation doivent étre conformes i la conscience de I’E-
glise, avec la réserve, toutefois, que, pour nous, Eglise n’est pas
synonyme de telle ou telle fraction de la chrétienté qui usurpe ce
nom, mais désigne I’ensemble des croyants de toutes les commu-
nions. Ceux-ci, faute d’étre organisés, n’ont encore jamais été
dans le cas de préter une voix 4 la conscience qui leur est com-
mune, d’ot il résulte que jusqu’ici on ne posséde pas encore de
déclaration authentique de I’ « Eglise » sur la maniére dont elle
entend U'Ecriture. Si donc a priori, en théorie, il est exact de
dire que Uinterprétation ecclésiastique de I’ Ecriture est la vraie,
dans la pratique et en attendant que la vraie Eglise ait pu s’orga-
niser, les termes doivent s’intervertir : c’est la vraie, la bonne
interprétation qui est celle de UEglise. Elle concourt pour sa
part & avénement de celle-ci; car I'Esprit, sans lequelil n’y a
pas de vraie exégeése, ne se donne pas de relache, il conduil les
croyants d'une clarté & Vautre. Et & mesure que I'interprétation
deviendra plus exacte, qu’elle pénétrera mieux dans les profon-
deurs du texte, tous ceux qui aiment la vérité devront finir par
I’accepter, Quant a ceux quin’en veulent pas, ils subiront les con-
séquences de leur endurcissement.

On le voit, le point de vue ol se place M. Merx ne manque pas
d’originalité. L'intérét qu’il dénote pourle coté pratique de I'exé-
gese et les services qu’elle est appelée a rendre & I'Eglise est d’au-
tant plus digne de remarque que cet intérét, il faut bien le dire, n’a
pas précisément été, jusqu’a ce jour, le fort des exégétes sortis de
I’école historico-critique. Si ce mouvement pouvait se généraliser,
ce serait de bon augure pour Pavenir de ’exégése et partant pour
celui de la théologie en général et de I'Eglise elle-méme.



THEOLOGIE 499

Nous ne nous étendrons pas davantage sur cette publication.
Signalons seulement, en terminant, les pages instructives qui
traitent de Jésus comme Veteris Testamenti interpres primarius,
en regard de I'exégese des scribes et des pharisiens ses contem-
porains; celles qui ont pour objet I’herméneutique alexandrine,
cette « fille fantasque de la Synagogue et du Portique, » et son in-
fluence sur quelques écrits du Nouveau Testament, notamment
I’épitre aux Hébreux; celles enfin ot 'auteur oppose aux régles
par lesquelles Tichonius prétendait enseigner 'art d’allégoriser
avec méthode, les principes herméneutiques d’un Adrien et d'un
Théodore de” Mopsueste, représentants de ’école d’Antioche.

H. ¥,

REVUES
JAHRBUCHER FUR PROTESTANTISCHE THEOLOGIE

Directeurs : MM. Hase, Lipsius, Pfleiderer, Schrader,
Troisieme livraison.

Lipsius : Nouvelles études sur la chronologie des papes. I. — Carl
Erbes : La chronologie des évéques d’Antioche et d' Alexandrie d’aprés
les sources d’Eusebe. I. — Victor Schulize : De la prétendue épitaphe
de Linus.— Fried. Nitzsch : De 'origine de la doctrine scholastique de
la syntérésis. Contribution historique & la doctrine de la conscience.
— Siegmund Frdnkel : La traduction syriaque des livres des Chroni-
ques. I — H. Liidemann : Explication du fragment de Papias. (Fin.)

Quatrieme livraison.

0. Eissfeldt: L.e dogme de 1'Eglise comme mére des croyants. —
C. Erbes : La chronologie des évéques d’Antioche et d'Alexandrie
d’aprés les sources d’Eusébe. (Deuxiéme article.) — F. Nippold : Les
premiers essais de réforme au sein du catholicisme romain, du luthé-
ranisme et du calvinisme. — Holsten: La marche de la pensée dans
Rom. I-XI, 4 propos du dernier ouvrage de Volkmar. (Troisiéme arti-
cle.) — Siegmund Frankel: La traduction syriaque des livres des
Chroniques. I1. — Vict. Schultze : Post-scriptum & ’article sur I'épi-
taphe de Linus.

ZEITSCHRIFT FUR KIRCHENGESCHICHTE
Rédacteur : M. Th. Brieger.

Deuzxieme livraison.

Ulmann : Etude sur le plan d’une réforme de I'Eglise d’Allemagne
par Maximilien Ier, en 1510. — Lenz : Zwingli et le landgrave Phi-



	Théologie

