
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Rubrik: Variété

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VAEIÉTÉ

Quand et comment la Formula consensus a-t-elle été
définitivement abrogée

L'attention du public théologique vient d'être de nouveau
attirée sur ce dernier-né et ce premier mort des livres symboliques
de l'Eglise réformée, par deux articles qui ont paru presque
simultanément, l'un dans l'Encyclopédie de M. Lichtenberger,
l'autre dans celle de MM. Herzog et Plitt. Ces articles, l'un
et l'autre fort instructifs et dus à des plumes compétentes,
laissent dans le vague, faute de renseignements positifs, un
point qui, pour être secondaire, ne laisse pas d'avoir son intérêt
et son importance. Il s'agit de la date de l'abrogation définitive
de ce trop fameux document. Nous croyons être en mesure de

préciser cette date et de dresser ainsi, en quelque sorte, l'acte
mortuaire de la Formula.

On n'ignore pas que c'est dans le pays où la signature du
Consensus avait rencontré la plus vive opposition qu'elle est

restée le plus longtemps obligatoire, savoir dans la partie
romande de l'ancien canton de Berne. Mais l'opinion courante,
dans ce pays même, est que le règne de Mme de Formulon,
ainsi que l'appelait un satirique de l'époque, aurait déjà pris
fin peu après la levée de boucliers du patriote Davel, en 17231.

Cette opinion, consacrée par l'autorité de l'historien Gibbon, se

fonde évidemment sur une interprétation inexacte de la lettre

1 Voyez entre autre J. Olivier, Le canton de Vaud, pag. 1129 ; le même,
Etudes d'histoire nationale, pag. vi; L. Vulliemin, Der Kanton Waadt,
tome II, pag. 123, et Histoire de la Confédération suisse, tome II, pag. 230.

— Monnard dans sa continuation de Jean de Müller, tome XIV, pag. 129,

s'exprime avec plus de circonspection.



472 VARIÉTÉ

souveraine du 13 avril 1723, portant défense expresse, sous

peine de disgrâce, « de ne plus absolument parler, ni écrire, ni
faire imprimer sur cette matière, » et ordonnant à l'académie
de veiller « à ce qu'on laisse cette affaire dite du Consensus en

repos. » Un historien vaudois, généralement bien informé de

ce qui concerne le XVIIIe siècle, semblait fournir un nouvel
appui à cette idée traditionnelle en affirmant que, deux mois

après l'entreprise de Davel, le 17 juin, Leurs Excellences
annonçaient à la cour d'Angleterre « que la signature du Formulaire

de consentement serait abolie1. » Mais il suffit de relire la
dite dépêche 2, expédiée au nom des cantons réformés, le 17

juin 1724 (et non 1723), pour voir que la citation est tronquée.
Ce que les cantons qui, sous une forme ou sous une autre,
retenaient encore, en ce temps-là, le Consensus, promettaient
de faire, c'était de l'abolir, quand la réunion des Eglises
protestantes serait faite. Manière polie de renvoyer la chose aux
calendes grecques. Ce qui fait l'importance de cette pièce, c'est

qu'elle confirmait d'une façon solennelle « l'explication » que
l'opiniâtreté des Lausannois avait fini par arracher aux
députés de Berne, à savoir que le dit formulaire n'était prescrit à

personne comme un article de foi qu'on serait tenu de croire,
mais simplement comme une règle d'enseignement contre
laquelle nul ne devait parler ni écrire, et cela dans l'intérêt de

l'ordre et de la paix dans l'Eglise et dans l'Etat. En d'autres

termes, comme s'exprime fort bien Alexandre Schweizer 3, la
formule dogmatique était rabaissée au rôle d'une simple
mesure de police ecclésiastique, ce qui était aussi contraire que
possible à son texte et à l'intention de ses auteurs.

Jusqu'à quand cet état de choses s'est-il maintenu? « Quant
au gouvernement de Berne, dit M. F. Chaponnière, peu d'années

après (c'est-à-dire après 1723), il ne s'occupait pas plus
du Consensus que s'il n'avait jamais existé. Ce malencontreux

1 Histoire du canton de Vaud, par A. Verdeil. Tome III, Lausanne, 1852,

pag. 170. — Comp. Le Consensus dans le pays de Vaud. Thèse de la faculté
libre de Lausanne, par Edgar Du Mont, 1864, pag. 22.

* Voy. Barnaud, Mémoires pour servir à l'histoire des troubles, etc., pag.
444 et suiv. — 3 Die protestantischen Centralclogmen. Tome II, pag. 740.



VARIÉTÉ 473

formulaire acheva de mourir à l'avènement de la tendance
antiscolastique inaugurée en Suisse par Alphonse Turretin,
Samuel Werenfels el J.-F. Ostervald L » — « Cet état de choses,
dit de son côté M. F. Trechsel, de Berne, dura sans bruit
encore une dizaine d'années, jusqu'à ce que l'esprit d'un Werenfels,

d'un Ostervald, etc., prit le dessus, que la dogmatique
surannée de la vieille orthodoxie perdit son terrain au milieu
du changement des temps et des idées, et que la formule de

consentement, déjà tombée dans l'oubli, fut enfin inhumée, on
ne sait trop quand ni comment, en tout cas sans tambour ni
trompette2. »

Le fait est que le formulaire traîna sa mourante vie encore

trente-cinq ans entiers depuis les événements de 1723, et que
c'est dans le pays de Vaud qu'il rendit le dernier soupir; nous

verrons tout à l'heure à quelle occasion. Auparavant, il ne sera

pas hors de propos de rappeler que, dans d'autres cantons

encore il continua de peser sur les esprits et les consciences

plus longtemps qu'on ne le pense généralement. Ainsi dans les

Grisons, où le synode décida en cette même année 1723 que
chaque pasteur aurait à se procurer un exemplaire de la
Confession helvétique, de la Formula consensus et des autres livres
symboliques, pour s'y conformer à teneur du serment de

consécration. Ainsi à Zurich, tant que J.-J. Hottinger et L.
Nüscheler occupèrent, l'un la première chaire de théologie, l'autre
le rang d'antistès. Même après leur mort (1737), leurs successeurs

J.-J. Zimmermann et Wirz, représentants d'une théologie
assez avancée, se virent obligés, pour gain de paix, de

promettre en 1742 au parti des doyens de la campagne qu'il serait

pourvu au maintien des livres symboliques, tels que la Confession

helvétique, la Formula consensus (qu'on ne signait plus
depuis 1722) et le catéchisme 3. Il est vrai que depuis lors on

1 Encyclopédie des sciences religieuses, tome VI, pag. 162. (Notons en
passant qu'à cette même page, au lieu de 1735, il faut lire 1725 comme
date de l'abolition définitive, à Genève, de tout engagement relatif au
Consensus ainsi qu'aux canons de Dortrecht.)

Realencyklopädie, tome V, pag. 763.
5 Voyez Alexandre Schweizer, ouvrage cité, pag. 741 et 806.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 32



474 VARIÉTÉ

n'entend plus parler, à Zurich, de ce formulaire. En fait, le
maintien de Zimmermann dans la chaire de dogmatique
équivalait au détrônement de l'orthodoxie confessionnelle.

Dans le canton de Berne, la signature du Consensus, comme
formulaire de paix et d'union, se compliquait pour les candidats

au saint ministère de la prestation du serment dit
d'association, en vertu duquel ils devaient s'opposer de tout leur pouvoir

à toutes doctrines telles que le piétisme, le socinianisme,
l'arminianisme, sans nullement supporter ni favoriser les
personnes qui en seraient infectées. Il est vrai qu'on rassurait les
candidats en leur expliquant que de tout leur pouvoir signifiait :

suivant la nature de leur emploi, c'est-à-dire avec toute la
modération possible et dans un esprit de charité chrétienne. Les

Vaudois, à part quelques rares piétistes, finirent par se prêter,
sans trop de peine, à cette double formalité de la signature et
du serment. Il était bien entendu que c'était avant tout un acte
d'obéissance envers le souverain. Au point de vue théologique
cela ne tirait guère à conséquence et ne devait empêcher
personne de suivre les lumières de sa conscience et de sa raison.
Aussi professeurs et étudiants ne se faisaient-ils pas faute de

profiter de la tolérance dogmatique du magistrat.
Un épisode de l'an 1736 peindra, mieux que toute autre

chose, l'état des esprits et montrera le chemin qu'on avait fait
depuis une douzaine d'années. Cette année-là, un candidat
lausannois, nommé L. Cochet, livrait à l'impression une dissertation

théologique, Orthodoxorum, remonstrantium ac socinia-

norum systemata synthetice deducta exhibens, laquelle fut
soutenue publiquement par l'auteur sous la présidence du professeur

Buchat. A peine cette publication se fut-elle répandue à

Berne, à Zurich, en d'autres lieux encore, qu'elle souleva un
concert de récriminations de la part des théologiens do la vieille
école. « Quoi un jeune homme qui vient seulement de terminer
ses études, et qui sait à peine écrire correctement le latin, oser

compromettre la réputation d'orthodoxie de l'Eglise bernoise

donner à croire qu'on enseigne dans nos écoles une théologie
relâchée, réprouvée par les premiers théologiens d'Allemagne,



VARIÉTÉ 475

de Hollande et de Suisse Et c'est le sage Buchat qui a
consenti à prendre sous son patronage cette œuvre suspecte »

Le grand crime de l'auteur était d'avoir mis les « opinions »

des orthodoxes, des remontrants, des sociniens, sur un pied
d'égalité, comme si c'étaient là trois « sectes » ayant toutes le
même droit de revendiquer la qualification de réformées ou
même de chrétiennes On ne lui en voulait pas moins d'avoir
cité les Theses salmurienses parmi les sources à consulter pour
connaître les opinions de l'orthodoxie réformée, et d'avoir ainsi
^confondu les universalistes avec les orthodoxes authentiques.
Mais le comble de l'audace était d'avoir dit, dans le second de

ses corollaires : « Ceux-là n'ont pas le droit de se dire réformés

qui reconnaissent à un écrit humain la qualité de souverain

juge dans les controverses religieuses; car avoir une foi aveugle
en un homme, qu'il parle de vive voix ou qu'il prononce par
écrit, peu importe, c'est faire de lui un pape. »

Un théologien assez haut placé, paraît-il, bernois ou zuricois,
prit la plume pour venger l'orthodoxie outragée. Sous le
pseudonyme de Simplicius Verinus, il administra au jeune imprudent

une verte semonce dans la Tempe helvetica, revue théologique

et philologique qui paraissait à Zurich sous la direction
du professeur Altmann de Berne. Là-dessus, vive réplique de

Cochet, qui trouvait que son critique ne s'était pas soucié de

la vérité plus de la simplicité ; duplique aussi hautaine que
savante du pseudonyme, et, pour terminer le débat, quelques
pages conciliantes de l'éditeur. Nous n'avons pas à suivre ici
cette polémique. Ce qui nous intéresse c'est de savoir quelle
en fut l'issue pour l'auteur de la dissertation. Quinze ans

auparavant, nul doute qu'on ne l'eût condamné à choisir entre
une rétractation publique ou l'exclusion du service de l'Eglise ;

trente ans plus tôt, il est à peu près certain qu'on l'eût banni
du territoire de la république. Mais les temps étaient bien
changés : on mit ses témérités sur le compte de son âge, il fut
déclaré jeune homme de grande espérance et, ses examens

terminés, reçut l'imposition des mains. Il est vrai de dire que,
la veille de sa consécration, il ne manqua pas, de même que



476 VARIÉTÉ

ses condisciples, de signer et de prêter serment en présence
de sa magnifique seigneurie le bailli de LL EE. et du magnifique

recteur de la vénérable académie.

Les choses en étaient donc venues à ce point qu'un jeune
candidat pouvait impunément parler de l'orthodoxie des

théologiens de Saumur, traiter les arminiens et les sociniens de

chrétiens protestants, insinuer que, en principe, il n'y avait

pas de différence entre le réformé qui reconnaissait l'autorité
d'un formulaire tel que le consensus, et le catholique qui
croyait le pape sur parole, pourvu que ce candidat consentît à

subir, avec les réserves mentales qu'on sait, la formalité de

la signature de ce même consensus et de la prestation du
serment dirigé contre les doctrines des sociniens et des

arminiens. Or le fait de l'étudiant Cochet n'était rien moins qu'isolé.
Etrange aberration du sens moral Edifiant exemple, en vérité,
que celui d'un engagement que personne n'était tenu de prendre

au sérieux Et cet exemple, un magistrat se disant « chrétien

» le faisait donner périodiquement à ses sujets par les

premiers corps ecclésiastiques du pays Le gouvernement
bernois aurait eu le dessein prémédité de ruiner moralement
l'orthodoxie et, qui pis est, de miner le respect des choses saintes,

qu'il ne s'y serait pas pris différemment. Certes, mieux eût
valu cent fois la persécution que des accommodements pareils.

Les consciences délicates durent éprouver un certain
soulagement quand, en 1746, le serment d'association fut remplacé
par le serment dit de religion, c'est-à-dire l'engagement de se

conformer, tant pour la doctrine que pour le culte, à ce qui est
contenu dans la Confession helvétique, de ne répandre aucun
dogme contraire, de s'opposer suivant les devoirs de sacharge
à ceux qui entreprendraient de le faire, et, s'ils ne s'en
laissaient pas détourner, de les dénoncer au juge compétent.
C'était un premier pas. Bestait à faire le second, qui ne devait
pas coûter moins que le premier. Aussi prit-on son temps. Il
fallait découvrir un moyen de le faire avec le moins d'éclat
possible, « sans tambour ni trompette. » Fort heureusement il se

trouvait que les anciennes Ordonnances ecclésiastiques avaient
besoin d'être renouvelées et mieux coordonnées. Il fut décidé



VARIÉTÉ 477

qu'on octroierait aux ministres un Becueil d'ordonnances plus
conforme aux circonstances du temps présent, et l'on profita
de l'introduction de ce nouveau code ecclésiastique pour abolir

définitivement, mais tacitement, la signature traditionnelle.
La Predigerordnung pour la partie allemande du canton parut
en 1748. Quant aux Eglises du pays de Vaud, elles n'eurent la
leur que dix ans plus tard. Pvédigée par Elie Bertrand, pasteur
de l'Eglise française de la capitale, elle fut promulguée par
« l'avoyer et conseil de la ville et république de Berne » le
1er juin 1758. C'est à cette date, par conséquent, que finit
légalement le règne de la formula consensus.

A ce moment, la génération des hommes directement
impliqués dans les troubles de 1716 à 1723 avait presque entièrement

disparu de la scène. Le corps académique de Lausanne
avait eu le temps de se renouveler. Seul, le professeur
d'hébreu, Georges Polier, était encore debout, lui qui fut jadis le

dernier à se soumettre et n'avait dû qu'à un vote spécial des

Deux-Cents de n'être pas destitué. Né la même année que le

consensus, il eut la satisfaction de vivre assez pour être témoin
de son tardif et silencieux ensevelissement. Le nom du dernier
candidat astreint à signer le formulaire mérite, ce nous semble,
de n'être pas oublié ici. Nous l'exhumons du registre original,
conservé aux archives du département de l'instruction publique
et des cultes du canton de Vaud. Il s'appelait Jacques-François
Armand. Parti pour l'étranger au lendemain de sa consécration

il desservit successivement les églises françaises ou wal-
lones de Deux-Ponts, Hanau, Francfort s/M., la Haye, et la

chapelle de l'ambassade de Hollande à Paris ; il s'est fait
connaître par un recueil de sermons i.

Dès 1759, les jeunes ministres n'eurent plus qu'à prêter le

serment formulé dans le nouveau code ecclésiastique. Ils
juraient de « se conduire, par rapport à la doctrine et au service
divin, selon l'Evangile de Christ, d'une manière conforme à la
confession helvétique. » Pour le reste la formule ne différait

1 Comp, la France protestante, 2e édition, vol. I, col. 347 et suiv. (Les
Nos 6 et 7 ne sont qu'un seul et même personnage, comme on le voit par
le catalogue des ministres et étudiants de l'académie de Lausanne.)



478 VARIÉTÉ

guère de celle de 1746. Un règlement académique qui date à

peu près de la même époque ordonnait, d'ailleurs, aux professeurs

de dogmatique, de polémique et de morale de prendre
pour texte de leurs leçons les manuels de Benedict Pictet,
c'est-à-dire de celui des théologiens modernes qui s'écartait le

moins des sentiers des siècles passés. Le grand de Haller avait
été l'un des inspirateurs de ce règlement, qui vécut... ce que
vivent les règlements.

H. V.


	Variété

