
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

E.-P. GŒRGENS ET R. RÖHRICHT. — SOURCES ARABES POUR

SERVIR A L'HISTOIRE DES CROISADES. PREMIER VOLUME :

HISTOIRE de Saladin i.

Remercions ceux qui mettent à la portée du grand nombre les

documents écrits dans une langue que tous ne peuvent comprendre ;

ils rendent un service signalé aux travaux historiques. Il est vrai

qu'en publiant une œuvre de ce genre on s'expose à recueillir
seulement les témoignages de reconnaissance des historiens proprement

dits et à laisser tout à fait indifférent le public lettré en
général. Sans doute il serait plus agréable de travailler de seconde

main et de présenter à tout lecteur un travail de vulgarisation et

d'adaptation; — mais serait-ce aussi utile? assurément non! Nous

pensons au contraire qu'il faut savoir le plus grand gré à ceux

qui se dévouent au labeur de rechercher les anciens documents et

de faire connaître les sources inédites. C'est ce que vient de faire
M. Gcergens, professeur à l'Université de Berne, en traduisant de

l'arabe un écrit important relatif à l'histoire des croisades. Par

une bonne fortune qui n'échoit pas à tous ceux qui éditent des

sources, il a eu affaire à un auteur très intéressant par lui-même,

1 Arabische Quellenbeiträge zur Geschichte der Kreuzzüge, übersetzt und
herausgegeben von Dr. E. P. Gcergens, unter Mitwirkung von Dr. R.
Röhricht. Erster Band: Zur Geschichte Salâh ad-dîn's. — Berlin, librairie

Weidmann, 1879.



380 BULLETIN

et le livre que nous annonçons peut prétendre à bon droit, non

seulement à être consulté comme texte original, mais aussi à être

lu avec fruit par quiconque s'intéresse à cette époque si mouvementée

des croisades, à ces grandes entreprises de l'Europe
chrétienne contre l'Asie musulmane, si insuffisamment connues et si

mal comprises bien souvent.

L'auteur arabe dont chacun peut désormais lire l'œuvre se nommait

Aboû-Schâma. Il vivait dans la première moitié du XIIIe

siècle, à Damas, et a laissé, avec beaucoup d'autres écrits, un

ouvrage sur le règne des deux sultans Noureddin et Saladin. Ce

livre, intitulé le livre des deux jardins, a été récemment publié en

arabe au Caire. et cette édition a servi de base au travail de

M. Gœrgens, avec le secours d'un certain nombre de manuscrits

provenant de diverses bibliothèques européennes. Quoique le règne
de Noureddin se place chronologiquement avant celui de Saladin,
M. Gœrgens a commencé par publier l'histoire du second de ces

deux sultans, précisément parce que les manuscrits dont nous
parlions facilitaient davantage cette partie de son œuvre. Dans un
second volume que nous espérons voir bientôt paraître le règne de

Noureddin aura son tour. Enfin un troisième volume nous apportera
encore d'autres documents, ainsi que des index détaillés sur
l'ensemble de l'ouvrage.

A la traduction de l'œuvre d'Aboù-SchàmaM. Gœrgens, n'a pas

joint seulement une introduction, mais aussi des notes circonstanciées,

pour lesquelles il a joui de la collaboration d'un historien

distingué des croisades, M. Röhricht (de Berlin). Disons-le franchement,

ces notes, qui sont toujours très savantes, auraient pu sans

inconvénient être souvent plus explicites encore. De cette façon,
certains points qui n'offrent pas de difficultés ni d'obscurités aux
deux auteurs, très au fait de leur sujet, ni à une minorité de

lecteurs spéciaux, auraient été plus intelligibles pour le plus grand
nombre. Peut-être aussi devons-nous regretter que l'index promis

pour le troisième volume n'ait pas déjà pris place dans le

premier. Sans doute, une fois que l'ouvrage sera complet, il sera

précieux de n'avoir qu'wn index à consulter, mais pour le
moment présent, c'est une privation. Une table des matières aurait
encore contribué à rendre le livre d'une lecture plus facile, mais



THÉOLOGIE 381

pour avoir une table des matières, il faudrait une division en

chapitres et ceci nous amène à parler d'une manière plus générale de

la méthode qu'a suivie M. Gœrgens. Comme tout traducteur, il
s'est trouvé en présence de deux alternatives. Fallait-il conserver
la couleur locale, laisser au narrateur arabe ses idiotismes et sa

marche un peu traînante? ou bien fallait-il dénationaliser le récit
et le revêtir d'un vêtement européen pour le mettre plus à la portée

des lecteurs? M. Gœrgens s'est prononcé pour la première
alternative, et nous croyons qu'il a bien fait. Son œuvre a par cela

même un cachet vraiment asiatique ; les naïvetés, les points de vue

particuliers de l'historien arabe sont respectés ; en lisant ces

pages, on sent qu'on est franchement en Orient. Toutefois, il y avait

certaines concessions à faire quelques longueurs à retrancher ;

plusieurs passages, déjà connus par d'autres travaux occidentaux,
devaient être élagués : c'est ce qu'a fait le traducteur. 11 aurait pu,
à notre avis, aller encore un peu plus loin dans cette voie, et surtout

nous croyons qu'il aurait pu, sans faire tort à son auteur,
diviser la narration en quelques chapitres principaux et donner
chaque fois le sommaire des événements dont le récit va suivre.

Ces critiques sont uniquement affaire de forme et de rédaction,
et nous nous hâtons d'ajouter que nous avons lu l'ouvrage de

M. Gœrgens avec grand intérêt. Le sultan Saladin, qui en fait le

centre, est une personnalité eminente, un noble caractère — les

conquêtes qu'il fait en Syrie et en Palestine présentent un grand
nombre d'incidents curieux, les jugements de l'auteur sur les

princes croisés el leurs armées ont souvent quelque chose de

piquant. Quand il cite un témoin oculaire de telle ou telle bataille,
on est tenté de croire que le métier de reporter ou de correspondant

de journal était déjà connu et pratiqué au XIIe siècle.
Le style de la traduction est coulant, et quiconque sait les

difficultés que présente un travail de ce genre félicitera sincèrement
M. Gœrgens d'avoir su si bien les surmonter.



382 bulletin

0. Zœckler. — Histoire des rapports entre la théologie
et les sciences naturelles l

L'auteur de ce savant ouvrage est connu de la plupart de nos

lecteurs comme collaborateur, pour l'Ancien Testament, du

Bibelwerk de Lange, auquel il a fourni des commentaires sur
les Proverbes (1867), le Cantique et l'Ecclesiaste (1868), Daniel

(1870), Job (1872), les Chroniques (1874). Ces travaux exégétiques

suffiraient amplement pour lui assigner un rang fort
honorable parmi les théologiens de notre génération. Cependant,

on lui est redevable de plusieurs autres productions d'un réel et

durable mérite, et (chose qu'il vaut la peine de signaler en un

temps comme le nôtre, où la plupart des travailleurs s'enferment
chacun dans une spécialité et où les auteurs polygraphes deviennent

de plus en plus rares) ces travaux portent sur les matières

théologiques les plus diverses.

M. Zœckler a débuté en 1859 par une Theologia naturalis,
c'est-à-dire l'esquisse d'un système de physicothéologie qui
cherche à combiner la méthode trop exclusivement téléologique
des physicothéologiens anglais, tels que Paley et Chalmers, avec la

conception essentiellement analogique et mystique des théosophes

allemands, Bœhme, CEtinger, Hamann, etc., et avec le symbolisme

biblique tel qu'ont essayé de le déchiffrer, dans notre
siècle, les Bsehr, les Kurtz et d'autres encore. Cet essai ingénieux
mais incomplet de rajeunir un genre d'apologétique autrefois des

plus florissants, mais que son insuffisance notoire avait fait tomber
en discrédit en même temps que l'ancien supranaturalisme qui
lui avait donné naissance, fut suivi en 1863 d'une Histoire
critique de l'ascétisme, en 1865 d'une monographie très complète

sur saint Jérôme, sa vie et ses travaux, en 1875, d'une
étude d'histoire religieuse, d'archéologie ecclésiastique et de

philosophie de l'histoire sur la croix de Christ, dont les juges

' Geschichte der Beziehungen zwischen Theologie und Naturwissenschaft,
mit besondrer Rücksicht auf Schöpfungsgeschichte, von Dr O. Zœckler,
ordentlicher Professor der Theologie zu Greifswald. — Gütersloh, C.

Bertelsmann. — 1er volume 1877, xn et 780 pag. ; IIe volume 1879, xn et
836 pag., grand in-8.



THÉOLOGIE 383

compétents disent beaucoup de bien, et qui n'a pas tardé à être
traduite en anglais. Au milieu des recherches nécessitées par tous
ces ouvrages d'érudition et des travaux qu'implique l'enseignement

académique, l'infatigable professeur, ci-devant de Giessen

et actuellement de Greifswald, a trouvé le temps d'écrire bon
nombre d'articles de revue ; de prendre une part active à la

direction de deux périodiques, YAllgemeine litterarische
Anzeiger (1869-1874) et le Beweis des Glaubens (depuis 1875) ; de

prononcer et de publier des conférences sur divers sujets,
principalement sur les sciences naturelles dans leurs rapports avec la

religion et la Bible; de réunir, enfin, les matériaux du grand
ouvrage d'environ 1600 pages dont le titre est transcrit en tète
de ces lignes. Voilà, certes, une carrière d'écrivain bien remplie;
voilà une plume qui, par sa productivité comme par la valeur de

ses produits, commande le respect et la reconnaissance même à

ceux qui ne sauraient partager toutes les opinions théologiques
de celui qui la manie.

En publiant ces deux beaux volumes sur l'histoire des rapports
entre la théologie et les sciences naturelles, M. Zœckler s'est

acquis un nouveau titre, et des plus sérieux, à notre gratitude. Et

quand nous disons notre gratitude, nous n'entendons pas parler
des seuls théologiens, nous avons en vue tous les hommes
cultivés. On peut dire sans phrase que cet ouvrage comble une

lacune, et qu'il la comble delà façon la plus heureuse. Qui est-ce,
en effet, qui n'a éprouvé maintes fois le besoin de se renseigner

promptement et sûrement sur ce qu'étaient les rapports en question

à telle époque donnée, sur l'origine, les développements, les

principaux représentants de telle ou telle théorie cosmogonique,

sur la manière dont telle école, tel parti ecclésiastique, tel auteur

plus ou moins en renom interprétait le fameux texte de la

Genèse? Aujourd'hui, grâce à M. Zœckler, nous possédons un

répertoire aussi complet qu'on peut le désirer, et qui plus est,

un répertoire agréablement écrit, bien ordonné et muni d'une
table alphabétique qui facilite singulièrement les recherches.

Voici à grands traits comment l'auteur a disposé la matière de

son ouvrage.
Un premier livre cherche à caractériser la manière dont le



384 BULLETIN

Nouveau Testament envisage la nature, et les rapports entre cette

conception du christianisme naissant et la manière de voir de

l'Ancien Testament d'une part, celle du paganisme grec et romain
et du judaïsme hellénistique de l'autre.

Le temps qui s'est écoulé depuis la fin de l'âge apostolique

jusqu'à nos jours est divisé en cinq grandes périodes, auxquelles
sont consacrées les livres II à VI. L'auteur distingue :

1° Les temps de l'ancienne Eglise (de 90 à 750) où la manière
dont les chrétiens envisageaient la nature était plus ou moins

directement influencée par le philonisme.
1" Le moyen âge (750-1492) ou la domination de l'aristoté-

lisme.
3° La période de réformation (1492-1675) où la science de la

nature lutte pour son émancipation jusqu'à sa victoire sous

Newton.
4° De Newton à Herschel, Kant et Lavoisier (1675-1781),

période qui se caractérise, d'une part, par la prédominance du

calcul et de la réflexion sur l'expérience, par l'arrêt que subit

l'investigation expérimentale ; de l'autre, par le règne du
dogmatisme physico-théologique.

5° L'âge moderne (1781-1878) qu'on peut appeler celui de

l'universalisme scientifique et de la domination sans cesse croissante

de l'homme sur la nature.
Enfin un livre spécial, le VIIe, est consacré à l'époque actuelle

(depuis 1859), où les rapports entre la théologie et les sciences

de la nature sont dominés par les questions et controverses

qui se rattachent aux noms de Darwin et de Hœckel. L'auteur
a cru devoir détacher cette époque finale, celle du darwinisme,
de la période dont elle fait partie, parce que, en réalité, elle

n'appartient pas encore à l'histoire. Elle demandait d'ailleurs
à être traitée avec plus de détails, et il était inévitable que, à

propos du récit des débats actuels, l'individualité de l'auteur, ses

opinions personnelles, son point de vue religieux et théologique,
restassent moins à l'arrière-plan que dans les livres précédents.

Là, il est essentiellement rapporteur; ici, il fait de l'histoire
critique.

Les livres II à VI, qui traitent des cinq grandes périodes de



THÉOLOGIE 385

cette histoire, sont divisés chacun en deux parties, dont la
première caractérise et décrit les rapports entre les sciences
naturelles et la théologie d'une manière générale (Allgemeiner
kulturhistorischer Theil), tandis que, dans la seconde, l'auteur
retrace les phases par lesquelles a passé, durant la période en

question, l'interprétation du récit biblique de la création
(Spezieller Kosmogonie-geschichtlicher Theil). Cette division nous
paraît parfaitement rationnelle, l'avantage qu'elle présente dût-il
être acheté au prix de quelques répétitions. Il n'y a pas grand
mal à ce que tel personnage qui a déjà figuré dans la première
partie, quand il s'agissait de caractériser l'esprit, la tendance, la
méthode d'une certaine époque, reparaisse ensuite à son rang
parmi lès représentants de telle ou telle manière d'interpréter le

premier chapitre de la Genèse.

Le sommaire du livre Ve (de 1675 à 1781), que nous insérons
ici à titre d'échantillon, permettra au lecteur d'entrevoir l'abondance

des matières que M. Zœckler a fait entrer dans son cadre,
et la richesse, la variété d'informations qu'on peut se promettre
de la lecture de son ouvrage.

I. Partie générale. —1. Caractère dominant du siècle de Leibnitz

et de Newton au point de vue religieux et philosophique. —
2. Progrès dans la connaissance de la nature, de Newton à Kant.

Prépondérance du calcul et de la réflexion sur l'expérimentation.
— 3. Naturalistes croyants tant ecclésiastiques que laïques. —
4. Dernières phases de la lutte au sujet de l'héliocentrisme. Dogmatisme

exclusif parmi les théologiens comme parmi les naturalistes.

— 5. Spéculations touchant le monde supraterrestre. La doctrine
de la pluralité des mondes. La controverse au sujet du miracle,
des bons et des mauvais esprits, etc. —6. Systèmes pliysicothéologi-

ques. Les traités d'astrothéologie, de brontothéologie de chiono-

théologie, d'hydrothéologie, d'ichthyothéologie, etc. — 7.

Physicothéologie édifiante. (Méditations, sermons, exégèse pratique, etc.)
— 8. Poésie physicothéologique. Epanouissement du sentiment
de la nature. — 9. Le diluvialisme est le trait caractéristique des

théories cosmogoniques pendant cette période.
IL Partie spéciale. —1. Les représentants de la tradition.

Cosmogonie orthodoxe chez les catholiques et chez les protestants.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 26



386 BULLETIN

Coccéiens et cartésiens. — 2. La Theoria sacra telluris de Thomas

Burnet (1682-84) comme point de départ des théories dilu-
vialistes. — 3. Premières influences du newtonianisme. La Nouvelle

théorie de la terre, de Whiston, et les cométomanes. —
4. La géologie invoquée à l'appui du diluvialisme. Précurseurs du

neptunisme : Woodward, Scheuchzer, Calmet, la Pluche, etc. —

5. Le diluvialisme exclusif combattu au nom du particularisme
(c'est-à-dire de l'opinion que le déluge n'a pas été universel) et du

plutonisme. Leibnitz, Kant, Buffon, etc. — 6. Derniers représentants

du diluvialisme. — 7. Mystiques etthéosophes : MmedeGuyon,

Poiret, Dickinson, Oetinger, Swedenborg, etc. — 8. Cosmogonies

poétiques et versifications du récit biblique. Blackmore, Thomson,
Haller, Bodmer. — 9. Allégorisation et mylhification de la cosmogonie

biblique. Critique destructive. (Hobbes, Voltaire et consorts,
Reimarus.) — 10. Herder et son livre sur Le document le plus
ancien du genre humain. — 11. Précurseurs du darwinisme :

Calmet, Linné, Demaillet, Robinet, Kant, etc. — (Tom. II, pag.

3-243.)
Les renvois aux sources et les indications bibliographiques, au

lieu d'encombrer le bas des pages ou de couper le texte, sont

renvoyés à la fin de chaque livre. C'est surtout, en parcourant
ces notes qu'on peut se faire une idée de la somme, de travail

que suppose un pareil ouvrage, et l'on se convainc qu'il n'eût pas
été difficile à l'auteur, en multipliant les citations et les extraits,
de nous donner trois ou quatre volumes au lieu de deux. Il a bien

fait de se restreindre. Nous serions même disposé à penser que
son livre pèche plutôt par excès de richesse, surtout en ce qui
concerne les deux premières périodes ainsi que l'époque actuelle.
Loin de lui reprocher l'omission de certains noms, nous serions

tenté de lui dire, à propos de tels ou tels auteurs anciens et plus
encore de certains écrivains très modernes :

Vous leur fîtes, seigneur,
En les citant beaucoup d'honneur

Parmi les choses instructives et curieuses qui se rencontrent
en grand nombre dans tout le cours du livre, nous n'en relève-

verons qu'une ou deux qui nous ont particulièrement frappé-



THÉOLOGIE 387

Chacun a entendu parler des précurseurs du darwinisme, et l'on
sait que les darwiniens eux-mêmes aiment à faire remonter la

généalogie de leur doctrine jusqu'à Anaximandre. M. Zœckler a

voué une attention toute spéciale à ce sujet. Dans chaque période,
il a suivi à la piste les idées évolutionnistes, en ayant soin, toutefois,

de ne pas se laisser abuser, comme il est arrivé à plusieurs,

par des concordances purement apparentes. Il a découvert,
chemin faisant, plusieurs «. darwiniens avant Darwin » dont on

ne s'était pas douté jusqu'à ce jour. L'excellent dom Calmet est

certainement un des derniers qu'on se fût attendu à rencontrer
en pareille compagnie. — Un autre fait, déjà connu et facile à

constater, mais qu'il n'est pas superflu de rappeler de nos jours,
ressort avec une singulière évidence de cette histoire, c'est

que l'attachement obstiné aux doctrines reçues et la « foi du

charbonnier » ne sont pas des vertus spécifiquement théologiques.

En fait de dogmatisme, naturalistes et théologiens n'ont
pas grand'chose à se reprocher, et l'hypercritique des uns ne
s'est pas montrée plus favorable au progrès dans la connaissance

de la vérité que sa sœur, l'anticritique des autres.
Une des parties les plus intéressantes du second volume,

c'est l'histoire des tentatives qui ont été faites dans notre
siècle pour faire concorder le texte de la Genèse avec les

résultats de l'astronomie et de la géologie modernes. Nous les

voyons défiler, ces tentatives, l'une après l'autre, avec toutes
leurs nuances, depuis l'hypothèse à laquelle Cuvier a attaché

son nom, mais que soutenait déjà avant lui Jean-André de Luc,
citoyen de Genève, jusqu'aux derniers essais de concordisme

dit idéal, mis à la mode par l'Ecossais Hugh Miller et l'Américain

James Dwigst Dana. C'est à cette tendance, représentée
dans nos pays de langue française par MM. Pozzy et Godet, que
se rattache aussi M. Zœckler. Ce qui semble ressortir de plus
clair de la revue à laquelle il nous fait assister c'est que les

jours de cette hypothèse sont comptés et que, bien que
généralement en faveur à l'heure qu'il est, elle est déjà sur son

déclin. En effet, chez plusieurs de ses représentants le caractère
idéal de la concordance entre l'œuvre des six jours et les

périodes géologiques tend à s'accentuer de telle façon qu'on



388 BULLETIN

se demande vraiment ce qui reste de la concordance elle-
même.

Quelle sera la phase prochaine de ce travail de Pénélope?

Il est malaisé de le prévoir. Aussi bien, à notre point de vue,
cette question est-elle d'un intérêt bien secondaire. Nous pensons

que la critique du Pentateuque et l'antiquité assyro-babylonienne

d'une part, l'histoire de la religion d'Israël de l'autre,
servent bien mieux à expliquer le beau récit de la Genèse que ne

peut le faire la science naturelle du XIXe siècle. C'est dire que
nous hâtons de nos vœux le jour où tous les théologiens croyants
prendront une bonne fois à la lettre ce que. en théorie, ils
proclament à l'envi, c'est que le Saint-Esprit n'est pas un docteur
ès-sciences physiques et naturelles, que la Bible ne nous est

pas donnée pour nous révéler l'astronomie et la géologie, mais

que, comme le disait feu le professeur S. Chappuis, dans

l'avant-propos de l'Homme fossile de F. Troyon, la grande
question sur laquelle Dieu veut nous éclairer par le moyen
de l'Ecriture Sainte c'est celle de la conscience du pécheur
quand elle se réveille : « Que faut-il que je fasse pour être
sauvé ?» A quoi bon se faire illusion Ce genre d'apologétique,
qui consiste à contrôler l'une par l'autre deux choses d'ordre aussi

différent que le sont la Bible et la science de la nature, risque fort
d'exciter les doutes, de provoquer le mépris et ne fait, après tout,
qu'accroître le nombre des incrédules1. Nous avons peine à croire

que jamais conviction solide et vraiment éclairée ait pu être
produite par le fameux dilemme d'Ampère, si admiré et si infatigablement

cité : & Ou Moïse avait dans les sciences une instruction aussi

profonde que celle de notre siècle, ou bien il était inspiré. » Au
reste, pour le présent, ces questions de concordance ou de non-
concordance cèdent nécessairement le pas aux problèmes bien

autrement brûlants que pose le darwinisme ; problèmes à la solution

desquels une philosophie digne de ce nom est pour le moins
aussi vivement intéressée que la théologie.

H. V.

1 Etude sur les rapports de la cosmogonie mosaïque avec la géologie, de H.
Berthoud, Lausanne, 1859. Pag. 11.



THÉOLOGIE 389

Ch. Pradez. — Doute et foi. — Pour et contre L

En présence des résultats obtenus par les sciences naturelles,
la foi chrétienne doit céder le pas au doute : c'est là le sentiment
de l'auteur de Doute et foi. M. Pradez, lui, ne croit plus, si tant
est qu'il ait jamais cru. Seulement, il ne doute pas davantage; en
matière religieuse son siège est fait; il ne cherche plus, il affirme :

selon lui, les doctrines de la création, de la chute, et bien
d'autres encore, sont inadmissibles.

Parmi les savants qui cultivent le vaste champ des sciences

naturelles, plusieurs tendances caractéristiques se sont, fait jour,
lesquelles ont donné naissance à des écoles très différentes. On

n'a donc pas tout dit lorque « au nom des sciences naturelles »

on prétend battre en brèche les données bibliques; en agissant
ainsi on se rend au contraire coupable d'une très grave erreur qui
consiste à identifier la science avec l'école scientifique dont on se

réclame. L'Eglise qui dit: « Je suis la vérité ; seule je la possède
et seule j'ai le droit de parler en son nom, » a tout autant raison

que l'école scientifique qui croit tenir en ses mains la clef de la

science, et prononce, de la part de la science, des arrêts sans

appel. Tout cela, c'est de l'autoritarisme, tout cela sent la secte.

L'auteur de Doute et foi est un autoritaire ou un sectaire. A
ses yeux, en effet, sciences naturelles et darwinisme, c'est tout

un, et le christianisme a tort parce que les doctrines chrétiennes
de la création et de la chute se mettent en travers des doctrines

darwiniennes, les seules authentiques. Comme si la science, avec

Darwin et ses disciples, avait atteint les colonnes d'Hercule!
comme si d'autres naturalistes ne faisaient pas échec à l'école

darwinienne, lui disputant pied à pied le terrain sur lequel elle
s'est engagée

Il ne faut donc pas que M. Pradez écrive qu'il est « sans

prévention, sans parti pris, sans idées préconçues. » Cela n'est pas.
M. Pradez part en guerre contre le christianisme, armé de pied

1 Doute et Fed. Influence des sciences naturelles sur le scepticisme
contemporain, par Charles Pradez. Paris. Sandoz et Fischbacher. 1877.

Pour et contre. Discussion des objections soulevées par la lecture de Doute
et Foi, par Charles Pradez. Paris. Sandoz et Fischbacher. 1878.



390 BULLETIN

en cap de l'armure de son maître et seigneur Darwin, monté sur
le Bucéphale de la transformation des espèces et de la sélection

naturelle. Nous le croyons mieux quand il nous déclare n'être
« ni un théologien, ni un naturaliste. » M. Pradez est un
dilettante dans l'ordre théologique aussi bien que dans l'ordre
scientifique.

Non pas qu'il ne soit intelligent, très intelligent même ; non

qu'il ne se serve judicieusement des armes empruntées à l'arsenal
de l'école transformiste; non pas encore qu'il ne soit au courant
des questions théologiques actuelles. En outre, notre auteur croit
à l'existence d'un Dieu créateur et providence (il le dit tout au

moins), à l'immortalité de l'âme et à la vie future. Mais telles de

ses assertions laissent à désirer sous le rapport de leur bien fondé,
tels chapitres sont de vrais hors-d'œuvre, tels de ses jugements
auraient gagné à une connaissance plus approndie du sujet. Et
puis, enfin, tout ce plaidoyer contre la révélation chrétienne

repose sur une science d'emprunt, que l'écrivain sans doute s'est

appropriée, mais qu'il n'a pas suffisamment contrôlée avant de

se l'approprier.
De ces considérations et de ces critiques générales, passons à

un examen plus détaillé des vues émises par l'auteur.

I

Le péché originel, au dire de M. Pradez, ne saurait soutenir
l'examen. Ce dogme n'explique rien. Des animaux sont morts
avant que l'homme ait péché: donc la mort n'est point le salaire

du péché — Avant la chute, que s'est-il passé pour produire la
mort de l'animal? Nous n'en savons rien : qu'était la terre avant

l'apparition de l'homme? Notre terre n'esl-elle pas étroitement
unie à d'autres mondes et n'a-t-elle pas subi l'influence de ce qui
s'est accompli dans d'autres milieux? Tout autant de questions
très légitimes et qui, résolues, nous donneraient sans doute la clef
de la mort des animaux, ainsi que de bien d'autres mystères. Ce

que nous savons, — et cela nous suffit pleinement, — c'est que
l'homme est soumis à la mort depuis qu'il a péché : l'apôtre Paul

n'a pas dit autre chose.

Mais cette solidarité qui s'étend d'Adam à toute l'humanité



THÉOLOGIE 391

révolte la raison n'est-il pas plus satisfaisant d'admettre que
« l'égoïsme et tous les maux qui s'y rattachent sont le résultat de

la lutte pour l'existence? » L'humanité, d'ailleurs, a commencé

par l'animalité; l'âge d'or est dans l'avenir, non dans le passé.

Que, dès ses premiers pas sur la terre, notre race ait vécu dans

un état voisin de la barbarie, l'histoire d'Abel et de Caïn le prouverait

de reste. Mais Adam et Eve ne sont que les prémices de

notre race. Eux seuls ont connu l'âge d'or, non leurs descendants

immédiats, non les naturels de l'Australie, de la Nouvelle-
Zélande et des îles de la Polynésie dont parle sir John Lubbock,
et, par « âge d'or, » il ne faut point entendre, comme M. Pradez
semble se l'imaginer, une vie parfaite à tous égards. Adam et Eve,
tels que nous nous les représentons, étaient de fiers ignorants
puisqu'ils ne connaissaient ni le bien ni le mal, et, quant à leur
degré de civilisation, ils ne pouvaient en avoir un bien avancé,

puisqu'ils vivaient dans l'état de nudité le plus complet. Adam et

Eve n'étaient que des enfants, jusqu'au jour révélateur où Dieu
leur interdit de manger des fruits de l'un des arbres du jardin.

Et quant à la solidarité qui nous condamne à subir, en une
certaine mesure, les conséquences du péché d'Adam, nous ne la

trouvons pas irrationnelle, bien que nous ne puissions la
comprendre qu'en partie. La solidarité est un fait que nous constatons

chaque jour, et nous apprenons par elle l'étroite liaison qui
existe entre tousles membres de la famille humaine. En outre, la
solidarité n'a pas que des résultats néfastes. Solidaires pour le

mal et pour le salaire du mal, nous le sommes aussi pour le bien
et pour le salaire du bien. Jésus-Christ est l'anti-type d'Adam ;

ce que celui-ci a fait, le premier l'a défait, et, soumis à la
condamnation et à la mort à cause d'Adam, nous pouvons tous
être rendus à la vie par Jésus-Christ.

Il n'y a donc nulle injustice en Dieu qui a pourvu à ce que le

péché originel, fruit de la précieuse liberté dont nous jouissons,
fût anéanti dans son germe et dans ses conséquences essentielles.

II
Il naît plus d'individus qu'il n'en peut vivre! telle est la loi

que Malthus a trouvée et qui, seule, selon notre auteur, explique



392 BULLETIN

tout ensemble et l'égoïsme et la mort. Plantes, animaux, hommes

pratiquent l'égoïsme sur une large échelle, mais instinctivement,
nécessairement, en vertu d'une loi de nature dont le but est de

purger le globe de tout ce qui l'encombre inutilement. De cet

égoïsme, en effet, incessamment mis en œuvre, naît une lutte
acharnée entre tout ce qui existe, lutte dont le terme est la mort
d'un très grand nombre de combattants et de laquelle résulte une
épuration graduelle, condition sine qua non du progrès et de la
vie elle-même. Qu'on ne nous parle donc pas de mal et de péché.
Le mal mais il est nécessaire, nécessaire à la production du bien

qu'on ne conçoit pas sans son contraire. Le mal est au bien ce

que l'ombre est à la lumière; parlerait-on de reconnaissance s'il
n'y avait des ingrats, de dévouement s'il n'existait aucune infortune

à soulager?
Que Malthus ait dit vrai, nous n'avons garde d'y contredire ; que

la lutte pour l'existence soit un fait, nous le reconnaissons de fort
bonne grâce, avec une double réserve toutefois. Le plus fort, le

plus agile, le mieux conformé, le plus intelligent, le plus apte, en

un mot, dans cette lutte, emporte-t-il toujours la victoire?
survit-il invariablement? En outre, parmi les membres de la
famille humaine, les vaillants ont-ils seuls le droit de peupler la
terre? S'il est bon que le faible disparaisse pour laisser la place

aux puissants, le philanthrope a tort de consacrer sa vie au

soulagement des malheureux, infirmes, vieillards, idiots et, ce

qui reste à faire, c'est de supprimer, à bref délai, hôpitaux,
asiles, refuges, etc. ; ainsi le voudrait la logique.

Quant à la justification par la science de l'égoïsme et du péché,

nous n'y croyons absolument pas. La nécessité du mal enlèverait
à l'homme toute liberté, partant toute responsabilité, partant
encore toute moralité. Or, le dernier mot de la science ne peut
pas être, n'est pas de ravaler l'homme au rang de l'animal.

III
D'où vient l'homme — d'un quadrumane velu, répond avec

Darwin M. Pradez.
Nous étonnerions-nous maintenant de la nécessité du mal dans

l'homme Mais cette méchanceté, cette brutalité, cette sensualité,



THÉOLOGIE 393

cet égoïsme que l'on constate en toute rencontre dans la nature
humaine, proviennent précisément « de nos anciennes attaches à

l'animalité. »

Explication facile et qui, pour le coup, ne pèche pas par le

manque de logique. Seulement est-ce bien là l'origine de

l'homme
Oui, s'il est vrai que les espèces se transforment. M. Pradez

croit à la transformation des espèces ; Darwin a démontré le

phénomène. Cependant, selon M. Pradez lui-même, la, démonstration

est encore incomplète. (Page 70.)
Incomplète quel aveu! Et c'est en se fondant sur une démonstration

incomplète que l'écrivain de Doute et foi s'arroge la
liberté de déclarer caducs les dogmes chrétiens de la création,
de la providence, du péché originel, de l'incarnation et de la

rédemption Pour un homme de science, pour un réaliste, pour
qui ne veut argumenter que pièces en mains, qu'en s'appuyant sur
des faits, voilà ce qui s'appelle payer d'audace I

Oui, certes, elle est incomplète la démonstration darwinienne
de la transformation des espèces. Si incomplète que des savants

de premier ordre n'ont pas eu de peine à en faire ressortir le vice

radical. La théorie de Darwin est intéressante; les observations
recueillies par ce naturaliste ont enrichi la science d'un très grand
nombre de faits nouveaux, mais cette théorie n'est qu'une
spécieuse hypothèse pour arriver à se rendre compte de l'origine des

êtres.

Nous n'entreprendrons pas ici la réfutation de l'hypothèse dont
M. Pradez s'est constitué le défenseur; nous craindrions
d'encourir à notre tour le reproche d'avoir été incomplet. Nous nous
bornerons à citer ces paroles de M. de Quatrefages tirées de son

livre l'Espèce humaine : « Jusqu'au moment où l'expérience et

l'observation nous auront appris quelque chose, quiconque
voudra rester fidèle à la science sérieuse, acceptera l'existence
et la succession des espèces comme un fait primordial. Il appliquera

à toutes ce que Darwin applique à son prototype seul ; et,

pour expliquer ce qui est encore inexplicable, il ne sacrifiera pas

aux hypothèses, quelque ingénieuses qu'elles- soient, le savoir

précis, positif, conquis par près de deux siècles de travaux. »



394 BULLETIN

IV

Il y aurait beaucoup de choses encore à relever, pour les

combattre, dans les pages de Doute et foi. Nous avons signalé les

principales, celles dont les autres découlent et qui constituent la
substance même de l'ouvrage.

Pour et contre est une brochure qui discute les objections
soulevées par la lecture de Doute et foi. Cette discussion ne

nous a pas converti ; elle conclut trop facilement en faveur des

thèses de l'auteur et n'ajoute rien d'essentiel à la thèse principale.

Nous reconnaissons, en terminant, la parfaite franchise de

M. Pradez, et nous l'en remercions, car un loyal adversaire est

d'un commerce plus sûr qu'un ami flatteur. E. Barnaud.

J. KAFTAN. — LA PRÉDICATION ÉVANGÉLIQUE AU SEIN DE LA

CULTURE MODERNE1. — L'ÉVANGILE DE L'APOTRE PAUL. —
Sermons2.

Le caractère transitoire de notre époque, de ce siècle, héritage
d'un monde ancien qui voudrait en enfanter un nouveau, l'incertitude

théologique et dogmatique dont nous souffrons exercent
leur funeste influence dans tous les domaines et, au point de vue

religieux, tout particulièrement dans la prédication. Qui n'a senti,
sinon toujours, du moins quelquefois cette plaie rongeante Qui ne

sait que nous sommes en quête de forme nouvelle pour remplacer
« le sermon démodé, » comme disait, il y a peu de temps, un membre

du Grand Conseil de Genève. Cette affirmation trop absolue

a du vrai pourtant. Les anciens moules sont brisés ou se brisent, et

quiconque a sérieusement réfléchi à la situation actuelle éprouve le

besoin de présenter le vieil Evangile, la vérité définitive et parfaite,
sous un jour et par des moyens qui répondent mieux aux aspira-

1 Die Predigt des Evangeliums im modernen Geistesleben, von J. Kaftan.
— 1 vol. in-8. Basel, Detloff, 1879.

* Das Evangelium des Apostels Paulus in Predigten der Gemeinde dargelegt.

— 1 vol. in-8. Basel, Detloff, 1879.



THÉOLOGIE 395

tions et aux tourments de nos générations travaillées par le doute,
que ne peuvent le faire les sermons si dignes et si puissants en

leur temps, que prêchaient nos pères. Du reste, le protestantisme
français possède déjà plusieurs de ces orateurs de la chaire qui
comprennent la situation et nous parlent le langage que nous
comprenons. Je ne citerai pas Vinet, dont la place est ailleurs. Ses

discours et ses méditations incomparables ne seront jamais que pour
un petit nombre d'élus, mais rappelons le prédicateur de l'Etoile
et même M. de Pressensé, dont les sermons, toujours brillants,
trahissent une originalité, une individualité de bon aloi.

M. Kaftan, professeur de dogmatique à l'université de Bâle, s'est
aussi sérieusement préoccupé de cette question. Il ne se borne

pas à nous fournir quelques exemples pratiques, il voudrait fonder

comme une théorie de la prédication moderne, ou du moins

nous indiquer clairement la route à suivre. Aussi son livre, un
opuscule, tient-il plus qu'il ne promet. C'est toute une étude des

besoins du jour et de ce qui les a fait naitre, c'est même une
enquête sur la situation religieuse. Remarquable par l'élévation et

Je sérieux de la pensée, par la puissance du raisonnement, qui
donne même quelquefois à l'ouvrage un cachet trop marqué d'abs-

straction, ces pages trahissent un homme qui sent merveilleusement

son siècle, disons plus, qui souffre de la situation critique de

l'Eglise. Les idées exprimées par le professeur de Bâle visent en

premier lieu l'Allemagne, mais elles s'appliquent avec trop de

vérité au protestantisme français pour que nous les laissions passer

inaperçues dans notre Revue, qui trouve si rarement l'occasion de

s'occuper de théologie pratique.

I

L'état présent de la religion est assez sombre, et l'avenir se

présente chargé de nuages. Ce n'est un mystère pour personne que
l'abandon de l'Eglise par une bonne partie de nos populations et

que la perte considérable qu'elle a subie dans son influence
moralisatrice par le moyen de la prédication. Dans les classes cultivées,

parmi les hommes qui marchent aujourd'hui à la tète du

mouvement civilisateur, la plupart n'entrent jamais dans nos

temples et manifestent ainsi ce divorce si souvent proclamé entre



396 BULLETIN

l'Evangile de Jésus-Christ et la culture moderne. Au dire de

plusieurs, cette séparation est définitive, parce que les puissances qu'on
veut unir sont de leur nature inconciliables, le christianisme avec

ses doctrines et ses conceptions de Dieu et du monde ayant été

anéanti par les sciences modernes. Dans le sein même de l'Eglise,
quelques-uns se consolent peut-être en pensant que cette inimitié
contre l'Evangile est une conséquence du péché et de l'incrédulité
naturelle au cœur orgueilleux de l'homme, aussi ne faut-il pas

chercher de conciliation. D'autres croient lever la difficulté en

érigeant en principe l'indifférence dogmatique, c'est-à-dire le

scepticisme. Ils enlèvent ainsi au protestantisme ce qui fait sa

force, puisque la piété conduit nécessairement àia doctrine. A ces

difficultés vient s'en ajouter une autre plus considérable, c'est la

confusion inexprimable dans laquelle nous vivons. On fait porter
l'opposition sur des points où elle n'a pas lieu de se produire, les

idées s'entre-croisent sans se répondre et l'on crée ainsi de
profonds malentendus sur la nature de l'Evangile et de son but, aussi

bien que sur le caractère de la culture moderne. Aussi la tâche la

plus importante de la théologie moderne consisle-t-elle à faire
disparaître ce malentendu et. à limiter cette opposition au seul terrain
moral et religieux.

Or cette opposition a ses origines bien marquées dans l'histoire ;

pour la comprendre et l'éclairer il faut remonter jusqu'au siècle

passé, où elle commença à se manifester d'une façon positive dans

le piétisme d'un côté et le rationalisme classique de l'autre, qui
sapèrent les bases de l'ancienne orthodoxie. Celle-ci avait eu un
règne long et brillant ; elle constitue dans le mouvement des idées

une de ces phases dont les caractères sont nettement déterminés;
et ses principes généraux peuvent se formuler de la manière
suivante : elle confond la religion et la théologie et proclame par les

faits tantôt la domination de l'Etat sur l'Eglise, tantôt celle de

l'Eglise sur l'Etat.
Le piétisme s'érige en adversaire du système en partant des

besoins de la conscience. Il apprit à mesurer la piété des individus

non point d'après leur acquiescement aux dogmes ecclésiastiques,
sanctionnés par les confessions de foi, mais d'après le sérieux

moral et religieux de chacun. C'est là un point de vue qui fait hon-



THÉOLOGIE 397

neur à cette tendance; malgré les erreurs et les exagérations dans

lesquelles elle tomba dans la suite, il n'est aujourd'hui personne
qui conteste la vérité de cette revendication.

Le rationalisme, qui fut la forme religieuse « de la période des

lumières, » suivit une autre voie. Il s'attaque tantôt aux conceptions

traditionnelles du christianisme, tantôt au christianisme lui-
même. Les uns rejetèrent certains dogmes de la théologie spéculative,

que plus tard les philosophes prirent sous leur égide. Ce

qui réunit ces attaques diverses, c'est que toutes elles se fondent

sur la raison. Mais c'est là aussi le vice fondamental du système,

car nous savons aujourd'hui qu'il n'y a pas de « vérités raisonnables

éternelles. » Ce qui pour un homme ou une époque est

conforme à la raison, lui est contraire selon un autre homme ou

un autre temps. Aussi ce principe doit-il être formellement rejeté
comme anti-scientifique. Mais si malgré cela, cette opposition à

l'Evangile au nom de la raison s'est continuée à travers les siècles,
n'est-il pas urgent d'en conclure qu'à sa base se trouvent non pas
tant des motifs de l'ordre intellectuel que de l'ordre moral, en d'autres

termes « des intérêts de la volonté. » Au moment où naquit
cette tendance, l'ancienne scliolastique tombait de décrépitude ; on

aspirait à connaître et à fouiller le monde de la réalité. On voulait
dominer le monde, le conquérir par les puissances de l'esprit. En

même temps, et c'est ici que rationalisme et piétisme se rencontrent,

se manifestait le besoin de reconnaître la valeur de la

personne humaine et de briser ces distinctions sociales si tranchées,

héritage du passé. En un mot, besoin de culture dans le sens le

plus large du mot, mise en relief de la valeur de la personnalité
humaine, telles sont les deux grandes idées qui expliquent le
rationalisme et ses inutiles efforts, telles sont les deux grandes idées

modernes.

Or, en principe, il n'existe aucune opposition entre celles-ci et
la religion chrétienne. On peut même dire que c'est l'Evangile qui
le premier a montré la valeur de chaque âme d'homme et l'égalité
de tous devant Dieu. Chaque mortel est appelé à saisir l'héritage
du divin royaume et, s'il le perd ou le repousse, il en est seul

responsable. Mais à la vérité, il est une façon de concevoir cette idée

qui est directement contraire à celle de l'Evangile. C'est le cas,



398 BULLETIN

lorsque, au nom de la culture moderne, limitant ses pensées et ses

aspirations au monde terrestre, on ne connaît aucune autre source
de la morale et du droit que la volonté souveraine de l'individu
ou celle des majorités. Mais il n'est pas nécessaire d'interpréter
ainsi la valeur et les droits de la personnalité humaine; la conception

chrétienne est non moins légitime. C'est dire qu'il n'y a pas

entre la religion chrétienne et cette « idée moderne, » une
incompatibilité absolue.

Le même raisonnement peut s'appliquer à ce besoin de culture,
de tout savoir, de tout dominer, qui inspire si généreusement notre

époque. C'est pourtant ici qu'on a le plus accentué l'opposition. Si

spécifiquement ce besoin n'appartient pas à la religion chrétienne,
celle-ci le comprend et même l'exige indirectement, puisque elle
aussi a pour but de dominer, de vaincre le monde. Mais il importe
de s'entendre et ne pas confondre la domination sur le monde avec

la victoire sur le monde. Au point, de vue chrétien, la première ne
doit être qu'un moyen pour le but qui est la perfection morale.
Mais dès que cette domination devient elle-même le but, que ce

besoin n'a pour mobile que notre égoïsme ou notre amour de la

jouissance, il cesse d'appartenir à la sphère chrétienne.

D'ailleurs, l'histoire elle-même nous prouve qu'à l'origine du

mouvement moderne, on n'établit aucune opposition entre les

idées nouvelles et la religion de Jésus. Leibnitz, ce hardi pionnier
dans les chemins qui conduisent à notre siècle, n'en est-il pas la

preuve vivante? Mais alors d'où procède la crise actuelle, le

divorce qui nous afflige
Ce qui caractérise notre époque, c'est l'élan extraordinaire

qu'elle manifeste dans les recherches de tout ordre. A bien des

égards, fille de la révolution, elle possède ce besoin de marcher

en avant et de transformer le monde, et l'Eglise elle-même
voudrait se renouveler. Mais ce qui est grave, c'est que la « vie
moderne » et l'Eglise se sont développées séparément, suivant, des

sentiers souvent parallèles, mais qui ne se rencontrent que
rarement. Il en résulte que le premier courant, celui de l'Eglise, est

dominé parles conceptions de l'orthodoxie et du piétisme, auxquelles

se rattachent en général ceux qui aujourd'hui font la force et

la vie de l'Eglise. Le second, au contraire, a brisé les liens qui le



THÉOLOGIE 399

rattachaient au christianisme, et si ce divorce devaient être irrémédiable,

il faudrait désespérer de l'avenir et pleurer sur la ruine
morale de notre peuple. Ce point de vue a toutefois besoin d'être

expliqué.
Les rapports qui, à l'origine, ont uni la restauration ecclésiastique

et théologique aux idées modernes ne sont pas seulement
extérieurs. La personnalité et l'œuvre de Schleiermacher
représentent cette synthèse, et on ne se trompera pas en nommant le

romantisme comme le trait d'union qui rattache les aspirations
modernes àia rénovation religieuse. Celle-ci,grâce à ce caractère,
se produisit essentiellement sur le terrain de l'esthétique et, dans

ce qu'elle eut de plus sérieux, elle fut un mouvement antirationaliste.

On repoussa le rationalisme du siècle passé pour en revenir,
le sachant et le voulant, aux notions du piétisme et de l'orthodoxie.

Schleiermacher lui-même y a contribué par sa Dogmatique
qui devait diriger et contenir le mouvement, mais qui fut loin d'y
réussir.

Or, chaque période religieuse laisse voir son caractère essentiel,
ce qui la détermine, dans la manière dont elle conçoit le souverain
bien. D'après l'Evangile, le souverain bien, c'est le royaume de

Dieu, ce royaume qui n'est pas de ce monde. Dans l'orthodoxie,
comme au moyen âge, où l'on confond religion et théologie, c'est

la connaissance de Dieu, que celle-ci soit entendue au sens des

rationalistes ou à celui des mystiques. De là découle la valeur
donnée aux formules. La piété se mesure à l'attachement aux

dogmes formulés, et l'Eglise est confondue avec le royaume de

Dieu, la piété avec l'orthodoxie. Sans doute aujourd'hui les criants
défauts de ce point de vue sont tempérés par l'influence du
piétisme. Mais au lieu d'adopter les belles qualités de cette tendance,

on en a pris les défauts, et cette orthodoxie pietiste qui caractérise

notre époque, produit une religiosité sans vigueur, sentimentale
et sans caractère. Voilà où nous en sommes dans le monde
religieux.

Quant à « la culture moderne, » voici ses deux principaux
caractères. Elle limite ses aspirations au monde en deçà de la tombe
et secoue le joug de toute autorité quelconque.

Le premier travail se relie très étroitement à ce besoin de domi-



400 BULLETIN

ner le monde, et c'est cette aspiration qui doit remplacer le
christianisme auquel on fait opposition « au nom de la science. » Mais

cette opposition a aussi peu de valeur que celle du vieux rationalisme,

car enfin la science se transforme ; ce qui est vrai aujourd'hui

ne le sera plus demain ; les systèmes se contredisent et se

combattent et la base même sur laquelle on s'appuie pour attaquer
l'Evangile, n'a rien de plus solide que les soi-disant vérités raisonnables

du dix-huitième siècle. Ici comme là nous trouvons, à la

source même des motifs invoqués, des intérêts de la volonté qui
ne se rattachent plus à l'ordre intellectuel.

Un second défaut de cette « culture moderne » c'est l'absence

d'un but déterminé, destiné à remplacer le but que propose la

religion du Christ. Au lieu de chercher la vie parfaite au point de

vue moral, on cherche simplement la vie, et la vie d'ici-bas. Le

matérialisme, qui seul sait bien ce qu'il veut, demande la vie dans

le bien-être et se montre incapable de réaliser son but. S'il est

sérieux il ne peut aboutir qu'au pessimisme. Hors de là, nous ne

trouvons guère que des tendances subjectives qui posent l'art ou

l'Etat comme souverain bien, et qui, par leur caractère même, ne

resteront jamais que l'apanage du petit nombre. Mais une chose

est certaine, c'est que cette déchéance de l'idéal a pour
conséquence directe un relâchement moral, une décadence dans la vie

publique et privée.
En second lieu, la culture moderne refuse tout joug, secoue

toute autorité. On parle de progrès et de liberté; ces mots sont
dans toutes les bouches et servent toutes les illusions. Mais l'idée de

progrès suppose un but déterminé et puisque le but n'existe pas,
le progrès devient une question de majorité. Après avoir secoué

le joug de Christ, il faut se courber devant celui de la mode, qui
devient le dieu du jour. On promet des joies et le bonheur à

toutes les classes de la société ; mais la réalisation des promesses
semble fuir toujours. Aussi qu'arrive-t-il Le pauvre, auquel on

a enlevé la force morale et les consolations qui procèdent de

Christ, trompé dans ses espérances qu'il apprend à connaître

comme des chimères, n'a plus qu'à embrasser la religion de la

démocratie sociale. L'épicurien moderne à son tour, blasé et
incapable de satisfaire aux besoins de son cœur qui a perdu la reli-



THÉOLOGIE 401

gion, enlre dans la voie du pessimisme, même alors qu'il ne se

rattache pas ouvertement à cette religion du désespoir. Or ces

phénomènes apparaissent dans l'histoire, le passé le prouve, alors

qu'un peuple se trouve à ce moment solennel de son existence où

il doit choisir entre un retour en arrière ou la ruine. « Pour nous,
nous voulons conserver un bon espoir. Mais que personne ne s'y

trompe : Vous ne pouvez conserver au peuple sa religion ou la lui
rendre, si vous-mêmes vous n'êtes convaincu de sa vérité, et si

vous n'avez pour vous maintenir que l'hypocrisie érigée en principe,

vous n'êtes plus dignes de vivre. »

Tel est le bilan de la situation. Dans cette situation l'Eglise a

une grande tâche à remplir ; il faut qu'abandonnant les faux

points de vue, elle limite l'opposition entre elle et la culture
moderne au terrain purement moral et religieux ; que,
suivant la parole du maître, elle regarde comme lui appartenant
tout ce qui n'est pas contre Christ, qu'elle s'habitue par
consequent à ne pas faire du dogme théologique la mesure de la foi.

Il peut se trouver, par exemple, qu'un homme « fort avancé »

pour employer l'expression courante, s'il ne nie pas l'antithèse

absolue du bien et du mal, n'ait pas rompu complètement

avec le christianisme. D'un autre côté, les oppositions
faites au dogme au nom de la raison, à ces dogmes qui sans cesse

doivent être revus et corrigés, ne renferment pas nécessairement,

une opposition à la religion chrétienne. Il appartient à l'enseignement

théologique dans son ensemble, d'initier les futurs serviteurs
de l'Eglise à l'intelligence de la situation, de leur en dire la genèse,
les dangers el les remèdes. Je dis l'enseignement, théologique dans
son ensemble, car celui qui a pour tâche essentielle l'histoire et la

critique, ne peut, faire autrement que de heurter des préjugés, des

opinions que le jeune chrétien apporte avec lui du foyer paternel.
Il importe, en détruisant ces points de vue erronnés, d'insister sur
ce qui fait, l'essence de la religion, de montrer que ni la critique
moderne, ni l'histoire ne portent atteinte à la substance de l'Evangile.

C'est là le côté éducatif de l'enseignement; car le professeur
de théologie — c'est, là ce qui le distingue de l'écrivain — n'a

pas pour tâche unique de communiquer des connaissances et de

réfuter des erreurs, mais avant tout de préparer à l'Eglise des

THÉOL. ET PHIL. 1879. 27



402 BULLETIN

serviteurs. L'oublier, c'est, commettre la plus grave des erreurs.
Mais venons-en maintenant à notre sujet, spécial, la prédication
de l'Evangile.

II
La première condition qu'il faille poser à la prédication moderne

pour qu'elle atteigne le but. qu'elle se propose est de considérer
la doctrine, non point cornine objet de lapiété. mais simplement
comme son expression, afin de l'employer cornine moyen el non
comme but.

C'est là une question d'une haute importance sur laquelle on ne

saurait trop insister. La connaissance de Dieu envisagée comme
souverain bien pèse encore sur nous de toul. son poids, et ce

phénomène est. bien naturel, si l'on y réfléchit et qu'on en recherche

les lointaines origines. Pour le comprendre, il faut presque
remonter au IIe' siècle de notre ère, alors que naquit la théologie,
sortie du besoin qu'avait l'Eglise et la religion nouvelle de

prendre position dans la civilisation et le développement intellectuel

du monde antique. Le facteur principal, l'agent de ce

mouvement fut la philosophie grecque, considérée comme une révélation

partielle du Logos, et, son influence s'est fait, sentir sous des

formes diverses jusque dans la période oxthodoxe de l'Eglise
protestante, c'est-à-dire, chose à noter, aussi longtemps que la pensée

antique a servi de norme à la spéculation moderne. C'est là ce qui
nous fait comprendre l'importance attribuée dans le système à la

connaissance de Dieu, considérée comme le souverain bien. Cette

connaissance est. ou rationaliste ou mystique, el. dans toutes les

périodes, les deux tendances ont eu leur part, d'influence. Dans

l'ancienne Eglise, le mysticisme prédomine sous l'inspiration du

néo-platonisme ; au moyen âge, alors qu'Aristote fut devenu le

philosophe type, le rationalisme règne en maître. Aussi, dans cette

dogmatique intellectualiste au premier chef, l'élément moral
n'a-t-il qu'une place très restreinte. L'autorité de l'Ecriture une
fois admise, il est facile de tirer des livres sacrés un système

auquel on adapte tant bien que mal les catégories philosophiques,
et où la volonté n'intervient qu'en face des mystères devant,

lesquels l'intelligence est forcée d'abdiquer. C'est là, du resle, la

règle de cette école, déjà formulée par les alexandrins, alors qu'ils



THEOLOGIE 403

disaient, et qu'on répète après eux, que le péché a été un
obscurcissement de l'intelligence et la rédemption une restauration de

la raison normale.
Un intellectualisme pareil, loué, admis, pratiqué par des hommes

dont la piété fut incontestable, ne se comprend et ne trouve

son excuse que dans les circonstances historiques données, dans

ces faux rapports établis entre la religion mal comprise et la

philosophie.

Et aujourd'hui où en sommes-nous Malgré d'incontestables

progrès, notre dogmatique souffre encore de cette fausse conception
des choses. C'est toujours la connaissance théorique de Dieu et de

ses rapports avec le monde qui constitue le centre des systèmes.
On a changé la forme, mais non pas la méthode, et ceux-là mêmes

qui se sont affranchis de Platon ou d'Aristote, ont pris en échange
le joug de quelque philosophie moderne.

Schleiermacher lui-même n'a pas réussi dans sa tentative de

changement. Dès les premières pages de sa Dogmatique, il devint
infidèle à son plan et transforma la doctrine de la foi en métaphysique.

En second lieu, il jeta le discrédit sur son œuvre par son

indifférence philosophique, pour ne pas dire plus, à l'égard du

dogme chrétien. Personne n'a accepté son héritage dans son

entier, sauf peut-être Schweizer, dont le livre n'est pas propre à

devenir réellement populaire dans l'Eglise. Aussi peut-on dire que
dans le domaine dogmatique l'influence du grand théologien du

siècle se réduit en somme à un changement de titre (doctrine de

la foi au lieu de dogmatique), sans qu'il ait su ouvrir à ce point
de vue des voies nouvelles.

Il est naturel que cet état de la dogmatique exerce son influence
sur la prédication qui lui restera toujours intimement unie. On

peut, même dire : telle dogmatique, telle prédication. Or, nous
l'avons vu, dans l'orthodoxie la doctrine est l'objet même de la

piété. Expliquons-nous. Il en est ainsi lorsque l'adhésion à tel ou
tel dogme ou ensemble de dogmes est la marque de la piété, lors-
qu'en un mot on juge les individus non point d'après leur foi, mais

d'après la manière dont ils conçoivent la foi. Si au contraire, la

doctrine, comme cela doit être, n'est que l'expression de la piété,
l'adhésion à cette doctrine n'est vraie qu'autant qu'elle exprime



404 BULLETIN

réellement la piété, qu'elle la porte et l'inspire. Dans le premier
cas, le prédicateur, sans même qu'il s'en rende compte, sera

toujours entraîné à insister sur ce qui fait le centre du système, sur
la base intellectuelle et non sur le fondement moral de la foi. Ainsi
il placera le dogme de l'inspiration de l'Ecriture au-dessus de la

croyance à la valeur de ce livre, et du devoir qui en découle de

vivre d'après les principes du Saint Livre en tant qu'il est la parole
de Dieu. Ajoutons à cela, que dans cette tendance, l'adhésion à la

doctrine, qui, si l'Eglise est dans l'ordre, devra toujours être
réclamé des serviteurs de cette Eglise, entrera trop souvent en collision

avec les besoins toujours changeants de la raison et

éloignera de la religion chrétienne des hommes que froisse non

point la foi en Jésus-Christ, mais la manière, le système sous

lequel on veut leur faire admettre cette foi.
Ces défauts, la période orthodoxe les a mis en évidence avec

ces prédications toutes théologiques qui s'efforçaient d'inculquer
aux auditeurs un certain nombre de notions dogmatiques plutôt

que de les amener à la vie en Christ.

Or, s'il est vrai que notre dogmatique soit encore dominée par
les faux points de vue de l'orthodoxie, il en sera de même de

notre prédication, et c'est peut-être là ce qui éloigne du temple un
si grand nombre d'hommes. Il serait injuste cependant de ne pas

constater ici aussi un progrès, que nous devons à l'influence bénie

du piétisme. Mais le piétisme est en lui-même insuffisant parce
qu'il n'a pas créé de théologie originale et qu'il s'est contenté, en

somme, de transformer à son image, ou plutôt à son goût, les

doctrines traditionnelles. Il a relevé en particulier celles qui convenaient

le mieux à ses aspirations, l'ordo salutis par exemple, mais

sans être capable de s'affranchir complètement de l'ancien joug.
Aussi, qu'est-il arrivé? La prédication la meilleure, la plus

sérieuse, celle que goûtent encore et qu'admirent les âmes sérieuses,

est tombée de plus en plus dans le subjectivisme. Il lui manque

une sève vigoureuse, et ce n'est qu'à force d'art ou d'efforts

ingénieux qu'elle voile ce qui lui manque. D'autres au contraire,
tombant dans l'extrême opposé, se plaisent à des discussions

critiques, sans tact, sans intérêt, sans fruits de piété et de vie pour
les fidèles, et l'on a même été si loin dans cette voie que quelques-



THÉOLOGIE 405

uns se sont permis de transporter de l'auditoire dans la chaire,
dans un esprit à moitié sceptique, les discussions sur la personnar
lité de Dieu, par exemple.

Or, avant toute chose, il importe que le temple ne devienne pas

une école ; il faut en outre que de théologique la prédication
devienne religieuse. Est-ce à dire que nous bannissions toute

doctrine, qu'avec quelques modernes nous proclamions l'indifférence

en matière doctrinale? Nullement, car nous estimons que dans

l'Eglise protestante il n'y a rien de plus essentiel que la doctrine,
et celui qui prétend s'en affranchir, qui renonce à lui accorder quelque

valeur, renonce par là même à donner à la piété son expression

par laquelle seule elle peut se maintenir et se développer
d'une manière efficace. Ce n'est donc point le scepticisme dogmatique

que nous proclamons ; nous sommes de ceux au contraire

qui le considèrent comme un grave danger. Tout ce que nous

voulons, c'est que nous nous affranchissions de l'ancien joug. Au
lieu de considérer la connaissance de Dieu comme le souverain

bien, ce qui est un héritage de la philosophie, apprenons par
l'Evangile de Jésus-Christ à mettre l'accent sur le royaume de

Dieu, révélé et fondé par Jésus. Voilà la doctrine centrale d'où
découle et qui détermine tout le reste, aussi bien la foi chrétienne

en Dieu que la conception chrétienne du monde et de son
histoire. C'est là, il est vrai, l'œuvre ou la tâche de la théologie, qui,
malgré ses qualités incontestables, doit faire encore de grands

progrès pour atteindre ce point de vue. Toutefois nous avons fait

déjà quelques pas dans cette voie. Ritschl, entre autres, a le mérite
d'avoir traité quelques-unes des questions centrales du christianisme

d'une manière indépendante de la tradition, et de nous
avoir donné, en partant lui-même d'une base évangélique positive,
une critique serrée et exacte du dogme traditionnel. Mais avant
même que le travail dogmatique soit accompli, la prédication
peut pour sa part contribuer à la construction de l'édifice. Elle
possède, grâce à la position qu'elle prend nécessairement en face

de l'Ecriture, une certaine indépendance. Et c'est sur cette position

du prédicateur en face de la Bible que nous devons, en
terminant, attirer l'attention. (il sukre.)


	Théologie

