Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

E.-P. GERGENS ET R. ROHRICHT. — SOURCES ARABES POUR
SERVIR A L’HISTOIRE DES CROISADES. PREMIER VOLUME : HIS-
TOIRE DE SALADIN 1.

Remercions ceux qui mettent a la portée du grand nombre les
documents écrits dans une langue que tous ne peuvent comprendre ;
ils rendent un service signalé aux travaux bistoriques. Il est vrai
qu’en publiant une ceuvre de ce genre, on s’expose a recueillir
seulement les témoignages de reconnaissance des historiens propre-
ment dits et & laisser tout a fait indifférent le public lettré en gé-
néral. Sans doute il serait plus agréable de travailler de seconde
main et de présenter a tout lecteur un travail de vulgarisation et
d’adaptation ; — mais serait-ce aussi utile? assurément non! Nous
pensons au contraire qu’il faut savoir le plus grand gré a ceux
qui se dévouent au labeur de rechercher les anciens documents et
de faire connaitre les sources inédites. C’est ce que vient de faire
M. Geergens, professeur a I’Université de Berne, en traduisant de
Parabe un écrit important relatif & I’histoire des croisades. Par
une bonne fortune qui n’échoit pas & tous ceux qui éditent des
sources, il a eu affaire & un auteur trés intéressant par lui-méme,

t Arabische Quellenbeitrige zur Geschichte der Kreuzziige, libersetzt und
herausgegeben von Dr. E. P. Geergens, unter Mitwirkung von Dr. R,
Rohricht. Erster Band: Zur Geschichte Salah ad-din's. — Berlin, librai-
rie Weidmann , 1879.



380 BULLETIN

et le livre que nous annonc¢ons peut prélendre a bon droit, non
seulement & étre consulté comme texte original, mais aussi & étre
lu avec fruit par quiconque s’intéresse a cette époque si mouve-
mentée des croisades, 4 ces grandes entreprises de PEurope chré-
tienne contre 1’Asie musulmane, si insuffisamment connues et si
mal comprises bien souvent.

L’auteur arabe dont chacun peut désormais lire I'ceuvre se nom-
mait Abow-Schdama. T} vivait dans la premiére moitié du XIII®
siecle, a Damas, et a laissé, avec beaucoup d'autres écrits, un
ouvrage sur le régne des deux sultans Noureddin et Saladin. Ce
livre, intitulé le livre des deux jardins, a été récemment publié en
arabe au Caire. et cette édition a servi de base au travail de
M. Geergens, avec le secours d’un certain nombre de manuscrits
provenant de diverses bibliothéques européenncs. Quoique le régne
de Noureddin se place chronologiquement avant celui de Saladin,
M. Geergens a commencé par publier I'bistoire du second de ces
deux sultans, précisément parce que les manuscrits dont nous par-
lions facilitaient davantage cette partie de son ceuvre. Dans un se-
cond volume que nous espérons voir bientdt paraitre, le régne de
Noureddinaurason tour. Enfin un troisiéme volume nous apportera
encore d’autres documents, ainsi que des index détaillés sur ’en-
semble de 'ouvrage.

A la traduction de I';euvre d’Abou-Schiama M. Geergens, n’a pas
joint seulement une introduction, mais aussides notes circonstan-
ciées, pour lesquelles il a joui de la collaboration d’un historien
distingué des croisades, M. Rohricht (de Berlin). Disons-le franche-
ment, ces notes, qui sont toujours trés savantes, auraient pu sans
inconvénient étre souvent plus explicites encore. De cette facon,
certains points qui n’offrent pas de dilficultés ni d’obscurités aux
deux auteurs, trés au fait de leur sujet, ni & une minorité de lec-
teurs spéciaux, auraient été plus intelligibles pour le plus grand
nombre. Peut-étre aussi devons-nous regretter que I'index pro-
mis pour le troisiéme volume n’ait pas déja pris place dans le
premier. Sans doute, une fois que 'ouvrage sera complet, il sera
précieux de n’avoir qu'un index & consulter, mais pour le mo-
ment présent, c’est une privation. Une table des matiéres aurait
encore contribué a rendre le livre d’une lecture plus facile, mais



THROLOGIE 331

pour avolr une table des matiéres, il faudrait une division en cha-
pitres et ceci nous ameéne a parler d’'une maniére plus générale de
la méthode qu'a suivie M. Geergens. Comme tout traducteur, il
s’est trouvé en présence de deux alternatives. Fallait-il conserver
la couleur locale, laisser au narrateur arabe ses idiotismes et sa
marche un peu trainante? ou bien fallait-il dénationaliser le récit
et le revétir d’'un vétement européen pour le mettre plus & la por-
tée des lecteurs? M. Geergens s’est prononcé pour la premiére al-
ternative, et nous croyons qu’il a bien fait. Son ceuvre a par cela
méme un cachet vraiment asiatique ; les naivetés, les points de vue
particuliers de Vhistorien arabe sont respectés; en lisant ces
pages, on sent qu’on est franchement en Orient. Toutefois, il y avait
certaines concessions a faire, quelques longueurs a retrancher;
plusieurs passages, déja connus par d’autres travaux occidentaux,
devaient étre élagués: c’est ce qu’a fait le traducteur. 11 aurait pu,
a notre avis, aller encore un peu plus loin dans cette voie, et sur-
tout nous croyons qu’il aurait pu, sans faire tort a son auteur,
diviser la narration en quelques chapitres principaux et donner
chaque fois le sommaire des événements donlt le récit va suivre.

Ces critiques sont uniquement affaire de forme et de rédaction,
et nous nous hitons d’ajouter que nous avons lu I'ouvrage de
M. Geergens avec grand intérét. Le sultan Saladin, qui en fait le
centre, est une personnalité éminente, un noble caractére — les
conquétes qu'il fait en Syrie et en Palestine présentent un grand
nombre d’incidents curieux, les jugements de l'auteur sur les
princes croisés et leurs armées ont souvent quelque chose de pi-
quant. Quand il cite un témoin oculaire de telle ou telle bataille,
on est tenté de croire que le métier de reporter ou de correspon-
dant de journal était déja connu et pratiqué au XII¢ siécle.

Le style de la traduction est coulant, et quiconque sait les diffi-
cultés que présente un travail de ce genre félicitera sincérement
M. Geergens d’avoir su si bien les surmonter.




382 BULLETIN

0. ZECKLER. — HISTOIRE DES RAPPORTS ENTRE LA THEOLOGIE
ET LES SCIENCES NATURELLES 1.

L’auteur de ce savant ouvrage est connu de la plupart de nos
lecteurs comme collaborateur, pour I’Ancien Testament, du
Bibelwerk de Lange, auquel il a fourni des commentaires sur
les Proverbes (1867), le Cantique et I’Ecclésiaste (1868), Daniel
(1870), Job (1872), les Chroniques (1874). Ces travaux exégéti-
ques suffiraient amplement pour lui assigner un rang fort ho-
norable parmi les théologiens de notre génération. Cependant,
on lui est redevable de plusieurs autres productions d’un réel et
durable mérite, et (chose qu’il vaut la peine de signaler en un
temps comme le nodtre, ou la plupart des travailleurs s’enferment
chacun dans une spécialité et ot les auteurs polygraphes devien-
nent de plus en plus rares) ces travaux portent sur les matiéres
théologiques les plus diverses.

M. Zoeckler a débuté en 1859 par une Theologia naturalis,
c’est-4-dire Vesquisse d’un systéme de physicothéologie qui
cherche a combiner la méthode trop exclusivement téléologique
des physicolhéologiens anglais, tels que Paley et Chalmers, avec la
conception essentiellement analogique et mystique des théosophes
allemands, Boehme, (Etinger, Hamann, etc., et avec le symbo-
lisme biblique tel qu’ont essayé de le déchiftfrer, dans notre
siécle, les Baehr, les Kurtz et d’autres encore. Cet essai ingénieux
mais incomplet de rajeunir un genre d’apologétique autrefois des
plus florissants, mais que son insuffisance notoire avait fait tomber
en discrédit en méme temps que I'ancien supranaturalisme qui
lui avait donné naissance, fut suivi en 1863 d’une Histoire
critique de l'ascétisme, en 1865 d’une monographie trés com-
pléte sur saint Jérdme, sa vie et ses travaux, en 1875, d’'une
étude d’bistoire religieuse, d’archéologie ecclésiastique et de
philosophie de T'histoire sur la croix de Christ, dont les juges

! Qeschichte der Beziehungen zwischen Theologie und Naturwissenschaft,
mit besondrer Riicksicht auf Schépfungsgeschichte, von Dr 0. Zceckler,
ordentlicher Professor der Theologie zu Greifswald. — Giitersloh, C.
Bertelsmann. — 1¢* volume 1877, xu et 780 pag.; II¢ volume 1879, xu et
836 pag., grand in-8.



THEOLOGIE 383

compétents disent beaucoup de bien, et qui n’a pas tardé a étre
traduite en anglais. Au milieu des recherches nécessitées par tous
ces ouvrages d’érudition et des travaux qu’implique I’enseigne-
ment académique, l'infatigable professeur, ci-devant de Giessen
et actuellement de Greifswald, a trouvé le temps d’écrire bon
nombre d’articles de revue; de prendre une part active a la
direction de deux périodiques, 'Allgemeine litterarische An-
zeiger (1869-1874) et le Beweis des Glaubens (depuis 1875) ; de
prononcer et de publier des conférences sur divers sujets, prin-
cipalement sur les sciences naturelles dans leurs rapports avec la
religion et la Bible; de réunir, enfin, les matériaux du grand
ouvrage d’environ 1600 pages dont le titre esl transcrit en téte
de ces lignes. Voila, certes, une carriére d’écrivain bien remplie ;
voild une plume qui, par sa productivité comme par la valeur de
ses produits, commande le respect et la reconnaissance méme a
ceux (ui ne sauraient partager toutes les opinions théologiques
de celuil qui la manie.

En publiant ces deux beaux volumes sur I’histoire des rapports
entre la théologie et les sciences naturelles, M. Zoeckler s’est
acquis un nouveau titre, et des plus sérieux, a notre gratitude. Et
quand nous disons notre gratitude, nous n’entendons pas parler
des seuls théologiens, nous avons en vue tous les hommes cul-
tivés. On peut dire sans phrase que cet ouvrage comble une
lacune, et qu’il lacomble dela facon la plus heureuse. Qui est-ce,
en effet, qui n’a éprouvé maintes fois le besoin de se renseigner
promptement et stirement sur ce qu’étaient les rapports en ques-
tion a telle époque donnée, sur Vorigine, les développements, les
principaux représentants de telle ou telle théorie cosmogonique,
sur la maniére dont telle école, tel parti ecclésiastique, tel auteur
plus ou moins en renom interprétait le fameux texte de la
Genese? Aujourd’hui, grice a M. Zeeckler, nous possédons un
répertoire aussi complet qu'on peut le désirer, et qui plus est,
un répertoire agréablement écrit, bien ordonné et muni d'une
table alphabétique qui facilite singuliérement les recherches.

Voici 4 grands traits comment 'auteur a disposé la matiére de
son ouvrage.

Un premier livre cherche & caractériser la maniére dont le



384 BULLETIN

Nouveau Testament envisage la nature, et les rapports entre cette
conception du christianisme naissant et la maniére de voir de
I’Ancien Testament d’une part, celle du paganisme grec et romain
et du judaisme hellénistique de I'autre.

Le temps qui s’est écoulé depuis la fin de 1'dge apostolique
jusqu’a nos jours est divisé en cinq grandes périodes, auxquelles
sont consacrées les livres IT 4 VI. L’auteur distingue :

10 Les temps de Uancienne Eglise (de 90 a 750/ ol la maniére
dont les chrétiens envisageaient la nature était plus ou moins
directement influencée par le philonisnie.

20 Le moyen dge (750-1492) ou la domination de I'aristoté-
lisme.

3¢ La période de réformation (1492-1675) ou la science de la
nature lutte pour son émancipation jusqu’a sa victoire sous
Newton.

4o De Newton a Herschel, Kant et Lavoisier (1675-1781),
période qui se caractérise, d'une part, par la prédominance du
calcul et de la réflexion sur I’expérience, par l'arrét que subit
Uinvestigation expérimentale; de Vautre, par le régne du dog-
matisme physico-théologique.

50 L’age moderne (1781-1878) qu'on peut appeler celui de
Vuniversalisme scientifique et de la domination sans cesse crois-
sante de I'’homme sur la nature.

Enfin un hivre spécial, le VIIe, est consacré a I’époque actuelle
(depuis 1859), o les rapports entre la théologie et les sciences
de la nature sont dominés par les questions et controverses
qui se rattachent aux noms de Darwin et de Heckel. L’'auteur
a cru devoir détacher cette époque finale, celle du darwinisme,
de la période dont elle fait partie, parce que, en réalité, elle
n’appartient pas encore a l'histoire. Elle demandait d’ailleurs
a étre traitée avec plus de détails, et il était inévitable que, &
propos du récit des débats actuels, I'individualité de Pauteur, ses
opinions personnelles, son point de vue religieux et théologique,
restassent moins 4 arriere-plan que dans les livres précédents.
L4, il est essentiellement rapporteur; ici, il fait de I'histoire cri-
tique.

Les livres I & VI, qui traitent des cinq grandes périodes de



THEOLOGIE 385

cette histoire, sont divisés chacun en deux parties, dont la pre-
miére caractérise et décrit les rapports entre les sciences natu-
relles et la théologie d’une mamniére générale (Allgemeiner
kulturhistorischer Theil), tandis que, dans la seconde, 'auteur
retrace les phases par lesquelles a passé, durant la période en
question, linterprétation du récit biblique de la création (Spe-
zieller Kosmogonie-geschichtlicher Theil). Cette division nous
parait parfaitement rationnelle, 'avantage qu’elle présente dut-il
étre acheté au prix de quelques répétitions. Il n’y a pas grand
mal a ce que tel personnage qui a déja figuré dans la premiere
partie, quand il s’agissait de caractériser 'esprit, la tendance, la
méthode d’une certaine époque, reparaisse ensuite a son rang
parmi lés représentants de telle ou telle maniére d’interpréter le
premier chapitre de la Geneése.

Le sommaire du livre Ve (de 1675 4 1781), que nous insérons
ici & titre d’échantillon, permettra au lecteur d’entrevoir I’abon-
dance des matiéres que M. Zceckler a fait entrer dans son cadre,
et la richesse, la variété d’informations qu'on peut se promettre
de la lecture de son ouvrage.

I. Partie générale. — 1. Caractére dominant du siécle de Leib-
nitz et de Newton au point de vue religieux et philosophique. —
2. Progres dans la connaissance de la nature, de Newton & Kant.
Prépondérance du calcul et de la réflexion sur I’expérimentation.
— 3. Naturalistes croyants tant ecclésiastiques que laiques. —
4. Derniéres phases de la lutte au sujet de I’héliocentrisme. Dogma-
tisme exclusif parmi les théologiens comme parmiles naturalistes.
— 5. Spéculations touchant le monde supraterrestre. La doctrine
de la pluralité des mondes. La controverse au sujet du miracle,
des bons et des mauvais esprits, etc. — 6. Systémes physicothéologi-
ques. Les traités d’astrothéologie , de brontothéologie , de chiono-
théologie, d’hydrothéologie, d’ichthyothéologie, etc. — 7. Physico-
théologie édifiante. (Méditations, sermons, exégése pratique, etc.)
— 8. Poésie physicothéologique. Epanouissement du sentiment
de la nature. — 9. Le diluvialisme est le trait caractéristique des
théories cosmogoniques pendant cette période.

II. Partie spéciale. — 1. Les représentants de la tradition. Cos-
mogonie orthodoxe chez les catholiques et chez les protestants.

THEOL. ET PHIL. 1879. 26



386 BULLETIN

Coccéiens et cartésiens. — 2. La Theoria sacra telluris de Tho-
mas Burnet (1682-84) comme point de départ des théories dilu-
vialistes. — 3. Premiéres influences du newtonianisme. La Nou-
velle théorie de la terre, de Whiston, et les cométomanes, —
4. La géologie invoquée & 'appui du diluvialisme. Précurseurs du
neptunisme : Woodward, Scheuchzer, Calmet, la Pluche, etc. —
5. Le diluvialisme exclusif combattu au nom du particularisme
(c’est-a-dire de 1'opinion que le déluge n’a pas été universel) et du
plutonisme. Leibnitz, Kant, Buffon, etc. — 6. Derniers représen-
tants du diluvialisme. — 7. Mystiques et théosophes : Mmede Guyon,
Poiret, Dickinson, Oetinger, Swedenborg, etc. — 8. Cosmogonies
poétiques et versifications du récit biblique. Blackmore, Thomson,
Haller, Bodmer. — 9. Allégorisation et mythification de Ja cosmo-
gonie biblique, Critique destructive. (Hobbes, Voltaire et consorts,
Reimarus.) — 10. Herder et son livre sur Le document le plus
ancien du genre humain. -— 11. Précurseurs du darwinisme :
Calmet, Linné, Demaillet, Robinet, Kant, etc. — (Tom. II, pag.
3-243.)

Les renvois aux sources et les indications bibliographiques, au
lieu d’encombrer le bas des pages ou de couper le texte, sont
renvoyés a la fin de chaque livre. C’est surtout en parcourant
ces notes qu'on peut se faire une idée de la somme de travail
que suppose un pareil ouvrage, et ’on se convainc qu’il n’etit pas
été difticile a auteur, en multipliant les citations et les extraits,
de nous donner trois ou quatre volumes au lieu de deux. Il a bien
fait de se restreindre. Nous serions méme disposé & penser que
son livre péche plutdot par excés de richesse, surtout en ce qui
concerne les deux premiéres périodes ainsi que 1’époque actuelle.
Loin de lui reprocher Pomission de certains noms, nous serions
tenté de lui dire, & propos de lels ou tels auteurs anciens et plus
encore de certains écrivains trés modernes :

Vous leur fites, seignenr,
En les citant beaucoup d’honneur !

Parmi les choses instructives et curieuses qui se rencontrent
en grand nombre dans tout le cours du livre, nous n’en reléve-
verons qu'une ou deux qui nous ont particuliérement frappé.



THEOLOGIE 387

Chacun a entendu parler des précurseurs du darwinisme, et I'on
sait que les darwiniens eux-mémes aiment a faire remonter la
généalogie de leur doctrine jusqu’a Anaximandre. M. Zoeckler a
voué une attention toute spéciale & ce sujet. Dans chaque période,
il a suivi & la piste les idées évolutionnistes, en ayant soin, toute-
fois, de ne pas se laisser abuser, comme il est arrivé & plusieurs,
par des concordances purement apparentes. Il a découvert,
chemin faisant, plusieurs « darwiniens avant Darwin » dont on
ne s’était pas douté jusqu’a ce jour. L’excellent dom Calmet est
certainement un des derniers qu’on se fiit afttendu a4 rencontrer
en pareille compagnie. — Un autre fait, déja connu et facile 4
constater, mais qu’il n’est pas superflu de rappeler de nos jours,
ressort avec une singuliere évidence de cette histoire, c’est
que P'attachement obstiné aux doctrines recues et la « foi du
charbonnier » ne sont pas des vertus spécifiquement théolo-
giques. En fait de dogmatisme. naturalistes et théologiens n'ont
pas grand’chose 4 se reprocher, et 'hypercritique des uns ne
s’est pas montrée plus favorable au progrés dans la connais-
sance de la vérité que sa sceur, I'anticritique des autres.

Une des parties les plus intéressantes du second volume,
c’est U’histoire des tentatives qui ont été faites dans notre
sitcle pour faire concorder le texte de la Genése avec les
résultats de ’astronomie et de la géologie modernes. Nous les
voyons défiler, ces tentatives, 'une aprés lautre, avee toutes
leurs nuances, depuis 'hypothése a laquelle Cuvier a attacheé
son nom, mais que soutenait déja avant lui Jean-André de Luc,
citoyen de Genéve, jusqu'aux derniers essais de concordisme
dit ¢déal, mis & la mode par 'Ecossais Hugh Miller et FAme-
ricain James Dwigst Dana. C’est & cette tendance. représentée
dans nos pays de langue frangaise par MM. Pozzy et Godet, que
se rattache aussi M. Zeeckler. Ce qui semble ressortir de plus
clair de la revue & laquelle il nous fait assister c’est que les
jours de celte hypothése sont comptés et que, bien que géné-
ralement en faveur & I'heure qu’il est, elle est déja sur son
déclin. En effet, chez plusieurs de ses représentants le caractere
tdéal de la concordance enire Peeuvre des six jours et les
périodes géologiques tend & s’accentuer de telle fagon qu’on



388 BULLETIN

se demande vraiment ce qui reste de la concordance elle-
meme.

Quelle sera la phase prochaine de ce travail de Pénélope?
Il est malaisé de le prévour. Aussi bien, a notre point de vue,
cette question est-clle d’un intérét bien secondaire. Nous pen-
sons que la critique du Pentateuque et antiquité assyro-baby-
lonienne d’une part, I’histoire de la religion d’Israél de I'autre,
servent bien mieux 4 expliquer le beau récit de la Genése que ne
peut le faire la science naturelle du XIXe siécle. C’est dire que
nous hatons de nos veeux le jour ol tous les théologiens croyants
prendront une bonne fois 4 la lettre ce que. en théorie, ils
proclament a I’envi, ¢’est que le Saint-Esprit n’est pasun docteur
és-sciences physiques et naturelles, que la Bible ne nous est
pas donnée pour nous révéler 'astronomie et la géologie, mais
que, comme le disait feu le professeur S. Chappuis, dans
Vavant-propos de ’Homme fossile de F. Troyon, la grande
question sur laquelle Dieu veut nous éclairer par le moyen
de I'Ecriture Sainte , c’est celle de la conscience du pécheur
quand elle se réveille : « Que faut-il que je fasse pour étre
sauvé ? » A quoi bon se faire illusion? Ce genre d’apologétique,
qui consiste a controler 'une par 'autre deux choses d’ordre aussi
différent que le sont la Bible et la science de la nature, risque fort
d’exciter les doutes, de provoquer le mépris et ne fait, aprés tout,
qu’accroitre le nombre des incrédulest. Nous avons peine a croire
que jamais conviction solide et vraiment éclairée ait pu éire pro-
duite par le fameux dilemme d’Ampére, si admiré et si infatigable-
ment cité : « Ou Moise avait dans les sciences une instruction aussi
profonde que celle de notre siécle, ou bien il était inspiré. » Au
reste, pour le présent, ces questions de concordance ou de non-
concordance cédent nécessairement le pas aux problémes bien
autrement brilants que pose le darwinisme ; problémes a la solu-
tion desquels une philosophie digne de ce nom est pour le moins

aussi vivement intéressée que la théologie.
H. V.

! Eitude sur les rapports de la cosmogonie mosaique avec la géologie, de H.
Berthoud, Lausanne, 1859. Pag. 11.




THEOLOGIE 389

Cu. PrapEZ. — DoOUTE ET Fo1. — POUR ET CONTRE 1.

En présence des résultats obtenus par les sciences naturelles,
la foi chrétienne doit céder le pas au doute: c’est ]a le sentiment
de Pauteur de Doute et foi. M. Pradez, lui, ne croit plus, si tant
est qu’il ait jamais cru. Seulement, il ne doute pas davantage ; en
matiére religieuse son siége est fait; il ne cherche plus, il affirme :
selon lui, les doclrines de la création, de la chute, et bien
d’autres encore, sont inadmissibles.

Parmi les savants qui cultivent le vaste champ des sciences
naturelles, plusieurs tendances caractéristiques se sont fait jour,
lesquelles ont donné naissance & des écoles trés différentes. On
n’a donc pas tout dit lorque « au nom des sciences naturelles »
on prétend battre en bréche les données bibliques; en agissant
ainsi on se rend au contraire coupable d’une trés grave erreur qui
consiste 4 identifier la science avec l'école scientifigue dont on se
réclame. I Eglise qui dit: « Je suis la vérité ; seule je la posséde
et seule j’ai le droit de parler en son nom, » a tout autant raison
que ’école scientifique qui croit tenir en ses mains la clef de la
science, et prononce, de la part de la science, des arréls sans
appel. Tout cela, c’est de 'autoritarisme, tout cela sent la secte.

L’auteur de Doute et foi est un autoritaire ou un sectaire. A
ses yeux, en effet, sciences naturelles et darwinisme, c’est tout
un, et le christianisme a tort parce que les doctrines chrétiennes.
de la création et de la chiite se mettent en travers des doctrines
darwiniennes, les seules authentiques. Comme si la science, avec
Darwin et ses disciples, avait atteint les colonnes d’Hercule!
comme si d’autres naturalistes ne faisaient pas échec a l'école
darwinienne, lui disputant pied a pied le terrain sur lequel elle
s’est engagée !

Il ne faut done pas que M. Pradez écrive qu’il est « sans pré-
vention, sans parti pris, sans idées précongues. » Cela n’est pas.
M. Pradez part en guerre contre le christianisme, armé de pied

* Doute et Foi. Influence des sciences naturelles sur le scepticisme con-
temporain, par Charles Pradez. Paris. Sandoz et Fischbacher. 1877.

Pour et contre. Discussion des objections soulevées par la lecture de Doute
et Foi, par Charles Pradez. Paris. Sandoz et Fischbacher. 1878,



390 BULLETIN

en cap de 'armure de son maitre et seigneur Darwin, monté sur
le Bucéphale de la transformation des espéces et de la sélection
naturelle. Nous le croyons mieux quand il nous déclare n’étre
« ni un théologien, ni un naturaliste. » M. Pradez est un
dilettante dans l'ordre théologique aussi bien que dans ordre
scientifique.

Non pas qu’il ne soit intelligent, trés intelligent méme; non
qu’il ne se serve judicieusement des armes empruntées & 1’arsenal
de I’école transformiste; non pas encore qu’il ne soit au courant
des questions théologiques actuelles. En outre, notre auteur croit
a Pexistence d’'un Dieu créateur et providence (il le dit tout au
moins), a 'immortalité de 'ame et & la vie future. Mais telles de
ses assertions laissent & désirer sous le rapport de leur bien fonde,
tels chapitres sont de vrais hors-d’ceuvre, tels de ses jugements
auralent gagné a une connaissance plus approndie du sujet. Et
puis, enfin, tout ce plaidoyer contre la révélation chrétienne
repose sur une science d’emprunt, que I’écrivain sans doute s’est
appropriée, mais qu’il n’a pas suffisamment contrdlée avant de
se lapproprier.

De ces considérations et de ces critiques générales, passons a
un examen plus détaillé des vues émises par 'auteur.

I

Le péché originel, au dire de M. Pradez, ne saurait soutenir
Pexamen. Ce dogme n’explique rien. Des animaux sont morts
avant que I’homme ait péché: donc la mort n’est point le salaire
du péché! — Avant la chute, que s’est-il passé pour produire la
mort de 'animal? Nous n’en savons rien: qu’était la terre avant
Papparition de ’homme? Notre terre n’est-elle pas étroitement
unie & d’autres mondes et n’a-t-elle pas subi I'influence de ce qui
s’est accompli dans d’autres milieux? Tout autant de questions
trés légitimes et qui, résolues, nous donneraient sans doute la clef
de la mort des animaux, ainsi que de bien d’autres mystéres. Ce
que nous savons, — et cela nous suffit pleinement, — c¢’est que
Phomme est soumis a la mort depuis qu’il a péché : 'apétre Paul
n’a pas dit autre chose.

Mais cette solidarité qui s’étend d’Adam a toute P’humanité



THEOLOGIE 391

révolte la raison! n’est-il pas plas satisfaisant d’admettre que
« I’égoisme et tous les maux qui s’y rattachent sont le résultat de
la lutte pour l'existence? » L’humanité, d’ailleurs, a commencé
par 'animalité ; I’age d’or est dans l’avenir, non dans le passé.

Que, dés ses premiers pas sur la terre, notre race ait vécu dans
un état voisin de la barbarie, 'histoire d’Abel et de Cain le prou-
verait de reste. Mais Adam et Eve ne sont que les prémices de
notre race. Eux seuls ont connu I'dge d’or, non leurs descendants
mmeédiats , non les naturels de ’Australie, de la Nouvelle-
Zélande et des iles de la Polynésie dont parle sir John Lubbock,
et, par « 4ge d’or, » 1l ne faut point entendre, comme M. Pradez
semble se 'imaginer, une vie parfaite & tous égards. Adam et Eve,
tels que nous nous les représentons, étaient de fiers ignorants
puisqu’ils ne connaissaient ni le bien ni le mal, et, quant & leur
degré de civilisation, ils ne pouvaient en avoir un bien avance,
puisqu’ils vivaient dans ’état de nudité le plus complet. Adam et
Eve n’étaient que des enfants, jusqu’au jour révélateur ou Dieu
leur interdit de manger des fruits de I'un des arbres du jardin.

Et quant & la solidarité qui nous condamne & subir, en une
certaine mesure, les conséquences du péché d’Adam, nous ne la
trouvons pas irrationnelle, bien que nous ne puissions la com-
prendre qu’en partie. La solidarité est un fuif que nous consta-
tons chaque jour, et nous apprenons par elle I’étroite liaison qui
existe entre tous les membres de la famille humaine. En outre, la
solidarité n’a pas que des résultats néfastes. Solidaires pour le
mal et pour le salaire du mal, nous le sommes aussi pour le bien
et pour le salaire du bien. Jésus-Christ est lanti-type d’Adam ;
ce que celui-ci a fait, le premier I’a défait, et, soumis a la
condamnation et &4 la mort & cause d’Adam, nous pouvons tous
étre rendus & la vie par Jésus-Christ.

Il n’y a donc nulle injustice en Dieu qui a pourvu a ce que le
péché originel, fruit de la précieuse liberté dont nous jouissons,
fat anéanti dans son germe et dans ses conséquences essentielles.

II

Il nait plus dindividus qu’il n’en peut vivre! telle est la loi
que Malthus a trouvée et qui, seule, selon notre auteur, explique



392 BULLETIN

tout ensemble et I’égoisme et la mort. Plantes, animaux, hommes
pratiquent ’égoisme sur une large échelle, mais instinctivement,
nécessairement, en vertu d’une loi de nature dont le but est de
purger le globe de tout ce qui ’encombre inutilement. De cet
égoisme, en effet, incessamment mis en ceuvre, nait une lutte
acharnée entre tout ce qui existe, lutte dont le terme est la mort
d’un trés grand nombre de combattants et de laquelle résulte une
épuration graduelle, condition sine qua non du progrés et de la
vie elle-méme. Qu’on ne nous parle donc pas de mal et de péché.
Le mal ! mais il est nécessaire, nécessaire a la production du bien
qu’on ne congoit pas sans son contraire. Le mal est au bien ce
que ombre est & la lumiére; parlerait-on de reconnaissance s’il
n’y avail des ingrats, de dévouement s’il n’existait aucune infor-~
tune a soulager ?

Que Malthus ait dit vrai, nous n’avons garde d’y contredire ; que
la lutte pour I’existence soit un fait, nous le reconnaissons de fort
bonne grice, avec une double réserve toutefois. Le plus fort, le
plus agile, le mieux conformé, le plus intelligent, le plus apte, en
un mot, dans cette lutte, emporte-t-il toujours la victoire?
survit - il invariablement ? En outre, parmi les membres de la
famille humaine, les vaillants ont-ils seuls le droit de peupler la
terre ? §’il est bon que le faible disparaisse pour laisser la place
aux puissants, le philanthrope a tort de consacrer sa vie au
soulagement des malheureux, infirmes, vieillards, idiots et, ce
gqui reste a faire, c’est de supprimer, a bref délai, hopitaux,
asiles, refuges, etc. ; ainsi le voudrait la logique.

Quant a la justification par la science de Végoisme et du péché,
nous n’y croyons absolument pas. La nécessité du mal enléverait
a T'homme toute liberté, partant toute responsabilité, partant
encore toute moralité. Or, le dernier mot de la science ne peut
pas étre, n’est pas de ravaler ’homme au rang de ’animal.

11

D’ou vient ’homme ? — d'un quadrumane velu, répond avec
Darwin M. Pradez.

Nous étonnerions-nous maintenant de la nécessité du mal dans
I’homme ? Mais cette méchanceté, cette brutalité, cette sensualité,



THROLOGIE 393

cet égoisme que 'on conslate en toute rencontre dans la nature
humaine, proviennent précisément « de nos anciennes attaches a
I’animalité. »

Explication facile et qui, pour le coup, ne péche pas par le
manque de logique. Seulement , est-ce bien li Dorigine de
’homme ?

Oui, ¢’il est vrai que les espéces se transforment. M. Pradez
croit & la transformation des espéces; Darwin a démontré le
phénomeéne. Cependant, selon M. Pradez lui-méme, la démons-
tration est encore incompléte. (Page 70.)

Incompléte! quel aveu! Et c’est en se fondant sur une démons-
tration tncompleéte que Véerivain de Doute et foi s’arroge la
liberté de déclarer caducs les dogmes chrétiens de la création,
de la providence, du péché originel, de 'incarnation et de la
rédemption! Pour un homme de science, pour un réaliste, pour
qui ne veut argumenter que piéces en mains, qu'en s’appuyant sur
des faits, voila ce qui s’appelle payer d’audace !

Oui, certes, elle est incompléte la démonstration darwinienne
de la transformation des espéces. Si incompléte que des savants
de premier ordre n’ont pas eu de peine 4 en faire ressortir le vice
radical. La théorie de Darwin est intéressante; les observations
recueillies par ce naturaliste ont enrichi la science d’un trés grand
nombre de faits nouveaux, mais cette théorie n’est qu'une spé-
cieuse hypoth&se pour arriver a se rendre compte de Vorigine des
étres.

Nous n’entreprendrons pas ici la réfutation de I’hypothése dont
M. Pradez s’est constitué le défenseur; nous craindrions d’en-
courir & notre tour le reproche d’avoir été incomplet. Nous nous
bornerons a citer ces paroles de M. de Quatrefages tirées de son
livre ’Espéce humaine : « Jusqu'au moment ou 'expérience et
Pobservation nous auront appris quelque chose, quiconque
voudra rester fidele & la science sérieuse, acceptera l’existence
et la succession des espéces comme un fait primordial. Il appli-
quera a toutes ce que Darwin applique a son prototype seul; et,
pour expliquer ce qui est encore inexplicable, il ne sacrifiera pas
aux hypothéses, quelque ingénieuses qu’elles. soient, le savoir
précis, positif, conquis par prés de deux siécles de travaux. »



394 BULLETIN

IV

Il y aurait beaucoup de choses encore a relever, pour les com-
battre, dans les pages de Doute et foi. Nous avons signalé les
principales, celles dont les autres découlent et qui constituent la
substance méme de 'ouvrage.

Pour et contre est une brochure qui discute les objections
soulevées par la lecture de Doute et foi. Cette discussion ne
nous a pas converti; elle conclut trop facilement en faveur des
théses de I'auteur et n’ajoute rien d’essentiel 4 la thése princi-
pale.

Nous reconnaissons, en terminant, la parfaite franchise de
M. Pradez, et nous I’en remercions, car un loyal adversaire est
d’un commerce plus siir qu’un ami flatteur. E. BARNAUD.

J. KAFTAN. — LA PREDICATION EVANGELIQUE AU SEIN DE LA
CULTURE MODERNE!, -- L’EVANGILE DE L’APOTRE PAUL. —
Sermons 2.

Le caractére transitoire de notre époque, de ce siécle, héritage
d’un monde ancien qui voudrait en enfanter un nouveau, 'incer-
titude théologique et dogmatique dont nous souffrons exercent
leur funeste influence dans tous les domaines et, au point de vue
religieux, tout particuliérement dans la prédication. Qui n’a senti,
sinon toujours, du moins quelquefois cette plaie rongeante ? Qui ne
sait que nous sommes en quéte de forme nouvelle pour remplacer
« le sermon démodé, » comme disait, il ya peu de temps, un mem-
bre du Grand Conseil de Genéve. Cette affirmation trop absolue
a du vrai pourtant. Les anciens moules sont brisés ou se brisent, et
quiconque a sérieusement réfléchi a la situation actuelle éprouve le
besoin de présenter le vieil Evangile, la vérité définitive et parfaite,
sous un jour et par des moyens qui répondent mieux aux aspira-

' Die Predigt des Evangeliums im modernen Geistesleben, von J. Kaftan.
— 1 vol. in-8. Basel, Detloff, 1879.

* Das Evangelium des Apostels Paulus in Predigten der Gemeinde darge-
legt. — 1 vol. in-8, Basel, Detloff, 1879,



THEOLOGIE 395

tions et aux tourments de nos générations travaillées par le doute,
que ne peuvent le faire les sermons si dignes et si puissanis en
leur temps, que préchaient nos péres. Du reste, le protestantisme
francais posséde déja plusieurs de ces orateurs dela chaire qui
comprennent la situation et nous parlent le langage que nous com-
prenons. Je ne citerai pas Vinet, dont la place est ailleurs. Ses dis-
cours et ses méditations incomparables ne seront jamais que pour
un petit nombre d’élus, mais rappelons le prédicateur de I’Etoile
et méme M. de Pressensé, dont les sermons, toujours brillants,
trahissent une originalité, une individualité de bon aloi.

M. Kaftan, professeur de dogmatique a 'université de Bale, s’est
aussi sérieusement préoccupé de cette question. Il ne se borne
pas a nous fournir quelques exemples pratiques, il voudrait fonder
comme une théorie de la prédication moderne, ou du moins
nous indiquer clairement la route a suivre. Aussi son livre, un
opuscule, tient-il plus qu’il ne promet. C’est toute une étude des
besoins du jour et de ce qui les a fait naitre, c’est méme une en-
quéte sur la situation religieuse. Remarquable par I’élévation et
le sérieux de la pensée, par la puissance du raisonnement, qui
donne méme quelquefois a Pouvrage un cachet trop marqué d’abs-
straction, ces pages trahissent un homme qui sent merveilleusement
son siécle, disons plus, qui souffre de la situation critique de
I'Eglise. Les idées exprimées par le professeur de Béle visent en
premier lieu I’Allemagne, mais elles s’appliquent avec trop de
vérité au protestantisme francais pour que nous les laissions passer
inapercues dans notre Revue, qui trouve si rarement ’occasion de
s’occuper de théologie pratique.

1

L’état présent de la religion est assez sombre, et I'avenir se
présente chargé de nuages. Ce n’est un mystére pour personne que
I'abandon de I'Eglise par une bonne partie de nos populations et
que la perte considérable qu’elle a subie dans son influence mo-
ralisatrice par le moyen de la prédication. Dans les classes culti-
vées, parmi les hommes qui marchent aujourd’hui a la téte du
mouvement civilisateur, la plupart n’entrent jamais dans nos
temples et manifestent ainsi ce divorce si souvent proclamé entre



396 ' BULLETIN

I'Evangile de Jésus-Christ et la culture moderne. Au dire de plu-
sieurs, cette séparation est définitive, parce que les puissances qu’on
veut unir sont de leur nature inconciliables, le christianisme avec
ses doctrines et ses conceptions de Dieu et du monde ayant été
anéanti par les sciences modernes. Dans le sein méme de 1’Eglise,
quelques-uns se consolent peut-&tre en pensant que cette inimitié
contre I’Evangile est une conséquence du péché et de I'incrédulité
naturelle au cceur orgueilleux de I’homme, aussi ne faut-il pas
chercher de conciliation. D’autres croient lever la difficulté en
érigeant en principe l'indifférence dogmatique, c’est-a-dire le
scepticisme. Ils enlévent ainsi au protestantisme ce qui fait sa
force, puisque la piété conduit nécessairement a la doctrine. A ces
difficultés vient s’en ajouter une autre plus considérable, c’est la
confusion inexprimable dans laquelle nous vivons. On fait porter
I'opposition sur des points ou elle n’a pas lieu de se produire, les
idées s’entre-croisent sans se répondre et I’on crée ainsi de pro-
fonds malentendus sur la nature de I’Evangile et de son but, aussi
hien que sur le caractére de la culture moderne. Aussi la tiche la
plus importante de la théologie moderne consisie-t-elle a faire dis-
paraitre ce malentendu et a limiter cette opposition au seul terrain
moral et religieux.

Or cette opposition a ses origines bien marquées dans I'histoire;
pour la comprendre et I'éclairer il faut remonter jusqu’au siécle
passé, ou elle commenca & se manifester d’'une fagon positive dans
le piétisme d’un coté et le rationalisme classique de Vautre, qui
sapérent les bases de P'ancienne orthodoxie. Celle-c1 avait eu un
régne long et brillant ; elle constitue dans le mouvement des idées
une de ces phases dont les caractéres sont nettement déterminés;
et ses principes généraux peuvent se formuler de la maniére sui-
vante : elle confond la religion et la théologie et proclame par les
faits tantét la domination de I'Etat sur I'Eglise, tantdt celle de
PEglise sur I'Etat.

Le piétisme s’érige en adversaire du systéme en partant des
besoins de la conscience. Il apprit & mesurer la piété des individus
non point d’aprés leur acquiescement aux dogmes ecclésiastiques,
sanctionnés par les confessions de foi, mais d’aprés le sérieux
moral et religieux de chacun. C’est 13 un point de vue qui fait hon-



THEOLOGIE 397

neur a cette tendance; malgré les erreurs et les exagérations dans
lesquelles elle tomba dans la suite, il n’est aujourd’hui personne
qui conteste la vérité de cetie revendication.

Le rationalisme, qui fut la forme religieuse « de la période des
lumiéres, » suivit une autre voie. Il s’attaque tantot aux concep-
tions traditionnelles du christianisme, tantot au christianisme lui-
méme. Les uns rejetérent certains dogmes de la théologie spécu-
lative, que plus tard les philosophes prirent sous leur égide. Ce
qui réunit ces attaques diverses, c’est que toutes elles se fondent
sur la raison. Mais c’est la aussi le vice fondamental du systéme,
car nous savons aujourd’hui qu’il n’y a pas de « vérités raison-
nables éternelles. » Ce qui pour un homme ou une époque est
conforme a la raison, lui est contraire selon un autre homme ou
un autre temps. Aussi ce principe doit-il étre formellement rejeté
comme anti-scientifique. Mais si malgré cela, cette opposition &
I’Evangile au nom de la raison s’est continuée a travers les siécles,
n’est-il pas urgent d’en conclure qu’a sa base se trouvent non pas
tant des motifs de 'ordre intellectuel que de I’ordre moral, en d’au-
tres termes « des intéréts de la volonté. » Au moment ou naquit
cette tendance, I'ancienne scholastique tombait de décrépitude; on
aspirait & connaitre et a fouiller le monde de la réalité. On voulait
dominer le monde, le conquérir par les puissances de I'esprit. En
méme temps, et c’est ici que rationalisme et piétisme se rencon-
trent, se manifestait le besoin de reconnaitre la valeur de la per-
sonne humaine et de briser ces distinctions sociales si tranchées,
héritage du passé. En un mot, besoin de culture dans le sens le
plus large du mot, mise en relief de la valeur de la personnalité
humaine, telles sont les deux grandes idées qui expliquent le ratio-
nalisme et ses inutiles efforts, telles sont les deux grandes idées
modernes.

Or, en principe, il n’existe aucune opposition entre celles-ci et
la religion chrétienne. On peut méme dire que c’est I'Evangile qui
le premier a montré la valeur de chaque dme d’homme et I’égalité
de tous devant Dieu. Chaque mortel est appelé & saisir ’héritage
du divin royaume et, s’il le perd ou le repousse, il en est seul res-
ponsable. Mais & la vérité, il est une facon de concevoir cette idée
qui est directement contraire a celle de ’'Evangile. C'est le cas,



398 BULLETIN

lorsque, aunom de la culture moderne, limitant ses pensées et ses
aspirations au monde terrestre, on ne connait ancune autre source
de la morale et du droit que la volonté souveraine de I'individu
ou celle des majorités, Mais il n’est pas nécessaire d’interpréter
ainsi la valeur et les droits de la personnalité humaine; la concep-
tion chrétienne est non moins légitime. C’est dire qu’il n’y a pas
entre la religion chrétienne et cette « idée moderne, » une incom-
patibilité absolue.

Le méme raisonnement peut s’appliquer a ce besoin de culture,
de tout savoir,de tout dominer, ¢ui inspire si généreusement notre
époque. C'est pourtant ici qu'on a le plus accentué Yopposition. Si
spécifiquement ce besoin n’appartient pas a la religion chrétienne,
celle-ci le comprend et méme 1'exige indirectement, puisque elle
aussi a pour but de dominer, de vaincre le monde. Mais il importe
de s’entendre et ne pas confondre la domination sur le monde avec
la victoire sur le monde. Au point de vue chrétien, la premiére ne
doit étre qu’un moyen pour le but qui est la perfection morale.
Mais dés que cette domination devient elle-méme le but, que ce
besoin n’a poui‘ mobile que notre égoisme ou notre amour de la
jouissance, il cesse d’appartenir a la sphére chrétienne.

D’ailleurs, Vhistoire elle-méme nous prouve qu’a l'origine du
mouvement moderne, on n’établit aucune opposition entre les
1dées nouvelles et la religion de Jésus. Leibnitz, ce hardi pionnier
dans les chemins qui conduisent a notre siécle, n’en est-il pas la
preuve vivante? Mais alors d’o procéde la crise actuelle, le di-
vorce qui nous afflige ?

Ce qui caractérise notre époque, c’est 1’élan extraordinaire
qu’elle manifeste dans les recherches de tout ordre. A bien des
égards, fille de la révolution, elle posséde ce besoin de marcher
en avant et de transformer le monde, et ’Eglise elle-méme vou-
drait se renouveler. Mais ce qui est grave, c’est que la « vie mo-
derne » et Eglise se sont développées séparément, suivant des
sentiers souvent paralleles, mais qui ne se rencontrent que rare-
ment. I en résulte que le premier courant, celui de I'Eglise, est
dominé par les conceplions de ’orthodoxie et du piétisme, auxquel-
les se raltachent en général ceux qui aujourd’hui font la force et
la vie de I'Eglise. Le second, au contraire, a brisé les liens qui le



THEOLOGIE 399

rattachaient au christianisme, et si ce divorce devaient étre irrémé-
diable, il faudrait désespérer de l’avenir et pleurer sur la ruine
morale de notre peuple. Ce point de vue a toutefois besoin d’étre
expliqué.

Les rapports qui, a origine, ont uni la restauration ecclésiasti-
que et théologique aux idées modernes ne sont pas seulement
extérieurs. La personnalité et I’ceuvre de Schleiermacher repré-
sentent cette synthése, et on ne se trompera pas en nommant le
romantisme comme le trait d’union qui rattache les aspirations
modernes a la rénovation religieuse. Celle-ci, grace & ce caractére,
se produisit essentiellement sur le terrain de 'esthétique et, dans
ce qu’elle eut de plus sérieux, elle fut un mouvement antirationa-
liste. On repoussa le rationalisme du siécle passé pour en revenir,
le sachant et le voulant, aux notions du piétisme et de ortho-
doxie. Schleiermacher lui-méme y a contribué par sa Dogmatique
qui devait diriger et contenir le mouvement, mais qui fut loin d’y
réussir.

Or, chaque période religieuse laisse voir son caractére essentiel,
ce qui la détermine, dans la maniére dont elle congoit le souverain
bien. D’aprés I’Evangile, le souverain bien, c’est le royaume de
Dieu, ce royaume qui n’est pas de ce monde. Dans 'orthodoxie,
comme au moyen &ige, ou I’on confond religion et théologie, c’est
la connaissance de Dieu, que celle-ci soit entendue au sens des
rationalistes ou a celui des mystiques. De 13 découle la valeur
donnée aux formules. La piété se mesure & l'atlachement aux
dogmes formulés, et 1’Eglise est confondue avec le royaume de
Dieu, la piété avec I'orthodoxie. Sans doute aujourd’hui les criants
défauts de ce point de vue sont tempérés par 'influence du pié-
tisme. Mais au lieu d’adopter les belles qualités de cette tendance,
onen a pris les défauts, et cette orthodoxie piétiste qui caractérise
notre époque, produit une religiosité sans vigueur, sentimentale
et sans caractére. Voild ol nous en sommes dans le monde reli-
gieux.

Quant & « la culture moderne, » voici ses deux principaux ca-
ractéres. Elle limite ses aspirations au monde en de¢a de la tombe
et secoue le joug de toute autorité quelconque.

Le premier (ravail se relie trés éiroitement a ce hesoin de domi-



400 BULLETIN

ner le monde, et c’est cette aspiration qui doit remplacer le chris-
tianisme auquel on fait opposition « au nom de la science. » Mais
cette opposition a aussi peu de valeur que celle du vieux rationa-
lisme, car enfin la science se transforme ; ce qui est vrai aujour-
d’hui ne le sera plus demain; les systémes se contredisent et se
combattent et la base méme sur laquelle on s’appuie pour attaquer
I’Evangile, n’a rien de plus solide que les soi-disant vérités raison-
nables du dix-huitiéme siécle. Ici comme 14 nous trouvons, a la
source méme des motifs invoqués, des intéréts de la volonté qui
ne se rattachent plus a I'ordre intellectuel.

Un second défaut de cette « culture moderne » c’est I’absence
d’un but déterminé, destiné a remplacer le but que propose la reli-
gion du Christ. Au lieu de chercher la vie parfaite au point de
vue moral, on cherche simplement {a vie, et la vie d’ici-bas. Le
matérialisme, qui seul sait bien ce qu’il veut, demande la vie dans
le bien-étre et se montre incapable de réaliser son but. S’il est
sérieux il ne peut aboutir qu’au pessimisme. Hors de 13, nous ne
trouvons guére que des tendances subjectives qui posent I'art ou
I’Etat comme souverain bien, et qui, par leur caractére méme, ne
resteront jamais que l’apanage du pelit nombre. Mais une chose
est certaine, c’est que celte déchéance de Pidéal a pour consé-
quence directe un reldichement moral, une décadence dans la vie
publique et privée.

En second lieu, la culture moderne refuse tout joug, secoue
toute autorité. On parle de progrés et de liberté ; ces mots sont
dans toutes les bouches et servent toutes les illusions. Mais 'idée de
progrés suppose un but déterminé et puisque le but n’existe pas,
le progrés devient une question de majorité. Aprés avoir secoué
le joug de Christ, il faut se courber devant celui de la mode, qui
devient le dieu du jour. On promet des joies et le bonheur &
toutes les classes de la société ; mais la réalisation des promesses
semble fuir toujours. Aussi qu'arrive-t-il ? Le pauvre, auquel on
a enlevé la force morale et les consolations qui procédent de
Christ, trompé dans ses espérances qu’il apprend a connaitre
comme des chiméres, n’a plus qu'a embrasser la religion de la
démocratie sociale. L’épicurien moderne 4 son tour, blasé et inca-
pable de satisfaire aux besoins de son cceur qui a perdu la reli-



THEOLOGIE 401

gion, enlre dans la voie du pessimisme, méme alors qu’il ne se
rattache pas ouvertement & cette religion du désespoir. Or ces
phénomeénes apparaissent dans I'histoire, le passé le prouve, alors
(u'un peuple se trouve a ce moment solennel de son existence ot
1l doit choisir entre un retour en arriére ou la ruine. « Pour nous,
nous voulons conserver un bon espoir. Mais que personne ne s’y
trompe : Vous ne pouvez conserver au peuple sa religion ou la lui
rendre, si vous-mémes vous n’étes convaincu de sa vérité, et si
vous n’avez pour vous maintenir que I’hypocrisie érigée en prin-
cipe, vous n’étes plus dignes de vivre. »

Tel est le bilan de la situation. Dans cette situation I'Eglise a
une grande tiche & remplir; il faut qu’abandonnant les faux
points de vue, elle limite Vopposition enire elle et la culture
moderne au ferrain purement moral et religieux; que, sui-
vant la parole du maitre, elle regarde comme lui appartenant
tout ce qui n’est pas contre Christ, qu’elle s’habitue par con-
séquent & ne pas faire du dogme théologique la mesure de la foi.
Il pent se trouver, par exemple, quun homme « fort avancé »
pour employer lexpression courante, s’il ne nie pas Danti-
thése absolue du bien et du mal, n’ait pas rompu compléte-
ment avec le christianisme. D’un aulre coté, les oppositions
faites au dogme au nom de la raison, a ces dogmes qui sans cesse
doivent étre revus et corrigés, ne renferment pas nécessairement
une opposition & la religion chrétienne. Il appartient a 'enseigne-
ment théologique dans son ensemble, d’'initier les futurs serviteurs
de I'Eglise a I'intelligence de lasituation, de leur en dire la genese,
les dangers el les remédes. Je dis 'enseignement théologique dans
son ensemble, car celui qui a pour tiche essentielle ’histoire et la
critique, ne peut faire autrement que de heurter des préjugés, des
opinions que le jeune chrétien apporte avec lui du foyer paternel.
Il importe, en détruisant ces points de vue erronnés, d’insister sur
ce qui fait Vessence de la religion, de montrer que ni la critique
moderne, ni ’histoire ne portent atteinte a la substance de I’Evan-
gile. C’est 1a le ¢oté éducatif de Venseignement ; car le professeur
de théologie — c’est 1a ce qui le distingue de Pécrivain — n’a
Pas pour tiche unique de communiquer des connaissances el de
réfuter des erreurs, mais avant tout de préparer a I’Eglise des

THEOL. ET PHIL. 1879, 2l



402 BULLETIN

serviteurs. L’oublier, c’est commettre la plus grave des erreurs.
Mais venons-en maintenant a notre sujet spécial, la prédication
de I'Evangile.

II

La premieére condition qu’il faille poser a la prédication moderne
pour qu’elle atteigne le but qu’elle se propose est de considérer
la doctrine, non point comme objet de la piété. mais simplement
comme son expression, nfin de Uemployer comme moyen el non
comme but.

(Pest 12 une question d’une haute importance sur laquelle on ne
saurait trop insister. La connaissance de Diew envisagée comme
souverain bien pése encore sur nous de toul son poids, et ce phé-
nomene est bien naturel, si I'on y réfléchit et qu’'on en recher-
che les lointaines origines. Pour le comprendre, 1l faut presque
remonter au II¢ siecle de notre ére, alors que naquit la théologie,
sorlie du besoin qu’avait U'Iiglise et la religion nouvelle de
prendre position dans la civilisation el le développement intellec-
tuel du monde antique. Le facteur principal, 'agent de ce mou-
vement fut la philosophie grecque, considérée comme une révéla-
tion partielle du Logos, et son influence s’est fait sentir sous des
formes diverses jusque dans la période oxthodoxe de I'glise pro-
testante, c’est-a-dire, chose 4 noter, aussi longtemps que la pensée
antique a servi de norme a la spéculation moderne. G’est 14 ce qui
nous fait comprendre I'importance attribuée dans le systéme a la
connaissance de Dieu, considérée comme le souverain bien, Cette
connaissance est ou raftionaliste ou mystique, el dans toutes les
périodes, les deux tendances ont eu leur part d’influence. Dans
I'ancienne Eglise. le mysticisme prédomine sous l'inspiration du
néo-platonisme ; au moyen ige, alors qu’Aristote fut devenu le
philosophe type, le rationalisme régne en maitre. Aussi, dans cette
dogmatique intellectualiste au premier chef, I’élément moral
n’a-t-il qu’'une place irés resireinte. L’autorité de I’Ecriture une
fois admise, il est facile de tirer des livres sacrés un systéme
auquel on adapte tant bien que mal les catégories philosophiques,
et ol la volonté n’intervient qu’en face des mystéres devant les-
quels Vintelligence est forcée d’abdiquer.-C’est la, du reste, la
régle de cette école, déja formulée par les alexandrins, alors qu’ils



THEOLOGIE 403

disaient, et qu’on répéte aprés eux, que le péché a été un obscur-
cissement de l'intelligence et la rédemption une restauration de
la raison normale.

Un intellectualisme pareil, loué, admis, pratiqué par des hom-
mes dont la piété fut incontestable, ne se comprend et ne trouve
son excuse que dans les circonstances historiques données, dans
ces faux rapports établis entre la religion mal comprise et la phi-
losophie.

Et aujourd’hui ot en sommes-nous? Malgré d’incontestables
progreés, notre dogmatique souilre encore de cette fausse conception
des choses. (est toujours la connaissance théorique de Dieu et de
ses rapporis avec le monde qui constitue le centre des systémes.
On a changé la forme, mais non pas la méthode, et ceux-la mémes
qui se sont affranchis de Platon ou d’Aristote, ont pris en échange
le joug de quelque philosophie moderne.

Schleiermacher lui-méme n’a pas réussi dans sa tentative de
changement. Dés les premiéres pages de sa Dogmatique, il devint
infidéle & son plan et transforma la doctrine de la fo1 en métaphy-
sique. En second lieu. il jeta le discrédit sur son ceuvre par son
indifférence philosophique, pour ne pas dire plus, a I’égard du
dogme chrétien. Personne n’a accepté son héritage dans son
entier, sauf peut-étre Schweizer, dont le livre n’est pas propre &
devenir réellement populaire dans I’'Eglise. Aussi peut-on dire que
dans le domaine dogmatique I'influence du grand théologien du
siecle se réduit en somme & un changement de titre (doctrine de
la foi au lieu de dogmatique), sans qu’il ait su ouvrir & ce point
de vue des voies nouvelles.

Il est naturel que cet état de la dogmaiique exerce son influence
sur la prédication qui lui restera toujours intimement unie. On
peut méme dire : telle dogmatique, telle prédication. Or, nous
Pavons vu, dans lorthodoxie la doctrine est I'objet méme de la
piété. Expliquons-nous. Il en est ainsi lorsque ’adhésion & tel ou
tel dogme ou ensemble de dogmes est la marque de la piété, lors-
quwen un mot on juge les individus non point d’aprés leur foi, mais
d’aprés la maniére dont ils congoivent Ja foi. Si au contraire, la
doctrine, comme cela doit &tre, n’est que I’expression de la piété,
Padhésion a cette doctrine n’est vraie qu’autant qu’elle exprime



404 BULLETIN

réellement la piété, qu’elle la porte et I'inspire. Dans le premier
cas, le prédicateur, sans méme qu’il s’en rende compte, sera tou-
jours entrainé a insister sur ce qui fait le centre du systéme, sur
la base intellectuelle et non sur le fondement moral de la foi. Ainsi
il placera le dogme de I'inspiration de PEcriture au-dessus de la
croyance a la valeur de ce livre, et du devoir qui en découle de
vivre d’apreés les principes du Saint Livre en tant qu’il est la parole
de Dieu. Ajoutons a cela, que dans cette tendance, I'adhésion a la
doctrine, qui, si 'Eglise est dans I’ordre, devra toujours étre ré-
clamé des serviteurs de cette Eglise, entrera trop souvent en colli-
sion avec les besoins toujours changeants de la raison et éloi-
gnera de la religion chrétienne des hommes que froisse non
point la foi en Jésus-Christ, mais la maniére, le systéme sous
lequel on veut leur faire admettre cette foi.

Ces défauts, la période orthodoxe les a mis en évidence avec
ces prédications toutes théologiques qui s’efforcaient d’inculquer
aux auditeurs un certain nombre de notions dogmatiques plutdt
que de les amener a la vie en Christ.

Or, s’il est vrai que notre dogmatique soit encore dominée par
les faux points de vue de Vorthodoxie, 11 en sera de méme de
notre prédication, et ¢’est peut-étre 1a ce qui éloigne du temple un
si grand nombre d’hommes. 1l serait injuste cependant de ne pas
constater ici aussi un progrés, que nous devons a I'influence bé-
nie du piétisme. Mais le piétisme est en lui-méme insuffisant parce
qu’il n’a pas créé de théologie originale et qu’il s’est contenté, en
somme, de transformer & son 1mage, ou plutdt a son gout, les doc-
trines traditionnelles. Il a relevé en particulier celles qui conve-
naient le mieux a ses aspirations, I'ordo salutis par exemple, mais
sans étre capable de s’affranchir complétement de Pancien joug.

Aussi, qu’est-il arrivé? La prédication la meilleure, la plus
sérieuse, celle que gotitent encore et qu’admirent les imes sérieu-
ses, est tombée de plus en plus dans le subjectivisme. Il lui man-
que une séve vigoureuse, et ce n'est qu’a force d’art ou d’efforts
ingénicux qu’elle voile ce qui lui manque. D’autres au contraire,
tombant dans Pextréme opposé, se plaisenl & des discussions criti-
ques, sans tact, sans intérét, sans fruils de piété et de vie pour
les fideles, et 'on a méme été siloin dans cette voie que quelques-



THEOLOGIE 405

uns se sont permis de transporter de I'auditoire dans la chaire,
dans un esprit a moitié sceptique, les discussions sur la personna-
lité de Dieu, par exemple.

Or, avant toute chose, il importe que le temple ne devienne pas
une école ; il faut en outre que de théologique la prédication de-
vienne religieuse. Est-ce a dire que nous bannissions toute doc-
trine, qu’avec quelques modernes nous proclamions l'indifférence
en matiére doctrinale? Nullement, car nous estimons que dans
I’Eglise protestante il n’y a rien de plus essentiel que la doctrine,
et celui qui prétends’en affranchir, qui renonce & lui accorder quel-
que valeur, renonce par la méme a donner a la piété son expres-
sion par laquelle seule elle peut se maintenir et se développer
d’une maniére efficace. Ce n’est donc point le scepticisme dogma-
tique que nous proclamons; nous sommes de ceux au contraire
qui le considérent comme un grave danger. Tout ce que nous
voulons, c’est que nous nous affranchissions de I’ancien joug. Au
lieu de considérer la connaissance de Dieu comme le souverain
bien, ce qui est un héritage de la philosophie, apprenons par
I’Evangile de Jésus-Christ & mettre Paccent sur le royaume de
Dieu, révélé et fondé par Jésus. Voila la doctrine centrale d’ou
découle et qui détermine tout le reste, aussi bien la foi chrétienne
en Dieu que la conception chrétienne du monde et de son his-
toire. C'est 13, il est vrai, I’ccuvre ou la tiche de la théologie, qui,
malgré ses qualités incontestables, doit faire encore de grands
progrés pour atteindre ce point de vue. Toutefois nous avons fait
déja quelques pas dans cette voie. Ritschl, entre autres, a le mérite
d’avoir traité quelques-unes des questions centrales du christia-
nisme d’une maniére indépendante de la tradition, et de nous
avoir donné, en partant lui-méme d’une base évangélique positive,
une critique serrée et exacte du dogme traditionnel. Mais avant
méme que le travail dogmatique soit accompli, la prédication
peut pour sa part contribuer a la construction de I'édifice. Elle
possede, grice a la position qu’elle prend nécessairement en face
de I’Ecriture, une certaine indépendance. Iit ¢’esl sur cette posi-
tion du prédicateur en face de la Bible que nous devons, en ter-
minant, attirer lattention. (A survre.)



	Théologie

