
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


316 bulletin

PHILOSOPHIE

Sapere e fede, par un croyant moderne '.

Science et foi, ou d'une meilleure doctrine à venir. — Essai
d'une philosophie pratique sociale. — Voilà un titre bien

pompeux, j'allais dire bien trompeur pour un opuscule de 49 pages,

qui a la prétention de retracer l'histoire du développement
religieux de l'humanité et de résoudre le grand problème qui occupe
et agite les esprits les plus sérieux de notre époque.

Cette solution disons-le d'emblée pour satisfaire la légitime
curiosité des lecteurs, consiste à concilier la science avec la foi, à

convertir la religion en philosophie, mais en une philosophie qui,
tout en éliminant les superstitions, tienne compte de tous les

besoins du cœur et de la conscience, de toutes les forces indestructibles

de la nature humaine. Ces idées sont loin, sans doute,
d'avoir le mérite de la nouveauté et de l'originalité, mais notre
auteur les exprime avec tant de force et de bonne foi, qu'on est

tenté de lui en faire honneur. Il ne se tient pas d'ailleurs à ces

généralités, mais il ébauche un catéchisme de la religion à venir,
en résumant les découvertes de la science moderne sur la marche

progressive de la création, qu'il considère comme une émanation

nécessaire de Dieu, esprit d'amour éternel et infini.
Le célèbre Strauss, dans son trop fameux dernier ouvrage, dit

qu'il réclame pour son dieu univers les mêmes sentiments d'adoration

que les théistes pour leur Dieu personnel. Eh bien, notre
auteur semble être un adorateur, un croyant moderne qui a pris
au sérieux cette religion-là et qui s'en trouve heureux. Mais il
parle de ce dieu avec tant de chaleur, il s'élève avec tant de

vigoureuse éloquence contre les doctrines désolantes du matérialisme

qui ne connaît que Force et Matière, qu'on le croirait plus
épris du théisme que du panthéisme.

« Entre les ordres des phénomènes et des êtres dont se compose

la vie universelle, n'y a-t-il pas des hiatus que le matérialisme

ne saurait remplir, des barrières qu'il ne peut surmonter
Si le matérialisme piacela source de la vérité dans l'étude exclu-

' Sapere e fede, o d'una futura migliore dottrina. Saggio di filosofia
pratico-sociale, autore un moderno credente. — Torino, Hbr. Anfossi, 1878.



PHILOSOPHIE 317

sive des choses palpables et visibles et regarde comme insensée

toute autre étude, d'où vient que le sentiment de l'infini parle si

fort dans l'homme D'où vient ce désir jamais satisfait d'un vrai

toujours meilleur D'où la soif incessante d'une vérité qu'il sent

au-dessus des choses palpables et visibles Et si le matérialisme

nie une direction suprême, que devient l'histoire du monde

vivant? Sans un gouvernement, sans ur but, ne nous offre-t-elle

pas l'image d'un épouvantable chaos N'est-elle pas l'expression
de la plus cruelle ironie Pourquoi les divertissements, les fêtes

et les orgies du petit nombre, et les sacrifices et les gémissements
et les désolations de la grande multitude? Et quand le matérialisme

moderne substitue à un nom magnifique les termes de

Force et Matière, nous lui dirons : Et qu'est-elle donc cette Force?
Est-elle bonne? Est-elle mauvaise? Est-elle indifférente en elle-
même?... Mais puisque l'indifférence est la négation de la force et

qu'un principe négatif est incapable de produire l'être, cette force

doit être nécessairement bonne de sa nature. Et si cette force est

nécessairement bonne, pourquoi lui refuser le titre dont les
nations les plus civilisées l'ont baptisée? Ce mot de Dieu est-il donc

tellement laid que les matérialistes en prennent une telle frayeur
Les peuples qui lui ont élevé des temples, qui ont chanté des

hymnes et célébré des fêtes en son honneur, en ont-ils donc tous

tremblé Ou bien le matérialiste connaît-il l'histoire d'un temple à

l'entrée duquel on lirait ces paroles : « O passager, entre ici où

l'on adore le dieu de la Force aveugle et de la laide Matière »

Cette page que nous avons traduite de notre mieux, donne une
idée du style et des argumentations de notre anonyme. Il s'en faut
de beaucoup d'ailleurs que le style soit toujours aussi tolerable

que celui de ce spécimen. Il est très inégal : ici des phrases brèves

affectant un air solennel semi-biblique et semi-garibaldien ; là des

phrases d'une longueur interminable et d'une syntaxe impossible,
des incidentes, des points d'interrogation, d'exclamation et de

suspension, à vider le casier du prote et lasser la patience du lecteur.
Ces défauts de forme, augmentés en outre par de trop nombreuses
fautes d'impression, nuisent à l'effet, du livre. Un peu de simplicité,

d'ordre et même d'élégance ne serait pas déplacé dans un
livre qui expose une philosophie pratique-sociale. Si l'auteur est



318 bulletin

piémontais, comme semble l'indiquer le nom de la ville où cette

publication s'est faite, ses compatriotes de l'Italie centrale
déclareront une fois de plus que les Piémontais sont les Béotiens de

l'Italie tant régénérée qu'irrégénérée.
Mais, négligeant la forme pour nous occuper du fond, il est juste

de dire que, sans atteindre à la hauteur scientifique des grands
écrivains modernes qui ont sondé et comparé les développements
de l'humanité religieuse, la pensée de l'auteur s'est exercée avec

sérieux, et dans une certaine indépendance, sur les questions les

plus importantes de notre époque. Il est parfaitement au clair sur
les choses dont les générations à venir ne voudront plus savoir.
Parmi ces choses, la plus détestable est la papauté qu'il flétrit et
condamne au nom de l'histoire, de la liberté et de la conscience.
Mais avec le catholicisme de Rome, il rejette aussi, tant le vieux
catholicisme qui n'en est qu'une réforme imparfaite et impuissante,

que les croyances chères aux orthodoxes protestants, telles que
l'autorité et l'inspiration divine de la Bible et la divinité de Jésus.

Il expose avec une force et une précision satisfaisante les

grandes lois du progrès, terme auquel ii préfère celui de développement.

S'il ne dit pas tout ce qu'il serait juste de dire sur la

réformation, à laquelle il aime à substituer le terme de protestation,
c'est d'elle qu'il date l'ère nouvelle du développement actuel et

futur de l'humanité. Le résultat auquel il arrive, c'est que le critère

de la vérité ou le principe fondamental de la future
doctrine humaine sera une foi progressive raisonnable qui peut se

formuler ainsi : Je crois vrai tout ce qui est conforme à ma
manière d'être d'après le savoir qui s'est développé durant la course

rapide de mon apparition terrestre. Si le lecteur trouve cette

conclusion peu satisfaisante ou peu consolante, ce n'est pas ma
faute. Je n'ai fait que résumer et traduire sans trahir. Ce n'est

peut-être pas non plus la faute de l'auteur, car, tout en gardant
sa tournure d'esprit et son individualité, il s'est inspiré des œuvres
de Renan, de Strauss et de Lang. Et, pour être juste, n'avouerons-

nous pas qu'une foi qui tiendrait compte des lumières d'une
science sérieuse et qui répondrait à notre vraie manière d'être,
c'est-à-dire à tous les besoins de notre esprit, de notre âme et de

notre conscience, est une foi bien digne de ce nom?



philosophie 319

Reste à savoir si les lumières acquises par l'auteur sur le monde,

sur Dieu, sur l'homme et sa destination sont capables de produire
une foi joyeuse, forte, active, faite pour transporter les montagnes
et renverser les obstacles de tout genre que le péché oppose, sous

tant de formes, à la régénération des individus et de la société.

Quoi qu'il en soit, cette brochure donnera beaucoup à réfléchir

aux Italiens qui ont envie de réfléchir. C'est une nouvelle

attaque, un peu lourde, mais néanmoins redoutable, à la papauté qui
est battue en brèche par les protestants orthodoxes et libéraux,

par les journalistes libres-penseurs, par des philosophes, par des

poètes et par des écrivains de tout genre, dont la liste serait longue.
Comme Max Müller (voir Revue suisse, cahier de mai 1879,

pag. 367-368), l'auteur de Sapere e fede a un grand respect pour
les droits de la foi et un sentiment religieux incontestable ; comme

lui, il rêve une religion universelle et lui consacre d'avance un

temple qui s'appellera le Temple de la Réconciliation.
« Au milieu du temple s'élèvera un autel, et sur l'autel se trouvera

un livre, et les multitudes accourues de toutes les parties de

la terre, revêtues de la robe de l'Homme nouveau et par là devenues

sœurs, liront ces paroles gravées en lettres d'or :

lodi e feste
a Dìo ottimo massimo

eterno ed infinito spirito d'amore

da cui tutto procede.

amore e riconoscenza
a Dio ottimo massimo

ETERNO ED INFINITO SPIRITO D'AMORE

PER CUI ED IN CUI TUTTO VIVE.

GLORIA IN EXCELSIS

a Dio ottimo massimo

eterno ed infinito spirito d'amore

a cui tutto fa ritorno.

Jean-Jacques Parander.
Bvenles, mai 1879.


	Philosophie

