Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

EBERHARD SCHRADER. — INSCRIPTIONS CUNEIFORMES ET RE-
CHERCHES HISTORIQUES 1.

Le récent ouvrage du savant assyriologue de Berlin, M. Schrader,
n’est pas un exposé calme et méthodique des nouveaux progrés
accomplis dans I’art de déchiffrer les inscriptions cunéiformes, et
des résultats historiques et géographiques obtenus par ce moyen;
¢’est au contraire un plaidoyer chaleureux, parfois méme trop vé-
hément et trop personnel. Ce livre est la conséquence d’une lutte
engagée entre M. de Gutschmid d’un coété et les assyriologues de
I’autre. La lutte a commencé par une série d’articles de Revues;
elle a continué en 1876 par la publication d’un ouvrage de M. de
Gutschmid (Nouvelles Contributions 4 I’étude de I’Orient antique :
V’assyriologie en Allemagne 2), et c’est 4 ce livre que répond au-
jourd’hui M. Schrader. Ce dernier avait été pris & partie avec ses
collégues en assyriologie, et méme plus que ceux-ci; il était censé
plus inexcusable que ses confréres anglais ou frangais, puisqu’il
avait le privilege d’étre un savant allemand. Les attaques de M. de
Gutschmid peuvent avoir été excessives, ses reproches exagérés,
son ton trop provocateur : tout au moins, il en sera résulté un bien,

' Ketlinschriften und Geschichisforschung. Fin Beitrag zur monumen-
talen Geographie, Geschichte und Chronologie der Assyrer, von Eber-
hard Schrader. 556 pag. in-8. — Giessen, 1878, (Ricker.)

* Neue Beitrdge zur Geschichte des alten Orients. Die Assyriologie in
Dewvtschland, von A. von Gutschmid. 158 pag.in-8. — Leipzig, 1876. (Teub-
ner.) M. de Gutschmid est maintenant professeur d'hiastoire a Tubingue.



THEOLOGIE 287

¢’est que’assyriologie aura subi un contrdle rigoureux. M. Schrader
lui-méme a sévérement examiné a nouveau ses assertions anté-
rieures; il n’a trouvé que quelques affirmations de détail et quel-
ques conjectures a modifier ou a rétracter. Peut-étre est-il un peu
trop optimiste, et son adversaire implacable est-il pessimiste a
Pexceés? Quoi qu’il en soit, du choc des idées jaillit la Jumiére. Le
seul regret que nous devions exprimer, c’est que la polémique ait
revétu dans cette occurrence des formes peu courtoises et qu’elle
ait franchi certaines limites qu’on devrait toujours s’'imposer dans
un débat purement scientifique.

Nous nous abstiendrons dans cet article d’énumérer les chefs
d’accusation que contient le réquisitoire de M. de Gutschmid;
nous n’entrerons pas davantage dans le détail des réponses for-
mulées dans le livre de M. Schrader. Notre but est uniquement
d’extraire de ce dernier ouvrage les données nouvelles qui inté-
ressent la théologie, et plus particuliérement I'étude de I’Ancien
Testament au point de vue géographique el historique. Nous sui-
vrons en cela ’exemple que nous a donné M. Vuilleumier dans un
précédent article de cette méme Revue, oli il a rendu comple d'un
-ouvrage antérieur de M. Schrader (les Inscriptions cunéiformes
et I’Ancien Testament!). Nous n’aurons pas 4 enregistrer un aussi
grand nombre de faits nouveaux, d’abord parce que les décou-
vertes assyriologiques en rapport avec I'histoire d’Israél ont di-
minué de quantité et d’importance, puis parce que le nouveau
volume de M. Schrader est un retour sur le passé, une confir-
mation d’ceuvres plus anciennes, plutdt qu’un livre riche en faits
inédits 2.

Les 31 premiéres pages du livre sont consacrées & I’historique
de la controverse de M. Schrader avec M. de Gutschmid, et la
premiére partie tout entiére (pag. 32-93) est la réfutation générale
des objections présentées par cet auteur. La seconde partie

t Die Keilinschriften und das Alte Testament, von Eberhard Schrader.
386 pag. in-8. —— Giessen, 1872. (Ricker.) — Comp. Revue de théologie et de
Philosophie, VIe année (1873), pag. 289-304.

* On accueillera peut-étre d’autant plus volontiers notre analyse que
¢e nouvel ouvrage est d'un prix élevé, et qu'il n'intéresse pas les théolo-
giens dans toutes ses parties.



288 BULLETIN

(pag. 94-527) est divisée en deux sections principales qui traitent
Pune de la géographie, 'autre de V'histoire.

I. Section géographique. — Nous rencontrons une série de
paragraphes successifs, dont la plupart touchent a I’Ancien Testa-
ment. Dans le premier, M. Schrader maintient I'identité de la ville
de Our, mentionnée dans les inscriptions assyriennes avec le pays
de Our des Chaldéens, d’ou Abraham partit, selon la Genése !
(XI, 28, 31).

Il continue également a affirmer V'existence de deux peuples
différents, portant I'un comme Pautre le nom de Nabatéens. La
(renése (XXV, 13) mentionne une peuplade de ce nom, a savoir
Nébayot, premier-né d’Ismaél (voy. encore Gen. XXVIII, 9;
XXXVI, 3), parmi les tribus du nord de ’Arabie. Les Grecs con-
naissaient aussi les Nabatéens; enfin on a retrouvé dans la pé-
ninsule du Sinai un grand nombre d’inscriptions nabatéennes.
M. Schrader constate dans les inscriptions cunéiformes deux
peuples différents, portant deux noms presque identiques, les
Nabaitai et les Nabatu. Autrefois il avait assimilé ces derniers
aux Nébay6t de la Bible, aux Nabatéens des Grecs et des inscrip-
tions du Sinai; maintenant il leur assimile au contraire les Nabai-
tai, et continue a revendiquer (contre M. de Gutschmid) I’existence
de deux peuplades de ce nom : ’'une, les Nabaitai, tribu arabe,
déja connue par les sources indiquées; 'autre, les Nabatu, de race
araméenne et habitant la Babylonie méridionale. Il faut donc cor-
riger & ce point de vue les assertions du précédent ouvrage de
M. Schrader (les Inscriptions cunéiformes et I’Ancien Testament,
pag. 56).

La ville de Sefdarad du prophéte Abdias (vers. 20) forme le
sujet d’un troisieme paragraphe. Déja dans son autre ouvrage
(pag. 284) M. Schrader avait repoussé ’assimilation de Sefirad
avec Cparda, une ville mentionnée a plusieurs reprises dans les
inscriptions cunéiformes persanes et située dans une contrée
ionienne ou grecque. M. de Gutschmid admet que Sefirad doit
étre la ville de Sardes, en Lydie, et que Nébucadnetsar ayant
vendu les habitants de Jérusalem comme esclaves, ceux-ci pou-

* M. Vuilleumier a fait ressortir I'importance de cette identification
(article cité, pag. 293-294).



THEOLOGIE 285

vaient fort bien avoir eété conduits sur les marchés de I’Asie Mi-
neure. En réponse a cette explication, M. Schrader reléve le fait
que nous trouvons dans le livre des Rois et, mieux encore, 'ians
le prophéle Jérémie des données trés complétes sur le sort des
habitants de Jérusalem aprés la destruction de leur cité : nulle
part il n’est question de vente et d’esclavage. Mais méme en ad-
mettant que certains Israélites aient pu étre vendus, quelle appa-
rence y a-t-il que le prophéte Abdias parle de la ville de Sardes et
des Judéens qui s’y trouvent, et qu’il passe sous silence les autres
déportés bien plus importants? Non, si Sefarad désigne Sardes,
qu’on fasse alors descendre la composition du livre d’Abdias a
I’époque persane ou méme a I'époque grecque, comme le fait
Hitzig. Mais c’est ce que ne veut pas faire M. Schrader, et M. de
Gutschmid pas davantage. M. Schrader s’en tient donc 4 une ville
indéterminée, mais babylonienne, de Sefarad, peut-éire la méme
que Sefarvaim (2 Rois XVII, 24), le Sipar des Assyriens.

Les textes assyriens nomment & plusieurs reprises une ville de
Amgarrun, que M. Schrader retrouve dans la ville philistine de
Eqron. M. de Gutschmid veut au contraire y voir le nom de Me-
giddo, Mageddodn. Sans doute en hébreu il '’y a qu’un pas, facile
a franchir, de TW}?:(N) a TT}?:. Mais dans I’écriture cunéiforme,
il en est tout autrement. La ville de Argarrun étant foujours
nommée au milieu des villes des Philistins, et d’ailleurs la ville
de Megiddo ayant été retrouvée sous le nom de Magidu dans
d’autres contextes, cette question nous semble vidée dans le sens
adopté par M. Schrader. Celui-ci nous apprend que le signe pour
gar est aussi bien celui pour gar. Qu’il nous soit permis de de-
mander pourquoi, dans ce cas, les assyriologues n’ont pas défini-
livement admis l'orthographe Amgarrun (avec un g, ou un k
pointé) et abandonné Amgarrun par g. C’est ce que fait tardive-
ment M. Schrader (pag. 123 et 282).

En cinquieme lieu, M. Schrader s’occupe du pays de Palastav
ou de Pilasta, qui se trouve nommé sur les monuments assyriens.
Ce nom désigne évidemment en premiere ligne la Philistie, mais
M. Schrader admet que ce méme nom a pu, par extension, s’ap-
pliquer aussi au royaume de Juda, de méme que le nom de Pales-
tine a désigné en fin de compte tout le pays de Canaan.



290 BULLETIN

Dans une seconde série d’études géographiques (pag. 127-299),
M. Schrader discute quelques questions qui ne se rapportent point
a des localités nommées dans I’Ancien Testament. Nous les pas-
serons donc sous silence dans notre analyse, a4 l’exception de
quelques faits de détail qui ont de Pintérét pour les recherches
bibliques. Les pag. 155-162 sont consacrées a une digression inté-
ressante sur les peuples appelés Muski, Tabal, Gimirrai par les
Assyriens, Meschek, Tubdl et Gomer par ’Ancien Testament,
Moo yot, TiBapnvoi et Keppépor par les Greesi. Il est prSible d’arriver,
par la comparaison des textes, & des conjectures curieuses et vrai-
semblables sur les migrations de ces peuples et leurs destinées
dans ces temps reculés. — Une note de 1a pag.199 donne des ren-
seignements entiérement nouveaux sur une localité que mentionne
Amos I, 5 : Beth-Eden, siége d’un gouverneur ou d’un roi vassal
du royaume de Syrie. On pourrait comparer a ce sujet les passages
2 Rois XIX, 12; Esa. XXXVII, 12; Ezéch. XXVII, 23. — Pages
221 et suivantes, M. Schrader combat 'opinion traditionnelle
d’aprés laquelle le Karkemisch biblique (sur les monuments assy-
riens Gargamis) serait la ville de Circésium, qui se lrouvait au
confluent du Chaboras et de ’Euphrate. Déja MM. G. Rawlinson,
Maspero, Néldeke, George Smith, Sayce avaient sérieusement mis
en doute cette identification qu’il faut décidément abandonner.
En revanche, ces auteurs et M. Schrader ne sont pas d’accord
quant a la position qu’a di occuper Karkemisch. Les uns en font
Hiérapolis, d’autres la retrouvent dans le Qalat-Nedjm moderne,
d’autres plus au nord encore, dans les ruines de Djirbas. Selon
M. Schrader, Karkemisch aurait été en tout cas sur la rive droite
del’Euphrate.— Les pag. 225-236 renferment de nouveaux détails
sur les Héthiens de I’Ancien Testament et les Chatti des Assyriens.
(Comp. Die Keilinschriften und das Alte Testament, pag. 27 et
suiv.) — Notons enfin (pag. 258) la mention faite par M. Schrader
de Pinvasion du roi d’Ethiopie, Zérach, dans le royaume de Juda
au temps d’Asa (2 Chron. XIV, 8 et suiv.). M. Schrader y voit
une analogie avec des circonstances un peu postérieures, dont les
monuments cunéiformes ont conservé le souvenir : il s’agit de sa-

' Genese X, 2; Ezéchiel XXVII, 13; XXXII, 26; XXXVIII, 2, 3, 6;
XXXIX, 1. Comp. aussi Hérodote I, 15; I11,9%4; 1V, 1, VII, 78



THEOLOGIE 291

voir si, comme il ’'admet, les Egyptiens ont pu préter leur concours
a une coalition des Phéniciens, des Palestiniens et des Syriens
contre le puissant empire d’Assyrie 1.

II. Section historique. — Un premier chapitre est consacré aux
listes chronologiques des Assyriens, ou listes d’éponymes (on sait
que chaque année recevait le nom d’un magistrat). Nous possé-
dons plusieurs exemplaires de ces listes ou tabelles; tous présen-
tent des lacunes, mais ils se complétent mutuellement. M. Schrader
décrit d’abord bridvement les listes d’éponymes, puis il expose
(pag. 302-312) la relation entre les divers exemplaires existants;
enfin il les compare avec d’autres monuments contemporains, a
savoir les inscriptions de plusieurs souverains de Ninive. Ses con-
clusions se trouvent a la pag. 334, formulées en ces termes :

10 Quant au nombre de 228 éponymes et & I'ordre dans lequel
ils se suivent, les sept exemplaires de tabelles que nous possédons
ne présentent pas la plus légére divergence.

20 11 y a pourtant quelques différences, mais ou bien elles sont
purement apparentes, ou bien elles s’expliquent aisément. Quand
elles concernent ’année de I’avénement d’un roi, la contradiction
provient souvent de ce que tantdt la premiére année du régne est
comptée & partir du jour de ’avénement, tantdt elle embrasse la
fraction d’année qui termine le régne précédent. Les divergences
proviennent aussi quelquefois de ce que les écrivains de ces listes
ont fait dater le régne d’un souverain tantot de ’année ou il est
monté sur le trone, tantdt de 'année, un peu postérieure, 4 la-
quelle il a servi d’éponyme.

3o Ces divergences ne sont pas de nature a infirmer la valeur
des listes d’éponymes et ne leur enlévent pas leur aptitude a servir
de base pour un systéme chronologique.

Nous sommes donc en présence d’un cycle de 228 années; il
s’agit de le placer quelque part dans le cadre des données chro-
nologiques fournies par d’autres sources. La comparaison avec le
Canon de Ptolémée permet d’identifier certaines indications et les
228 années se trouvent embrasser le laps de temps qui s’écoule

* On pourrait peut-étre citer aussi 2 Rois VIL, 6? « Le roi d'lsraél a pris

& 8a solde contre nous les rois des Héthiens et les rois d’ Egypte pour venir
contre nous. »



292 BULLETIN

de 893 4 666 avant Jésus-Christ. Pour la période 747-666, les listes
d’éponymes et le Canon de Ptolémée se controlent mutuellement.
Un contrdle ultérieur est fourm par les calculs astronomiques. Un
document assyrien nous apprend que sous 'arcliontat de Purtlsa-
gal's, 11 y eut & Ninive une éclipse de soleil. D’apreés la relation
établie ci-dessus entre les listes assyriennes et le Canon de Ptolé-
mée, I'archontat en question tombe en 763. Les calculs faits pré-
cédemment par les astronomes Hind et Airy, repris pour le compte
de M. Schrader par M. Lehmann & Berlin, prouvent qu’il y a eu &
Ninive, le 15 juin 763, une éclipse de soleil presque totale.

Aprés avoir rapporté ces faits, M. Schrader discute encore une
autre éclipse, celle de ’an 809, et une prétendue éclipse admise par
M. Oppert, & ’appui de son hypothése d’une interruption dans la
série des éponymes. M. Oppert ce propose par ce moyen de réduire
a néant le conflit entre la chronologie biblique et la chronologie
assyrienne 1. Ce conflit n’existe pas pour la date de la destruction
de Samarie, que les deux systémes placent en 722. Mais, avant
comme apres cette date, il y a de grands dissentiments entire les
données assyriennes et les textes de ’Ancien Testament. M. Schra-
der réfute longuement I'’hypothése d’une interruption dans la
série des archontes assyriens. Il invoque, a cet effel, un argument
qui nous semble d’une grande valeur : c’est ’existence d’un cer-
tain cycle, d’'une certaine rotation réguliére entre les principaux
fonctionnaires de l'empire assyrien pour occuper I’archontat. La
page 350 nous montre, dans une tabelle fort instructive, 'existence
de ce cycle pour les années 810-801 (régne de Binnirar), 781-722
(régne de Salmanassar), 753-744 (régne de Asurnirar), 743-734
(régne de Tiglath-Piléser). Une rotation ultérieure se montre
quand on compare les années 768-760 avec 733-724. Or l'inter-
ruption proposée par M. Oppert tomberait avant année 745 et
briserait justement le fil d’'un de ces cycles de fonctionnaires. Un
autre argument fourni par M. Schrader, c’est que ’éponyme de
748 et celui de 738 sont identiques : méme nom, mémes fonctions
(sous deux rois successifs, ce qui explique pourquoi le eycle re-
commence). Cette identité est concevable, méme naturelle, a dix
ans de distance. A cinquante-siz ans d’intervalle, elle devient In-

Voy. Revue de théologie et de philosophie, article cité, pag. 301-304.



THEOLOGIE 293

admissible, et c’est 1l que conduirail le systéme de M. Oppert.
L’argumentation de M. Schrader semble décisive, le conflit sub-
siste encore entre la chronologie des monuments assyriens et celle
de la Bible; I’hypothése d’une interruption dans la série des épo-
nymes ne saurait résoudre le probléme.

Ce désaccord en matiére chronologique fait également sentir son
influence dans les deux chapitres suivants (2 et 3), qui sont consa-
sacrés aux rois Achab d’Israél et Ben-Hadad de Damas. Une in-
scription du roi d’Assyrie Salmanassar II raconte qu’en 854
(chronologie assyrienne) 1l vainquit, a Qargar, une coalition de
rois, parmi lesquels se trouvaient Bin-Hidri de Damas et 4habbu
Sir'lat. Cest déja un fait saillant que de trouver sur ce monu-
ment un roi de Syrie et un roi d’Israél, contemporains et porteurs
de noms analogues aux noms bibliques de Ben-Hadad et d’Achab.
Mais d’apreés la chronologie biblique, Achab n’aurait pas survécu
a Pan 897 et Ben-Hadad l’aurait suivi dans la tombe quelques
années aprés. Nous rencontrons donc ici I’abime considérable de
plus de quarante ans, qui sépare les deux chronologies. Mais, en
outre, il y a deux difficultés & considérer. D’abord, la question
de linguistique : Sir’lai peut-il désigner Israél? M. Schrader
soutient l'affirmative, avec autant et plus d’acharnement que
M. de Gutschmid en montre pour la négative. Il faut remarquer
que nulle part ailleurs on n’a retrouvé dans les inscriptions cunéi-
formes le nom d’Israél; partout le royaume des dix tribus s’ap-
pelle le pays d’Omri ou le royaume de Samarie. Il faut observer
aussi que Sir’lai s’écrit par cadé et non pas par sin, mais récemment
M. Schrader a trouvé la preuve que le signe cir s’emploie égale-
ment pour sir!. Cette derniére objection tomberait donc ; resterait
celle de I'hapax legomenon Sir’lai = Israél. Nous pouvons espérer
que le déchiffrement ultérieur des inscriptions cunéiformes four-
nira d’autres exemples de cette désignation. Un cas analogue s’est
produit pour le nom de Canaan qu’on n’avait trouvé nulle part.
M. Friedrich Delitzsch et le regretté George Smith lont lu a
plusieurs reprises sur des monuments non encore publiés, sous
la forme Kan-a-na, et cette trouvaille a permis a M. Delitzsch de

* M. Schrader établit mdme que le signe en question signifie exclusi-
vement sir (et non cir).



204 BULLETIN

lire ce méme mot dans un passage déja publié mais dont le sens
était resté douteux.

Une seconde difficulté se présente encore : il est inconcevable,
dit-on, que deux rois qui venaient de se livrer des combats meur-
triers, se soient ligués contre un ennemicommun. M. de Gutschmid
se trouve avoir ici pour acolyte M. Wellhausen 1, M. Schrader leur
répond en invoquant par analogie 1’alliance de Ben-Hadad I¢r avec
Baescha, roi d’Israél, et en citant le texte méme de 1 Rois XX, 34.
D’aprés ce passage, Achab et Ben-Hadad II auraient conclu une
alliance, non pas, il est vrai, contre les Assyriens, du moins cela
n’est pas dit explicitement. Mais M. Schrader estime que la per-
spective menacante d’une invasion de la grande puissance assy-
rienne peut fort bien avoir pesé dans la balance et poussé Achab
a faire taire ses inimitiés2. Toutes ces considérations sont sérieuses
et méritent d’étre attentivement méditées. Il semble pourtant que
les conclusions de M. Schrader sont par trop triomphantes; ses
raisonnements, qui paraissent tout & fait vraisemblables, sauf
nouvel avis, ne sont pas encore absolument décisifs.

Nous passerons rapidement sur le chapitre suivant, consacré a
Ben-Hadad de Damas, et nous en reproduirons seulement les
conclusions (pag. 394) : « 1° Les considérations historiques obli-
gent a admetire l'identité du Ben-Hadad de la Bible et du
?-’-id-ri des inscriptions cunéiformes. 2° Le nom biblique Ben-
Hadad ('l']ﬂ"‘"j) peut, sur le terrain hébraique, signifier fils de
Huadad ; mais avec la prononciation habituelle, il ne peut avoir ce
sens comme nom d’origine syriaque. 3° La tentative qu’on a faite
de prouver l'existence de dix rois de Damas nommés AdaSos a
échoué. 4o Les Septante nous conduisent a lire Ben-Hadar
(".'Tﬂ_'f:) 50 Il peut y avoir eu un dieu syro-assyrien surnommé
Rammanu et Barku, et dont le nom était Ban ou Bin. 6° A
moins d’admettre que les rois de Damas portaient deux noms, ou
bien qu’il y a eu erreur, soit chez les écrivains bibliques, soit
chez trois auteurs d’inscriptions assyriennes, il faut se contenter
des conclusions ci-dessus, sous peine d’aboutir 4 des conjectures
qui n’ont rien d’historique. Mais il ne faut pas vouloir anticiper par

* Jahrbiicher fiir dewtsche Theologie, XX, 626 et suivantes.
* Page 358, ligne 3, lisez syrische au lieu de assyrische.



THEOLOGIE 295

un jugement précipité sur une décision ultérieure et définitive. »
M. Schrader se montre plus réservé sur ce point que dans le cha-
pitre précédent.

Avec le quatriéme chapitre, nous revenons sur le terrain bibli-
que. Il s’agit du roi Azaria (Ozias) de Juda, que M. Schrader
reconnait dans deux inscriptions, malheureusement trés mutilées
et dont P’auteur est probablement Tiglath-Piléser II 1. Le nom
du prince judéen en question s’y retrouve cinq fois en tout:
1o Comme.... ya-a-hu du pays du Juda ; 2° comme.... ¢cu-ri-yo-
hw du pays de Juda; 3° comme.... a-a-hu ; 4° comme Az-ri-a ;
5° comme Az-ri-ya-a-u 2. Le signe az peut aussi se lire asch, a¢,
mais le signe ¢u ne peut pas signifier zu ; il peut quelquefois avoir
la prononciation asch. On voit que les difficultés linguistiques
abondent ici. Il importe aussi de noter que l'identité des person-
nages mentionnés dans les deux inscriptions n’est pas hors de
doute, et que dans P'inscription A, qui parle du pays de Juda,
Iorthographe est précisément défavorable & I'identification avec
Azaria. Cette inscription A ne présente plus que des indications
vagues ou incomplétes, et il est impossible de lui donner un sens
bien précis. L’inscription B parle au contraire clairement d’un
Azriya, qui aurait été 1’allié dela ville de Hamath dans une guerre
contre 1’Assyrie.

M. Schrader n’hésite pas & voir un seul et méme homme dans
les deux inscriptions; il admet que les Assyriens écrivaient le
nom d’Azaria par ¢adé. Il établit avec raison que la désignation
« Acuriya du pays de Juda » ne peut s’appliquer qu’a un roi, et
comme aucun roi de Juda ne s’appelle Acaria, il est naturel de
voir dans ce souverain le roi Azaria. Il repousse toute assimila-
tion de cet Azaria avec le fils de Tabeel mentionné dans Esa.
VII, 6, comme allié de Pékach et de Récin (conjecture de M. Op-
pert). Enfin, il fait valoir que d’apres les inscriptions de Tiglath-
Piléser, nous devons avoir affaire ici & un contemporain de Me-
nahem d’Israél, ce qui est bien le cas pour Azaria. Sans doute,

* Tiglath-Piléser IV (Die Keilinschriften und das Alte Testament, pag.
118, ligne 1) est une taute.

* Les trois premiers passages appartiennent & la premibre inscription
(A), les passages 4 et 5, & la seconde (B).



296 BULLETIN

ici encore la chronologie biblique est en désaccord avec la chro-
nologie assyrienne, mais le synchronisme des faits subsiste.
M. Wellhausen ayant objecté que I’dge et la 1épre du roi Azaria-
Ozias avaient dt I'empécher de guerroyer contre I’Assyrie et de
préter secours & des Syriens, M. Schrader, pour répondre & cette
allégation, emprunte une citation & un article qu’il a consacré a
cette question dans les Jahrbiicher fir protestantische Theologiel.
Ces quelques pages (411-415) donnent une description intéres-
sante de la fin du régne d’Ozias et de la régence de son fils Jo-
tham, comme on peut les reconstruire au moyen des données
bibliques et autres 2. M, Schrader y ajoute encore, en réponse a
M. de Gutschmid, des développements plus détaillés sur la possi-
bilité d’une alliance de Juda avec Hamath (pag. 445-421). La
conclusion est donc la méme que dans le précédent ouvrage de
M. Schrader, mais elle est appuyée d’une argumentation plus
compléte et plus décisive,

On sait la difficulté que présentent les passages de la Bible qui
parlent d’un roi d’Assyrie Poul ou Phoul. En effet ce roi n’a pas
été retrouvé dans les inscriptions cunéiformes. Le plus simple se-
rait de 'identifier avec Tiglath-Piléser, quoique le livre des Rois
semble faire de ces deux souverains deux personnages distincts.
(Pest & ce parti que s’est arrété M. Schrader depuis longtemps
déja. Il revient pourtant encore sur ce sujet dans le volume que
nous analysons (pag. 422-460) et discute les deux alternatives
que voici : ou bien le roi Phoul d’Assour n’était pas roi d’Assy-

¢ ]I* année (1876), pag. 377 et suivantes.

* Au bas de la page 411, M. Schrader dit: « Nous ne savons pas du tout
quelle a été la durée, courte ou longue, de la maladie d'Ozias et de son
incapacité de régner. » Le texte biblique (2 Rois XV, 5) semble indiquer
que cet état a duré longtemps: mais il n’est point prouvé que la lepre
rendit Ozias absolument incapable de conserver les rénes du gouverne-
ment. Sans doute, elle le condamnait b vivre & I'écart, son fils devait le
remplacer dans toutes les fonctions extérieures de la royauté. Mais no-
minalement, et spécialement vis-h-vis de peuples étrangers, Azaria-Ozias
était encore le roi de Juda. D’ailleurs, la lepre qui sépare le malade du
reste des humains, ne semble pas briser son énergie ni lui enlever ses fa-
cultés. Sans sortir des exemples bibliques, comp. Naaman (2 Rois V, 1) et
les lépreux de Samarie (2 Rois VII, 3).



THEOLOGIE 297

rie, et régnait sur un autre pays, ou bien le roi Phoul d’Assour
était roi d’Assyrie, mais dans ce cas il ne s’appelait pas Phoul, ou
du moins pas toujours, et avait un autre nom.

Dans la premieére alternative (Phoul n’était pas roi d’Assyrie), il
y a de nouveau deux hypothéses possibles: ou bien Phoul était
un usurpateur, régnant sur la partie méridionale et occidentale
de I’empire assyrien, ou bien il était un co-régent, un allié de
Tiglath-Piléser, un souverain régnant en Babylonie, peut-étre
meéeme dans certaines régions de I’Assyrie. La premiére de ces
deux hypothéses appartient & M. G. Rawlinson, la seconde est
celle de M. de Gutschmid. M. Schrader les réfute I'une et Pautre
avec succes (pag. 424-437) ; mais le ton de plaisanterie un peu
lourde qu’il a cru devoir adopter n’ajoute point a la force de ses
raisonnements.

La seconde alternative fait de Phoul un monarque assyrien :
mais est-il identique avec Binnirar (G. Smith), ou bien avec I'é-
ponyme Purilsagal’t de 'an 763 (A. Kceehler), ou bien avec
Bil-malik, général assyrien et éponyme de P'an 769 (Rcesch), ou
bien encore avec Tiglath-Piléser? Cette derniére opinion qui est
celle de sir Henry Rawlinson et de M. Lepsius, n’était pas d’a-
bord celle de M. Schrader. Mais il s’y est rangé depuis 1870 et
consacre encore une vingtaine de pages a la défendre.

Nous n’analyserons pas les chapitres suivants, consacrés a Bé-
rose, a Ciésias et & Hérodote, et qui ne renferment rien qui touche
a I’Ancien Testament. Nous arriverons ainsi aux derniéres pages
du volume, qui traitent de la mission civilisatrice des Assyriens
(die Culturmission der Assyrer). Ce titre, d’apparence un peu
ironique, est emprunté 4 M. de Gutschmid, qui reléve les cruau-
tés et les actes diaboliques des Assyriens et en tire la conclusion
que ce peuple était « indiciblement atroce. » M. Schrader répond &
cette attaque véhémente en admettant volontiers que les Assyriens
n’étaient point parfaits et que les inscriptions des rois victorieux
racontent souvent avec complaisance et peut-étre avec exagéra-
tion des acles réprouvés par nos meeurs. Mais certains méfaits,
certaines abominations qu’on leur reproche n’existent que dans des
traductions fautives, et la cruauté vis-a-vis des vaincus se rencon-

* Die Assyriologie in Deutschland, pag. 148.
THEOL. ET PHIL. 1879, 20



208 BULLETIN

tre fréquemment dans les récits bibliques (1 Sam. XXVII, 8411 ;
2 Sam. XII, 31 ; 2 Rois XV, 16). « Nous n’avons pas le droit, dit
M. Schrader, d'user envers les Assyriens d’autres poids et d’au-
tres mesures que ceux que nous avons dés longtemps ’habitude
d’employer a I’égard du peuple-élu de David. Il n’y a certes pas
lieu d’attribuer & un peuple une moralité supérieure, parce qu’il
a une grande importance dans I'histoire, mais il n’y a pas plus de
raison pour le juger au point de vue d'une moralité abstraite,
sans tenir compte de son milieu historique et géographique, a
moins d’en user de méme & I'égard d’autres peuples qui se trou-
vent dans une situation analogue. »

La valeur de Vouvrage de M. Schrader est rehaussée par 'ad-
jonction d’'un index et d’une carte de 1’Asie antérieure, d’aprés
les sources assyriennes, dessinée par le célébre géographe M. H.
Kiepert. Quant au mérite intrinséque de ce volume, nous ne
sommes point en mesure de ’apprécier ; nous pensons que malgi*é
cette vigoureuse réfutation, ou peut-étre précisément a cause
d’elle, la brochure de M. de Gutschmid demeurera un document
intéressant et important dans les fastes de I’assyriologie, et nous
nous contenterons pour notre part d’étre reconnaissants envers
M. Schrader des nouvelles lumiéres que son ouvrage jette sur cer-
taines questions du domaine de 1’Ancien Testament 1.

LuciEN GAUTIER.

t A quiconque voudrait joindre & la lecture de I'analyse ci-dessus celle
d'une critique faite de main de maitre, nous nous empressons de signaler
un article que M. Noldeke vient de consacrer & I'ouvrage de M. Schrader
et qui a paru dans la Zeitschrift der Deutschen Morgenlindischen Gesell-
schaft, XXXIII (1879), pag. 320-332. Nous relevons dans ce compte
rendu une vemarque finale de la plus haute importance: M. Noldeke,
frappé de l'irrégularité déplorable de la vocalisation assyrienne, ainst
que d’autres circonstances, émet 1'idée que les signes soi-disant syllabi-
ques pourraient fort bien n’avoir souvent que la valewr d'une consonne.
Cette hypothese, dit-il, est loin de tout expliquer; elle risque de rendre
le déchiffrement encore plus difficile, mais ce n'est pas une raison pour
qu'elle soit fausse.




THEOLOGIE 299

BIESENTHAL. — L’ECRIT DE CONSOLATION DE L’APOTRE PAUL
AUux HeBrrEUX 1.

Le titre méme de cet ouvrage en indique loriginalité. D’apres
Pauteur, ce document, que nous appelons ordinairement une
lettre, n’appartiendrait pas au genre épistolaire, et cette maniére
inexacte de le considérer serait I’origine des erreurs innombrables
répandues sur son compte. En second lieu, contrairement a I'opi-
nion presque universellement admise, ce traité serait di a la
plume de I’apdtre Paul lui-méme. Ecrit primitivement en hébreu,
il fut plus tard traduit en grec et c’est la traduction seule que le
temps a épargnée. Quant & I'original, dont nous ne possédons plus
une seule ligne, M. Biesenthal voudrait nous le rendre approxima-
tivement en retraduisant le livre grec en hébreu, ce qu’il fait avec
un soin, une autorité philologique dignes de tout respect.

Ces idées, a vrai dire, ne sont pas nouvelles, et depuis I’époque
des Péres jusqu’a aujourd’hui, elles ont eu presque toujours quel-
ques rares représentants. Mais il serait injuste de refuser a notre
auteur l'invention d’arguments nouveaux, quoique aucun d’eux
ne me paraisse prouver d’une facon suffisante la vérité des deux
théses défendues qui constituent & la fois le centre et la raison
d’étre de ce livre, intéressant par son étrangeté.

Examinons en quelques mots la valeur des deux affirmations
qui lui donnent son cachet spécial au milieu des nombreux com-
mentaires qu’a suscités la letire aux Hébreux.

Sur le premier point nous serons trés bref. Que I’épitre aux
Hébreux soit une lettre ou un traité, c’est presque une affaire de
gott, de sentiment sur laquelle il ne vaut pas la peine de beau-
coup disputer. En faveur de ’opinion recue qui parle d’'une épitre
aux Hébreux, on pourra toujours invoquer des arguments comme
ceux-ci: ’écrivain s’adresse a ses lecteurs a la seconde personne;
les chrétiens qu’il a en vue forment un cercle bien défini, une
communauté ou un groupe de communautés, dont il sait les be-
soins et les défauts, avec lesquelles il est en relation étroite. Les

* Joh.-H.-R. Biesenthal, D* phil. et theol. — Das Trostschreiben des
Apostels Paulus an die Hebreer, kritisch wiederhergestellt und sprachlich-

archiiologisch und biblisch-theologisch erliutert. — Leipzig. Fernau,
1878. In-8. (XI1 et 362 pages.)



300 BULLETIN

derniers chapitres, en particulier, renferment de ces allusions per-
sonnelles (X, 25, 32 et suiv.), de ces conseils spéciaux (XIII), de
ces salutations fraternelles (XIII, 24) qu’on ne retrouve guére dans
un traité systématique ou d’exhortation, mais seulement dans le
genre plus familier de I'épitre.

Néanmoins, on peut relever aussi le caractére didactique, en
général objectif, de ce livre, que M. Reuss appelle avec quelque
raison « le plus ancien traité systématique de la théologie de
I’Evangile. » Il n’a ni adresse exactement indiquée, quoique le
contenu la fasse aisément découvrir, ni nom d’auteur. Mais ces
deux derniers traits se retrouvent aussi dans la premiére épitre
de Jean, sur le genre de laquelle il n’est point permis d’hésiter.
Peut-étre toute la différence entre la lettre aux Hébreux et les
autres documents épistolaires du Nouveau Testament git-elle dans
la prédominance chez la premiére des éléments didactiques. Epitre
ou traité, peu importe, M. Biesenthal a peut-étre dit juste en appe-
lant notre écrit un traité de consolation , léyos tic mapuxkicews
(XIII, 22). C’est le nom qu’en passant I'auteur semble assigner a
sa composition et nous laisserons aux rhétoriciens le soin de nous
dire si ces pages se rangent de préférence, au point de vue litté-
raire, dans le genre didactique ou dans celui plus familier de la
lettre.

Aussi croyons-nous que M. Biesenthal exagére, et beaucoup,
Pimportance de cette question quand il considére les fausses ap-
préciations de cet écrit au point de vue formel comme le mpdrov
Yetdog d’out découlent les erreurs qu’il combat, celle-la particulié-
rement qui refuse & Paul la paternité de ce livre si remarquable
a tant d’égards.

M. Biesenthal met tout en ceuvre, en effet, pour faire une vérité
historique de cette opinion de Clément d’Alexandrie, citée par
Eusébe, et d’aprés laquelle la lettre aux Hébreux aurait été écrite
par Paul en hébreu, tandis que Luc I'aurait soigneusement tra-
duite pour la mettre & la portée d’un cercle plus considérable de
lecteurs. (Pag. VIII et 44.) Nous ne dirons rien de lout ce qu’on
pourrait dire de la valeur de ce témoignage, tout dubitatif chez
Eusébe, et que les avis contraires de beaucoup d’écrivains ecclé-
siastiques de I’antiquité chrétienne infirment singuliérement. Mais



THEOLOGIE 301

qu’avance M. Biesenthal pour appuyer et expliquer? Voici les
faits :

Au moment ou Paul se décida a écrire aux Hébreux, il était
captif & Rome. La situation des Eglises était alors des plus criti-
ques; menacées par les persécutions et les haines des paiens et
des Juifs, privées de I'appuil de leurs premiers conducteurs, elles
menacalent de se laisser aller au découragement. Si, bien souvent,
les tortures ou les blichers n’ont fait que manifester la foi puissante
des fidéles, souvent aussi cette vie de combat et de dangers a été
pour beaucoup la cause premiere de la défection et de 'apostasie.
Ce vent de découragement amenait naturellement le regret du
passé, surtout chez les judéo-chrétiens, qui songeaient encore au
culte des péres, aux grandioses et émouvantes cérémonies du
temple, a la fumée de ’encens, au sang des victimes immolées
sur P'autel.

Le captif de Rome recoit ces ficheuses nouvelles; elles reten-
tissent dans son cceur en douloureux échos; couvert de chaines, il
ne peut pas lui-méme visiter les communautés, les relever par sa
présence et ses exhortations. Mais ce qu’il ne peut faire directe-
ment, il le peut par la plume. C’est la ce qui le décide a écrire
son traité de consolation, qu’il adresse avant tout a ses compatriotes,
auxquels le rattachaient ses origines, ses premilers souvenirs,
Pamour ardent de son cceur pour ses fréres selon la chair. Mais il
ne vise pas une communauté spéciale, il vise tout Israél et indi-
rectement tous les pagano-chrétiens qui pourraient trouver dans
ses pages un reméde & leur tristesse. Ce serait donc une sorte
d’encyclique sans destination particuliére, sauf que la situation des
chrétiens hébreux y occupe la premiére place.

Mais comment Paul s’adressera-t-il & des judéo-chrétiens?
Peut-il se nommer, lui que ses fréres ont rejeté comme un impur
et un apostat? Son nom ne réveillera-i-il pas le souvenir des an-
ciennes querelles; et d’ailleurs ses théses hardies sur la vanité des
sacrifices, sur P'inutilité de la pompe extérieure et des autels, ne
risquent-elles pas de soulever contre lui la haine des Juifs et celle
des paiens eux-mémes, qui auraient pu croire leurs dieux insultés
par le prisonnier de César? Pour obvier 4 ces inconvénients et &
ces dangers, Paul gardera 'anonyme. Son traité sera lancé dans



302 BULLETIN

le monde privé d’une signature qui pourrait en détruire I’in-
fluence.

Un autre motif devait le conduire a cette décision contraire a ses
habitudes. Son nom détesté pouvait soulever des orages, exposer
les communautés a la persécution et i la haine des adversaires.
Peul-étre méme provoquerait-il une « enquéte officielle » qui, par
le moyen des delatores, des traditores et des lapsz, dont M. Bie-
senthal nous décrit les agissements sous les empereurs romains
(pag. 3-7), risquerait de faire punir soif la communauté, soit les
personnes chez lesquelles on trouverait cet écrit dangereux.

Faut-il discuter longuement la valeur de ces arguments? Deux
mots suffisent, croyons-nous. Ils ont le grave défaut et le supréme
malheur de s’appuyer sur des analogies toutes générales, sur des
possibilités qu’aucun renseignement historique ne nous permet
d’appliquer & Paul et aux Eglises. Certes je veux bien croire qu’en
Pannée 8 de notre ére Auguste fit saisir et briler publiquement
les ceuvres de Titus Labienus, que sous Tibére le poéte Elius
Saturninus fut condamné a mort pour avoir blamé le tyran dans
ses vers; que Crematius Cordus subit le méme sort. Je veux croire
que sous Néron, en particulier, les poétes satiriques, les auteurs
d’ouvrages scientifiques méme furent condamnés pour de simples
allusions ou pour ce que P'ceil soupconneux du monstre pouvait
faire paraitre tel. Mais ce que je voudrais, ¢’est qu’on nous montrat
par des faits positifs, avérés, que les ouvrages d’un saint Paul, que
la littérature chrétienne a subi & ce moment le méme sort. Or
cette preuve indispensable fait totalement défaut. Et ici M. Bie-
senthal n’est-il pas, lui aussi, sous le poids d’un =p@rov Jeidos ? 11
parait croire qu’'a ’époque ou il nous transporte, le christianisme
était déja devenu une véritable puissance, tandis qu’il n’est encore
qu’'une secte qu'on commence seulement & connaitre et que I'on
confond souvent avec le judaisme. Sa littérature, ses écrits ne
paraissent guére avoir dépassé le cercle restreint des communaultés,
et dés lors il semble difficile que ces mesures de proscription se
soient appliquées aux livres ignorés des chrétiens. D’ailleurs,
je le note encore en passant, & la méme époque, Paul écrivit sa
lettre aux Philippiens et d’autres encore. En face des prétendus
dangers, pourquoi y a-t-il proclamé son nom tandis qu’il aurait di



THEOLOGIE 303

le cacher comme pour les Hébreux? Si, au contraire, cet anonyme
est une mesure de prudence destinée & ménager les susceptibilités
judéo-chrétiennes, cette conduite est-elle digne de Paul, est-elle
du moins dans ses allures ordinaires, y a-t-il un seul fait, une
seule donnée certaine qui permette cette hypothése désespérée ?
Quant aux arguments internes, tels que 'emploi du rwé; propre 4
Vapdtre dans quelques-unes de ses pages (Rom. III, 8; XI, 17 ;
4 Cor. VI, 1011 ; VII, 8), celui de métaphores analogues a celles des
autres épitres pauliniennes, javoue qu’ils ne m’ont point frappé
par leur justesse. Disons du reste que £l est permis de se fonder
sur la différence des styles, si les conceptions spéciales, la maniére
de présenter les idées, de les défendre et de les exposer sont un
critére légitime pour distinguer les auteurs les uns des autres,
chaque lecteur remarquera toute la distance qui sépare la lettre
aux Hébreux de tous les documents connus sous le nom de Paul, et
pour prouver quand méme leur unité originelle, il faudrait préci-
sément légitimer cette différence de caractére au lieu de se fonder
sur quelques analogies douteuses et lointaines, qui, méme lors-
quelles sont vraies, s’expliquent par Vinfluence du paulinisme
sur I’écrivain des Hébreux ou telle auire cause semblable.

Mais c’est surtout dans le choix de son traducteur que M. Bie-
senthal a eu la main malheureuse. Il semble patronner Luc comme
le faisait Clément d’Alexandrie. Or nous savons de source certaine
comment Luc traduit; il n’y a pour cela qu’a lire son évangile dans
les morceaux o il emploie ou transcrit des sources araméennes
(Luc I et II, etc.) et ot son style porte encore profondément le
cachet de I'idiome original. D’ailleurs ’art de la traduction élégante,
de celle qui cherche & rendre moins les termes eux-mémes que le
génie de I'auteur en 'appropriant au génie de la langue employée
dans la traduction, est en somme tout moderne, et il est dés lors
bien difficile de supposer que I’évangéliste-médecin n’ait pas laissé
dans sa derniére ceuvre quelques traces de '’hébreu de 'apétre.
Or, on les trouver, ces traces, dans ce style de notre letire aux
périodes artistement construites, qui rappellent & bien des égards
les meilleurs modéles de 'antiquité ?

Enfin, si Paul a écrit en hébreu, pourquoi, comme laffirme
M. Biesenthal, a-t-il suivi dans ses citations la version des Septante?



304 BULLETIN

(C’est 1a une anomalie inexplicable chez un homme, ses autres
lettres le prouvent, qui connaissait le texte original et qui aurait
dia étre amené i I’employer, ne fit-ce que par respect pour ses
lecteurs principaux, pour lesquels la langue des péres et surtout
les citations du code sacré possédaient un charme et un attrait
tout spéciaux.

En somme, la tentative de M. Biesenthal nous parait peu con-
cluante en faveur de la thése qu’il défend avec tant d’ardeur. Je
comprends qu’on essaie, comme 1’a fait Delitzsch 1, de rendre en
hébreu I’épitre aux Romains, par exemple; par ce moyen, il est
possible de retrouver le génie sémitique du grand apétre, le tour
et la forme primitive de sa pensée, ce qui est loin d’étre inutile.
Mais le méme travail & propos de la lettre toute grecque des Hé-
breux ne nous prouve rien, absolument rien, au sujet de son
origine obscure et contestée. Il nous dit seulement que M. Biesen-
thal manie la langue des Esaie et des Jérémie avec une habileté
et une facilité que nous admirons et envions, qu’il est possible de
rendre dans cet idiome un document grec, ce dont nous n’avons
jamais douté.

Aprés cela, reconnaissons que le commentaire de M. Biesenthal,
sans offrir rien de bien nouveau, renferme pourtant des vues par-
fois intéressantes et des données archéologiques tirées de I’Haggada

juive et du Talmud en général, qui possédent une réelle valeur.
P. C.

A. LoMBARD. — PAvuLICIENS, BuLGARes ET Bons-HoMmMmEs
EN ORIENT ET EN OCCIDENT 2.

Le vénérable auteur, bien connu comme directeur de la Société
internationale pour la sanctification et le repos du dimanche, a été
amené par des traditions de famille & s’occuper des Vaudois de la
Calabre, et 4 remonter le cours des siécles pour en trouver les
origines dans ces sectes de ’Orient qui ont pu, dans les spécula-

* Voy. le Nouveau Testament traduit en hébreu par F. Delitzsch et
publié par la Société biblique britannique et étrangere. — Leipzig, 1877.

* Pauliciens, etc. Etudes sur quelques sectes du moyen dge, par Alexandre
Lombard. — Gentve et Bale, H, Georg; Paris, Fischbacher, 1879, 319 pag.
in-12.



THEOLOGIE 305

tions de leurs chefs, se rattacher a certaines idées gnostiques ou
manichéennes, mais dont la majorité a conservé, selon I’historien
Guerike, de beaux traits d’un christianisme pratique et vivant.

L’origine des Pauliciens, que M. Lombard, comme la plupart
de ses savants devanciers, place au VIIe siécle, doit étre cherchée
au dela de cette époque. En effet, une loi de Théodose II, de I’an
418, nomme les Euchites ou Enthousiastes (appelés aussi Messa-
liens, d’aprés un mot syriaque qui signifie, comme Euchites, les
« Priants ») et les Pauliens. (Voy. Code, liv. X VI, titre V, loi 65¢.)
Constantin Copronyme, I’an 755, transporta une colonie de Pau-
liciens des plateaux de I’Arménie en Thrace. La ils entrérent en
relation avec les Slaves, fixés autour des Balkans dés le I11I¢ siécle,
et qui, au VII¢ siécle, y représentaient la majorité de la population.
Les Bulgares, de leur coté, peuple d’origine turque, venus des
bords du Volga, se mélérent également aux Slaves, au point
d’adopter leur langue. Le royaume de Bulgarie qui se forma dans
ces contrées date de I’an 679.

Le but des emapereurs grecs, en transportant des populations
asiatiques dans la Thrace dépeuplée par les Slavons et les Bul-
gares, était d’opposer une digue i ces envahissements..Mais les
Pauliciens d’Arménie se joignirent & ces peuples du nord plulot
que de faire cause commune avec les Grecs, qui persistaient & per-
sécuter leurs fréres d’Asie (en 812 et 855) et finirent par en trans-
porter les restes a Philippopolis en 970. Une partie des Bulgares,
établis dans le voisinage des Pauliciens ne tardérent pas a se lais-
ser gagner par leurs doctrines, tandis que d’autres s’adressaient &
Constantinople ou & Rome. Un Paulicien, nommé Lécas, souleva
en 1078 les Patzinaces contre I'empereur grec. En 1083, les
2500 Pauliciens qui se trouvaient dans 'armée impériale se reti-
rérent & Philippopolis, et en 1086 un Paulicien, nommé le Bégue,
conduisit en Thrace les barbares du Danube.

En 1094, le nom des Enthousiastes reparait sous la forme sla-
vonne de Bogomiles, ¢’est-a-dire « agréables 4 Dieu. » Cette secte
bulgare, qui était une réforme de celle des Pauliciens, fut persé-
cutée par Alexis CGomnéne et réfutée en 1410 par Euthymius Ziga-
béne. Le méme Alexis travailla aussi 4 la conversion des Pauliciens
de Philippopolis et de Nicée en Thrace, et en transporta une par-



3u6 BULLETIN

tie sur I'Heébre, en 1114. Plusieurs synodes successifs, réunis a
Constantinople en 1140, 1143 et 1144, condamnérent les Bogomiles
a étre brilés. Poursuivis également par les princes bulgares, ils
se retirérent en grande partie, dés le XI¢ siécle, du coté de ’occi-
dent. En effet, c’est 4 cette méme époque qu’on voit apparaiire en
divers pays de ’occident les Bougres (Bulgares), les Passagers,
les Bons-Hommes, les Purs (ou Cathares), les Poplicans. Quelques
restes des Bogomiles et des Pauliciens subsistérent cependant dans
la presqu’ile des Balkans; Villehardouin en rencontra en 1204 a
Philippopolis, et un missionnaire américain dit en avoir trouvé
encore 2000 familles en 1868.

Ce que ces sectaires de dénomination diverse avaient de commun

avec les Bulgares et les Slavons, ¢’était leur opposition aux tradi-
tions des Eglises hiérarchiques de Constantinople et de Rome, et
leur attachement a la langue nationale comme langue du culte
ainsi qu’a des versions de I’Ecriture sainte dans leur idiome; par-
ticularités qu’on retrouve au plus haut degré chez les Vaudois
d’Ttalie et de France, et qul les distinguent des sectes a 1dées plus
ou moins gnostiques et manichéennes de ces mémes pays. Ces
dées-la, d’ailleurs, n’étaient professées que par les parfaits. Les
simples croyants ne s’occupaient que de fréquentes priéres et de
la lecture du Nouveau Testament, tandis que les premiers prati-
quaient un ascétisme monacal semblable a celui des Eglises ca-
tholiques.

D’aprés M. Jiresek, qui a publié en 4876 a Prague une histoire
des Bulgares, le dualisme des Bulgares était un manichéisme trés
modéré, encore plus mitigé par les Albigeois. Ceux-ci ne rejetaient
PAncien Testament que parce qu’ils le regardaient comme une
ruse de Satan pour empécher les hommes de revenir a Dieu, 4 peu
prés comme Marcion envisageait le Démiurge comme auteur de
Pancienne alliance. D’un autre coté, ils rappelaient les Montanistes
en subordonnant les enseignements du Nouveau Testament a Pins-
piration immédiate du Saint-Esprit. Les Vaudois évitérent 'un et
I'autre de ces écarts en s’en tenant plus fidélement que les Ca-
thares de toute dénomination a I’Ecriture des deux Testaments,
tout en préférant, comme de raison, le Nouveau a I’Ancien. « Méme
a Iégard des Albigeois, les conciles de Tours, 1163, de Lavaur,



THEOLOGIE 307

1243, et de Toulouse observérent le plus profond silence sur les
impiétés de’Manés qu’on aurait bien voulu leur appliquer, mais
qu’on ne put pas trouver chez eux; car I’évéque cathare Nicétas
était venu en France en 1167 précisément pour arréter les progres
des doctrines mitigées. La confession de foi de ’Espagnol Pierre
de Lugo, héritier des principes albigeois, devant I'inquisition de
Toulouse, 1320-1322, bien qu'une des plus explicites, ne montre
aucune trace de manichéisme ; elle se résume dans I'opposition a
Pautorité du pape. C’est a I’Evangile seul que les conducteurs des
Cathares en appelaient lorsqu’ils étaient interrogés sur leurs
croyances, et la pureté de leur vie justifiait pleinement leurs
doctrines. A mesure que la connaissance de la Parole de Dieu se
répandit davantage dans le peuple, ces vues plus rapprochées de
celles de la réforme s’accentuérent de plus en plus. Aussi les
apotres, déja peu nombreux, du dualisme perdirent tellement leur
crédit, que c’est a peine si I'on peut en distinguer quelques-uns
au milieu du mouvement général.... » — « La profonde différence
entre ce systéme et celui des dualistes absolus, ¢’est que les doc-
teurs albigeois admettaient avec la Bible qu’un jour le mal serait
vaincu et son auteur enchainé a jamais. »

Nous ne pouvons songer & résumer de Ja méme maniére les dé-
veloppements historiques de Vopposition & I'Eglise qui s’étendit,
en Italie, depuis la Calabre et la Pouille jusqu’aux Alpes Cot-
tiennes, se fondant avec celle des Vaudois. « Dans le diocése de
Turin il y a dés 1047 un endroit nommé Bulgaro, aussi en 14120
et 1446. En 1150 la cathédrale de Turin posséde une curtis de
Bulgari. » Cette notice, ainsi que d’autres traces semblables, nous
permet de saisir le fil conducteur de cette opposition contre I’au-
torité de Rome. En Calabre on trouve des Macédoniens ou Pauli-
ciens vers 1041 ; a Monteforte, prés d’Asti, en 1028, I'hérésiarque
Gérard est qualifié de manichéen, etc. « En 'absence des Ecri-
tures, qui étaient rares alors entre les mains des fidéles, bien des
tendances diverses se manifestérent » parmi les Gazares ou Pata-
rins, qui n’eurent de commun que 'hostilité contre Rome. Mais
« les excentricités mystiques et individualistes qui avaient carac-
térisé quelques-uns des conventicules, se tempérérent peu & peu
sous influence des Vaudois. »



308 BULLETIN

Le livre principal de ces derniers, ou le plus ancien apreés leurs
versions de la Bible, la Nobla Leyczon, doit étre placé vers 1190,
date d’'un colloque entre eux et les catholiques. Le manuscrit de
Genéve, qui fixe son age 4 1100 ans depuis I’Apocalypse, ce qui
nous ramene a la méme date, est de la fin du XIIIe siécle, selon
le témoignage de M. Hamilton, ancien conservateur des manus-
crits du musée britannique. Le livre de M. Lombard en offre un
fac-simile qui servira & convaincre tous les connaisseurs en paléo-
graphie que ce poéme, ainsi que les huit autres traités qui y sont
joints, ne peut pas étre rapporté au XVe siécle comme I'ont voulu
quelques auteurs allemands, jaloux du mérite qu'ont eu les Vau-
dois d’avoir donné le jour aux premiers vrais réformateurs avant
la réforme. E. pE M.

P. LoBsTEIN. — PIERRE RAMUS COMME THEOLOGIEN 1.

Nous possédons sur Ramus, sa vie, ses écrits et ses opinions,
un ouvrage de M. Charles Waddington (Paris, 1855) qui laisse peu
de chose a désirer quant a la partie biographique, et traite d’une
facon aussi exacte que compléte de I'ceuvre philosophique du cé-
lebre humaniste. En revanche, sa théologie n’y est qu’effleurée, et
cependant Ramus aspirait & réformer la théologie non moins que
la grammaire, la rhétorique, la dialectique, les mathématiques, la
physique et la métaphysique. C’est cetie lacune que M. Lobstein,
professeur a Strasbourg, a eu dessein de combler en publiant son
travail, dédié & MM. Reuss et Cunitz a 'oceasion du jubilé semi-
séculaire de leur « Société théologique. » En le faisant, il a fourni
une utile contribution & V'hisloire de la théologie protestante,
ainsi qu’a celle du mouvement des esprits au sein de la réforme
francaise.

L’auteur passe successivement en revue : 1° Les idées de Ramus
sur I'essence de la théologie (doctrina bene vivendi), la méthode
et le plan 4 suivre, le role de ’Ecriture sainte et Vautorité de la
tradition. 20 Sa maniére de voir sur les principaux points du

t Petrus Ramus als Theologe. Ein Beitrag zur Geschichte der protestan-
tischen Theologie, von Lic. Theol. P. Lobstein, a. o. Prof. an der Univ.
Strassburg. — Strassburg, Schmidt (F. Bull), 1878. 86 pag. in-8.



THEOLOGIE 309

dogme, en particulier la position qu’il a prise vis-a-vis du calvi-
nisme en matiére de prédestination, de christologie et de sacre-
ments, el le caractére de sa polémique contre le catholicisme et le
luthéranisme. 3° Ses idées fondamentales en fait de morale chré-
tienne. 4° Ses vues concernant les rapports entre la théologie et la
philosophie : I’'usage qu'’il fait des anciens classiques; sa position a
I’égard de Platon d’une part, d’Aristote de I'autre; 'influence de
sa philosophie sur sa théologie.

Le résultat auquel aboutit cette étude sur Ramus théologien est
celui qu’on pouvait pressentir, étant donnés le caractére de ’homme
et la tendance générale de son ceuvre.

Ramus « ne se distingue ni par la profondeur de la pensée ni
par la pénétration de son jugement. La doctrine théologique qu’il
expose n’est autre que la doctrine réformée d’aprés Zwingli. Dans
ses conceptions dogmatiques et morales, on ne découvre pas de
points de vue originaux. Sa position vis-a-vis de I'Ecriture et de
la tradition est celle qui caractérise en général son Eglise; le plan
de son ouvrage (Commentaria de religione christiana) est con-
forme a I’ordre traditionnel des catéchismes : de la foi, de la loi,
de la priére, des sacrements.

» Ce qui le distingue, c’est, ici comme toujours, la méthode et
la maniére de présenter les choses; c’est 'opposition aux spécu-
lations et aux subtilités de la scolastique. Il évite la terminologie
de I'école el emploie de préférence le langage scripturaire, non
sans y méler la paraphrase rhétorique. L’humaniste se retrouve
dans ces rapprochements souvent heureux entre les religions de
Pantiquité classique et la révélation chrétienne. L’auteur fait res-
sortir & dessein le coté religieux et pratique des différentes doc-
trines, et cherche a satisfaire a la fois les besoins du sentiment
religieux et les exigences de ’esprit qui pense.

» On peut étre tenté d’adresser aux Commentaria de Ramus
les reproches de superficialité, de manque de maturité et de pro-
fondeur que Ritter a formulés contre sa philosophie. Il ne faut ce-
pendant pas perdre de vue que ce livre n’était pas destiné aux
théologiens, mais aux laiques, et qu’il avait un laique pour auteur.
Ce dernier fait surtout, il faut en tenir grand compte. Par 1 s’ex-
plique le caractére plutét populaire de Pexposition, qui vise a



310 BULLETIN

atteindre un public plus étendu; par la, 'importance attachée i la
mise en pratique des vérités expliquées, et le fréquent usage des
classiques concurremment avec celui des livres saints; par 13, sans
doute aussi, ces développements insuffisants au point de vue dog-
matique, cette tractation superficielle de certains sujets impor-
tants, ce défaut de précision. Ramus n’avait pas la prétention de
former de savants théologiens, il voulait instruire les laiques pieux,
stimuler leur réflexion et les initier a une saine intelligence de
PEcriture sainte.

» A ce point de vue, I’ébauche théologique de Pierre Ramus est
un monument intéressant de la réconciliation de I'’humanisme
avec la réforme, et de I’emploi de la culture classique au service
de la vérité évangélique. »

De ces paroles, par lesquelles M. Lobstein termine zon étude,
nous rapprocherons celles qu’il a choisies pour épigraphe et qui
sont tirées de la préface des Commentaria de religione christiana:

« Christiana Theologia non adeo abstrusa est vel ab hominum
sensibus remota, quin naturali quadam luce populis omnibus
tllucescat, hominesque tdeo humoanitas ipsa ad divina studia
capessendum invitet atque allictat 1. » H.. ¥.

WEYGOLDT. — DARWINISME, RELIGION ET MORALE 2,

La théorie de I’évolution que V'on confond souvent avec le sys-
téme de Darwin est de beaucoup antérieure au naturaliste anglais.
Le mérite de celui-ci est d’avoir fourni par sa doctrine de la sélec-
tion naturelle I'explication jusqu’ici la plus satisfaisante des lois
qui président a la transformation des étres organisés.

Les preuves que les transformistes avancent & Pappui de leur
hypothése sont principalement les suivantes : Méme construction
dans les animaux supérieurs, — identité de développement de

! Je note en passant que le théologien « Samuel, » avec qui Ramus fut
en relation pendant son séjour 4 Lausanne (Lobst., pag. 35; confr. Wad-
dingt., pag. 215 et 428), avait pour nom de famille Martoret; il était alors
(1570) professeur de théologie & I'académie de Lausanne.

* Essai couronuné par la Société de 1a Haye pour la défense de la religion
chrétienne. — Leyde, 1878.



THEOLOGIE 314

Pembryon, — présence d’organes rudimentaires, — atavismes,
— et dans les phénomeénes d’ordre psychologique, instincts et émo-
tions semblables, — enfin, dans I’expérience, I’art de I’éleveur qui
repose sur la possibilité de certaines modifications.

En réponse a ces arguments, les adversaires du transformisme
font remarquer qu’aucun fait n’a été observé qui marque le pas-
sage d’une espece a l'autre, — que les animaux embaumés il y a
cing mille ans sont identiques a ceux d’aujourd’hui et que ’éle-
vage n’affecte jamais les caractéres spécifiques dans les individus.
Cette transformation des espéces est contredite par la présence des
étres inférieurs qui auraient di disparaitre ou se transformer
aussi. On ne voit pas la nécessité de cette transformation, puisque
les mémes espéces vivent dans les climats froids et sous les tro-
piques, — dans I’eau el hors de I’eau. En outre, les degrés par les-
quels elle s’opére sont si insignifiants (1/14 000) qu’ils ne peuvent
constituer un avantage réel dans la lutte pour I'existence, et enfin
la distance qui sépare les types est trop grande pour que le pas-
sage de 'un & Pautre n’ait pas constitué un affaiblissement dans
Pindividu affecté, c’est-a-dire une cause de mort inévitable. Et a
supposer que la transformation des espéces soit prouvée, la sélec-
tion naturelle n’en est pasla loi, car elle ne peut rendre compte
ni de la présence des organes nuisibles (oreilles duliévre), ni de
Pabsence totale des formes intermédiaires, ni de 'existence des
étres inférieurs, ni de I'origine de la vie. Les darwinistes ne sont
pas plus heureux lorsqu’ils ne voient d’autre cause a ces trans-
formations que les changements fortuits que subissent les milieux,
a l'exclusion de toute idée de volonté supérieure. Tout, & les en-
tendre, se réduit a des opérations physico-chimiques.

S’il en est ainsi, pourquoi les organismes se développent-ils dans
une direction constante, suivant un type déterminé, pourquoi I’é-
leveur ne peut-il franchir certaines limites, — pourquoi la qualité
et la quantité chimiques ne se retrouvent-elles pas seules au bout
de toutes les opérations ? pourquoi cette loi de ’économie et de la
corrélation dans la croissance, comment s’expliquer la mort , si
elle n’est que V'arrét d’un travail purement chimique ? Si les cel-
lules ne sont que des groupements fortuits de matiére, pourquoi
se fractionnent-elles pour se regrouper suivant des fonctions spé-



312 BULLETIN

ciales ? Enfin, s'il n’y a pas de but dans la nature, comment se
fait-il que I’homme se propose des buts dans sa vie, — d’ou lui vient
cette notion? A tout ces questions, les darwinistes ne savent que
répondre et leur silence nous permet de conclure qu’il est pour le
moins aussi plausible d’admettre I’existence de buts poursuivis
dans le travail de la matiére que de la nier.

Religion et morale. La conceplion populaire de I'histoire des
religions, qui ne voit dans le bien que ce que la divinité approuve
et dans le mal ce qu’elle désaprouve, — ’étude des dogmatiques et
la conscience universelle de I’humanité qui donne une sanction a
la loi morale dans la croyance a un juge supréme, font dépendre
la morale de la religion. — Si, d’un autre c6té, nous interrogeons
Ihistoire scientifique des religions qui ne voit dans les divinités
que des personnifications des idées physiques et morales du temps,
— la philosophie qui fonde la morale sur la raison seule, — la
conscience qui condamne le mal sans en appeler & un autre ar-
bitre qu’elle méme, nous en concluons que la morale est indé-
pendante de la religion.

Pour concilier cette antinomie, il faut voir ce qu’est la religion.
La religion est le rapport qui existe entre I’étre fini, pris dans sa
totalité, et I’étre infini, — elle est un sentiment qui nous est inné.
— Ce sentiment, qui domine I'homme tout entier, rencontre sur
son passage la volonté sur laquelle il exerce son influence. — La
morale bénéficie ainsi du contact du sentiment religienx qui I’é-
léve et la fortifie.

(Pest ce que confirme la théorie de ’évolution. Elle nous montre
la conscience, fruit de Pinstinct social, revendication des droits de
Vespéce vis-a-vis de ceux de I'individu, aboutissant d’elle-méme
a la notion du droit de chacun, c’est-a-dire a la légalité, — et cette
légalité devenant moralité au contact du sentiment religieux.

Cette gradalion est si conforme aux faits qu’elle se reproduit
dans 'enfant, qui débute par la légalité et n’atteint a la vraie mo-
ralité qu’an jour ou le sentiment religieux s’est manifesté en lui.

Transformisme et religion. Le darwinisme excluant toute idée
de plan dans la nature, détruit en méme temps la notion de Dieun,
car on ne saurait donner ce nom a ’ensemble des forces méca-



THEOLOGIE 313

niques qui régissent le monde sans but aucun. — Toutefois, le
transformisme ne réussit pas 4 éliminer la notion de but. Sile
spectacle de la lutte acharnée que se livrent tous les &tres vivants
semble lui donner raison, I’étude de Pindividu nous oblige & re-
connaitre I'existence d’un plan, d’un but poursuivi. — La cellule
poursuit le sien, organisme, de son cdté, en poursuit un autre —
de telle sorte qu’il est permis d’en inférer que la méme loi se re-
trouve dans I’ensemble. On peut aussi concevoir le monde comme
un vaste enchevétrement de forces travaillant toutes a la réalisa-
tion d’un but unique, — ayant chacune son but particulier, et con-
tribuant & sa place et selon la mesure de son pouvoir a 'ceuvre de
I’ensemble. Cette conception de 'univers, qui le considére comme
basé sur un plan unique se poursuivant dans une multitude de
plans particuliers, trouvant en lui leur unité et leur cause, ne sau-
rait étre accusée d’anthropomorphisme.

Ainsi donc la théorie transformiste, qui admet, comme on le
voit, 'iddée d’'un but poursuivi, ne porte aucune atteinte a la re-
ligion en elle-méme. Seuls le dogme et ’Eglise en sont ébranlés.
Avec le principe de la transcendance disparaissent en effet la dis-
tinction entre religion révélée et religion naturelle, — le miracle,
le point de vue anthropocentrique, — en un mot ce qu’on appelle
communément orthodoxie.

Transformisme et morale.— Dans le domaine de la morale, la
sélection naturelle, qui écarte toute notion de but, aboutit & ce que
nous avons appelé la légalité, — elle ne peut pas aller au dela. Si
le darwinisme était appelé a exercer une influence sur le principe
constitutif des sociétés, la morale proprement dite passerait a I'état
rudimentaire et finirait par disparaitre. — Mais le transformisme
ne peut éliminer cette notion de but. — Aussi, comme il n'est pas
incompatible avec le sentiment religieux, son avénement ne sau-
rait-il porter atteinte aux acquisitions que I'humanité a faites de

ce cdté, — ni causer de sérieuses alarmes & ’homme religieux.
F. G.

THEOL. ET PHIL. 1879. 21



314 BULLETIN

ImitaTioN DE JEsSUs-CHRIST. TRADUGTION NOUVELLE 1.

I’éditeur de ce charmant petit volume n’a eu nullement 1'in-
tention de faire une ceuvre scientifique. Il nous dit en effet dans
sa préface : « Je dois avertir que dans le quatriéme livre jai dii
laisser tomber quelques expressions et méme quelques membres
de phrases pour éviter des affirmations qui auraient pu blesser les
sentiments légitimes des chrétiens protestants. » — « Jai di
aussi, dans les autres livres, modifier le sens de deux ou trois
mots qui rappelaient trop exclusivement les devoirs des moines
sans rappeler suffisamment les devoirs de fous les chrétiens. »

Grace a ces retouches, 'auteur se flatte d’avoir fait une traduc-
tion de ce livre qui peut étre placée, « sans scrupule, dans les
mains de tous les protestants. »

Il faudrait toute une étude pour examiner la question que notre
traducteur tranche bien facilement. Il est plus malaisé qu’il ne
parail s’en douter de transformer un christianisme de moines en
un christianisme a4 'usage de tout le monde. Au fond, nous ne
sommes pas occupés a faire autre chose dans cette Revue. Que
nous serions donc heureux et contents si la tache était aussi facile
que notre aimable et naif traducteur veut bien nous Yaffirmer!...
Mais, bien que la besogne soit des plus rudes, des plus ingrates,
nous ne pousserons pas la méchanceté jusqu’a dire que ce n’est
pas lui qui viendra nous la faciliter avec sa publication. Ce serait
attribuer trop d’importance a un ouvrage qui, malgré sa célébrité
et sa popularité, a bien décidément fait son temps. « Les lecteurs
apprendront dans I'Imitation, dit le traducteur, a croitre dans
cette vie de ’dme qui consiste ¢ mépriser le monde et & se mé-
priser soi-méme pour n’attacher de prix qu’a la grice de Dieu. »
Que c’est bien 1a cette piété monacale, quiétiste et manichéenne!
Ce livre énervant fera loujours plus les délices de ceux-la exclusi-
vement qui, pour se dispenser de réviser la dogmatique des siécles
passés, — qu’ils s'imaginent sauver a la faveur d'un mysticisme
nuageux ou d’un piétisme surchauffé, — révent d’un christianisme

* Par un pasteur de 'Eglise réformée. — Paris. J. Bonhonre et Ci édi-
teurs, 48 rue de Lille.



THEOLOGIE 315

en dehors de toutes les confessions, de toules les Eglises et de
toutes les théologies, qu’ils proclament étre au-dessus de toutes
les controverses, tandis qu’il est en réalité au dessous. Mais il a de
tout temps paru suspect, fade, ce blanc-manger des cloitres, a ceux
qui, éprouvant le besoin d’un christianisme viril, actif, laique,
n’entendent pas prendre pour de la religion la religiosité trés or-
thodoxe des pécheurs sur le retour. En insistant sur la misére
humaine, au détriment de la culpabilité, I'Imitation nous a donné,
dans notre monde chrétien, un spécimen de cette piété que nous
rencontrons déjd chez les moines du brahmanisme et du boud-
dhisme. C’est apparemment a la circonstance qu’elle n’intéresse
ni le coeur ni la conscience, que 'Imitation est redevable de la
faveur suspecte dont elle jouit auprés des beaux esprits qui ne
voient dans le christianisme qu’une religion archaique, offrant en-
core 'occasion de charmants motifs littéraires. Le fait est qu’au-
jourd’hui comme autrefois elle demeure le bréviaire de prédilec-
tion de cerlains mécréants cédant de temps & autre a la fantaisie
de faire leurs Paques. Le christianisme n’a été que trop longtemps
ravalé au rang de piété orientale, vivant d’extase et de contempla-
tion; il n’aura d’avenir que s’1l sait répondre aux exigences ac-
tuelles de notre Occident : nous répudions toute distinction arbi-
traire et factice entre la religion et la morale. Howo.

REVUES

THEOLOGISCHE STUDIEN UND KRITIKEN
Directeurs : MM. Riehm et Kostlin, & Halle.
Troisieme livraison.

R. Schmidt : Caractéristique de la doctrine luthérienne des sacre-
ments. ( Second article.) — Trimpelmann : Socialisme et réforme so-
ciale. (Troisiéme article.) — Hermann : Remarques exégétiques et cri-
tiques sur quelques passages d'Osée. — Nestlé : Notes relatives & la
question de 1’unité primitive des livres des Chroniques, d'Edras et
de Néhémie. — Nosgen : Luc et Joséphe. — Seidemann : Le discours
de promotion de Luther pour le D= Jérome Weller. — Bulletin.




	Théologie

