
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Eberhard Schrader. — Inscriptions cunéiformes et re¬
cherches HISTORIQUES L

Le récent ouvrage du savant assyriologue de Berlin, M. Schrader,
n'est pas un exposé calme et méthodique des nouveaux progrès
accomplis dans l'art de déchiffrer les inscriptions cunéiformes, et

des résultats historiques et géographiques obtenus par ce moyen;
c'est au contraire un plaidoyer chaleureux, parfois même trop
véhément et trop personnel. Ce livre est la conséquence d'une lutte
engagée entre M. de Gutschmid d'un côté et les assyriologues de

l'autre. La lutte a commencé par une série d'articles de Revues;
elle a continué en 1876 par la publication d'un ouvrage de M. de

Gutschmid (Nouvelles Contributions à l'étude de l'Orient antique :

l'assyriologie en Allemagne 2), et c'est à ce livre que répond
aujourd'hui M. Schrader. Ce dernier avait été pris à partie avec ses

collègues en assyriologie, et même plus que ceux-ci; il était censé

plus inexcusable que ses confrères anglais ou français, puisqu'il
avait le privilège d'être un savant allemand. Les attaques de M. de

Gutschmid peuvent avoir été excessives, ses reproches exagérés,

son ton trop provocateur : tout au moins, il en sera résulté un bien,

1 Keilinschriften und Geschichtsforschung. Ein Beitrag zur monumentalen

Geographie, Geschichte und Chronologie der Assyrer, von Eberhard

Schrader. 556 pag. in-8. — Giessen, 1878. (Ricker.)
* Neue Beiträge zur Geschichte des alten Orients. Die Assyriologie in

Deutschland, von A. von Gutschmid. 158 pag. in-8. — Leipzig, 1876. (Teub-
ner.) M. de Gutschmid est maintenant professeur d'histoire a Tubingue.



THÉOLOGIE 287

•c'est que l'assyriologie aura subi un contrôle rigoureux. M. Schrader

lui-même a sévèrement examiné à nouveau ses assertions

antérieures; il n'a trouvé que quelques affirmations de détail et quelques

conjectures à modifier ou à rétracter. Peut-être est-il un peu
trop optimiste, et son adversaire implacable est-il pessimiste à

l'excès? Quoi qu'il en soit, du choc des idées jaillit la lumière. Le
seul regret que nous devions exprimer, c'est que la polémique ait
revêtu dans cette occurrence des formes peu courtoises et qu'elle
ait franchi certaines limites qu'on devrait toujours s'imposer dans

un débat purement scientifique.
Nous nous abstiendrons dans cet article d'énumérer les chefs

d'accusation que contient le réquisitoire de M. de Gutschmid;
nous n'entrerons pas davantage dans le détail des réponses
formulées dans le livre de M. Schrader. Notre but est uniquement
d'extraire de ce dernier ouvrage les données nouvelles qui
intéressent la théologie, et plus particulièrement l'étude de l'Ancien
Testament au point de vue géographique el historique. Nous
suivrons en cela l'exemple que nous a donné M. Vuilleumier dans un
précédent article de cette même Revue, où il a rendu compte d'un

ouvrage antérieur de M. Schrader (les Inscriptions cunéiformes
et l'Ancien Testament1). Nous n'aurons pas à enregistrer un aussi

grand nombre de faits nouveaux, d'abord parce que les découvertes

assyriologiques en rapport avec l'histoire d'Israël ont
diminué de quantité et d'importance, puis parce que le nouveau
volume de M. Schrader est un retour sur le passé une
confirmation d'œuvres plus anciennes plutôt qu'un livre riche en faits
inédits 2.

Les 31 premières pages du livre sont consacrées à l'historique
de la controverse de M. Schrader avec M. de Gutschmid, et la

première partie tout entière (pag. 32-93) est la réfutation générale
des objections présentées par cet auteur. La seconde partie

' Die Keilinschriften und das Alte Testament, von Eberhard Schrader.
386 pag. in-8. — Giessen, 1872. Ricker.) — Comp. Revue de théologie et de

philosophie, VIe année (1873), pag. 289-304.
' On accueillera peut-être d'autant plus volontiers notre analyse que

ce nouvel ouvrage est d'un prix élevé, et qu'il n'intéresse pas les théologiens

dans toutes ses parties.



288 BULLETIN

(pag. 94-527) est divisée en deux sections principales qui traitent
l'une de la géographie, l'autre de l'histoire.

I. Section géographique. — Nous rencontrons une série de

paragraphes successifs, dont la plupart touchent à l'Ancien Testament.

Dans le premier, M. Schrader maintient l'identité de la ville
de Our, mentionnée dans les inscriptions assyriennes avec le pays
de Our des Chaldéens, d'où Abraham partit, selon la Genèse l
(XI, 28, 31).

Il continue également à affirmer l'existence de deux peuples

différents, portant l'un comme l'autre le nom de Nabatéens. La
Genèse (XXV, 13) mentionne une peuplade de ce nom, à savoir

Nébâyôt, premier-né d'Ismael (voy. encore Gen. XXVIII, 9;
XXXVI, 3), parmi les tribus du nord de l'Arabie. Les Grecs
connaissaient aussi les Nabatéens; enfin on a retrouvé dans la
péninsule du Sinaï un grand nombre d'inscriptions nabatéennes.
M. Schrader constate dans les inscriptions cunéiformes deux

peuples différents portant deux noms presque identiques, les

Nabaitai et les Nabatu. Autrefois il avait assimilé ces derniers

aux Nébâyôt de la Bible, aux Nabatéens des Grecs et des inscriptions

du Sinaï; maintenant il leur assimile au contraire les Nabaitai,

et continue à revendiquer (contre M. de Gutschmid) l'existence
de deux peuplades de ce nom : l'une, les Nabaitai, tribu arabe,

déjà connue par les sources indiquées; l'autre, les Nabatu, de race
araméenne et habitant la Babylonie méridionale. Il faut donc

corriger à ce point de vue les assertions du précédent ouvrage de

M. Schrader (les Inscriptions cunéiformes et l'Ancien Testament,

pag. 56).
La ville de Sefârad du prophète Abdias (vers. 20) forme le

sujet d'un troisième paragraphe. Déjà dans son autre ouvrage
(pag. 284) M. Schrader avait repoussé l'assimilation de Sefârad

avec Çparda, une ville mentionnée à plusieurs reprises dans les

inscriptions cunéiformes persanes et située dans une contrée

ionienne ou grecque. M. de Gutschmid admet que Sefârad doit
être la ville de Sardes, en Lydie et que Nébucadnetsar ayant
vendu les habitants de Jérusalem comme esclaves, ceux-ci pou-

1 M. Vuilleumier a fait ressortir l'importance de cette identification
(article cité, pag. 293-294).



THÉOLOGIE 289

vaient fort bien avoir été conduits sur les marchés de l'Asie
Mineure. En réponse à cette explication, M. Schrader relève le fait

que nous trouvons dans le livre des Rois et, mieux encore, ;'«is
le prophète Jérémie des données très complètes sur le sort des

habitants de Jérusalem après la destruction de leur cité : nulle

part il n'est question de vente et d'esclavage. Mais même en
admettant que certains Israélites aient pu être vendus, quelle apparence

y a-t-il que le prophète Abdias parle de la ville de Sardes et
des Judéens qui s'y trouvent, et qu'il passe sous silence les autres

déportés bien plus importants? Non, si Sefârad désigne Sardes,

qu'on fasse alors descendre la composition du livre d'Abdias à

l'époque persane ou même à l'époque grecque, comme le fait

Hitzig. Mais c'est ce que ne veut pas faire M. Schrader, et M. de

Gutschmid pas davantage. M. Schrader s'en tient donc à une ville
indéterminée, mais babylonienne, de Sefârad, peut-être la même

que Sefarvaïm (2 Rois XVII, 24), le Sipar des Assyriens.
Les textes assyriens nomment à plusieurs reprises une ville de

Amgarrun, que M. Schrader retrouve dans la ville philistine de

Eqron. M. de Gutschmid veut au contraire y voir le nom de Me-

giddo, Mageddôn. Sans doute en hébreu il n'y a qu'un pas, facile
à franchir, de "pJÖOtf) à "HJÜ- Mais dans l'écriture cunéiforme,
il en est tout autrement. La ville de Amgarrun étant toujours
nommée au milieu des villes des Philistins, et d'ailleurs la ville
de Megiddo ayant été retrouvée sous le nom de Magidu dans

d'autres contextes, cette question nous semble vidée dans le sens

adopté par M. Schrader. Celui-ci nous apprend que le signe pour
gar est aussi bien celui pour qar. Qu'il nous soit permis de

demander pourquoi, dans ce cas, les assyriologues n'ont pas
définitivement admis l'orthographe Amqarrun (avec un q, ou un k

pointé) et abandonné Amgarrun par g. C'est ce que fait tardivement

M. Schrader (pag. 123 et 282).
En cinquième lieu, M. Schrader s'occupe du pays de Palastav

ou de Pilasta, qui se trouve nommé sur les monuments assyriens.
Ce nom désigne évidemment en première ligne la Philistie, mais
M. Schrader admet que ce même nom a pu, par extension,
s'appliquer aussi au royaume de Juda, de même que le nom de Palestine

a désigné en fin de compte tout le pays de Canaan.



290 BULLETIN

Dans une seconde série d'études géographiques (pag. 127-299),
M. Schrader discute quelques questions qui ne se rapportent point
à des localités nommées dans l'Ancien Testament. Nous les

passerons donc sous silence dans notre analyse, à l'exception de

quelques faits de détail qui ont de l'intérêt pour les recherches

bibliques. Les pag. 155-162 sont consacrées à une digression
intéressante sur les peuples appelés Muski, Tabal, Gimirrai par les

Assyriens, Meschek, Tubai et Gomer par l'Ancien Testament,

Miaxoi, Ttëaprivoi et Kippsptoi par les Grecs1. Il est possible d'arriver,
par la comparaison des textes, à des conjectures curieuses et

vraisemblables sur les migrations de ces peuples et leurs destinées

dans ces temps reculés. — Une note de la pag. 199 donne des

renseignements entièrement nouveaux sur une localité que mentionne
Amos I, 5 : Beth-Eden, siège d'un gouverneur ou d'un roi vassal

du royaume de Syrie. On pourrait comparer à ce sujet les passages
2 Rois XIX, 12; Esa. XXXVII, 12; Ezéch. XXVII, 23. — Pages

221 et suivantes M. Schrader combat l'opinion traditionnelle
d'après laquelle le Karkemisch biblique (sur les monuments assyriens

Gargamis) serait la ville de Circésium, qui se trouvait au

confluent du Chaboras et de l'Euphrate. Déjà MM. G. Rawlinson,
Maspero, Nöldeke, George Smith, Sayce avaient sérieusement mis

en doute cette identification qu'il faut décidément abandonner.
En revanche, ces auteurs et M. Schrader ne sont pas d'accord

quant à la position qu'a dû occuper Karkemisch. Les uns en font

Hiérapolis, d'autres la retrouvent dans le Qalat-Nedjm moderne,
d'autres plus au nord encore, dans les ruines de Djirbâs. Selon

M. Schrader, Karkemisch aurait été en tout cas sur la rive droite
de l'Euphrate.— Les pag. 225-236 renferment de nouveaux détails

sur les Héthiens de l'Ancien Testament et les Chatti des Assyriens.
(Comp. Die Keilinschriften und das Alte Testament, pag. 27 et

suiv.) — Notons enfin (pag. 258) la mention faite par M. Schrader
de l'invasion du roi d'Ethiopie, Zérach, dans le royaume de Juda

au temps d'Asa (2 Chron. XIV, 8 et suiv.). M. Schrader y voit

une analogie avec des circonstances un peu postérieures, dont les

monuments cunéiformes ont conservé le souvenir : il s'agit de sa-

• Genèse X, 2; Ezéchiel XXVII, 13; XXXII, 26; XXXVIII, 2, 3, 6;
XXXIX, 1. Comp, aussi Hérodote 1,15 ; III, 94 ; IV, 1 ; VII, 78.



THÉOLOGIE 291

voir si, comme il l'admet, les Egyptiens ont pu prêter leur concours
à une coalition des Phéniciens, des Palestiniens et des Syriens
contre le puissant empire d'Assyrie L

IL Section historique. — Un premier chapitre est consacré aux
listes chronologiques des Assyriens, ou listes d'éponymes (on sait

que chaque année recevait le nom d'un magistrat). Nous possédons

plusieurs exemplaires de ces listes ou tabelles ; tous présentent

des lacunes, mais ils se complètent mutuellement. M. Schrader

décrit d'abord brièvement les listes d'éponymes, puis il expose

(pag. 302-312) la relation entre les divers exemplaires existants ;

enfin il les compare avec d'autres monuments contemporains, à

savoir les inscriptions de plusieurs souverains de Ninive. Ses

conclusions se trouvent à la pag. 334, formulées en ces termes :

1° Quant au nombre de 228 éponymes et à l'ordre dans lequel
ils se suivent, les sept exemplaires de tabelles que nous possédons

ne présentent pas la plus légère divergence.
2° Il y a pourtant quelques différences, mais ou bien elles sont

purement apparentes, ou bien elles s'expliquent aisément. Quand
elles concernent l'année de l'avènement d'un roi, la contradiction

provient souvent de ce que tantôt la première année du règne est

comptée à partir du jour de l'avènement, tantôt elle embrasse la

fraction d'année qui termine le règne précédent. Les divergences

proviennent aussi quelquefois de ce que les écrivains de ces listes
ont fait dater le règne d'un souverain tantôt de l'année où il est

monté sur le trône, tantôt de l'année, un peu postérieure, à

laquelle il a servi d'éponyme.
3° Ces divergences ne sont pas de nature à infirmer la valeur

des listes d'éponymes et ne leur enlèvent pas leur aptitude à servir
de base pour un système chronologique.

Nous sommes donc en présence d'un cycle de 228 années ; il
s'agit de le placer quelque part dans le cadre des données

chronologiques fournies par d'autres sources. La comparaison avec le

Canon de Ptolémée permet d'identifier certaines indications et les
228 années se trouvent embrasser le laps de temps qui s'écoule

1 On pourrait peut-être citer aussi 2 Rois VII, 6? « Le roi d'Israël a pris
à sa solde contre nous les rois des Héthiens et les rois d'Egypte pour venir
contre nous. »



292 BULLETIN

de 893 à 666 avant Jésus-Christ. Pour la période 747-666, les listes

d'éponymes et le Canon de Ptolémée se contrôlent mutuellement.
Un contrôle ultérieur est fourni par les calculs astronomiques. Un
document assyrien nous apprend que sous l'archontat de Purilsa-
gal'i, il y eut à Ninive une éclipse de soleil. D'après la relation
établie ci-dessus entre les listes assyriennes et le Canon de Ptolémée,

l'archontat en question tombe en 763. Les calculs faits
précédemment par les astronomes Hind et Airy, repris pour le compte
de M. Schrader par M. Lehmann à Berlin, prouvent qu'il y a eu à

Ninive, le 15 juin 763, une éclipse de soleil presque totale.

Après avoir rapporté ces faits, M. Schrader discute encore une
autre éclipse, celle de l'an 809, et une prétendue éclipse admise par
M. Oppert, à l'appui de son hypothèse d'une interruption dans la

série des éponymes. M. Oppert se propose par ce moyen de réduire
à néant le conflit entre la chronologie biblique et la chronologie
assyrienne L Ce conflit n'existe pas pour la date de la destruction
de Samarie, que les deux systèmes placent en 722. Mais, avant

comme après cette date, il y a de grands dissentiments entre les

données assyriennes et les textes de l'Ancien Testament. M. Schrader

réfute longuement l'hypothèse d'une interruption dans la
série des archontes assyriens. Il invoque, à cet effet, un argument
qui nous semble d'une grande valeur : c'est l'existence d'un certain

cycle, d'une certaine rotation régulière entre les principaux
fonctionnaires de l'empire assyrien pour occuper l'archontat. La

page 350 nous montre, dans une tabelle fort instructive, l'existence
de ce cycle pour les années 810-801 (règne de Binnirar), 781-722

(règne de Salmanassar), 753-744 (règne de Asurnirar), 743-734

(règne de Tiglath-Piléser). Une rotation ultérieure se montre

quand on compare les années 768-760 avec 733-724. Or

l'interruption proposée par M. Oppert tomberait avant l'année 745 et

briserait justement le fil d'un de ces cycles de fonctionnaires. Un

autre argument fourni par M. Schrader, c'est que l'éponyme de

748 et celui de 738 sont identiques : même nom, mêmes fonctions

(sous deux rois successifs, ce qui explique pourquoi le cycle

recommence). Cette identité est concevable, même naturelle, à dix
ans de distance. A cinquante-six ans d'intervalle, elle devient in-

Voy. Bévue de théologie et de philosophie, article cité, pag. 301-304.



THÉOLOGIE 293

admissible, et c'est là que conduirait le système de M. Oppert.
L'argumentation de M. Schrader semble décisive, le conflit
subsiste encore entre la chronologie des monuments assyriens et celle
de la Bible ; l'hypothèse d'une interruption dans la série des

éponymes ne saurait résoudre le problème.
Ce désaccord en matière chronologique fait également sentir son

influence dans les deux chapitres suivants (2 et 3), qui sont consa-
sacrés aux rois Achab d'Israël et Ben-Hadad de Damas. Une

inscription du roi d'Assyrie Salmanassar II raconte qu'en 854

(chronologie assyrienne) il vainquit, à Qarqar, une coalition de

rois, parmi lesquels se trouvaient Bin-Hidri de Damas et Ahabbu
Sir'lai. C'est déjà un fait saillant que de trouver sur ce monument

un roi de Syrie et un roi d'Israël, contemporains et porteurs
de noms analogues aux noms bibliques de Ben-Hadad et d'Achab.
Mais d'après la chronologie biblique, Achab n'aurait pas survécu
à l'an 897 et Ben-Hadad l'aurait suivi dans la tombe quelques
années après. Nous rencontrons donc ici l'abîme considérable de

plus de quarante ans, qui sépare les deux chronologies. Mais, en

outre, il y a deux difficultés à considérer. D'abord, la question
de linguistique : Sir'lai peut-il désigner Israël? M. Schrader
soutient l'affirmative, avec autant et plus d'acharnement que
M. de Gutschmid en montre pour la négative. Il faut remarquer
que nulle part ailleurs on n'a retrouvé dans les inscriptions
cunéiformes le nom d'Israël; partout le royaume des dix tribus s'appelle

le pays d'Omri ou le royaume de Samarie. Il faut observer
aussi que Sir'lai s'écrit par çadé et non pas par sin, mais récemment
M. Schrader a trouvé la preuve que le signe cir s'emploie également

pour sir1. Cette dernière objection tomberait donc; resterait
celle de l'hapax legomenon Sir'lai Israël. Nous pouvons espérer

que le déchiffrement ultérieur des inscriptions cunéiformes fournira

d'autres exemples de cette désignation. Un cas analogue s'est

produit pour le nom de Canaan qu'on n'avait trouvé nulle part.
M. Friedrich Delitzsch et le regretté George Smith l'ont lu à

plusieurs reprises sur des monuments non encore publiés, sous
la forme Kan-a-na, et cette trouvaille a permis à M. Delitzsch de

1 M. Schrader établit même que le signe en question signifie exclusivement

sir (et non cir).



294 BULLETIN

lire ce même mot dans un passage déjà publié mais dont le sens

était resté douteux.
Une seconde difficulté se présente encore : il est inconcevable,

dit-on, que deux rois qui venaient de se livrer des combats meurtriers,

se soient ligués contre un ennemi commun. M. de Gutschmid

se trouve avoir ici pour acolyte M. Wellhausen1. M. Schrader leur
répond en invoquant par analogie l'alliance de Ben-Hadad Ier avec

Baescha, roi d'Israël, et en citant le texte même de 1 Rois XX, 34.

D'après ce passage, Achab et Ben-Hadad II auraient conclu une
alliance, non pas, il est vrai, contre les Assyriens, du moins cela

n'est pas dit explicitement. Mais M. Schrader estime que la
perspective menaçante d'une invasion de la grande puissance
assyrienne peut fort bien avoir pesé dans la balance et poussé Achab
à faire taire ses inimitiés2. Toutes ces considérations sont sérieuses

et méritent d'être attentivement méditées. Il semble pourtant que
les conclusions de M. Schrader sont par trop triomphantes ; ses

raisonnements, qui paraissent tout à fait vraisemblables, sauf
nouvel avis, ne sont pas encore absolument décisifs.

Nous passerons rapidement sur le chapitre suivant, consacré à

Ben-Hadad de Damas, et nous en reproduirons seulement les

conclusions (pag. 394) : « 1° Les considérations historiques obligent

à admettre l'identité du Ben-Hadad de la Bible et du
?-'-id-ri des inscriptions cunéiformes. 2° Le nom biblique Ben-
Hadad (Tin-f!3) peut, sur le terrain hébraïque, signifier fils de

Hadad; mais avec la prononciation habituelle, il ne peut avoir ce

sens comme nom d'origine syriaque. 3° La tentative qu'on a faite
de prouver l'existence de dix rois de Damas nommés AâaSoç a

échoué. 4° Les Septante nous conduisent à lire Ben-Hadar
("Î"in-Î3) 5° H peut y avoir eu un dieu syro-assyrien surnommé
Rammanu et Barku, et dont le nom était Ban ou Bin. 6° A
moins d'admettre que les rois de Damas portaient deux noms, ou
bien qu'il y a eu erreur, soit chez les écrivains bibliques, soit
chez trois auteurs d'inscriptions assyriennes, il faut se contenter
des conclusions ci-dessus, sous peine d'aboutir à des conjectures
qui n'ont rien d'historique. Mais il ne faut pas vouloir anticiper par

1 Jahrbücher für deutsche Theologie, XX, 626 et suivantes.
* Page 358, ligne 3, lisez syrische au lieu de assyrische.



THÉOLOGIE 295

un jugement précipité sur une décision ultérieure et définitive. »

M. Schrader se montre plus réservé sur ce point que dans le
chapitre précédent.

Avec le quatrième chapitre, nous revenons sur le terrain biblique.

Il s'agit du roi Azaria (Ozias) de Juda, que M. Schrader
reconnaît dans deux inscriptions, malheureusement très mutilées
et dont l'auteur est probablement Tiglath-Piléser II *. Le nom
du prince judéen en question s'y retrouve cinq fois en tout :

1° Comme.... ya-a-hu du pays du Juda ; 2° comme çu-ri-ya-
hu du pays de Juda; 3° comme.... a-a-hu; 4° comme Az-ri-a;
5° comme Az-ri-ya-a-u 2. Le signe az peut aussi se lire asch, aç,
mais le signe çu ne peut pas signifier zu; il peut quelquefois avoir
la prononciation asch. On voit que les difficultés linguistiques
abondent ici. Il importe aussi de noter que l'identité des personnages

mentionnés dans les deux inscriptions n'est pas hors de

doute, et que dans l'inscription A, qui parle du pays de Juda,

l'orthographe est précisément défavorable à l'identification avec

Azaria. Cette inscription A ne présente plus que des indications

vagues ou incomplètes, et il est impossible de lui donner un sens

bien précis. L'inscription B parle au contraire clairement d'un

Azriya, qui aurait été l'allié de la ville de Hamath dans une guerre
contre l'Assyrie.

M. Schrader n'hésite pas à voir un seul et même homme dans

les deux inscriptions; il admet que les Assyriens écrivaient le

nom d'Azaria par çadé. Il établit avec raison que la désignation
« Açuriya du pays de Juda » ne peut s'appliquer qu'à un roi, et

comme aucun roi de Juda ne s'appelle Açaria, il est naturel de

voir dans ce souverain le roi Azaria. Il repousse toute assimilation

de cet Azaria avec le fils de Tabeel mentionné dans Esa.

VII, 6, comme allié de Pékach et de Récin (conjecture de M.

Oppert). Enfin, il fait valoir que d'après les inscriptions de Tiglath-
Piléser, nous devons avoir affaire ici à un contemporain de Me-

nahem d'Israël, ce qui est bien le cas pour Azaria. Sans doute,

1 Tiglath-Piléser IV (Die Keilinschriften und das Alte Testament, pag.
118, ligne 1) est une taute.

* Les trois premiers passages appartiennent a la première inscription
(A), les passages 4 et 5, à la seconde (B).



296 BULLETIN

ici encore la chronologie biblique est en désaccord avec la

chronologie assyrienne, mais le synchronisme des faits subsiste.
M. Wellhausen ayant objecté que l'âge et la lèpre du roi Azaria-
Ozias avaient dû l'empêcher de guerroyer contre l'Assyrie et de

prêter secours à des Syriens, M. Schrader, pour répondre à cette

allégation, emprunte une citation à un article qu'il a consacré à

cette question dans les Jahrbücher fürprotestantische Theologie1.
Ces quelques pages (411-415) donnent une description intéressante

de la fin du règne d'Ozias et de la régence de son fils Jo-

tham, comme on peut les reconstruire au moyen des données

bibliques et autres 2. M. Schrader y ajoute encore, en réponse à

M. de Gutschmid, des développements plus détaillés sur la possibilité

d'une alliance de Juda avec Hamath (pag. 415-421). La

conclusion est donc la même que dans le précédent ouvrage de

M. Schrader, mais elle est appuyée d'une argumentation plus
complète et plus décisive.

On sait la difficulté que présentent les passages de la Bible qui
parlent d'un roi d'Assyrie Poul ou Phoul. En effet ce roi n'a pas
été retrouvé dans les inscriptions cunéiformes. Le plus simple
serait de l'identifier avec Tiglath-Piléser, quoique le livre des Rois
semble faire de ces deux souverains deux personnages distincts.
C'est à ce parti que s'est arrêté M. Schrader depuis longtemps
déjà. Il revient pourtant encore sur ce sujet dans le volume que
nous analysons (pag. 422-460) et discute les deux alternatives

que voici : ou bien le roi Phoul d'Assour n'était pas roi d'Assy-

1 IIe année (1876), pag. 377 et suivantes.
1 Au bas de la page 411, M. Schrader dit : « Nous ne savons pas du tout

quelle a été la durée, courte ou longue, de la maladie d'Ozias et de son
incapacité de régner. » Le texte biblique (2 Rois XV, 5) semble indiquer
que cet état a duré longtemps : mais il n'est point prouvé que la lèpre
rendît Ozias absolument incapable de conserver les rênes du gouvernement.

Sans doute, elle le condamnait a vivre à l'écart, son fils devait le

remplacer dans toutes les fonctions extérieures de la royauté. Mais
nominalement, et spécialement vis-k-vis de peuples étrangers, Azaria-Ozias
était encore le roi de Juda. D'ailleurs, la lèpre qui sépare le malade du
reste des humains, ne semble pas briser son énergie ni lui enlever ses

facultés. Sans sortir des exemples bibliques, comp. Naaman (2 Rois V, 1) et

les lépreux de Samarie (2 Rois VII, 3).



THÉOLOGIE 297

rie, et régnait sur un autre pays, ou bien le roi Phoul d'Assour
était roi d'Assyrie, mais dans ce cas il ne s'appelait pas Phoul, ou

du moins pas toujours, et avait un autre nom.
Dans la première alternative (Phoul n'était pas roi d'Assyrie), il

y a de nouveau deux hypothèses possibles : ou bien Phoul était

un usurpateur, régnant sur la partie méridionale et occidentale
de l'empire assyrien, ou bien il était un co-régent, un allié de

Tiglath-Piléser, un souverain régnant en Babylonie, peut-être
même dans certaines régions de l'Assyrie. La première de ces

deux hypothèses appartient à M. G. Rawlinson, la seconde est

celle de M. de Gutschmid. M. Schrader les réfute l'une et l'autre
avec succès (pag. 424-437) ; mais le ton de plaisanterie un peu
lourde qu'il a cru devoir adopter n'ajoute point à la force de ses

raisonnements.
La seconde alternative fait de Phoul un monarque assyrien :

mais est-il identique avec Binnirar (G. Smith), ou bien avec l'é-
ponyme Purilsagal'i de l'an 763 (A. Kœhler), ou bien avec

Bil-malik, général assyrien et éponyme de l'an 769 (Rœsch), ou
bien encore avec Tiglath-Piléser? Cette dernière opinion qui est

celle de sir Henry Rawlinson et de M. Lepsius, n'était pas
d'abord celle de M. Schrader. Mais il s'y est rangé depuis 1870 et

consacre encore une vingtaine de pages à la défendre.

Nous n'analyserons pas les chapitres suivants, consacrés à

Bérose, à Ctésias et à Hérodote, et qui ne renferment rien qui touche
à l'Ancien Testament. Nous arriverons ainsi aux dernières pages
du volume, qui traitent de la mission civilisatrice des Assyriens
(die Culturmission der Assyrer). Ce titre, d'apparence un peu
ironique, est emprunté à M. de Gutschmid1, qui relève les cruautés

et les actes diaboliques des Assyriens et en tire la conclusion

que ce peuple était « indiciblement atroce. »M. Schrader répond à

cette attaque véhémente en admettant volontiers que les Assyriens
n'étaient point parfaits et que les inscriptions des rois victorieux
racontent souvent avec complaisance et peut-être avec exagéia-
tion des actes réprouvés par nos mœurs. Mais certains méfaits,
certaines abominations qu'on leur reproche n'existent que dans des

traductions fautives, et la cruauté vis-à-vis des vaincus se rencon-
* Die Assyriologie in Deutschland, pag. 148.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 20



298 BULLETIN

tre fréquemment dans les récits bibliques (1 Sam. XXVII, 8-11 ;
2 Sam. XII, 31 ; 2 Rois XV, 16). « Nous n'avons pas le droit, dit
M. Schrader, d'user envers les Assyriens d'autres poids et d'autres

mesures que ceux que nous avons dès longtemps l'habitude
d'employer à l'égard du peupleélu de David. Il n'y a certes pas
lieu d'attribuer à un peuple une moralité supérieure, parce qu'il
a une grande importance dans l'histoire, mais il n'y a pas plus de

raison pour le juger au point de vue d'une moralité abstraite,
sans tenir compte de son milieu historique et géographique, à

moins d'en user de même à l'égard d'autres peuples qui se trouvent

dans une situation analogue. »

La valeur de l'ouvrage de M. Schrader est rehaussée par
l'adjonction d'un index et d'une carte de l'Asie antérieure, d'après
les sources assyriennes, dessinée par le célèbre géographe M. H.

Kiepert. Quant au mérite intrinsèque de ce volume, nous ne

sommes point en mesure de l'apprécier ; nous pensons que malgré
cette vigoureuse réfutation, ou peut-être précisément à cause

d'elle, la brochure de M. de Gutschmid demeurera un document
intéressant et important dans les fastes de l'assyriologie, et nous
nous contenterons pour notre part d'être reconnaissants envers
M. Schrader des nouvelles lumières que son ouvrage jette sur
certaines questions du domaine de l'Ancien Testament L

Lucien Gautier.

1 A quiconque voudrait joindre a la lecture de l'analyse ci-dessus celle
d'une critique faite de main de maître, nous nous empressons de signaler
un article que M. Noldeke vient de consacrer à l'ouvrage de M. Schrader
et qui a paru dans la Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft,

XXXIII (1879), pag. 320-332. Nous relevons dans ce compte
rendu une remarque finale de la plus haute importance : M. Noldeke,
frappé de l'irrégularité déplorable de la vocalisation assyrienne, ainsi

que d'autres circonstances, émet l'idée que les signes soi-disant syllabi-

ques pourraient fort bien n'avoir souvent que la valeur d'une consonne.

Cette hypothèse, dit-il, est loin de tout expliquer; elle risque de rendre
le déchiffrement encore plus difficile, mais ce n'est pas une raison pour
qu'elle soit fausse.



THÉOLOGIE 299

BlESENTHAL. — L'ÉCRIT DE CONSOLATION DE L'APOTRE PAUL

aux Hébreux L

Le titre même de cet ouvrage en indique l'originalité. D'après
l'auteur, ce document, que nous appelons ordinairement une

lettre, n'appartiendrait pas au genre épistolaire, et cette manière
inexacte de le considérer serait l'origine des erreurs innombrables

répandues sur son compte. En second lieu, contrairement à l'opinion

presque universellement admise, ce traité serait dû à la

plume de l'apôtre Paul lui-même. Ecrit primitivement en hébreu,
il fut plus tard traduit en grec et c'est la traduction seule que le

temps a épargnée. Quant à l'original, dont nous ne possédons plus
une seule ligne, M. Biesenthal voudrait nous le rendre approximativement

en retraduisant le livre grec en hébreu, ce qu'il fait avec

un soin, une autorité philologique dignes de tout respect.
Ces idées, à vrai dire, ne sont pas nouvelles, et depuis l'époque

des Pères jusqu'à aujourd'hui, elles ont eu presque toujours quelques

rares représentants. Mais il serait injuste de refuser à notre
auteur l'invention d'arguments nouveaux, quoique aucun d'eux

ne me paraisse prouver d'une façon suffisante la vérité des deux
thèses défendues qui constituent à la fois le centre et la raison
d'être de ce livre, intéressant par son étrangeté.

Examinons en quelques mots la valeur des deux affirmations

qui lui donnent son cachet spécial au milieu des nombreux
commentaires qu'a suscités la lettre aux Hébreux.

Sur le premier point nous serons très bref. Que l'épître aux
Hébreux soit une lettre ou un traité, c'est presque une affaire de

goût, de sentiment sur laquelle il ne vaut pas la peine de beaucoup

disputer. En faveur de l'opinion reçue qui parle d'une épître
aux Hébreux, on pourra toujours invoquer des arguments comme
ceux-ci : l'écrivain s'adresse à ses lecteurs à la seconde personne ;

les chrétiens qu'il a en vue forment un cercle bien défini, une
communauté ou un groupe de communautés, dont il sait les

besoins et les défauts, avec lesquelles il est en relation étroite. Les

1 Joh.-H.-R. Biesenthal, Dr phil. et theol. — Das Trostschreiben des

Apostels Paulus an die Hébrœer, kritisch wiederhergestellt nnd
sprachlicharchäologisch und biblisch-theologisch erläutert. — Leipzig. Fernau,
1878. In-8». (XII et 362 pages.)



300 BULLETIN

derniers chapitres, en particulier, renferment de ces allusions
personnelles (X, 25, 32 et suiv.), de ces conseils spéciaux (XIII), de

ces salutations fraternelles (XIII, 24) qu'on ne retrouve guère dans

un traité systématique ou d'exhortation, mais seulement dans le

genre plus familier de l'épître.
Néanmoins, on peut relever aussi le caractère didactique, en

général objectif, de ce livre, que M. Reuss appelle avec quelque
raison « le plus ancien traité systématique de la théologie de

l'Evangile. » Il n'a ni adresse exactement indiquée, quoique le
contenu la fasse aisément découvrir, ni nom d'auteur. Mais ces

deux derniers traits se retrouvent aussi dans la première épitre
de Jean, sur le genre de laquelle il n'est point permis d'hésiter.
Peut-être toute la différence entre la lettre aux Hébreux et les

autres documents épistolaires du Nouveau Testament gît-elle dans

la prédominance chez la première des éléments didactiques. Epître
ou traité, peu importe, M. Biesenthal a peut-être dit juste en appelant

notre écrit un traité de consolation, làyoç ta? napaxlri<jswç

(XIII, 22). C'est le nom qu'en passant l'auteur semble assigner à

sa composition et nous laisserons aux rhétoriciens le soin de nous
dire si ces pages se rangent de préférence, au point de vue
littéraire, dans le genre didactique ou dans celui plus familier de la

lettre.
Aussi croyons-nous que M. Biesenthal exagère, et beaucoup,

l'importance de cette question quand il considère les fausses

appréciations de cet écrit au point de vue formel comme le npârov

^sûSoç d'où découlent les erreurs qu'il combat, celle-là particulièrement

qui refuse à Paul la paternité de ce livre si remarquable
à tant d'égards.

M. Biesenthal met tout en œuvre, en effet, pour faire une vérité

historique de cette opinion de Clément d'Alexandrie, citée par
Eusèbe, et d'après laquelle la lettre aux Hébreux aurait été écrite

par Paul en hébreu, tandis que Luc l'aurait soigneusement
traduite pour la mettre à la portée d'un cercle plus considérable de

lecteurs. (Pag. VIII et 44.) Nous ne dirons rien de tout ce qu'on
pourrait dire de la valeur de ce témoignage, tout dubitatif chez

Eusèbe, et que les avis contraires de beaucoup d'écrivains
ecclésiastiques de l'antiquité chrétienne infirment singulièrement. Mais



THÉOLOGIE 301

qu'avance M. Biesenthal pour l'appuyer et l'expliquer? Voici les
faits :

Au moment où Paul se décida à écrire aux Hébreux, il était

captif à Rome. La situation des Eglises était alors des plus
critiques; menacées par les persécutions et les haines des païens et
des Juifs, privées de l'appui de leurs premiers conducteurs, elles

menaçaient de se laisser aller au découragement. Si, bien souvent,
les tortures ou les bûchers n'ont fait que manifester la foi puissante
des fidèles, souvent aussi cette vie de combat et de dangers a été

pour beaucoup la cause première de la défection et de l'apostasie.
Ce vent de découragement amenait naturellement le regret du

passé, surtout chez les judéo-chrétiens, qui songeaient encore au
culte des pères, aux grandioses et émouvantes cérémonies du

temple, à la fumée de l'encens, au sang des victimes immolées

sur l'autel.
Le captif de Rome reçoit ces fâcheuses nouvelles; elles

retentissent dans son cœur en douloureux échos; couvert déchaînes, il
ne peut pas lui-même visiter les communautés, les relever par sa

présence et ses exhortations. Mais ce qu'il ne peut faire directement,

il le peut par la plume. C'est là ce qui le décide à écrire
son traité de consolation, qu'il adresse avant tout à ses compatriotes,
auxquels le rattachaient ses origines, ses premiers souvenirs,
l'amour ardent de son cœur pour ses frères selon la chair. Mais il
ne vise pas une communauté spéciale, il vise tout Israël et
indirectement tous les pagano-chrétiens qui pourraient trouver dans

ses pages un remède à leur tristesse. Ce serait donc une sorte

d'encyclique sans destination particulière, sauf que la situation des

chrétiens hébreux y occupe la première place.
Mais comment Paul s'adressera-t-il à des judéo-chrétiens?

Peut-il se nommer, lui que ses frères ont rejeté comme un impur
et un apostat? Son nom ne réveillera-t-il pas le souvenir des

anciennes querelles; et d'ailleurs ses thèses hardies sur la vanité des

sacrifices, sur l'inutilité de la pompe extérieure et des autels, ne

risquent-elles pas de soulever contre lui la haine des Juifs et celle
des païens eux-mêmes, qui auraient pu croire leurs dieux insultés

par le prisonnier de César Pour obvier à ces inconvénients et à

ces dangers, Paul gardera l'anonyme. Son traité sera lancé dans



302 BULLETIN

le monde privé d'une signature qui pourrait en détruire
l'influence.

Un autre motif devait le conduire à cette décision contraire à ses

habitudes. Son nom détesté pouvait soulever des orages, exposer
les communautés à la persécution et à la haine des adversaires.

Peut-être même provoquerait-il une « enquête officielle » qui, par
le moyen des delatores, des traditores et des lapsi, dont M.
Biesenthal nous décrit les agissements sous les empereurs romains

(pag. 3-7), risquerait de faire punir soit la communauté, soit les

personnes chez lesquelles on trouverait cet écrit dangereux.
Faut-il discuter longuement la valeur de ces arguments? Deux

mots suffisent, croyons-nous. Ils ont le grave défaut et le suprême
malheur de s'appuyer sur des analogies toutes générales, sur des

possibilités qu'aucun renseignement historique ne nous permet
d'appliquer à Paul et aux Eglises. Certes je veux bien croire qu'en
l'année 8 de notre ère Auguste fit saisir et brûler publiquement
les œuvres de Titus Labienus, que sous Tibère le poète iElius
Saturninus fut condamné à mort pour avoir blâmé le tyran dans

ses vers; que Crematius Cordus subit le même sort. Je veux croire

que sous Néron, en particulier, les poètes satiriques, les auteurs

d'ouvrages scientifiques même furent condamnés pour de simples
allusions ou pour ce que l'œil soupçonneux du monstre pouvait
faire paraître tel. Mais ce que je voudrais, c'est qu'on nous montrât

par des faits positifs, avérés, que les ouvrages d'un saint Paul, que
la littérature chrétienne a subi à ce moment le même sort. Or
cette preuve indispensable fait totalement défaut. Et ici M.
Biesenthal n'est-il pas, lui aussi, sous le poids d'un irpûro-i i|>eu§oç? Il
parait croire qu'à l'époque où il nous transporte, le christianisme
était déjà devenu une véritable puissance, tandis qu'il n'est encore

qu'une secte qu'on commence seulement à connaître et, que l'on
confond souvent avec le judaïsme. Sa littérature, ses écrits ne

paraissent guère avoir dépassé le cercle restreint des communautés,
et dès lors il semble difficile que ces mesures de proscription se

soient appliquées aux livres ignorés des chrétiens. D'ailleurs,
je le note encore en passant, à la même époque, Paul écrivit sa

lettre aux Philippiens et d'autres encore. En face des prétendus
dangers, pourquoi y a-t-il proclamé son nom tandis qu'il aurait dû



THÉOLOGIE 303

le cacher comme pour les Hébreux? Si, au contraire, cet anonyme
est une mesure de prudence destinée à ménager les susceptibilités
judéo-chrétiennes, cette conduite est-elle digne de Paul, est-elle
du moins dans ses allures ordinaires, y a-t-il un seul fait, une
seule donnée certaine qui permette cette hypothèse désespérée

Quant aux arguments internes, tels que l'emploi du ™éç propre à

l'apôtre dans quelques-unes de ses pages (Rom. 111,8; XI, 17;
1 Cor. VI, 10-11 ; VII, 8), celui de métaphores analogues à celles des

autres épîtres pauliniennes, j'avoue qu'ils ne m'ont point frappé

par leur justesse. Disons du reste que s'il est permis de se fonder

sur la différence des styles, si les conceptions spéciales, la manière
de présenter les idées, de les défendre et de les exposer sont un
critère légitime pour distinguer les auteurs les uns des autres,
chaque lecteur remarquera toute la distance qui sépare la lettre
aux Hébreux de tous les documents connus sous le nom de Paul, et

pour prouver quand même leur unité originelle, il faudrait
précisément légitimer cette différence de caractère au lieu de se fonder

sur quelques analogies douteuses et lointaines, qui, même

lorsqu'elles sont vraies, s'expliquent par l'influence du paulinisme
sur l'écrivain des Hébreux ou telle autre cause semblable.

Mais c'est surtout dans le choix de son traducteur que M.
Biesenthal a eu la main malheureuse. Il semble patronner Luc comme
le faisait Clément d'Alexandrie. Or nous savons de source certaine

comment Luc traduit ; il n'y a pour cela qu'à lire son évangile dans

les morceaux où il emploie ou transcrit des sources araméennes

(Luc I et II, etc.) et où son style porte encore profondément le
cachet de l'idiome original. D'ailleurs l'art de la traduction élégante,
de celle qui cherche à rendre moins les termes eux-mêmes que le

génie de l'auteur en l'appropriant au génie de la langue employée
dans la traduction, est en somme tout moderne, et il est dès lors
bien difficile de supposer que l'évangéliste-médecin n'ait pas laissé
dans sa dernière œuvre quelques traces de l'hébreu de l'apôtre.
Or, où les trouver, ces traces, dans ce style de notre lettre aux
périodes artistement construites, qui rappellent à bien des égards
les meilleurs modèles de l'antiquité

Enfin, si Paul a écrit en hébreu, pourquoi, comme l'affirme
M. Biesenthal, a-t-il suivi dans ses citations la version des Septante?



304 BULLETIN

C'est là une anomalie inexplicable chez un homme, ses autres
lettres le prouvent, qui connaissait le texte original et qui aurait
dû être amené à l'employer, ne fût-ce que par respect pour ses

lecteurs principaux, pour lesquels la langue des pères et surtout
les citations du code sacré possédaient un charme et un attrait
tout spéciaux.

En somme, la tentative de M. Biesenthal nous paraît peu
concluante en faveur de la thèse qu'il défend avec tant d'ardeur. Je

comprends qu'on essaie, comme l'a fait Delitzsch i, de rendre en
hébreu l'épître aux Romains, par exemple; par ce moyen, il est

possible de retrouver le génie sémitique du grand apôtre, le tour
et la forme primitive de sa pensée, ce qui est loin d'être inutile.
Mais le même travail à propos de la lettre toute grecque des

Hébreux ne nous prouve rien, absolument rien, au sujet de son

origine obscure et contestée. Il nous dit seulement que M. Biesenthal

manie la langue des Esaïe et des Jérémie avec une habileté
et une facilité que nous admirons et envions, qu'il est possible de

rendre dans cet idiome un document grec, ce dont nous n'avons

jamais douté.

Après cela, reconnaissons que le commentaire de M. Biesenthal,
sans offrir rien de bien nouveau, renferme pourtant des vues parfois

intéressantes et des données archéologiques tirées de l'Haggada

juive et du Talmud en général, qui possèdent une réelle valeur.
P. C.

A. Lombard. — Pauliciens, Bulgares et Bons-Hommes

EN ORIENT ET EN OCCIDENT 2.

Le vénérable auteur, bien connu comme directeur de la Société

internationale pour la sanctification et le repos du dimanche, a été

amené par des traditions de famille à s'occuper des Vaudois de la

Calabre, et à remonter le cours des siècles pour en trouver les

origines dans ces sectes de l'Orient qui ont pu, dans les spécula-

1 Voy. le Nouveau Testament traduit en hébreu par F. Delitzsch et
publié par la Société biblique britannique et étrangère. — Leipzig, 1877.

* Pauliciens, etc. Etudes sur quelques sectes du moyen âge, par Alexandre
Lombard. — Genève et Bâle, H. Georg; Paris, Fischbacher. 1879, 319 pag.
in-12.



THÉOLOGIE 305

tions de leurs chefs, se rattacher à certaines idées gnostiques ou
manichéennes, mais dont la majorité a conservé, selon l'historien
Guerike, de beaux traits d'un christianisme pratique et vivant.

L'origine des Pauliciens, que M. Lombard, comme la plupart
de ses savants devanciers, place au VIIe siècle, doit être cherchée

au delà de cette époque. En effet, une loi de Théodose II, de l'an
418, nomme les Euchites ou Enthousiastes (appelés aussi Messaliens,

d'après un mot syriaque qui signifie, comme Euchites, les

« Priants ») et les Pauliens. (Voy. Code, liv. XVI, titre V, loi 65e.)
Constantin Copronyme, l'an 755, transporta une colonie de

Pauliciens des plateaux de l'Arménie en Thrace. Là ils entrèrent en

relation avec les Slaves, fixés autour des Balkans dès le IIIe siècle,
et qui, au VII0 siècle, y représentaient la majorité de la population.
Les Bulgares, de leur côté, peuple d'origine turque, venus des

bords du Volga, se mêlèrent également aux Slaves, au point
d'adopter leur langue. Le royaume de Bulgarie qui se forma dans

ces contrées date de l'an 679.

Le but des empereurs grecs, en transportant des populations
asiatiques dans la Thrace dépeuplée par les Slavons et les

Bulgares, était d'opposer une digue à ces envahissements..Mais les

Pauliciens d'Arménie se joignirent à ces peuples du nord plutôt
que de faire cause commune avec les Grecs, qui persistaient à

persécuter leurs frères d'Asie (en 812 et 855) et finirent par en

transporter les restes à Philippopolis en 970. Une partie des Bulgares,
établis dans le voisinage des Pauliciens ne tardèrent pas à se laisser

gagner par leurs doctrines, tandis que d'autres s'adressaient à

Constantinople ou à Rome. Un Paulicien, nommé Lécas, souleva

en 1078 les Patzinaces contre l'empereur grec. En 1083, les

2500 Pauliciens qui se trouvaient dans l'armée impériale se

retirèrent à Philippopolis, et en 1086 un Paulicien, nommé le Bègue,
conduisit en Thrace les barbares du Danube.

En 1094, le nom des Enthousiastes reparaît sous la forme sla-

vonne de Bogomiles, c'est-à-dire * agréables à Dieu. » Cette secte

bulgare, qui était une réforme de celle des Pauliciens, fut persécutée

par Alexis Comnène et réfutée en 1110 par Euthymius Ziga-
bène. Le même Alexis travailla aussi à la conversion des Pauliciens
de Philippopolis et de Nicée en Thrace, et en transporta une par-



306 BULLETIN

tie sur l'Hèbre, en 1114. Plusieurs synodes successifs, réunis à

Constantinople en 1140,1143 et 1144, condamnèrent les Bogomiles
à être brûlés. Poursuivis également par les princes bulgares, ils
se retirèrent en grande partie, dès le XIe siècle, du côté de l'occident.

En effet, c'est à cette même époque qu'on voit apparaître en

divers pays de l'occident les Bougres (Bulgares), les Passagers,
les Bons-Hommes, les Purs (ou Cathares), les Poplicans. Quelques

restes des Bogomiles et des Pauliciens subsistèrent cependant dans

la presqu'île des Balkans; Villehardouin en rencontra en 1204 à

Philippopolis, et un missionnaire américain dit en avoir trouvé

encore 2000 familles en 1868.
Ce que ces sectaires de dénomination diverse avaient de commun

avec les Bulgares et les Slavons, c'était leur opposition aux traditions

des Eglises hiérarchiques de Constantinople et de Rome, et

leur attachement à la langue nationale comme langue du culte
ainsi qu'à des versions de l'Ecriture sainte dans leur idiome;
particularités qu'on retrouve au plus haut degré chez les Vaudois
d'Italie et de France, et qui les distinguent des sectes à idées plus

ou moins gnostiques et manichéennes de ces mêmes pays. Ces

dées-là, d'ailleurs, n'étaient professées que par les parfaits. Les

simples croyants ne s'occupaient que de fréquentes prières et de

la lecture du Nouveau Testament, tandis que les premiers
pratiquaient un ascétisme monacal semblable à celui des Eglises

catholiques.

D'après M. Jiresek, qui a publié en 1876 à Prague une histoire
des Bulgares, le dualisme des Bulgares était un manichéisme très

modéré, encore plus mitigé par les Albigeois. Ceux-ci ne rejetaient
l'Ancien Testament que parce qu'ils le regardaient comme une
ruse de Satan pour empêcher les hommes de revenir à Dieu, à peu
près comme Marcion envisageait le Démiurge comme auteur de

l'ancienne alliance. D'un autre côté, ils rappelaient les Montanistes

en subordonnant les enseignements du Nouveau Testament à

l'inspiration immédiate du Saint-Esprit. Les Vaudois évitèrent l'un et

l'autre de ces écarts en s'en tenant plus fidèlement que les
Cathares de toute dénomination à l'Ecriture des deux Testaments,
tout en préférant, comme de raison, le Nouveau à l'Ancien. « Même
à l'égard des Albigeois, les conciles de Tours, 1163, de Lavaur,



THÉOLOGIE 307

1213, et de Toulouse observèrent le plus profond silence sur les

impiétés de Manès qu'on aurait bien voulu leur appliquer, mais

qu'on ne put pas trouver chez eux ; car l'évêque cathare Nicétas
était venu en France en 1167 précisément pour arrêter les progrès
des doctrines mitigées. La confession de foi de l'Espagnol Pierre
de Lugo, héritier des principes albigeois, devant l'inquisition de

Toulouse, 1320-1322, bien qu'une des plus explicites, ne montre
aucune trace de manichéisme ; elle se résume dans l'opposition à

l'autorité du pape. C'est à l'Evangile seul que les conducteurs des

Cathares en appelaient lorsqu'ils étaient interrogés sur leurs

croyances, et la pureté de leur vie justifiait pleinement leurs
doctrines. A mesure que la connaissance de la Parole de Dieu se

répandit davantage dans le peuple, ces vues plus rapprochées de

celles de la réforme s'accentuèrent de plus en plus. Aussi les

apôtres, déjà peu nombreux, du dualisme perdirent tellement leur
crédit, que c'est à peine si l'on peut en distinguer quelques-uns
au milieu du mouvement général.... » — « La profonde différence
entre ce système et celui des dualistes absolus, c'est que les
docteurs albigeois admettaient avec la Bible qu'un jour le mal serait
vaincu et son auteur enchaîné à jamais. »

Nous ne pouvons songer à résumer de la même manière les

développements historiques de l'opposition à l'Eglise qui s'étendit,
en Italie, depuis la Calabre et la Pouille jusqu'aux Alpes Cot-

tiennes, se fondant avec celle des Vaudois. « Dans le diocèse de

Turin il y a dès 1047 un endroit nommé Bulgaro, aussi en 1120

et 1146. En 1150 la cathédrale de Turin possède une curtis de

Bulgari. » Cette notice, ainsi que d'autres traces semblables, nous

permet de saisir le fil conducteur de cette opposition contre
l'autorité de Rome. En Calabre on trouve des Macédoniens ou Pauliciens

vers 1041 ; à Monteforte, près d'Asti, en 1028, l'hérésiarque
Gérard est qualifié de manichéen, etc. « En l'absence des

Ecritures, qui étaient rares alors entre les mains des fidèles, bien des

tendances diverses se manifestèrent » parmi les Gazares ou Pata-
rins, qui n'eurent de commun que l'hostilité contre Rome. Mais
« les excentricités mystiques et individualistes qui avaient caractérisé

quelques-uns des conventicules, se tempérèrent peu à peu
sous l'influence des Vaudois. »



308 BULLETIN

Le livre principal de ces derniers, ou le plus ancien après leurs
versions de la Bible, la Nobla Leyczon, doit être placé vers 1190,
date d'un colloque entre eux et les catholiques. Le manuscrit de

Genève, qui fixe son âge à 1100 ans depuis l'Apocalypse, ce qui
nous ramène à la même date, est de la fin du XIIIe siècle, selon

le témoignage de M. Hamilton, ancien conservateur des manuscrits

du musée britannique. Le livre de M. Lombard en offre un
fac-similé qui servira à convaincre tous les connaisseurs en

paléographie que ce poème, ainsi que les huit autres traités qui y sont

joints, ne peut pas être rapporté au XVe siècle comme l'ont voulu
quelques auteurs allemands, jaloux du mérite qu'ont eu les Vaudois

d'avoir donné le jour aux premiers vrais réformateurs avant

la réforme. E. de M.

P. Lobstein. — Pierre Ramus comme théologien L

Nous possédons sur Ramus, sa vie, ses écrits et ses opinions,
un ouvrage de M. Charles Waddington (Paris, 1855) qui laisse peu
de chose à désirer quant à la partie biographique, et traite d'une

façon aussi exacte que complète de l'œuvre philosophique du
célèbre humaniste. En revanche, sa théologie n'y est qu'effleurée, et

cependant Ramus aspirait à réformer la théologie non moins que
la grammaire, la rhétorique, la dialectique, les mathématiques, la

physique et la métaphysique. C'est cette lacune que M. Lobstein,
professeur à Strasbourg, a eu dessein de combler en publiant son

travail, dédié à MM. Reuss et Cunitz à l'occasion du jubilé semi-
séculaire de leur « Société théologique. » En le faisant, il a fourni
une utile contribution à l'histoire de la théologie protestante,
ainsi qu'à celle du mouvement des esprits au sein de la réforme

française.
L'auteur passe successivement en revue : 1° Les idées de Ramus

sur l'essence de la théologie (doctrina bene vivendi), la méthode

et le plan à suivre, le rôle de l'Ecriture sainte et l'autorité de la

tradition. 2° Sa manière de voir sur les principaux points du

' Petrus Ramus als Theologe. Ein Beitrag zur Geschichte der protestantischen

Theologie, von Lie. Theol. P. Lobstein, a. o. Prof. an der Univ.
Strassburg. — Strassburg, Schmidt (F. Bull), 1878. 86 pag. in-8.



théologie 309

dogme, en particulier la position qu'il a prise vis-à-vis du
calvinisme en matière de prédestination, de christologie et de

sacrements, el le caractère de sa polémique contre le catholicisme et le

luthéranisme. 3° Ses idées fondamentales en fait de morale
chrétienne. 4° Ses vues concernant les rapports entre la théologie et la

philosophie : l'usage qu'il fait des anciens classiques; sa position à

l'égard de Platon d'une part, d'Aristote de l'autre; l'influence de

sa philosophie sur sa théologie.
Le résultat auquel aboutit cette étude sur Ramus théologien est

celui qu'on pouvait pressentir, étant donnés le caractère de l'homme
et la tendance générale de son œuvre.

Ramus « ne se distingue ni par la profondeur de la pensée ni

par la pénétration de son jugement. La doctrine théologique qu'il
expose n'est autre que la doctrine réformée d'après Zwingli. Dans

ses conceptions dogmatiques et morales, on ne découvre pas de

points de vue originaux. Sa position vis-à-vis de l'Ecriture et de

la tradition est celle qui caractérise en général son Eglise ; le plan
de son ouvrage (Commentarla de religione Christiana) est
conforme à l'ordre traditionnel des catéchismes : de la foi, de la loi,
de la prière, des sacrements.

» Ce qui le distingue, c'est, ici comme toujours, la méthode et

la manière de présenter les choses; c'est l'opposition aux spéculations

et aux subtilités de la scolastique. Il évite la terminologie
de l'école et emploie de préférence le langage scripturaire, non
sans y mêler la paraphrase rhétorique. L'humaniste se retrouve
dans ces rapprochements souvent heureux entre les religions de

l'antiquité classique et la révélation chrétienne. L'auteur fait
ressortir à dessein le côté religieux et pratique des différentes
doctrines, et cherche à satisfaire à la fois les besoins du sentiment
religieux et les exigences de l'esprit qui pense.

» On peut être tenté d'adresser aux Commentarla de Ramus
les reproches de superficialité, de manque de maturité et de

profondeur que Ritter a formulés contre sa philosophie. Il ne faut
cependant pas perdre de vue que ce livre n'était pas destiné aux

théologiens, mais aux laïques, et qu'il avait un laïque pour auteur.
Ce dernier fait surtout, il faut en tenir grand compte. Par là
s'explique le caractère plutôt populaire de l'exposition, qui vise à



310 bulletin

atteindre un public plus étendu; par là, l'importance attachée à la
mise en pratique des vérités expliquées, et le fréquent usage des

classiques concurremment avec celui des livres saints; parla, sans
doute aussi, ces développements insuffisants au point de vue
dogmatique, cette tractation superficielle de certains sujets importants,

ce défaut de précision. Ramus n'avait pas la prétention de

former de savants théologiens, il voulait instruire les laïques pieux,
stimuler leur réflexion et les initier à une saine intelligence de

l'Ecriture sainte.

» A ce point de vue, l'ébauche théologique de Pierre Ramus est

un monument intéressant de la réconciliation de l'humanisme

avec la réforme, et de l'emploi de la culture classique au service

de la vérité évangélique. »

De ces paroles, par lesquelles M. Lobstein termine son étude,

nous rapprocherons celles qu'il a choisies pour épigraphe et qui
sont tirées de la préface des Commentaria de religione Christiana :

« Christiana Theologianon adeo abstrusa est vel ab hominum
sensibus remota, quin naturali quadam luce populis omnibus

illucescat, hominesque ideo humanitas ipsa ad divina studia
capessendum invitet atque alliciat *. » H. V.

Wevgoldt. — Darwinisme, religion et morale 2.

La théorie de l'évolution que l'on confond souvent avec le
système de Darwin est de beaucoup antérieure au naturaliste anglais.
Le mérite de celui-ci est d'avoir fourni par sa doctrine de la sélection

naturelle l'explication jusqu'ici la plus satisfaisante des lois

qui président à la transformation des êtres organisés.
Les preuves que les transformistes avancent à l'appui de leur

hypothèse sont principalement les suivantes : Même construction
dans les animaux supérieurs — identité de développement de

1 Je note en passant que le théologien « Samuel, » avec qui Ramus fut
en relation pendant son séjour à Lausanne (Lobst., pag. 35; contr. Wad-
dingt., pag. 215 et 428), avait pour nom de famille Martoret; il était alors
(1570) professeur de théologie à l'académie de Lausanne.

* Essai couronné par la Société de la Haye pour la défense de la religion
chrétienne. — Leyde, 1878.



THÉOLOGIE 311

l'embryon, — présence d'organes rudimentaires, — atavismes,

— et dans les phénomènes d'ordre psychologique, instincts et émotions

semblables, — enfin, dans l'expérience, l'art de l'éleveur qui

repose sur la possibilité de certaines modifications.
En réponse à ces arguments, les adversaires du transformisme

font remarquer qu'aucun fait n'a été observé qui marque le

passage d'une espèce à l'autre, — que les animaux embaumés il y a

cinq mille ans sont identiques à ceux d'aujourd'hui et que l'élevage

n'affecte jamais les caractères spécifiques dans les individus.
Cette transformation des espèces est contredite par la présence des

êtres inférieurs qui auraient dû disparaître ou se transformer
aussi. On ne voit pas la nécessité de cette transformation, puisque
les mêmes espèces vivent dans les climats froids et sous les

tropiques, — dans l'eau et hors de l'eau. En outre, les degrés par
lesquels elle s'opère sont si insignifiants (1/14000) qu'ils ne peuvent
constituer un avantage réel dans la lutte pour l'existence, et enfin
la distance qui sépare les types est trop grande pour que le

passage de l'un à l'autre n'ait pas constitué un affaiblissement dans

l'individu affecté, c'est-à-dire une cause de mort inévitable. Et à

supposer que la transformation des espèces soit prouvée, la sélection

naturelle n'en est pas la loi, car elle ne peut rendre compte
ni de la présence des organes nuisibles (oreilles du lièvre), ni de

l'absence totale des formes intermédiaires, ni de l'existence des

êtres inférieurs, ni de l'origine de la vie. Les darwinistes ne sont

pas plus heureux lorsqu'ils ne voient d'autre cause à ces

transformations que les changements fortuits que subissent les milieux,
à l'exclusion de toute idée de volonté supérieure. Tout, à les

entendre, se réduit à des opérations physico-chimiques.
S'il en est ainsi, pourquoi les organismes se développent-ils dans

une direction constante, suivant un type déterminé, pourquoi
l'éleveur ne peut-il franchir certaines limites, — pourquoi la qualité
et la quantité chimiques ne se retrouvent-elles pas seules au bout
de toutes les opérations? pourquoi cette loi de l'économie et de la
corrélation dans la croissance, comment s'expliquer la mort, si
elle n'est que l'arrêt d'un travail purement chimique Si les
cellules ne sont que des groupements fortuits de matière, pourquoi
se fractionnent-elles pour se regrouper suivant des fonctions spé-



312 BULLETIN

ciales Enfin, s'il n'y a pas de but dans la nature, comment se

fait-il que l'homme se propose des buts dans sa vie, — d'où lui vient
cette notion? A tout ces questions, les darwinistes ne savent que
répondre et leur silence nous permet de conclure qu'il est pour le

moins aussi plausible d'admettre l'existence de buts poursuivis
dans le travail de la matière que de la nier.

Religion et morale. La conception populaire de l'histoire des

religions, qui ne voit dans le bien que ce que la divinité approuve
et dans le mal ce qu'elle désaprouvé, — l'étude des dogmatiques et

la conscience universelle de l'humanité qui donne une sanction à

la loi morale dans la croyance à un juge suprême, font dépendre
la morale de la religion. — Si, d'un autre côté, nous interrogeons
l'histoire scientifique des religions qui ne voit dans les divinités

que des personnifications des idées physiques et morales du temps,
— la philosophie qui fonde la morale sur la raison seule, — la

conscience qui condamne le mal sans en appeler à un autre
arbitre qu'elle même, nous en concluons que la morale est

indépendante de la religion.
Pour concilier cette antinomie, il faut voir ce qu'est la religion.

La religion est le rapport qui existe entre l'être fini, pris dans sa

totalité, et l'être infini, — elle est un sentiment qui nous est inné.

— Ce sentiment, qui domine l'homme tout entier, rencontre sur
son passage la volonté sur laquelle il exerce son influence. — La
morale bénéficie ainsi du contact du sentiment religieux qui
l'élève et la fortifie.

C'est ce que confirme la théorie de l'évolution. Elle nous montre
la conscience, fruit de l'instinct social, revendication des droits de

l'espèce vis-à-vis de ceux de l'individu, aboutissant d'elle-même
à la notion du droit de chacun, c'est-à-dire à la légalité, — et cette

légalité devenant moralité au contact du sentiment religieux.
Cette gradation est si conforme aux faits qu'elle se reproduit

dans l'enfant, qui débute par la légalité et n'atteint à la vraie
moralité qu'au jour où le sentiment religieux s'est manifesté en lui.

Transformisme et religion. Le darwinisme excluant toute idée

de plan dans la nature, détruit en même temps la notion de Dieu,

car on ne saurait donner ce nom à l'ensemble des forces méca-



THEOLOGIE 313

niques qui régissent le monde sans but aucun. — Toutefois, le
transformisme ne réussit pas à éliminer la notion de but. Si le

spectacle de la lutte acharnée que se livrent tous les êtres vivants
semble lui donner raison, l'étude de l'individu nous oblige à

reconnaître l'existence d'un plan, d'un but poursuivi. — La cellule
poursuit le sien, l'organisme, de son côté, en poursuit un autre —
de telle sorte qu'il est permis d'en inférer que la même loi se

retrouve dans l'ensemble. On peut aussi concevoir le monde comme
un vaste enchevêtrement de forces travaillant toutes à la réalisation

d'un but unique, — ayant chacune son but particulier, et
contribuant à sa place et selon la mesure de son pouvoir à l'œuvre de

l'ensemble. Cette conception de l'univers, qui le considère comme
basé sur un plan unique se poursuivant clans une multitude de

plans particuliers, trouvant en lui leur unité et leur cause, ne saurait

être accusée d'anthropomorphisme.
Ainsi donc la théorie transformiste, qui admet, comme on le

voit, l'idée d'un but poursuivi, ne porte aucune atteinte à la
religion en elle-même. Seuls le dogme et l'Eglise en sont ébranlés.

Avec le principe de la transcendance disparaissent en effet la
distinction entre religion révélée et religion naturelle, — le miracle,
le point de vue anthropocentrique, — en un mot ce qu'on appelle
communément orthodoxie.

Transformisme et morale.— Dans le domaine de la morale, la

sélection naturelle, qui écarte toute notion do but, aboutit à ce que
nous avons appelé la légalité, — elle ne peut pas aller au delà. Si

le darwinisme était appelé à exercer une influence sur le principe
constitutif des sociétés, la morale proprement dite passerait à l'état
rudimentaire et finirait par disparaître. — Mais le transformisme

ne peut éliminer cette notion de but. — Aussi, comme il n'est pas

incompatible avec le sentiment religieux, son avènement ne
saurait-il porter atteinte aux acquisitions que l'humanité a faites de

ce côté, — ni causer de sérieuses alarmes à l'homme religieux.
F. G.

THEOL. ET PHIL. 1879. 21



314 BULLETIN

Imitation de Jésus-Christ. Traduction nouvelle L

L'éditeur de ce charmant petit volume n'a eu nullement
l'intention de faire une œuvre scientifique. Il nous dit en effet dans

sa préface : « Je dois avertir que dans le quatrième livre j'ai dû

laisser tomber quelques expressions et même quelques membres
de phrases pour éviter des affirmations qui auraient pu blesser les

sentiments légitimes des chrétiens protestants. » — « J'ai dû

aussi, dans les autres livres, modifier le sens de deux ou trois
mots qui rappelaient trop exclusivement les devoirs des moines

sans rappeler suffisamment les devoirs de tous les chrétiens. »

Grâce à ces retouches, l'auteur se flatte d'avoir fait une traduction

de ce livre qui peut être placée, « sans scrupule, dans les

mains de tous les protestants. »

Il faudrait toute une étude pour examiner la question que notre
traducteur tranche bien facilement. Il est plus malaisé qu'il ne

paraît s'en douter de transformer un christianisme de moines en

un christianisme à l'usage de tout le monde. Au fond, nous ne

sommes pas occupés à faire autre chose dans cette Revue. Que

nous serions donc heureux et contents si la tâche était aussi facile

que notre aimable et naïf traducteur veut bien nous l'affirmer!...
Mais, bien que la besogne soit des plus rudes, des plus ingrates,
nous ne pousserons pas la méchanceté jusqu'à dire que ce n'est

pas lui qui viendra nous la faciliter avec sa publication. Ce serait

attribuer trop d'importance à un ouvrage qui, malgré sa célébrité
et sa popularité, a bien décidément fait son temps. « Les lecteurs

apprendront dans l'Imitation, dit le traducteur, à croître dans

cette vie de l'âme qui consiste à mépriser le monde et à se

mépriser soi-même pour n'attacher de prix qu'à la grâce de Dieu. »

Que c'est bien là cette piété monacale, quiétiste et manichéenne
Ce livre énervant fera toujours plus les délices de ceux-là exclusivement

qui, pour se dispenser de réviser la dogmatique des siècles

passés, — qu'ils s'imaginent sauver à la faveur d'un mysticisme

nuageux ou d'un piétisme surchauffé, — rêvent d'un christianisme

' Par un pasteur de l'Eglise réformée. — Paris. J. Bonhonre et Cle

éditeurs, 48 rue de Lille.



THÉOLOGIE 315

en dehors de toutes les confessions, de toutes les Eglises et de

toutes les théologies, qu'ils proclament être au-dessus de toutes
les controverses, tandis qu'il est en réalité au dessous. Mais il a de

tout temps paru suspect, fade, ce blanc-manger des cloîtres, à ceux

qui, éprouvant le besoin d'un christianisme viril, actif, laïque,
n'entendent pas prendre pour de la religion la religiosité très
orthodoxe des pécheurs sur le retour. En insistant sur la misère

humaine, au détriment de la culpabilité, l'Imitation nous a donné,
dans notre monde chrétien, un spécimen de cette piété que nous
rencontrons déjà chez les moines du brahmanisme et du
bouddhisme. C'est apparemment à la circonstance qu'elle n'intéresse
ni le cœur ni la conscience, que l'Imitation est redevable de la

faveur suspecte dont elle jouit auprès des beaux esprits qui ne
voient dans le christianisme qu'une religion archaïque, offrant
encore l'occasion de charmants motifs littéraires. Le fait est

qu'aujourd'hui comme autrefois elle demeure le bréviaire de prédilection

de certains mécréants cédant de temps à autre à la fantaisie
de faire leurs Pâques. Le christianisme n'a été que trop longtemps
ravalé au rang de piété orientale, vivant d'extase et de contemplation;

il n'aura d'avenir que s'il sait répondre aux exigences
actuelles de notre Occident : nous répudions toute distinction
arbitraire et factice entre la religion et la morale. Homo.

REVUES
Theologische Studien und Kritiken

Directeurs : MM. Riehm et Köstlin, à Halle.

Troisième livraison.

R. Schmidt : Caractéristique de la doctrine luthérienne des

sacrements. (Second article.)— Trümpelmann: Socialisme et réforme
sociale. (Troisième article.) — Hermann : Remarques exégétiques et

critiques sur quelques passages d'Osée. — Nestlé : Notes relatives à la
question de l'unité primitive des livres des Chroniques, d'Edras et
de Néhémie. — Nôsgen : Luc et Josephe. — Seidemann : Le discours
de promotion de Luther pour le Dr Jérôme Weiler. — Bulletin.


	Théologie

