Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILOSOPHIE 199

Numeéro de janvier 1879.

Ch. Bruston : L’idée de I'immortalité de ’dme chez les Phéniciens
et chez les Hébreux. — J. Monod : Rapport sur le concours de philo-
sophie. (Morale des stoiciens et morale chrétienne.) — César Pronier :
Des convictions et de leur formation, II. — J.-E. Duby : Bulletin des
plus récentes publications d’archéologie et de géographie sacrées.
— Allocutions prononcées aux funérailles de Francois Bonifas, par
MM. Monod, Vesson, Bois et Lafon,

PHILOSOPHIE

CHARLES SECRETAN. — LA PHILOSOPHIE DE LA LIBERTE.
Troisieéme édition, avec préface de l'auteur *.

Pour plusieurs excellentes raisons, nous ne pouvons pas criti-
quer ici ce grand ouvrage, mais nous ne pouvons pas non plus lais-
ser passer cette troisieme édition sans la signaler et sans féliciter
le public qui I’a rendue nécessaire par I'accueil fait aux deux pré-
cédentes.

It n’y a aucune différence entre le texte de la troisiéme et celuf
de la seconde édition : c’est un nouveau tirage. En téte on ne re-
trouve que la courte préface de la premiére édition. (1849.) Les
deux préfaces développées de 1866 et de 1872 ont disparu, elles
sont remplacées par celle qu’indique le titre et qﬁi veut « mettre
lo Philosophie de la liberté dans son vrai jour. »

L’auteur rappelle les circonstances et les préoccupations au mi-
lieu desquelles son ouvrage a paru; c’est, dit-il, I’ébauche d’un
travail qui n’a pas pu étre complété et qui aurait besoin d’étre
présenté sous une autre forme. Puis il rectifie par des explications
certains exposés qui ont travesti sa pensée. Il montre que pas plus
qu’aucun autre son systtme n’est purement a prior: ni purement
expérimental. Répondant a ceux qui ont présenté la Philosophie
de la liberté comme un systéme a priori, il fait observer qu’il a
emprunté a 'expérience son point de départ : le sentiment d’une
obligation. C’est encore 1’expérience intérieure qui lui a dit qu’une
explication des choses ne peut étre admise si elle fait considérer

t2vol.: I, L'Idée; 11, L’ Histoire. — Paris, G. Bailliere; Sandoz et Fischba-
cher. — Neuchatel et Genkve, J. Sandoz, 1879, in-8, XL1V, 508 et 494 pages.



200 BULLETIN

le devoir comme une illusion. C’est aussi ’expérience qui lui sug-
gére de poursuivre la synthese des contraires.

On objecte & I’absolue liberté qu’elle est incompréhensible. Les
métaphysiciens du théisme placent & l'origine de tout I’incondi-
tionnel; il fautl que cet inconditionnel soit I'indétermination absolue
ou la détermination absolue, la puissance pure ou Yacte pur. Si
on choisit ’acte pur, parce qu’il semble moins inintelligible, on
n’aper¢oit pas qu’il n’y a plus de place pour I'histoire, pour la
liberté, pour I'ordre moral. La pure puissance de I'étre absolu qui
se fait ce qu’il veut étre, est incomprehensible; mais toute philo-
sophie, comme toute science, est condamnée & partir de données
incompréhensibles ; c’est la loi commune. Pourquoi préférer cet
incompréhensible ? Parce qu’il donne une base 4 la liberté humaine
et surtout parce qu’il est indispensable a la religion.

On voit que si M. Secrétan reconnait que son systéme pourrait
étre présenté autrement que sous la forme qu’il lui a donnée, il
cherche & répondre aux mémes postulats. Il écrivait il y a trente
ans (pag. IX) : « Ce livre est en quelque sens un essai d’apologie
(du christianisme); c’est sous ce point de vue que j’aime surtout
a le considérer. » Il dit aujourd’hui : « Je crois a la religion, parce
que dans les limites d’une expérience trés bornée je I'ai vue for-
mer 1’élément vital des hommes les plus excellents.... La religion
me parait converger tout entiére a amour de Dieu.... Mais 'amour
suppose une volonté réelle.... Telle est la véritable raison pour la-
quelle nous considérons ’ordre moral lui-méme comme exprimant
une détermination de la volonté divine. Il s’agit pour nous d’at-
teindre une conception qui nous permette de maintenir sans in-
conséquence la réalité de la religion. » (Pag. XXX et XXXI.)

Mieux qu’autrefois on comprend aujourd’hui que le christia-
nisme est essentiellement une ceuvre de Dieu sur les consciences,
et cette idée est propre 4 faciliter 'accés de la bonne nouvelle dans
les dmes; mais il reste encore beaucoup a faire pour que cette idée
soit généralement acceptée et pour qu’elle porte ses fruits, Tout ce
qui tend 4 faire voir le centre de tout dans la volonté plutdt que
dans I'intelligence doit &tre considéré comme une cause de progrés
religieux et philosophique. Le systéme de M. Secrétan n’est pas le



PHILOSOPHIE 201

dernier mot de la philosophie, mais il a manifestement cette ten-
dance bienfaisante, Ern. M.

H. LeEcouLTRE. — LA DOCTRINE DE DIEU, D’APRES ARISTOTE
ET SAINT THoOMAS D'Aquin 1.

|

Voila un excellent travail, ot 'on sent a chaque ligne le fruit
de recherches consciencieuses que rien n’a pu rebuter : des pages
souvent énigmatiques du Stagyrite comme des lourds in-folio que
nous a laissés ’Ange de I’Ecole, M. L. a su tirer les matériaux
d’une exposition toujours claire en méme temps que minutieuse
et profonde. Ceux qui comprennent ce qu’une pareille tiche a du
réclamer de patience et d’application se joindront & nous pour
féliciter celui qui s’en est si bien acquitté et pour le remercier du
bon service qu’il a rendu par 1a non seulement 4 tous ceux qu’in-
téresse 'histoire de la philosophie et du dogme, mais & quiconque
aussi éprouve le désir de formuler systématiquement sa foi reli-
gieuse et tout d’abord de reconnaitre jusqu’a quel point sont vala-
bles les formules dogmatiques que nous a transmises la tradition.

Qu’on n’aille point croire en effet que tout soit dans ces pages
érudition pure, histoire sans actualité. Si nos réformateurs ont
résolument rompu avec la tradition catholique sur les points fon-
damentaux, et ont en particulier révisé d’une admirable maniére
le grand chapitre relatif 4 la question du salut, le temps ou les
forces leur ont manqué pour parfaire leur ceuvre et renouveler la
dogmatique tout entiére. Plusieurs des dogmes de saint Thomas
ont passé presque tels quels dans notre catéchisme courant; peser
la valeur de ceux-la et en rechercher ’origine, c’est donc A bien
des égards peser et rechercher aussi celles de ce dernier. M. L. du
reste ne fait pas lui-méme cette application; quelques remarques
critiques semées ca et 1a dans son exposition avec beaucoup d’a-
propos, et les quelques pages de la fin ou s’expriment éloquem-
ment ses répugnances pour lintellectualisme en religion, voila

' These présentée b la faculté de théologie de 1'Eglise libre du canton
de Vaud. 1877,



202 BULLETIN

les seules occasions ou percent ses opinions personnelles. Il a
voulu laisser a chacun le soin de conclure & sa guise et borner
son propre role & fournir les matériaux historiques d’une telle
conclusion.

Il est absolument impossible de donner ici 1'analyse suivie d’un
travail extrémement sobre et dont I'importance est en grande
partie dans les détails. Nous renvoyons les amateurs a I’écrit lui-
méme que nous venons d’annoncer et dont nous allons seulement
indiquer le contenu général. M. L. expose séparément l'une
aprés l'autre la théologie d’Aristote et celle de saint Thomas ;
puis, dans un court chapitre historique, il nous rappelle par
quelle filiére les écrits du premier ont pu parvenir jusqu'au se-
cond; il va sans dire qu’il n’a point la prétention de poursuivre
pas 4 pas durant ces seize siécles les destinées et les modifications
graduelles de chacune des notions aristotéliciennes, et qu'’il se
borne 4 terminer par une comparaison directe de 'idée de Dieu
chez Aristote avec celle de saint Thomas.

De cette comparaison ressort la ressemblance la plus frappante
entre la théologie du philosophe grec et celle du dogmaticien sco-
lastique. Ce ne sont pas seulement les preuves de I’existence de
Dieu 1 que Thomas emprunte & Aristote, mais (ceci dépend en
effet de cela) la notion méme du divin. De la chez lui ce Dieu qui,
bien que créateur (sur ce point le docteur angélique se voit obligé
d’abandonner son maitre), apparait principalement comme le mo-
teur du monde, et cela d’'une facon si absolue que Thomas conclut
a la prédestination méme du mal. De 13 encore la place centrale
donnée dans la nature divine & l'intelligence, cause de tout, et
dans laquelle viennent s’absorber tous les attributs moraux de
Dieu, car sa honté et son amour ne sont pour le docteur angéli-

* Signalons & ce propos quelques pages, tout particulierement intéres-
santes, o, apres avoir exposé la réfutation & laquelle saint Thomas sou-
met 'argument ontologique de saint Anselme, M. L. fait voir 'insuffisance
de cette réfutation et montre que, du terrain ol était saint Thomas rela-
tivement & la théorie de la connaissance, il lui était impossible d’abattre
ce fameux paralogisme. — On trouvera une exposition complete de la
théorie thomique de la connaissance dans D. Delaunay : Sancti Thomae
de origine idearum doctrina. Paris, Thorin, 1876,



PHILOSOPHIE 203

que rien autre chose en définitive que sa parfaite connaissance du
bien, c’est-a-dire de lui-méme. Ajoutons a I'influence prédomi-
nante d’Aristote celle, accessoire, que M. L. signale aussi, du néo-
platonisme puisé dans Denys I’Aréopagite, et nous comprendrons
que saint Thomas arrive & se représenter Dieu comme une sorte
d’unité-abstraite, étre exempt de toute détermination, et qui mal-
gré tous les chapitres qu’on écrit sur lui nous reste au fond par-
faitement inconnaissable (par le fait méme qu’il est l'intelligible
parfait!), puisque tous les attributs se confondent en lui et que
tous d’ailleurs ne s’appliquent a lui que dans un sens absolument
différent de celui que nous pouvons comprendre.

1T

Nous ne ferons d’observation de détail 4 M. L. que sur un point,
ol nous ne tombons pas d’accord avec lui, et qui nous parait
assez important pour demander la permission de nous y arréter
un peu.

M. L. accuse Aristote d’avoir « tranché trop légérement » la
grave question de la liberté humaine et il déclare que la théorie
de ce philosophe revient pour le fond & ceci: « Les péchés ne
sont que des erreurs. » Cela ne nous parait pas exact; la these ci-
dessus a été au contraire expressément combattue par Aristote et
ce philosophe nous semble étre, en somme, au moins d’intention,
favorable au libre arbitre. Il n'y a pour s’en rendre compte qu’a
comparer ce qu’il enseigne avec ce qu’avaient enseigné avant lui
Platon et surtout Socrate. Socrate, lui, dit hardiment que per-
sonne ne fait volontairement le mal (o0deis xaxds éxev), et il consi-
dére la volonté de chacun comme absolument déterminée par la
connaissance qu’il a du bien. Platon atténue un peu ce détermi-
nisme intellectualiste en accordant qu’on peut agir contre ce
qu’on estime étre le bien, tant qu'on n’a en effet de celui-ci qu’'une
estimation, qu’une opinion (3¢«); mais lorsque vraiment on le
connait, qu’on en a la science (émwotiun), on ne peut ne pas l'ac-
complir?,

' Voy. Alf. Fouillée, La philosophie de Socrate, tome I, liv. 2, surtout le
chapitre deuxieme.



204 BULLETIN

Aristote va plus loin, et réfute expressément la thése socratique
que nul ne puisse étre méchant de son plein gré. On peut, selon
lui, faire mal le sachant et le voulant (Nie. III, v, 4) 1; il y a des
gens, qui tout en jugeant trés bien, préferent par méchanceté ce
qu’il ne faut pas préférer (11, 14); aussi n’est-ce point notre ma-
niére de juger, mais la maniére dont nous choisissons aprés
réflexion qui constitue notre caractére moral (11, 11) ; on ne peut
prétendre méme que ce que nous faisons sous 'empire de la
colere ou de la passion ne soit pas notre fait, ne soit pas volontaire,
puisque nous pourrions par volonté désobéir a ces mobiles (1, 21,
27) ; le plaisir d’un coté ni le bien de I'autre n’exercent sur nous
de contrainte (1, 11); c’est 'homme qui est la cause premiére
(dpxn) de ses actes. (111, 15.)

Aristote cite & Pappui de son idée le fait que nous blamons les
méchants, ce qui implique que nous les estimons responsables ;
méme conclusion ressort du fait que les lois statuent des punitions
pour les criminels. C’est & bon droit, ajoute-t-il, que l’ignorance
méme n’est pas toujours admise comme circonstance atténuante
lorsque, tout comme l'ivresse, elle se trouve étre déja le résultat
d’une négligence coupable, qu'on aurait pu et da éviter (v, 8,
9) ; on peut méme mettre sur le compte de quelqu’'un le carac-
tere dégradé qu’il s’est formé lui-méme par ses désordres et qui
maintenant le rend incapable de se relever ; il s’est volontairement
rendu méchant, c’est sa faute s’il ne peut plus agir bien ; une fois
qu’on a lancé une pierre, on ne saurait plus l'arréter et la ressai-
sir, mais on était libre naguére de ne point la lancer. (vi, 10-14.)

Apres de telles déclarations, il nous semble impossible de
voir dans Aristote un déterministe ; aussi ni Schopenhauer, ni
M. Scholten, qui n’auraient pas demandé mieux que de revendi-
quer pour eux l'autorité de son nom, n’ont-ils cru pouvoir le
faire. Il faut ne pas perdre de vue que dans 'antiquité la question
du libre arbitre était encore a ses débuts et ne pas se prévaloir de
ce qu’Aristote s’attache seulement & prouver que nous ne sommes

* Toutes les citations qui suivent sont tirées du livre IlI de 1'Ethice
Nicomachea, seule reconnue comme incontestablement authentique par
la critique moderne depuis Spengel. Nous indiquons les chapitres et pa-
ragraphes d'apres la petite édition Tauchnitz.



PHILOSOPHIE 200

pas contraints du dehors, que notre activité est vraiment volon-
taire (xovawv), que notre choix, précédé d’une délibération réflé-
chie, ne dépend que de nous-mémes (¢’ vpiv); la question plus
subtile : Ne sommes-nous pas contraints intérieurement ? entrainés
d’une maniére irrésistible par le mobile le plus fort pour nous?
cette question-ld ne se présentait pas encore au Stagyrite. Il
serait téméraire sans doute d’affirmer que, s’il elit concu cette
question-la, il 'elit résolue dans le sens antidéterministe, et il
est peu prudent d’employer, comme le fait M. B. Saint-Hilaire
en traduisant Aristote, le mot de libre arbitre, qui se rapporte a
un développement postérieur du probléme; mais il serait plus
téméraire encore de soutenir qu’Aristote se fut, cas échéant, dé-
claré déterministe dans cette seconde et plus subtile question, lui
qui a I’égard de la premiére, plus simple et que seule il a abor-
dée, plaide résolument le parti de la liberté.

Nous sommes prét aussi a reconnaitre que, par suite méme de
la demi-profondeur & laquelle il en restait sur ce point, certaines
contradictions peuvent lui avoir échappé. Nous n’en voyons pour-
tant pas une absolue dans ce qu’il dit de I'importance d’un bon
naturel pour pouvoir étre vertueux ; il va seulement peut-étre,a
force d’insister sur ce point, jusqu'a compromettre un peu la
liberté qu’il défendait tout 4 ’heure; mais qu’on se rappelle avec
quelle force il insiste ailleurs sur le pouvoir que posséde ’homme
pour la formation de son propre caractére.

Nous ne voyons pas non plus, comme M. L., qu’Aristote ait dé-
claré la rougeur du repentir indigne de 'homme fait. Il dit (Nie.
IV, 1%, 3 sq.) que le vieillard n’a plus autant que le jeune homme
d’occasions de faire des choses qui puissent le faire rougir; il dit
aussi que le fait d’avoir a rougir ne peut s’accorder avec un ceeur
tout & fait pur, puisqu’il suppose nécessairement une faute com-
mise. Aristote déclare encore qu'il serait absurde de croire qu’on
est redevenu honnéte par le seul fait qu’on a rougi du mal dont
on est coupable ; mais, bien loin de prétendre qu’on ne doive pas
rougir de ses fautes, il déclare que I'impudence qui n’a pas honte
du mal commis est un vice affreux.

Il y a une assez grande difficulté, il est vrai, dans cette affir-
mation qui revient plus d’une fois dans la Morale @ Nicomagque



206 BULLETIN

(III, 111, 9; 1v,11; v, 1), et dont se prévaut M. L., que notre
délibération ne porte pas sur le but lui-méme, mais sur les
moyens qui servent & I’atteindre. Peut-étre ces passages, assez peu
clairs, ne disent-ils pas tout a fait ce qu'on en prétend tirer, mais
eussent-ils méme ce sens-la, nous y reconnaitrions une inconsé-
quence d’Aristote, mais ne saurions admettre qu’on fermat pour
cela les yeux sur I’évidente intention qui inspire ce philosophe
durant de longs chapitres, sur la thése a’appui de laquelle il con-
sacre ses ralsonnements, et qui n’est autre chose que la néga-
tion du déterminisme moral sous la forme qu’il revétait & son
époque.

Reste enfin Vobjection qu’on pourrait tirer du fond méme de la
métaphysique aristotélicienne ; peut-il y avoir une place pour la
liberté dans ce systéme ou tout obéit & I'atiraction supréme du
grand moteur immobile ? Ce qu’il y a de certain, c’est qu’Arisiote
a positivement cru a I’existence de la contingence dans ce monde
(oupPefnuds, To amd Tuydc, voy. M. L., pag. 9), et qu’il la mettait surle
compte de la matiére. Or la ou la contingence en général est pos-
sible, I’exercice du libre arbitre n’est point inconcevable. Il est
vrai que rattacher ce dernier aussi & la matiére c¢’est lui donner
une origine bien peu élevée et qui concorde au fond assez mal
avec la haute position attribuée par Aristote a la vertu, laquelle
a pour condition nécessaire 'exercice de la liberté; mais enfin
c’est au moins laffirmer, et nous ne nous étonnerons pas trop
a coté de cela de voir Aristote, comme tant d’autres philosophes
aprés lui, ne pas parvenir a réconcilier entiérement les exigences
de sa métaphysique avec les aspirations de sa morale. N'oublions
pas non plus que la cause unique dont tout dépend dans le monde
d’Aristote est une cause finale ; or de tous les genres de causes
celui-ci est le moins intimement 1ié & 1'idée d’'une causalité fatale
et mécanique ; la cause efficiente nous est connue surtout par le
domaine des faits physiques et éveille en nous la pensée d’une
chute d’eau, par exemple, sous l'action de laquelle tourne fatale-
ment une roue ; la cause finale, au contraire, se montre a nous
surtout dans le domaine moral et semble moins rigoureusement
obéie; elle rappelle I'objet d’un attrait, auquel on peut céder ou
résister, un idéal qu'on peut poursuivre ou abandonner. Sans



PHILOSOPHIE 207

parvenir tout a fait & justifier dans sa métaphysique la place du
libre arbitre humain, Aristote, en divinisant le but, la fin, se mon-
trait le vrai continuateur de l'idée d’Anaxagore et de Socrate, de
cette mise au premier rang de la morale en métaphysique, ten-
dance qui, sans en avoir conscience a son début, devait entrainer
pour conséquence 'affirmation du libre arbitre 1.

En résumé , nous sommes prét a accorder que la notion de
responsabilité pourrait étre exprimée d’une facon plus claire et
plus compléte qu’elle ne I'est chez Aristote : néanmoins nous ne
saurions admetire qu’elle ait positivement manqué & ce philoso-
phe. Nous accordons encore que I'idée du libre arbitre n’a pas été
creusée par lui jusqu’au fond, mais il nous parait que, bien loin
d’attaquer cette notion, il a travaillé plutdt a la dégager du déter-
minisme de ses prédécesseurs ; au lieu donc d’oser Jui reprocher
quelque chose 4 cet égard, nous croyons devoir saluer en lui, au
milieu de I'antiquité généralement si déterministe, si peu con-
sciente de l'infinie valeur qui appartient & la personnalité libre,
un précurseur de 'individualisme chrétien.

I11

Au reste, la pente qui incline volontiers toute métaphysique
vers le déterminisme, et surtout le manque de sens pour la per-
sonnalité qui caractérise 'antiquité 2, n’ont pas manqué de pren-
dre leur revanche chez Aristote, et se font puissamment sentir
dans sa théologie. Si son Dieu est eonscient, vivant méme (de la
vie intellectuelle, supréme vie aux yeux d’un philosophe grec), il
n’a ni activité hors de soi, ni volonté, ni liberté surtout. Pour
Aristote c’est la forme pure, ¢’est-a-dire Pabsolument déterminé,
qui est Dieu; tout indéterminé au contraire est rabaissé par lui

t Cette conséquence, entibrement méconnue par Socrate lui-méme, tirée
trop timidement encore par Aristote, a éclaté dans toute sa netteté chez
Kant lorsqu'il rénova dans la philosophie moderne la tendance dont nous
parlons,

* On trouvera dans I'ouvrage récent de M. A.Naville sur Julien I’ Apostat
quelques pages (188 et sniv.) trés intéressantes sur la valeur toute diffé-
rente qu'assignent h ’homme ’hellénisme d’une part, le judaisme et le
christianisme de I'autre.



208 BULLETIN

sous le nom de matiére. Une telle conception est, on le remar-
que, précisément 'opposé de celle de Descartes et de M. Ch. Se-
crétan qui attribuent & Dieu (au moins dans son essence premiére)
Pindétermination supréme, ’absolue liberté. Antithése carac-
téristique et qui correspond a celle que dés longtemps on a si-
gnalée, dans le domaine de J’esthétique, entre 'antiquité et nous,
entre la beauté classique dont le caractére habituel est le repos,
I’harmonieux équilibre, et la beauté romantique qui réside sur-
tout dans I’expression et le mouvement : d’un coté la manifesta-
tion de ’amour inné du génie grec pour l'aterawxie, la majes-
tueuse impassibilité 1, de Pautre la conclusion , peut-étre un peu
trop hardiment conséquente, de I'importance infinie accordée par.
l’ésprit moderne et chrétien 4 I’action, a la libre détermination.
Certes nous ne méconnaissons point les éeléments de grandeur
el de pureté que présente le Dieu de la philosophie grecque et en
particulier celui d’Aristote ; comme le dit M. L., « il faudrait étre
aveugle pour nier la parenté qui existe entre la philosophie grec-
que et ’Evangile ; » et nous avons essayé ailleurs de faire ressor-
tir cette parenté en ce qui concerne la théologie du Stagyrite 2.
Mais il ne faut pourtant pas fermer les yeux sur la différence
fondamentale qui vient d’étre rappelée ; M. L. ne ’oublie pas non
plus, et cela ressort nettement de son travail. On ne peut s’em-
pécher en le lisanl de remarquer a chaque instant combien Tho-
mas se laisse entrainer par son guide loin du sens vrai de ’Evan-
gile, el dénalure profondément les dogmes chrétiens pour les
accommoder aux cadres de la métaphysique aristotélicienne. La na-
ture active et morale du Dieu dont il est dit qu’il « agit a cette
heure encore » disparait chez lui sous le masque impassible de la

' C'est ce méme courant d’idées qui entraine Aristote & voir dans le ciel
immuable et dans les astres des étres divins, tandis que pour la pensée
christiano-moderne c’est I'homme, actif et libre, qui est la vraie image
de la divinité. 11 est vrai d'ajouter que des Socrate déja, et chez Aristote
aussi, un autre courant lutte avec celui-la, le courant moral, qui releve
la valeur de 'homme. Nous avons vu tout & 'heure la manifestation de
ce second courant (contrarié, il est vrai, par le premier) dans la théorie
aristotélicienne de la liberté. .

* Voy. « Le Dieu d’Aristote et celui de I'Evangile, » Chrétien évangé-
ligue, naméro de décembre 1878,



PHILOSOPHIRE 200

divinité grecque. Kvidemment le vin nouveau a été versé dans de
vieilles outres et il y a perdu de sa saveur.

Dés lors, il est vrai, les vieilles outres ont été rapiécées de mor-
ceaux neufs, et cependant on peut se demander s’il n’y reste pas
beaucoup de places encore o un tel rajeunissement serait néces-
saire. Sommes-nous parvenus d’une maniére suffisante a purifier
notre idée de Dieu des éléments discordants avec sa vraie nature,
qu’une main, bien intentionnée sans doute, mais malheureuse, était
allée, pour I’en afflubler, emprunter au philosophe de Stagyre?
Le Dieu de notre dogmatique courante n’est-il pas encore 4 bien
des égards une conception hybride, inconséquente, assez sembla-
ble & ce mot de Jéhovah qu’on lit dans toutes nos bibles regues et
dont les hébraisants nous déclarent qu’il n’est qu’un monstrueux
assemblage des consonnes empruntées a I'un des noms de Dieu et
des voyelles prises d'un autre? Les contradictions intérieures
qu’on avoue parfois dans cette notion, et qu’on décore sans aucun
droit du beau nom de mystéres, n’ont-elles pas peut-étre leur
source profonde dans ce désastreux mélange?

L’amalgame essayé par saint Thomas n’a pas seulement le mal-
heur d’apparaitre ainsi comme une tentative contraire a la nature
méme des choses; cette coéxistence d’éléments chrétiens a coté
des notions grecques relatives 4 la divinité présente encore un
autre inconvénient, celui de nous conduire a juger celles-ci d’une
maniére bien plus sévére que nous ne l'aurions fait si nous les
rencontrions toutes seules et dans leur milieu naturel. Il arrive
quinstinctivement notre esprit applique en ces matiéres la grande
loi de justice : « & quiconque a plus recu il sera plus rede-
mandé ; » aussi telle notion qui nous parait admirable de pureté
et de grandeur quand nous la rencontrons dans Aristote, parce
que nous la comparons alors tout naturellement avec le paganisme
contemporain, nous frappe surtout au contraire par sa sécheresse
et ses lacunes quand elle nous apparait chez un docteur de 'Eglise
et cote i cole avec des passages de ce Livre de vie qui elt di
mieux Vinspirer, semble-t-il.

THEOL. ET PHIL. 187Y9. 14



210 BULLETIN

v

Mais ce n’est pas tout : Veffet de contraste n’est pas seul d agir
ici, et, comme on voit Papparition des beaux jours faire sortir de
terre mille mauvaises herbes dont les graines avaient sommeillé
tout 'hiver, ainsi le contact-d’'un point de vue plus haut et plus
profond a fait sortir de la métaphysique grecque, qu’on lui alliait
& tort, certaines conséquences funestes que celle-ci n’avait ja-
mais tirées tant qu’elle était restée livrée a ses seules forces. Il y
a tel germe ficheux renfermé dans la métaphysique d’Aristote
que celui-ci n’a jamais développé lui-méme, qui ne s’y est intro-
duit qu’a son insu peut-étre, et contre lequel protestent certaines
de ses aftirmations ou de ses tendances les plus caractérisées;
vous le retrouverez dans saint Thomas, mais au grand jour cette
fois, consciemment accepté par ce disciple plus royaliste que le
rol, et produisant tous ses fruits désormais, par le fait qu’il s’est
trouvé transporté sur un terrain plus fertile et mélé aux questions
plus profondes et plus complexes qu’avait fait surgir un principe
nouveau.

(est ce qu'on peut constater sans peine pour la notion de la
liberté humaine. S’il nous a fallu reconnaitre sans doute qu’a
serrer sans ménagement la métaphysique d’Aristole on en pour-
rait faire sortir le déterminisme, nous avons pu néanmoins sou-
tenir que ce philosophe n’a pas réellement nié le libre arbitre ;
toute précaire que soit la position laissée a ce dernier par la théo-
logie aristotélicienne, il y a pourtant dans celle-ci un effort pour
lui faire place, et, a tout prendre, jamais la philosophie antique
n’a plus approché d'une métaphysique antidéterministe que dans
cetle divinisation de la cause finale, de laquelle il est aisé de sup-
poser que attrait ne soit point fatalement irrésistible, au moins
al’égard d’une partie des étres qui composent le monde. Tout
autrement en est-il de saint Thomas. Il avait & sa disposition, pour
expliquer la liberté humaine, cette idée de la création qui avait fait
défaut a Pantiquité tout entiere, mais que lui fournissait I’Evan-
gile; idée dont la grande valeur morale el religieuse ne consiste
pas uniquement dans Daffirmation de l'indépendance de Dieu
vis-4-vis du monde, mais aussi dans la faculté qu’elle donne de



PHILOBOPHIE 211

comprendre I'indépendance dont certaines créatures ont pu étre
douées relativement a leur créateur et par la volonté méme de
celui-ci, indépendance limitée sans doute dans son champ de dé-
ploiement, mais absolue en son principe. Or c’est 1a ce que le
Docteur angélique a totalement ignoré. Fidéle a I’enseignement
de I'Eglise, il accepte sans doute le dogme de la création, maisil en
méconnait absolument la portée philosophique et, bien loin de
sentir que la principale valeur de cette idée réside dans la per-
mission qu’elle donne de comprendre Iexistence de créatures li-
bres, il déclare en propres termes qu’il y aurait contradiction a ce
que Dieu donit d’indépendance un étre créé par lui; d’ou il suit
que la création de personnalités vraiment libres est une impossi-
bilité. Bien plus, forcé par le point de vue chrétien de donner &
la question du mal moral plus d’attention que ne le faisaient les
philosophes grecs, le voild conduit par l'impitoyable logique a
tirer d’un déterminisme avec lequel il ne sait pas rompre cette
monstrueuse conséquence i laquelle jamais Grec n’avait eu la
honte de se voir acculé, et qui n’entraine rien moins que la ruine
de toute morale, savoir que Dieu est Pauteur du mal méme, qui
rentre dans ses intentions & titre de moyen et comme nécessaire
a la prospérité générale de I'univers?{ .

Une observation semblable pourrait étre faite & propos d’autres
points encore. On montrerait facilement que le cléricalisme est en
grande partie la conséquence de l'intellectualisme antidémocra-
tique et antichrétien maladroitement emprunté & la Gréce par
certains docteurs de I’Eglise. La notion de la foi, déchue de son
sens actif et moral et transformée en une déplorable soumission
passive de Vintelligence, n’a pas une autre origine ; si bien qu’a
vrai dire (0 ironie des choses!) ¢’est aux héros mémes de la libre
pensée grecque que remonte en derniére analyse la tendance qui,

' Nous n’oublions ni ici ni dans ce qui va suivre que ce n'est point
d'un coup, chez saint Thomas et par sa seule faute » lui, que s'est pro-
duite cette imbibition des idées grecques dans la dogmatique chréticnne.
Aussi serait-il souverainement injuste de lui en faire porter toute la
responsabilité. Combicn le déterminisme, par exemple, n'avait-il pas
déja conquis de place dans la doctrine ecelésiastique, grace a l'influence
de saint Augustin !



212 BULLETIN

en corrorupant idée chrélienne de la foi, a enlrainé 'Eglise a
opposer I'anathéme et la persécution a toute indépendance de
pensée | Pourquoi faut-il que par une union mal combinée le
fruit de deux rameaux si nobles tous deux se soit trouvé si amer %
Enfin, sans méconnaitre le moins du monde les racines que la na-
ture méme de I’homme a toujours et partout offertes a la paresse
monacale ou & une vie trop absolument contemplative, sans oublier
surtout P'influence que pouvait avoir a cet égard sur des ames pai-
sibles et studieuses la rigueur des temps, ne faut-il pas compter
pour 'une des causes, au moins, de la naissance du monachisme
I'influence des idées grecques? La morale monastique n’est-elle
pas en effet proche parente de 1'éthique aristotélicienne, ott la
méditation philosophique constitue la supréme vertu et ot Dieu
méme est représenté comme un inactif contemplateur de sa pro-
pre pensée ! ? ne serait-elle pas tout autre, la morale qui ressorti-
rait logiquement des principes évangéliques et de 'adoration du
Dieu qui parle, qui agit et qui aime ?

v

S’il faut, nous Pavons dit, faire leur part de responsabilité aux
tendances naturelles du ceeur humain, qui souvent conspiraient
b ?

pour obscurcir la vérité chrétienne, avec les traditions philoso-
phiques venues de la Gréce, il faut faire sa part aussi a la dé-
plorable méthode des docteurs scolastiques. Au lieu d’opérer sur
la vérité évangélique saisie dans son organisme et de partir du

o

t L'idée de ce rapprochement nous est suggérée par un mot de M. L.
— On trouve déj» une remarque semblable chez Calvin. A propos de
Marthe et de Manrie, il dit: « Cest erreur n’est pas d’aujourd’huy mais est
bien ancien, de dire que ceux qui estans eslongnez de tout maniement
d'affaires s’addonnent du tout & contemplation,*menent une vie Angé-
lique. Et il semble que les Sorbonistes ayent pris d’Aristote ce qu'ils ga-
zouillent de ceste matiere, lequel establit le souverain bien et dernier but
de la vie humaine, en contemplation : laquelle, selon luy, est la fruition
et jouissance de vertu. » (Concordance qu’on appelle harmonie, etc., in Luc
X, 38.) — M. Havet (dont les récentes bévues en hébraisme ne doivent
pas faire tort h ses travaux relatifs i la Gréce) rapporte aussi b Platon
et & Aristote une part an moins dans la formation de la vie monastique
et cénobitique; la premibre, remarque-t-il, correspond mieux aux iddes
de Platon, la seconde & celles d’Aristote.



PHILOSOPHIE 213

centre vital de celle-ci pour aboutir successivement a4 ses ramifi-
cations périphériques, les docteurs en question prennent pour
base de leurs études les dogmes formulés dans les divers conciles,
et ils les traitent comme autant de vérités isolées, aussi impor-
tantes les unes que les autres, puisque toutes sont également
sanctionnées par la méme autorité, De 1a d’abord la conséquence
relevée par M. L. : « toutes les questions sont pour eux sur le
méme plan, celle de 'existence de Dieu et celle de savoir si nous
retrouverons a la résurrection les ongles et les cheveux que nous
avons perdus ici-bas. » De la aussi une facilité beauncoup plus
grande pour la vérité évangélique a se trouver débordée et comme
noyée par une influence étrangére. Chaque dogme pris a part se
laisse traduire en langage aristotélique sans qu'on s’apergoive
clairement combien ce vétement lui va mal, ce qui n’empéche pas
qu’en définitive, tous les matériaux ayant été corrompus, I’édifice
entier ne se trouve fort compromis. Si le procédé employé par nos
docteurs eit été plus organique, plus vraiment philosophique, et
et mis en présence ’esprit méme de I'Evangile avec celui de
I'aristotélisme, la différence fondamentale n’elit pas pu ne pas
apparaitre et V'on n’efit pas forcé un mariage aussi singuliérement
assorti.

Grande lecon pour notre dogmatique! Elle ne réalisera vrai-
ment sa mission, elle ne parviendra a se tenir pure des influences
délétéres, que dans la mesure ol elle sera réellement systémati-
que, groupant autour de leur vrai centre et mettant a leur place
organique les divers éléments de la vérité chrétienne, au lieu de
les traiter sporadiquement et comme autant de théses indépen-
dantes. Il y a certaine tendance qui se métie de la systématisation,
qui craint qu’elle ne donne trop d’empire & la raison humaine, et
qui, pour mieux sauvegarder la vérité objective, ne veut la rece-
voir que fragmentée, telle qu'on peut la puiser directement dans
les Ecritures ou dans les confessions de foi recues. Mais c’est
bien alors que 'arbitraire humain a beau jeu (tant celui de la rai-
son que celui des préjugés ou de I'imagination méme) et qu’il
ploie & son gré, les unes aprés les autres, chacune de ces vérités
déplorablement affaiblies par isolement auquel on les a condam-
nées. Pour elles aussi I'union seule peut faire la force : on déligu-
rera moins facilement leur ensemble organique que chacune



214 BULLETIN

d’elles prise a part; aussi, bien loin d’introduire le régne de
I’arbitraire en dogmatique, 'esprit de systématisation philosophi-
que sera-t-il toujours en définitive la meilleure sauvegarde d’une
fidéle conception de I'Evangile. Si la scolastique du moyen age
a été si peu franchement évangélique, la raison n’en est pas en ce
u’elle ait introduit les procédés de la philosophie en dogmatique,
mais bien plutot (a coté d’autres raisons sur lesquelles nous ne
pouvons nous arréter ici) en ce qu’elle n’a pas suffisamment et
avec assez de conséquence appliqué cette méthode. Inutile d’espé-
rer mettre jamais notre dogmatique a ’abri des influences intru-
ses, d’espérer avoir jamais une dogmatique purement et entiére-
ment chrélienne, aussi longtemps qu’elle ne sera pas absolument
organique, qu’elle ne sera pas élevée au rang d’une véritable
philosophie. Telle est la persuasion dans laquelle nous a confirmé
la lecture de I'intéressant travail de M. L., et il ne nous parait pas
que notre conclusion s’écarte beaucoup de la sienne. « Il ne suffit
pas, dit-il en effet, de développer et de corriger I’ceuvre de saint
Thomas, le christianisme doit aspirer & une philosophie plus fon-
cierement chrétienne, dont 'un des caractéres distinctifs sera
Pélude des faits moraux, poursuivie dans un esprit vraiment
moral. » PHILIPPE BRIDEL.

REVUES
ZEITSCIRIFT FUR PHILOSOPIIE UND PIULOSOPHISCHE KRITIK
de MM. Fichte et Ulrici,

H. Sommer : La philosophbie de Spinoza et le matérialisme. Pre-
miére moitié. — Jul.-Bruno Weiss : Recherchies sur la dialectique de
Schleiermacher. Seconde partie: Recherches philosophico-historiques.
Explication des perceptions sensibles. — Bulletin Bibliographique.

La CRITIQUE PHILOSOPHIQUE, politique, scientifique, lit-
téraire, revue hebdomadaire, dirigée par MM. RENOUVIER et PILLON,
vient d’entrer, — le jeudi 6 février 1879, — dans sa huitiéme année.
Elle a publi¢ dans son dernier semestre des articles intéressants et
remarqués sur La propriété intellectuelle, sur La question de la certi-
tude, sur Les chdiliments corporels dans U'éducation, sur Les nolions de
maliere et de force, sur Linfaillibilité papale, sur La liberlé de l'ensei-
gnement el la liberté des culles, sur Le darwinisme, etc. Elle a ajouté,
il y a un an, & sa feuille hebdomadaire, sans augmentation de prix,



	Philosophie

