
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE 199

Numéro de janvier 1879.

Ch. Bruston : L'idée de l'immortalité de l'âme chez les Phéniciens
et chez les Hébreux. — J. Monod : Rapport sur le concours de
philosophie. (Morale des stoïciens et morale chrétienne.) — César Pronier :
Des convictions et de leur formation, II. — J.-E. Duby : Bulletin des

plus récentes publications d'archéologie et de géographie sacrées.
— Allocutions prononcées aux funérailles de François Bonifas, par
MM. Monod, Vesson, Bois et Lafon.

PHILOSOPHIE

Charles Secretan. — La philosophie de la liberté.
Troisième édition, avec préface de l'auteur '.

Pour plusieurs excellentes raisons, nous ne pouvons pas critiquer

ici ce grand ouvrage, mais nous ne pouvons pas non plus laisser

passer cette troisième édition sans la signaler et sans féliciter
le public qui l'a rendue nécessaire par l'accueil fait aux deux
précédentes.

Il n'y a aucune différence entre le texte de la troisième et celui
de la seconde édition : c'est un nouveau tirage. En tête on ne
retrouve que la courte préface de la première édition. (1849.) Les

deux préfaces développées de 1866 et de 1872 ont disparu, elles

sont remplacées par celle qu'indique le titre et qui veut « mettre
la Philosophie de la liberté dans son vrai jour. »

L'auteur rappelle les circonstances et les préoccupations au
milieu desquelles son ouvrage a paru; c'est, dit-il, l'ébauche d'un
travail qui n'a pas pu être complété et qui aurait besoin d'être

présenté sous une autre forme. Puis il rectifie par des explications
certains exposés qui ont travesti sa pensée. Il montre que pas plus
qu'aucun autre son système n'est purement a priori ni purement
expérimental. Répondant à ceux qui ont présenté la Philosophie
de la liberté comme un système a priori, il fait observer qu'il a

emprunté à l'expérience son point de départ : le sentiment d'une

obligation. C'est encore l'expérience intérieure qui lui a dit qu'une
explication des choses ne peut être admise si elle fait considérer

' 2 vol.:I, L'Idée; II, L'Histoire. — Paris, G. Baillière; Sandoz et Fischba-
cher. — Neuchâtel et Genève, J. Sandoz, 1879, in-8, XLIV, 508 et 494 pages.



200 bulletin

le devoir comme une illusion. C'est aussi l'expérience qui lui suggère

de poursuivre la synthèse des contraires.
On objecte à l'absolue liberté qu'elle est incompréhensible. Les

métaphysiciens du théisme placent à l'origine de tout l'inconditionnel

; il faut que cet inconditionnel soit l'indétermination absolue

ou la détermination absolue, la puissance pure ou l'acte pur. Si

on choisit l'acte pur, parce qu'il semble moins inintelligible, on

n'aperçoit pas qu'il n'y a plus de place pour l'histoire, pour la

liberté, pour l'ordre moral. La pure puissance de l'être absolu qui
se fait ce qu'il veut être, est incompréhensible; mais toute
philosophie, comme toute science, est condamnée à partir de données

incompréhensibles ; c'est la loi commune. Pourquoi préférer cet

incompréhensible? Parce qu'il donne une base à la liberté humaine
et surtout parce qu'il est indispensable à la religion.

On voit que si M. Secretan reconnaît que son système pourrait
être présenté autrement que sous la forme qu'il lui a donnée, il
cherche à répondre aux mêmes postulats. Il écrivait il y a trente
ans (pag. IX) : « Ce livre est en quelque sens un essai d'apologie

(du christianisme); c'est sous ce point de vue que j'aime surtout
à le considérer. » Il dit aujourd'hui : « Je crois à la religion, parce

que dans les limites d'une expérience très bornée je l'ai vue
former l'élément vital des hommes les plus excellents.... La religion
me paraît converger tout entière à l'amour de Dieu.... Mais l'amour

suppose une volonté réelle.... Telle est la véritable raison pour
laquelle nous considérons l'ordre moral lui-même comme exprimant
une détermination de la volonté divine. Il s'agit pour nous
d'atteindre une conception qui nous permette de maintenir sans

inconséquence la réalité de la religion. » (Pag. XXX et XXXI.)
Mieux qu'autrefois on comprend aujourd'hui que le christianisme

est essentiellement une œuvre de Dieu sur les consciences,
et cette idée est propre à faciliter l'accès de la bonne nouvelle dans

les âmes; mais il reste encore beaucoup à faire pour que cette idée

soit généralement acceptée et pour qu'elle porte ses fruits. Tout ce

qui tend à faire voir le centre de tout dans la volonté plutôt que
dans l'intelligence doit être considéré comme une cause de progrès
religieux et philosophique. Le système de M. Secretan n'est pas le



PHILOSOPHIE 201

dernier mot de la philosophie, mais il a manifestement celte
tendance bienfaisante. Ern. M.

H. Lecoultre. — La doctrine de Dieu, d'après Aristote
et saint Thomas d'Aquin L

I

Voilà un excellent travail, où l'on sent à chaque ligne le fruit
de recherches consciencieuses que rien n'a pu rebuter : des pages
souvent énigmatiques du Stagyrite comme des lourds in-folio que
nous a laissés l'Ange de l'Ecole, M. L. a su tirer les matériaux
d'une exposition toujours claire en même temps que minutieuse
et profonde. Ceux qui comprennent ce qu'une pareille tâche a dû

réclamer de patience et d'application se joindront à nous pour
féliciter celui qui s'en est si bien acquitté et pour le remercier du

bon service qu'il a rendu par là non seulement à tous ceux
qu'intéresse l'histoire de la philosophie et du dogme, mais à quiconque
aussi éprouve le désir de formuler systématiquement sa foi
religieuse et tout d'abord de reconnaître jusqu'à quel point sont valables

les formules dogmatiques que nous a transmises la tradition.
Qu'on n'aille point croire en effet que tout soit dans ces pages

érudition pure, histoire sans actualité. Si nos réformateurs ont

résolument rompu avec la tradition catholique sur les points
fondamentaux, et ont en particulier révisé d'une admirable manière
le grand chapitre relatif à la question du salut, le temps ou les

forces leur ont manqué pour parfaire leur œuvre et renouveler la

dogmatique tout entière. Plusieurs des dogmes de saint Thomas

ont passé presque tels quels dans notre catéchisme courant; peser
la valeur de ceux-là et en rechercher l'origine, c'est donc à bien
des égards peser et rechercher aussi celles de ce dernier. M. L. du

reste ne fait pas lui-même cette application; quelques remarques
critiques semées çà et. là dans son exposition avec beaucoup d'à-

propos, et les quelques pages de la fin où s'expriment éloquem-
ment ses répugnances pour l'intellectualisme en religion, voilà

' Thfese présentée U la faculté de théologie de l'Eglise libre du canton
de Vaud. 1877.



202 BULLETIN

les seules occasions où percent ses opinions personnelles. Il a

voulu laisser à chacun le soin de conclure à sa guise et borner

son propre rôle à fournir les matériaux historiques d'une telle
conclusion.

Il est absolument impossible de donner ici l'analyse suivie d'un
travail extrêmement sobre et dont l'importance est en grande

partie dans les détails. Nous renvoyons les amateurs à l'écrit lui-
même que nous venons d'annoncer et dont nous allons seulement

Indiquer le contenu général. M. L. expose séparément l'une
après l'autre la théologie d'Aristote et celle de saint Thomas ;

puis, dans un court chapitre historique, il nous rappelle par
quelle filière les écrits du premier ont pu parvenir jusqu'au
second; il va sans dire qu'il n'a point la prétention de poursuivre
pas à pas durant ces seize siècles les destinées et les modifications

graduelles de chacune des notions aristotéliciennes, et qu'il se

borne à terminer par une comparaison directe de l'idée de Dieu
chez Aristote avec celle de saint Thomas.

De cette comparaison ressort la ressemblance la plus frappante
entre la théologie du philosophe grec et celle du dogmaticien
scolastique. Ce ne sont pas seulement les preuves de l'existence de

Dieu i que Thomas emprunte à Aristote, mais (ceci dépend en

effet de cela) la notion même du divin. De là chez lui ce Dieu qui,
bien que créateur (sur ce point le docteur angélique se voit obligé
d'abandonner son maître), apparaît principalement comme le
moteur du monde, et cela d'une façon si absolue que Thomas conclut
à la prédestination même du mal. De là encore la place centrale
donnée dans la nature divine à l'intelligence, cause de tout, et
dans laquelle viennent s'absorber tous les attributs moraux de

Dieu, car sa bonté et son amour ne sont pour le docteur angéli-

' Signalons à ce propos quelques pages, tout particulièrement intéressantes,

où, après avoir exposé la réfutation à laquelle saint Thomas soumet

l'argument ontologique de saint Anselme, M. L. fait voir l'insuffisance
de cette réfutation et montre que, du terrain où était saint Thomas
relativement a la théorie de la connaissance, il lui était impossible d'abattre
ce fameux paralogisme. — On trouvera une exposition complète de la
théorie thomique de la connaissance dans D. Delaunay : Sancti Thomae
de origine idearum doctrina. Paris, Thorin, 1876.



PHILOSOPHIE 203

que rien autre chose en définitive que sa parfaite connaissance du

bien, c'est-à-dire de lui-même. Ajoutons à l'influence prédominante

d'Aristote celle, accessoire, que M. L. signale aussi, du

néoplatonisme puisé dans Denys l'Aréopagite, et nous comprendrons

que saint Thomas arrive à se représenter Dieu comme une sorte

d'unité abstraite, être exempt de toute détermination, et qui malgré

tous les chapitres qu'on écrit sur lui nous reste au fond
parfaitement inconnaissable (par le fait même qu'il est l'intelligible
parfait puisque tous les attributs se confondent en lui et que
tous d'ailleurs ne s'appliquent à lui que dans un sens absolument
différent de celui que nous pouvons comprendre.

II

Nous ne ferons d'observation de détail à M. L. que sur un point,
où nous ne tombons pas d'accord avec lui, et qui nous paraît
assez important pour demander la permission de nous y arrêter
un peu.

M. L. accuse Aristote d'avoir « tranché trop légèrement » la

grave question de la liberté humaine et il déclare que la théorie
de ce philosophe revient pour le fond à ceci : « Les péchés ne
sont que des erreurs. » Cela ne nous paraît pas exact ; la thèse ci-
dessus a été au contraire expressément combattue par Aristote et

ce philosophe nous semble être, en somme, au moins d'intention,
favorable au libre arbitre. Il n'y a pour s'en rendre compte qu'à
comparer ce qu'il enseigne avec ce qu'avaient enseigné avant lui
Platon et surtout Socrate. Socrate, lui, dit hardiment que
personne ne fait volontairement le mal (oùSsiç xaxhç ixâv), et il considère

la volonté de chacun comme absolument déterminée par la
connaissance qu'il a du bien. Platon atténue un peu ce déterminisme

intellectualiste en accordant qu'on peut agir contre ce

qu'on estime être le bien, tant qu'on n'a en effet de celui-ci qu'une
estimation, qu'une opinion (Sô?«) ; mais lorsque vraiment on le

connaît, qu'on en a la science (imarip-o), on ne peut ne pas
l'accomplir1.

' Voy. Alf. Fouillée, La philosophie de Socrate, tome I, liv. 2, surtout le
chapitre deuxième.



204 BULLETIN

Aristote va plus loin, et réfute expressément la thèse socratique

que nul ne puisse être méchant de son plein gré. On peut, selon

lui, faire mal le sachant et le voulant (Nie. III, v, 4) ' ; il y a des

gens, qui tout en jugeant très bien, préfèrent par méchanceté ce

qu'il ne faut pas préférer (u, 14) ; aussi n'est-ce point notre
manière de juger, mais la manière dont nous choisissons après
réflexion qui constitue notre caractère moral (n, 11) ; on ne peut

prétendre même que ce que nous faisons sous l'empire de la

colère ou de la passion ne soit pas notre fait, ne soit pas volontaire,

puisque nous pourrions par volonté désobéir à ces mobiles (i, 21,

27) ; le plaisir d'un côté ni le bien de l'autre n'exercent sur nous
de contrainte (î, 11) ; c'est l'homme qui est la cause première
(à.pX'î) de ses actes, (m, 15.)

Aristote cite à l'appui de son idée le fait que nous blâmons les

méchants, ce qui implique que nous les estimons responsables ;

même conclusion ressort du fait que les lois statuent des punitions

pour les criminels. C'est à bon droit, ajoute-t-il, que l'ignorance
même n'est pas toujours admise comme circonstance atténuante

lorsque, tout comme l'ivresse, elle se trouve être déjà le résultat
d'une négligence coupable, qu'on aurait pu et dû éviter (v, 8,

9) ; on peut même mettre sur le compte de quelqu'un le caractère

dégradé qu'il s'est formé lui-même par ses désordres et qui
maintenant le rend incapable de se relever ; il s'est, volontairement
rendu méchant, c'est sa faute s'il ne peut plus agir bien ; une fois

qu'on a lancé une pierre, on ne saurait plus l'arrêter et la ressaisir,

maison était libre naguère de ne point la lancer, (vi, 10-14.)
Après de telles déclarations, il nous semble impossible de

voir dans Aristote un déterministe ; aussi ni Schopenhauer, ni
M. Schölten, qui n'auraient pas demandé mieux que de revendiquer

pour eux l'autorité de son nom, n'ont-ils cru pouvoir le
faire. Il faut ne pas perdre de vue que dans l'antiquité la question
du libre arbitre était encore à ses débuts et ne pas se prévaloir de

ce qu'Aristote s'attache seulement à prouver que nous ne sommes

1 Toutes les citations qui suivent sont tirées du livre III de YEthica
Nicomachea, seule reconnue comme incontestablement authentique par
la critique moderne depuis Spengel. Nous indiquons les chapitres et
paragraphes d'après la petite édition Tauchnitz.



PHILOSOPHIE 205

pas contraints du dehors, que notre activité est vraiment volontaire

(sxoiorav), que notre choix, précédé d'une délibération réfléchie,

ne dépend que de nous-mêmes (èf iiphi) ; la question plus
subtile : Ne sommes-nous pas contraints intérieurement? entraînés

d'une manière irrésistible par le mobile le plus fort pour nous?

cette question-là ne se présentait pas encore au Stagyrite. Il
serait téméraire sans doute d'affirmer que, s'il eût conçu cette

question-là, il l'eût résolue dans le sens antidéterministe, et il
est peu prudent d'employer, comme le fait M. B. Saint-Hilaire
en traduisant Aristote, le mot de libre arbitre, qui se rapporte à

un développement postérieur du problème ; mais il serait plus
téméraire encore de soutenir qu'Aristote se fût, cas échéant,
déclaré déterministe dans cette seconde et plus subtile question, lui
qui à l'égard de la première, plus simple et que seule il a abordée,

plaide résolument le parti de la liberté.
Nous sommes prêt aussi à reconnaître que, par suite même de

la demi-profondeur à laquelle il en restait sur ce point, certaines

contradictions peuvent lui avoir échappé. Nous n'en voyons pourtant

pas une absolue dans ce qu'il dit de l'importance d'un bon
naturel pour pouvoir être vertueux ; il va seulement peut-être, à

force d'insister sur ce point, jusqu'à compromettre un peu la
liberté qu'il défendait tout à l'heure; mais qu'on se rappelle avec

quelle force il insiste ailleurs sur le pouvoir que possède l'homme

pour la formation de son propre caractère.
Nous ne voyons pas non plus, comme M. L., qu'Aristote ait

déclaré la rougeur du repentir indigne de l'homme fait. Il dit (Nie.
IV, ix, 3 sq.) que le vieillard n'a plus autant que le jeune homme
d'occasions de faire des choses qui puissent le faire rougir; il dit
aussi que le fait d'avoir à rougir ne peut s'accorder avec un cœur
tout à fait pur, puisqu'il suppose nécessairement une faute
commise. Aristote déclare encore qu'il serait absurde de croire qu'on
est redevenu honnête par le seul fait qu'on a rougi du mal dont
on est coupable ; mais, bien loin de prétendre qu'on ne doive pas
rougir de ses fautes, il déclare que l'impudence qui n'a pas honte
du mal commis est un vice affreux.

H y a une assez grande difficulté, il est vrai, dans cette
affirmation qui revient plus d'une fois dans la Morale à Nicomaque



206 BULLETIN

(III, m, 9; iv, 11 ; v, 1), et dont se prévaut M. L., que notre
délibération ne porte pas sur le but lui-même, mais sur les

moyens qui servent à l'atteindre. Peut-être ces passages, assez peu
clairs, ne disent-ils pas tout à fait ce qu'on en prétend tirer, mais
eussent-ils même ce sens-là, nous y reconnaîtrions une inconséquence

d'Aristote, mais ne saurions admettre qu'on fermât pour
cela les yeux sur l'évidente intention qui inspire ce philosophe
durant de longs chapitres, sur la thèse à l'appui de laquelle il
consacre ses raisonnements, et qui n'est autre chose que la négation

du déterminisme moral sous la forme qu'il revêtait à son

époque.
Reste enfin l'objection qu'on pourrait tirer du fond même de la

métaphysique aristotélicienne ; peut-il y avoir une place pour la
liberté dans ce système où tout obéit à l'attraction suprême du

grand moteur immobile? Ce qu'il y a de certain, c'est qu'Aristote
a positivement cru à l'existence de la contingence dans ce monde

(ttvpßsß-rixoi;, rò ành tu^uç, voy. M. L., pag. 9), et qu'il la mettait sur le

compte de la matière. Or là où la contingence en général est

possible, l'exercice du libre arbitre n'est point inconcevable. Il est

vrai que rattacher ce dernier aussi à la matière c'est lui donner

une origine bien peu élevée et qui concorde au fond assez mal

avec la haute position attribuée par Aristote à la vertu, laquelle
a pour condition nécessaire l'exercice de la liberté; mais enfin
c'est au moins l'affirmer, et nous ne nous étonnerons pas trop
à côté de cela de voir Aristote, comme tant d'autres philosophes
après lui, ne pas parvenir à réconcilier entièrement les exigences
de sa métaphysique avec les aspirations de sa morale. N'oublions

pas non plus que la cause unique dont tout dépend dans le monde

d'Aristote est une cause finale ; or de tous les genres de causes

celui-ci est le moins intimement lié à l'idée d'une causalité fatale

et mécanique ; la cause efficiente nous est connue surtout par le

domaine des faits physiques et éveille en nous la pensée d'une
chute d'eau, par exemple, sous l'action de laquelle tourne fatalement

une roue ; la cause finale, au contraire, se montre à nous
surtout dans le domaine moral et semble moins rigoureusement
obéie; elle rappelle l'objet d'un attrait, auquel on peut céder ou

résister, un idéal qu'on peut poursuivre ou abandonner. Sans



PHILOSOPHIE 207

parvenir tout à fait à justifier dans sa métaphysique la place du

libre arbitre humain, Aristote, en divinisant le but, la fin, se montrait

le vrai continuateur de l'idée d'Anaxagore et de Socrate, de

cette mise au premier rang de la morale en métaphysique,
tendance qui, sans en avoir conscience à son début, devait entraîner

pour conséquence l'affirmation du libre arbitre i.
En résumé nous sommes prêt à accorder que la notion de

responsabilité pourrait être exprimée d'une façon plus claire et

plus complète qu'elle ne l'est chez Aristote : néanmoins nous ne
saurions admettre qu'elle ait positivement manqué à ce philosophe.

Nous accordons encore que l'idée du libre arbitre n'a pas été

creusée par lui jusqu'au fond, mais il nous paraît que, bien loin
d'attaquer cette notion, il a travaillé plutôt à la dégager du
déterminisme de ses prédécesseurs ; au lieu donc d'oser lui reprocher
quelque chose à cet égard, nous croyons devoir saluer en lui, au

milieu de l'antiquité généralement si déterministe, si peu
consciente de l'infinie valeur qui appartient à la personnalité libre,
un précurseur de l'individualisme chrétien.

III

Au reste, la pente qui incline volontiers toute métaphysique
vers le déterminisme, et surtout le manque de sens pour la
personnalité qui caractérise l'antiquité 2, n'ont pas manqué de prendre

leur revanche chez Aristote, et se font puissamment sentir
dans sa théologie. Si son Dieu est conscient, vivant même (de la
vie intellectuelle, suprême vie aux yeux d'un philosophe grec), il
n'a ni activité hors de soi, ni volonté, ni liberté surtout. Pour
Aristote c'est la forme pure, c'est-à-dire l'absolument déterminé,
qui est Dieu ; tout indéterminé au contraire est rabaissé par lui

1 Cette conséquence, entièrement méconnue par Socrate lui-même, tirée
trop timidement encore par Aristote, a éclaté dans toute sa netteté chez
Kant lorsqu'il rénova dans la philosophie moderne la tendance dont nous
parlons.

On trouvera dans l'ouvrage récent de M. A. Naville sur Julien l'Apostat
quelques pages (188 et sniv.) très intéressantes sur la valeur toute différente

qu'assignent à l'homme l'hellénisme d'une part, le judaïsme et le
christianisme de l'autre.



208 BULLETIN

sous le nom de matière. Une telle conception est, on le remarque,

précisément l'opposé de celle de Descartes et de M. Ch.
Secretan qui attribuent à Dieu (au moins dans son essence première)
l'indétermination suprême, l'absolue liberté. Antithèse
caractéristique et qui correspond à celle que dès longtemps on a

signalée, dans le domaine de l'esthétique, entre l'antiquité et nous,
entre la beauté classique dont le caractère habituel est le repos,
l'harmonieux équilibre, et la beauté romantique qui réside surtout

dans l'expression et le mouvement : d'un côté la manifestation

de l'amour inné du génie grec pour l'ataraxie, la majestueuse

impassibilité *, de l'autre la conclusion peut-être un peu
trop hardiment conséquente, de l'importance infinie accordée par
l'esprit moderne et chrétien à l'action, à la libre détermination.

Certes nous ne méconnaissons point les éléments de grandeur
et de pureté que présente le Dieu de la philosophie grecque et en

particulier celui d'Aristote ; comme le dit M. L., « il faudrait être

aveugle pour nier la parenté qui existe entre la philosophie grecque

et l'Evangile ; » et nous avons essayé ailleurs de faire ressortir

cette parenté en ce qui concerne la théologie du Stagyrite ~.

Mais il ne faut pourtant pas fermer les yeux sur la différence
fondamentale qui vient d'être rappelée ; M. L. ne l'oublie pas non

plus, et cela ressort nettement de son travail. On ne peut
s'empêcher en le lisant de remarquer à chaque instant combien Thomas

se laisse entraîner par son guide loin du sens vrai de l'Evangile,

et dénature profondément les dogmes chrétiens pour les

accommoder aux cadres de la métaphysique aristotélicienne. La
nature active et morale du Dieu dont il est dit qu'il « agit à cette

heure encore » disparaît chez lui sous le masque impassible de la

' C'est ce même courant d'idées qui entraîne Aristote a voir dans le ciel
immuable et dans les astres des êtres divins, tandis que pour la pensée
christiano-moderne c'est l'homme, actif et libre, qui est la vraie image
de la divinité. 11 est vrai d'ajouter que dès Socrate déjà, et chez Aristote
aussi, un autre courant lutte avec celui-là, le courant moral, qui relève
la valeur de l'homme. Nous avons vu tout a l'heure la manifestation de

ce second courant (contrarié, il est vrai, par le premier) dans la théorie
aristotélicienne de la liberté.

* Voy. « Le Dieu d'Aristote et celui de l'Evangile, » Chrétien évangélique,

numéro de décembre 1878.



PHILOSOPHIE 209

divinité grecque. Evidemment le vin nouveau a été versé dans de

vieilles outres et il y a perdu de sa saveur.
Dès lors, il est vrai, les vieilles outres ont été rapiécées de

morceaux neufs, et cependant on peut se demander s'il n'y reste pas

beaucoup de places encore où un tel rajeunissement serait nécessaire.

Sommes-nous parvenus d'une manière suffisante à purifier
notre idée de Dieu des éléments discordants avec sa vraie nature,
qu'une main, bien intentionnée sans doute, mais malheureuse, élait

allée, pour l'en afflubler, emprunter au philosophe de Stagyre?
Le Dieu de notre dogmatique courante n'est-il pas encore à bien
des égards une conception hybride, inconséquente, assez semblable

à ce mot de Jéhovah qu'on lit dans toutes nos bibles reçues et
dont les hébraïsants nous déclarent qu'il n'est qu'un monstrueux
assemblage des consonnes empruntées à l'un des noms de Dieu et

des voyelles prises d'un autre? Les contradictions intérieures

qu'on avoue parfois dans cette notion, et qu'on décore sans aucun
droit du beau nom de mystères, n'ont-elles pas peut-être leur
source profonde dans ce désastreux mélange?

L'amalgame essayé par saint Thomas n'a pas seulement le
malheur d'apparaître ainsi comme une tentative contraire à la nature
même des choses ; cette coexistence d'éléments chrétiens à côté

des notions grecques relatives à la divinité présente encore un
autre inconvénient, celui de nous conduire à juger celles-ci d'une
manière bien plus sévère que nous ne l'aurions fait si nous les

rencontrions toutes seules et dans leur milieu naturel. Il arrive
qu'instinctivement notre esprit applique en ces matières la grande
loi de justice : « à quiconque a plus reçu il sera plus
redemandé ; » aussi telle notion qui nous paraît admirable de pureté
et de grandeur quand nous la rencontrons dans Aristote, parce
que nous la comparons alors tout naturellement avec le paganisme

contemporain, nous frappe surtout au contraire par sa sécheresse

et ses lacunes quand elle nous apparaît chez un docteur de l'Eglise
et côte à côte avec des passages de ce Livre de vie qui eût dû

mieux l'inspirer, semble-t-il.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 14



210 BULLETIN

IV

Mais ce n'est pas tout : l'effet de contraste n'est pas seul à agir
ici, et, comme on voit l'apparition des beaux jours faire sortir de

terre mille mauvaises herbes dont, les graines avaient sommeillé

tout l'hiver, ainsi le contactd'un point de vue plus haut et plus
profond a fait sortir de la métaphysique grecque, qu'on lui alliait
à tort, certaines conséquences funestes que celle-ci n'avait
jamais tirées tant qu'elle était restée livrée à ses seules forces. Il y
a tel germe fâcheux renfermé dans la métaphysique d'Aristote

que celui-ci n'a jamais développé lui-même, qui ne s'y est introduit

qu'à son insu peut-être, et contre lequel protestent certaines
de ses affirmations ou de ses tendances les plus caractérisées ;

vous le retrouverez dans saint Thomas, mais au grand jour cette

fois, consciemment accepté par ce disciple plus royaliste que le

roi, et produisant tous ses fruits désormais, par le fait qu'il s'est

trouvé transporté sur un terrain plus fertile et mêlé aux questions
plus profondes et plus complexes qu'avait fait surgir un principe
nouveau.

C'est ce qu'on peut constater sans peine pour la notion de la

liberté humaine. S'il nous a fallu reconnaître sans doute qu'à
serrer sans ménagement la métaphysique d'Aristote on en pourrait

faire sortir le déterminisme, nous avons pu néanmoins
soutenir que ce philosophe n'a pas réellement nié le libre arbitre ;

toute précaire que soit la position laissée à ce dernier par la théologie

aristotélicienne, il y a pourtant dans celle-ci un effort pour
lui faire place, et, à tout prendre, jamais la philosophie antique
n'a plus approché d'une métaphysique antidéterministe que dans

cette divinisation de la cause finale, de laquelle il est aisé de

supposer que l'attrait ne soit point fatalement irrésistible, au moins
à l'égard d'une partie des êtres qui composent le monde. Tout
autrement en est-il de saint Thomas. Il avait à sa disposition, pour
expliquer la liberté humaine, cette idée de la création qui avait fait
défaut à l'antiquité tout entière, mais que lui fournissait l'Evangile

; idée dont la grande valeur morale et religieuse ne consiste

pas uniquement dans l'affirmation de l'indépendance de Dieu
vis-à-vis du monde, mais aussi clans la faculté qu'elle donne de



PHILOSOPHIE 211

comprendre l'indépendance dont certaines créatures ont pu être
douées relativement à leur créateur et par la volonté même de

celui-ci, indépendance limitée sans doute dans son champ de

déploiement, mais absolue en son principe. Or c'est là ce que le

Docteur angélique a totalement ignoré. Fidèle à l'enseignement
de l'Eglise, il accepte sans doute le dogme de la création, mais il en
méconnaît absolument la portée philosophique et, bien loin de

sentir que la principale valeur de cette idée réside dans la
permission qu'elle donne de comprendre l'existence de créatures
libres, il déclare en propres termes qu'il y aurait contradiction à ce

que Dieu douât d'indépendance un être créé par lui ; d'où il suit

que la création de personnalités vraiment libres est une impossibilité.

Bien plus, forcé par le point de vue chrétien de donner à

la question du mal moral plus d'attention que ne le faisaient les

philosophes grecs, le voilà conduit par l'impitoyable logique à

tirer d'un déterminisme avec lequel il ne sait pas rompre cette

monstrueuse conséquence à laquelle jamais Grec n'avait eu la

honte de se voir acculé, et qui n'entraîne rien moins que la ruine
de toute morale, savoir que Dieu est l'auteur du mal même, qui
rentre dans ses intentions à titre de moyen et comme nécessaire
à la prospérité générale de l'universi

Une observation semblable pourrait être faite à propos d'autres

points encore. On montrerait facilement que le cléricalisme est en
grande partie la conséquence de l'intellectualisme antidémocratique

et antichrétien maladroitement emprunté à la Grèce par
certains docteurs de l'Eglise. La notion de la foi, déchue de son

sens actif et moral et transformée en une déplorable soumission

passive de l'intelligence, n'a pas une autre origine ; si bien qu'à
vrai dire (ô ironie des choses c'est aux héros mêmes de la libre
pensée grecque que remonte en dernière analyse la tendance qui,

' Nous n'oublions ni ici ni dans ce qui va suivre que ce n'est point
d'un coup, chez saint Thomas et par sa seule faute à lui, que s'est
produite cette imbibition des idées grecques dans la dogmatique chrétienne.
Aussi serait-il souverainement injuste de lui en faire porter toute la
responsabilité. Combien le déterminisme, par exemple, n'avait-il pas
déjà conquis de place dans la doctrine ecclésiastique, grâce à l'influence
de saint Augustin



212 bulletin

en corrompant l'idée chrétienne de la foi, a entraîné l'Eglise à

opposer l'anathème et la persécution à toute indépendance de

pensée Pourquoi faut-il que par une union mal combinée le

fruit de deux rameaux si nobles tous deux se soit trouvé si amer

Enfin, sans méconnaître le moins du monde les racines que la

nature même de l'homme a toujours et partout offertes à la paresse
monacale ou à une vie trop absolument contemplative, sans oublier

surtout l'influence que pouvait avoir à cet égard sur des âmes

paisibles et studieuses la rigueur des temps, ne faut-il pas compter

pour l'une des causes, au moins, de la naissance du monachisme

l'influence des idées grecques? La morale monastique n'est-elle

pas en effet proche parente de l'éthique aristotélicienne, où la

méditation philosophique constitue la suprême vertu et où Dieu

même est représenté comme un inactif contemplateur de sa propre

pensée ' ne serait-elle pas tout autre, la morale qui ressortirait

logiquement des principes évangéliques et de l'adoration du

Dieu qui parle, qui agit et qui aime

S'il faut, nous l'avons dit, faire leur part de responsabilité aux
tendances naturelles du ca^ur humain, qui souvent conspiraient,

pour obscurcir la vérité chrétienne, avec les traditions philosophiques

venues de la Grèce, il faut faire sa part aussi à la

déplorable méthode des docteurs scolastiques. Au lieu d'opérer sur
la vérité évangélique saisie dans son organisme et de partir du

1 L'idée de ce rapprochement nous est suggérée par un mot de M. L.
— On trouve déjà une remarque semblable chez Calvin. A propos de
Marthe et de Marie, il dit: « Cest erreur n'est pas d'aujourd'huy mais est
bien ancien, de dire que ceux qui estans eslongnez de tout maniement
d'affaires s'addonnent du tout à contempiation,xmènent une vie Angélique.

Et il semble que les Sorbonistes ayent pris d'Aristote ce qu'ils
gazouillent de ceste matière, lequel establit le souverain bien et dernier but
do la vie humaine, en contemplation : laquelle, selon luy, est la fruition
et jouissance de vertu. » (Concordance qu'on appelle harmonie, etc., in Luc
X, 38.) — M. Havet (dont les récentes bévues en hébraïsme ne doivent
pas faire tort k ses travaux relatifs à la Grèce) rapporte aussi à Platon
et à Aristote une part au moins dans la formation de la vio monastique
et cénobitique; la première, remarqne-t-it, correspond mieux aux idées
do Platon, la seconde à celles d'Aristote.



PHILOSOPHIE 213

centre vital de celle-ci pour aboutir successivement à ses

ramifications périphériques, les docteurs en question prennent pour
base de leurs études les dogmes formulés dans les divers conciles,
et ils les traitent comme autant de vérités isolées, aussi importantes

les unes que les autres, puisque toutes sont également
sanctionnées par la même autorité. De là d'abord la conséquence
relevée par M. L. : « toutes les questions sont pour eux sur le

même plan, celle de l'existence de Dieu et celle de savoir si nous
retrouverons à la résurrection les ongles et les cheveux que nous
avons perdus ici-bas. » De là aussi une facilité beaucoup plus
grande pour la vérité évangélique à se trouver débordée et comme

noyée par une influence étrangère. Chaque dogme pris à part se

laisse traduire en langage aristotélique sans qu'on s'aperçoive
clairement combien ce vêtement lui va mal, ce qui n'empêche pas

qu'en définitive, tous les matériaux ayant été corrompus, l'édifice
entier ne se trouve fort compromis. Si le procédé employé par nos
docteurs eût été plus organique, plus vraiment philosophique, et
eût mis en présence l'esprit même de l'Evangile avec celui de

l'aristotélisme, la différence fondamentale n'eût pas pu ne pas

apparaître et l'on n'eût pas forcé un mariage aussi singulièrement
assorti.

Grande leçon pour notre dogmatique Elle ne réalisera
vraiment sa mission, elle ne parviendra à se tenir pure des influences

délétères, que dans la mesure où elle sera réellement systématique,

groupant autour de leur vrai centre et mettant à leur place

organique les divers éléments de la vérité chrétienne, au lieu de

les traiter sporadiquement et comme autant de thèses indépendantes.

Il y a certaine tendance qui se méfie de la systématisation,
qui craint qu'elle ne donne trop d'empire à la raison humaine, et
qui, pour mieux sauvegarder la vérité objective, ne veut la recevoir

que fragmentée, telle qu'on peut la puiser directement dans
les Ecritures ou dans les confessions de foi reçues. Mais c'est
bien alors que l'arbitraire humain a beau jeu (tant celui de la raison

que celui des préjugés ou de l'imagination même) et qu'il
ploie à son gré, les unes après les autres, chacune de ces vérités
déplorablement affaiblies par l'isolement auquel on les a condamnées.

Pour elles aussi l'union seule peut faire la force : on défigurera

moins facilement leur ensemble organique que chacune



214 BULLETIN

d'elles prise à part ; aussi, bien loin d'introduire le règne de

l'arbitraire en dogmatique, l'esprit de systématisation philosophique

sera-t-il toujours en définitive la meilleure sauvegarde d'une
fidèle conception de l'Evangile. Si la scolastique du moyen âge

a été si peu franchement évangélique, la raison n'en est pas en ce

qu'elle ait introduit les procédés de la philosophie en dogmatique,
mais bien plutôt (à côté d'autres raisons sur lesquelles nous ne

pouvons nous arrêter ici) en ce qu'elle n'a pas suffisamment et

avec assez de conséquence appliqué cette méthode. Inutile d'espérer

mettre jamais notre dogmatique à l'abri des influences intruses,

d'espérer avoir jamais une dogmatique purement et entièrement

chrélienne, aussi longtemps qu'elle ne sera pas absolument

organique, qu'elle ne sera pas élevée au rang d'une véritable

philosophie. Telle est la persuasion dans laquelle nous a confirmé
la lecture de l'intéressant travail de M. L., et il ne nous paraît pas

que notre conclusion s'écarte beaucoup de la sienne. « Il ne suffit

pas, dit-il en effet, de développer et de corriger l'œuvre de saint

Thomas, le christianisme doit aspirer à une philosophie plus
foncièrement chrétienne, dont l'un des caractères dislinctifs sera

l'étude des faits moraux, poursuivie dans un esprit vraiment
moral. » Philippe Bridel.

BEVUES
Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik

de MM. Fichte et Ulrici.

H. Sommer : La philosophie de Spinoza et le matérialisme.
Première moitié. — Jitl.-Bruno Weiss : Recherches sur la dialectique de
Schleiermacher.Seconde partie: Recherches philosophico-historiques.
Explication des perceptions sensibles. — Bulletin Bibliographique.

La CRITIQUE PHILOSOPHIQUE, politique, scientifique,
littéraire, revue hebdomadaire, dirigée par MM. Renouvier et Pillon,
vient d'entrer, — le jeudi 6 février 1879, — dans sa huitième année.
Elle a public dans son dernier semestre des articles intéressants et
remarqués sur La propriété intellectuelle, sur La question de la certitude,

sur Les châtiments corporels dans l'éducation, sur Les notions de

¦matière et de force, sur L'infaillibilité papale, sur La liberie de
l'enseignement et la liberté des cultes, sur Le dartvinisme, etc. Elle a ajouté,
il y a un an, à sa feuille hebdomadaire, sans augmentation de prix,


	Philosophie

