
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN

THEOLOGIE

Daniel Payot. — Le serviteur de l'Eternel l.

Il suffit d'avoir une léger» teinture des travaux contemporains
de la critique et de l'exégèse religieuses pour savoir combien la

question du « serviteur de l'Eternel, » dans le second Esaïe, est

ardue et divise encore les savants. M. Payot n'a pas reculé devant
la tâche que lui imposait ce grave sujet. Il s'en est acquitté
honorablement et a fourni un travail substantiel et important. Il sera

cependant moins étonné que personne d'apprendre que le sujet est

loin d'être épuisé et qu'il reste encore ample matière à une
sérieuse discussion.

Dans le premier chapitre, M. Payot expose la signification du

terme de « serviteur de l'Eternel, » d'abord en général, puis
notamment dans le second Esaïe. Ce dernier auteur, selon M. Payot,
entend par ce terme consacré le peuple d'Israël, tantôt dans son

ensemble, tantôt dans sa fraction dégénérée et tantôt dans son
élite. Mais cette acception dure, selon M. Payot, jusqu'à Esa. LU,
13. A partir de là jusqu'à Esa. LUI, 12, le serviteur de l'Eternel
désigne un individu (pag. 15), une personnalité nettement
distincte et du peuple et des prophètes. (Pag. 16.)

Je n'oserais pas affirmer cette thèse aussi catégoriquement que
M. Payot. En effet, si je constate dans ce fragment justement

' Le serviteur de l'Eternel. Dissertation présentée à l'Académie de
Lausanne, pour obtenir le diplôme de licencié en théologie, par Daniel Payot.
Lausanne 1877.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 11



162 BULLETIN

célèbre des traits qui appartiennent à un individu, j'en découvre
à la fois d'autres qui se rapportent à un collectif. Il me semble

même que les traces du collectif sont très visibles tandis que
celles de l'individu sont moins réelles qu'on ne le dit. D'abord
Esa. LU, 13-15, renvoient, de l'aveu de M. Payot lui-même
(pag. 13), aux destinées nationales et trouvent ailleurs des

équivalents péremptoires. (Esa. XLIX, 7, etc.) Nous fixons ensuite

l'attention sur ta y au vers. 8 du chap. LUI. M. Payot (pag. 16)

veut ici le singulier, mais sans donner de raisons. Or le pluriel de

IH est beaucoup plus usité. Là où ce pronom se rapporte à un
singulier, celui-ci peut être considéré comme un collectif. Job XX,
23 (coll. 5); XXII, 2; Deut. XXXIII, 2 (où les deux tüV se

rapportent aux enfants d'Israël, vers. 1) ; Esa. XXX, 5 (où le

pronom se rapporte à ?3); Esa. XLIV, 15 (où l'idole devant laquelle
on se prosterne est un collectif, comme le prouvent les arbres

DUO, vers. 15, coll. 14). Il ne reste plus que Ps. XI, 7 : « les

hommes droits contemplent sa face, » c'est-à-dire la face de

l'Eternel (tH^S)- U y a ici, dit Hupfeld, ad. 1. 1., incorrection ou

leçon vicieuse, car les exemples de t/3 comme singulier reposent
soit sur une interprétation erronée, soit sur un collectif. Gesenius

(in Thesauro, pag. 728), Lengerke (ad Ps. XI, 7), Olshausen

(Gr.) sont du même avis. Je pense qu'il est permis de conclure

que tÖ nous ramène plus vraisemblablement vers un serviteur

collectif. — J'inclinerais à en dire autant de T>fil'H3 au vers. 9

(mortes eorum), les cas ou les genres de mort : ce qui n'est guère
applicable à un individu. M. Payot voit ici un pluralis exaggerative.

J'avoue que ce genre de pluriel qui, au reste, m'est

inconnu, peut se justifier par Ezéch. XXVIII, 10, où il est di! au

prince de Tyr qu'il mourra des morts (mortes) des incirconcis.
Mais je doute que le rapprochement des deux passages soit
concluant. Esa. LUI, 9 parle de la sépulture dans une terre étrangère

; or si DTlt/2 marque « une mort violente, dont les

souffrances sont telles qu'elles ressemblent à une mort plusieurs fois

soufferte » (pag. 17), il est évident que ce pluriel n'est guère
applicable ici. Au reste, la leçon reçue satisfait si peu qu'on a tenté

plusieurs conjectures pour amender le texte. (Vid. Knobel ad



THÉOLOGIE 163

Esa. LUI, 9.) — On a invoqué en faveur du serviteur individu la

grandeur morale de la figure de LUI, 9 : «Il n'avait point fait
d'outrage et il ne s'est point trouvé de fraude dans sa bouche. »

Cette grandeur ne me paraît pas incompatible avec tous les autres
éloges prodigués au peuple idéal, au noyau régénérateur, à la
semence de l'Israël de l'avenir (Esa. XLII, 6, 7 ; XLIX, 7 ; L, 8, 9 ;

LI, 7), à moins qu'on ne donne à ces paroles du vers. 9, bien
gratuitement, comme le fait l'auteur (pag. 33), l'acception d'une
sainteté absolue, d'une anamartésie sans tache. L'équivalent se

retrouve tout à fait Esa. LI, 7 : « Ecoutez-moi, vous qui savez ce

que c'est que la justice, peuple dans le cœur duquel est ma loi. »

Si l'on insiste sur nous tous, vers. 6, et mon peuple, vers. 8, on
oublie que comme le prophète s'identifie souvent avec la meilleure
portion de son peuple, il peut s'identifier aussi avec le peuple tout
entier, qu'il qualifie souvent de la manière la plus honorable à

cause de sa vocation. Voyez Esa. XLI, 8, 9 ; XLVIII, 20. — Enfin
on ne voit point pourquoi la sépulture au vers. 9 ne s'appliquerait
pas à la portion saine d'Israël personnifiée : c'est le comble de son

opprobre que de mourir et d'être ensevelie en terre étrangère.
(Osée IX, 6 ; Amos VII, 17.) Nous croyons donc avoir affaire à un
collectif personnifié par l'imagination du prophète. La diversité
des traits contradictoires résulte du rôle prépondérant que jouent
tour à tour la réalité et l'imagination, le présent et l'avenir, l'œil
de la chair et l'œil du cœur. L'image du serviteur de Jahve est

flottante ; l'idéal suggéré par l'inspiration prophétique conserve
tous les traits empruntés à la réalité. Il n'y a pas ici de dogme à

contours précis et nets, mais une idée qui s'impose au prophète,
un soupçon sublime, une conjecture élevée à l'égard de la
destination du serviteur et de ses destinées, le tout suggéré par ce

qu'il voit et éprouve. A ce point de vue on ne force rien ; on n'a

pas à dissimuler les contradictions ; on les admet, on se les explique

; la confusion est naturelle.
Dans le second chapitre, l'auteur expose l'histoire de l'idée

« du serviteur de Jahve ; » elle commence sous Josias, se

développe sous la captivité et atteint son point culminant au chap. LUI
d'Esaïe.

Le troisième chapitre insiste sur le caractère substitutif de la



164 BULLETIN

souffrance du serviteur de Jahve. La souffrance du véritable Israël
n'a qu'une valeur expiatoire relative (pag. 33) ; celle du personnage

à venir qu'entrevoit le prophète est pleinement substitutive

(pag. 32) ; c'est une expiation complète, définitive, réclamant une
sainteté absolue, une anamartésie sans tache (pag. 33) ; c'est une
souffrance qui nous est présentée comme ayant une valeur satis-

factoire, répondant aux exigences de la justice divine (pag. 37);
ce caractère éclate à chaque ligne d'une manière ineffaçable.

(Pag. 32.)
On se tromperait cependant, tel est le sujet du quatrième

chapitre, en identifiant le serviteur de Jahve avec le Messie. Les

espérances du second Esaïe sont théocratiques, non messianiques.

(Pag. 42.) Il en est de même du psaume XXII et de Zach. XI,
XII, XIII. Si Zach. III, 6-8 et VI offrent une prophétie messianique,

c'est grâce à l'avènement d'un descendant de David, Zorobabel.

U n'en est pas ainsi de Dan. IX, 26. L'oint dont il est question

ici, c'est le grand prêtre Onias. (Pag. 52.) Enfin l'Ancien
Testament ne connaît pas de Messie souffrant ; il n'en a que la

figure prophétique.
Le dernier chapitre est destiné à exposer la portée prophétique

de la figure du serviteur de Jahve et de la valeur expiatoire de ses

souffrances. Nous avons, dans Esa. LUI, sur l'œuvre du Christ et

sur ses souffrances, des données dont l'accord avec le Nouveau

Testament est évident. (Pag. 59.)
Pour n'être ni trop long ni trop superficiel, je me bornerai à

discuter encore un seul point, sans doute un des plus importants;
c'est le sujet du troisième et du cinquième chapitre : la nature
des souffrances du serviteur de Jahve selon le chapitre LUI
d'Esaïe.

U règne ici, dans l'exposition de M. Payot, une grande confusion.

D'abord il ne distingue pas nettement entre deux théories

différentes, celle de la satisfaction et celle de la solidarité; il
semble admettre la première pour les souffrances du serviteur de

Jahve et la seconde pour la passion de J.-C. U complique ensuite
les données israélites d'Esaïe LUI des théories du Nouveau Testament

ou plutôt d'une théorie de l'orthodoxie moderne qui fait
entrer la seconde personne de la Trinité, par amour, dans les maux



THÉOLOGIE 165

de l'humanité pour l'en délivrer. (Pag. 72.) Ce sera, je pense,
ramener la question à sa forme la plus vraie et la plus simple,

que de se placer au point de vue purement historique et de

demander : Le second Esaïe attend-il de la souffrance du serviteur
de Jahve autre chose qu'une influence inorale i

Si les souffrances exprimées par toutes sortes de termes aux
versets 4, 5,8, 11 étaient un jugement, un châtiment pour le

peuple infidèle, elle ne l'étaient pas pour le serviteur de Jahve,

puisqu'il était juste, vers. 11, et n'avait point fait d'outrage, vers. 9.

Il les subissait comme effet du péché de ses compatriotes ; il les

partageait malgré sa fidélité. Cette idée est rendue aux vers. 4, 5,
6. Ses contemporains n'y comprennent rien, vers. 8 ; l'estimant

frappé, battu de Dieu (à cause de ses péchés), vers. 4, ils détournent

de lui le visage et ne font aucun cas de lui, vers. 3. Mais le

prophète y voit une dispensation adorable de Dieu: ce châtiment,
c'est notre paix, et ces meurtrissures, c'est notre guérison, vers. 5.

En quoi consistent cette paix et cette guérison? L'auteur le

déclare chap. XLIX, 6 : elles consistent à relever les tribus de Jacob

et à servir de lumière aux nations, c'est-à-dire à restaurer Israël
et à amener les peuples à la connaissance de Jahve. La paix qui
fuit les méchants est le partage de ceux qui se convertissent à

Jahve. (LVII, 14-21.) Il y a plus. Juste lui-même, le serviteur de

Jahve en rendra beaucoup justes comme lui (vers. Il)2, en leur
communiquant sa connaissance de Jahve. C'est ainsi qu'il accomplira

la volonté de Dieu (vers. 10), établira la vraie religion. Mais

pour cela il devait participer aux suites du péché du peuple, porter
ses souffrances et être chargé de ses douleurs. (Vers. 4, fr$ÈJD et

•3D-) Ces termes demandent quelque explication.
Il est évident que le serviteur de Jahve ne porta pas la

souffrance de ses concitoyens à leur place, en sorte qu'ils en fussent

1 J'emprunte ici plusieurs considérations au savant travail de M. le
professeur Schölten : De lydende Knecht Gods, Jes. LUI, inséré dans le
Theologisch Tydschrift, 1878, pag. 377-409.

* Nous traduisons rendre juste, conduire à la justice (comme Dan. XII,
3), non justifier. La justification ou l'absolution part de Jahve. (Ex.
XXI11, 7; Deut. XXV, 1.) D'ailleurs elle ne s'opère pas par la connaissance
qui se communique au coupable.



166 BULLETIN

dispensés ; au contraire, ils ont reçu un double châtiment pour
leurs péchés, chap. XL, 2, c'est-à-dire la justice de Jahve étant

plus que satisfaite, la délivrance était prochaine, ce qui exclut

l'expiation par la souffrance d'un autre. Le serviteur de Jahve

porte les péchés de son peuple comme un d'entre eux, en vertu
de la loi de la solidarité. Ainsi Ezéchiel pouvait se représenter
symboliquement comme portant l'iniquité de la maison d'Israël.

(Ezéch. IV, 4, 5.) Ainsi encore les habitants de Jérusalem devaient

porter l'opprobre du peuple de Jahve. (Mich. VI, 16.) Il n'en est

pas autrement là où les fils se plaignent de porter l'iniquité de

leurs pères. (Ezech. XVIII, 19, 20.) Dans tous ces passages il est

question des suites de la solidarité.

On a voulu rapprocher le StJD dans notre fragment du sacrifice

expiatoire. Je cherche en vain les raisons qui justifient ce

rapprochement. La comparaison de l'agneau, vers. 7, ne l'autorise pas,
comme le prouve bien le parallélisme de la brebis muette devant
le tondeur ; nous avons ici simplement l'image de la patience et

de la soumission. D'ailleurs la nature du sacrifice expiatoire
défend de l'introduire dans iffl} : 1° La loi lévitique ne dit nulle

part que les victimes portent le péché des transgresseurs. 2° Les

sacrifices expiatoires sont destinés aux délits commis par imprudence

njJŒJ, non aux crimes capitaux. La mort de la victime n'était

donc pas substitutive puisque le transgresseur n'était pas

digne de mort. 3° La victime était très sainte (Lév. X, 17); elle

était pure ; on ne peut donc pas la supposer chargée de péché.
4° L'égorgement de la victime n'avait d'autre but que d'obtenir le

sang dont on aspergeait les cornes de l'autel. (Lév. XVII, 11.) C'est

le sang qui, siège de la vie, constitue la force expiatrice (153) du

sacrifice. En offrant le sang, l'Israélite manifeste son intention de

se consacrer à Jahve et reçoit en conséquence le pardon : le sacrifice

couvre le péché ou le pécheur. D'où il résulte que la victime
ne portait pas le péché. 5° Au besoin, le sacrifice expiatoire pouvait

se passer de l'effusion du sang ; un dixième d'épha de fleur
de farine pouvait suffire. (Lév. V, 11.) Ici toute idée de substitution

s'évanouit. 6° L'imposition des mains ne marque pas la
transmission du péché, puisque cet acte s'accomplissait aussi dans les



THÉOLOGIE 167

sacrifices non expiatoires ; elle servait de déclaration à celui qui
sacrifiait : ce sacrifice, c'est le mien 7° Le seul passage où il soit
dit que les péchés sont mis sur la tête de l'animal et qu'il porte
tous les péchés est Lév. XVI, 21, 22. Mais il est question ici du

bouc émissaire qui n'est pas égorgé. Le sacrifice expiatoire s'est

accompli par regorgement du premier bouc. Le second, envoyé
au désert, marque que les péchés sont anéantis complètement.

L'idée de la substitution n'était pas étrangère à Israël ; il la

partageait avec toute l'antiquité. Qu'on se souvienne d'Achan, sous
Josué ; des septs descendants de Saul « pendus devant l'Eternel »

(2 Sam. XXI, 6, 9, 14) ; de la punition infligée au recensement
de David (2 Sam. XXIV, 17) ; des contemporains de Michée, qui
s'imaginent que Jahve prend plaisir au sacrifice humain. (Mich. VI,
7.) Mais plus ces faits sont incontestables, plus il est curieux d'en
constater le contre-pied chez notre auteur. On dirait qu'il a voulu
combattre ces conceptions superstitieuses. En effet, bien loin
d'être favorable à l'idée d'une souffrance satisfactoire et substitutive

le prophète ne se lasse pas d'affirmer que la délivrance
d'Israël ne résulte pas d'une cause hors de Dieu, d'une satisfaction

donnée, d'un apaisement du céleste courroux, mais qu'elle
est commandée par la gloire du nom de Jahve ou par son amour
éternel pour Israël. (XLIII, 25.) Vous n'avez rien fait pour
détourner ma colère ; c'est moi, c'est moi qui efface les péchés pour
l'amour de moi. (XLVIII, 9, 11.) C'est pour l'amour de moi, de

moi seul que j'agis ; car comment mon nom serait-il profané
Pour l'amour de mon nom je suspends ma vengeance ; pour
l'amour de ma gloire je mets un frein à ma fureur. (XLIX, 15.) La
femme oublie-t-elle son enfant quand même elle l'oublierait, mol
je ne l'oublierai pas. Voyez encore : LXII, 5; LXIII, 16, etc.

Peut-on accorder avec des idées pareilles celle d'une souffrance

vicaire que Jahve aurait infligée à des innocents afin de détourner
la peine suspendue sur la tête des coupables? L'amour de Jahve

ne se présente-t-il pas comme l'unique motif qui détermine la
délivrance de son peuple

L'argument principal en faveur de la signification expiatoire de

la souffrance du serviteur de Jahve se puise dans le vers. 10, QS

IttJSJ DtÖN D^ton, qu'on traduit d'ordinaire à peu près ainsi:



168 BULLETIN

après qu'il aura livré sa vie en sacrifice pour le péché, il verra
une postérité, etc. Quelle que soit l'obscurité qui règne sur les

sacrifices expiatoires en Israël, on convient généralement que l'idée

centrale du WÜÜ est celle de dédommagement, de payement, de

satisfaction. (Cf. Knobel, adLevit., V.) lien résulte que si, selon

le prophète, l'âme, la vie du serviteur de Jahve doit être considérée

comme un asham, ce serviteur a payé de sa vie la dette que le

peuple avait contractée.
Mais tout dépend de la question de savoir si la traduction

généralement adoptée est la meilleure. Cette traduction repose d'abord

sur un changement apporté au texte masorétique : la troisième

personne est substituée à la seconde, D^ty au lieu de Q^fcjJH- Or

cette substitution n'est rien moins que fondée. Le texte reçu
repose sur le témoignage unanime des manuscrits; il n'y a point ici
de variante et les LXX appuient indirectement le texte masorétique

en donnant la seconde personne au pluriel : sàv Sûrs. Ensuite

il est permis de douter sérieusement de la signification de parce
que, après que, quoique, qu'on donne à la conjonction Ditf pour
la faire concorder avec le changement de texte. (Voy. Hitzig,
pag. 574.) Ces considérations ont apparemment conduit entre
autres MM. Hitzig et Reuss à chercher une interprétation qui

respecte le texte reçu et laisse à la particule Ubt toute sa valeur

accoutumée. On peut s'étonner que M. Payot ne cite cette explication

que pour la condamner sans phrase. (Pag. 35.) La voici: rien
n'est plus commun que l'usage de cette particule en cas d'affirmation

ou de négation solennelle avec ou sans serment. Dans ce cas

Dfrt n'a point d'apodose. Je ne citerai que quelques exemples:

1 Sam. III, 14 : si ('DK) jamais le péché de la maison de Héli

sera expié par sacrifice ou offrande! c'est-à-dire, il ne sera jamais

expié. Gen. XXVI, 29: Abimelech dit à Abraham : si (DiS) tu

nous fais mal, c'est-à-dire: tu ne nous en feras point. Voyez
encore : Jos. XJV, 9; 2 Sam. II, 2 ; XIV, 19 ; 1 Rois XX, 23 ; Job I,
11; Ps. LXXXIX,36; Esa. XXII,14; Jér. XIV, 11 ; Ezéch. XVIII,
3 ; XXXIII, 11. L'application à notre texte est simple ; nous avons

ici une solennelle affirmation : si tu donnes (ô Jahve) sa vie en

sacrifice pour le délit! c'est-à-dire : tu ne la donneras pas. Cette



THÉOLOGIE 169

interprétation s'accorde parfaitement avec le contexte. Jusqu'au
vers. 10 a, nous avons la description des souffrances du serviteur
de Jahve in prœterito ; puis au vers. 10 t>-12, sa gloire in
futuro.

« U a plu à Jahve de le briser par la souffrance.

» [Cependant] certes tu ne livreras pas sa vie en sacrifice pour
le péché » — Au contraire :

« Il verra une postérité et prolongera ses jours, » etc.

En d'antres termes : si la victime expiatoire est immolée sans

en recueillir le moindre fruit pour elle-même, il n'en sera pas
ainsi du serviteur de Jahve. Les justes en Israël ne seront pas,
vrai piaculum, immolés au salut de leurs compatriotes ; ils
revivront dans une postérité nombreuse et deviendront un peuple
puissant, destiné à faire la paix d'Israël et la lumière du monde.
La brusque transition de la troisième à la seconde personne, au

vers. 10, ne doit pas nous étonner : rien n'est plus commun chez

notre auteur. Il suffit de comparer dans notre chapitre les vers.

10-12, où ces changements se succèdent coup sur coup : L'œuvre
de Jahve prospérera entre ses mains ; mon serviteur juste en

rendra beaucoup justes; je lui donnerai sa part avec les grands.
Cp. LI, 9-11 ; LU, 14 (ici dans le même verset il est question du

serviteur à la seconde et à la troisième personne) ; LXIII, 11-14 a

comparé à 14 6-19, etc.

Voici donc, selon nous, la théodicée du second Esaïe à l'égard
de la souffrance du serviteur de Jahve dans l'exil. La cause de

cette souffrance réside dans la solidarité du serviteur avec le peuple

justement châtié à cause de ses péchés. Le but de Jahve est de

faire de son serviteur un instrument béni, tant pour ses compatriotes

que pour les nations, par son influence morale, par sa

connaissance religieuse, par sa piété. Ce but n'aurait pas pu
être atteint, si le serviteur de Jahve avait été dispensé de la
misère commune, c'est-à-dire s'il n'avait pas porté, lui aussi, bien

qu'il fût juste, les suites des péchés de sa nation.
Cette pensée peut se généraliser. La vertu des justes ne les

dispense pas de la nécessité de participer aux maux inséparables
du péché de leur espèce. Le but de cette loi divine est de délivrer
et de développer par leur influence morale la société malade au



170 BULLETIN

sein de laquelle ils vivent. Si le péché personnel était la mesure
des souffrances individuelles, Jesus, le Saint et le Juste, n'aurait

pas souffert. Mais grâce à son union solidaire avec l'humanité, la

misère qui résulte du péché de celle-ci a pu rejaillir sur lui. Cette

solidarité a porté ses fruits : Jésus a préparé et garanti pour l'avenir

le triomphe universel du bien, en se reproduisant au sein de

l'humanité qui avait commencé par le repousser : « Il a vu une
postérité et a prolongé ses jours; l'œuvre de Jahve a prospéré
entre ses mains. » G.

Ch. Bruston. — L'idée de l'immortalité de l'ame

chez les Phéniciens et chez les Hébreux1.

M. Bruston, au début de ce discours, raconte d'une manière
fort intéressante l'orageuse discussion soulevée il y a quelques
années, à l'académie des inscriptions et belles-lettres, par un
mémoire de M. Halévy sur l'inscription funéraire du roi des Sido-

niens, Eshmoun-azor. Le savant orientaliste prétendait avoir

trouvé dans l'un des passages les plus obscurs et les plus controversés

de ce texte phénicien la notion et le mot même de l'immortalité,

flÜ ?S- (Comp. Prov. XII, 28, d'après la ponctuation maso-

rétique.) La question fut débattue dans plusieurs séances consécutives,

principalement entre M. Halévy d'une part, MM. Dérenbourg
et Renan de l'autre. Ce qui passionnait le débat, c'est que les

Phéniciens n'étaient pas seuls en cause ; à propos de ce problème d'é-

pigraphie, on avait été conduit à soulever la question de l'immortalité

de l'âme chez les Hébreux. Ceux-ci, au dire de M. Halévy,
auraient partagé avec les Phéniciens la croyance que les âmes des

hommes pieux habitaient le ciel et jouissaient de la présence de

Dieu, tandis que, au jugement de ses doctes contradicteurs, il
n'existe dans les Ecritures aucun texte d'où l'on puisse raisonnablement

tirer l'indication de la croyance chez les Hébreux à

l'immortalité de l'âme.
1 Faculté de théologie protestante de Montauban. — Séance publique de

rentrée, le 16 novembre 1878. — Discours prononcé par M. le professeur
Ch. Bruston. — Kapport (sur le concours en philosophie) présenté par
M. le professeur Jean Monod. — Montauban 1878, 47 pag. gr. in-8. (Extrait
de la Revue théologique de Montauban).



THÉOLOGIE 171

Qui avait raison dans ce mémorable débat? Telle est la question

par laquelle M. Bruston entre en matière. Ce qui est sûr, c'est

que la thèse historique de M. Halévy n'est guère plus soutenable

que sa conjecture épigraphique, et que les arguments qu'il alléguait

pour l'étayer étaient plus étranges encore que la thèse elle-même;
aussi M. Bruston ne s'arrête-t-il pas à les réfuter. Mais que faut-il

penser de l'affirmation contraire? M. Bruston lui reproche d'être

trop absolue et de ne tenir point compte de quelques-uns des

éléments les plus importants du problème. Son intention, en traitant
à son tour ce sujet déjà tant de fois débattu, est de montrer que si

la masse du peuple hébreu et la plupart des écrivains sacrés eux-
mêmes ont cru, comme presque tous les peuples de l'antiquité,
comme les Phéniciens entre autres, que l'âme humaine descend

après la mort dans ce qu'ils nommaient le Sheôl, l'idée de

l'immortalité de l'âme, sous sa forme la plus pure et la plus élevée, ne
fut cependant pas étrangère aux anciens Hébreux, mais que
quelques-uns des plus grands esprits de l'ancienne alliance purent
seuls, sous l'influence de l'Esprit divin, s'élever jusqu'à cette
notion supérieure. (Pag. 15 et 39.)

A. propos du Sheôl, M. Bruston fait observer avec raison combien

la notion hébraïque, toute imparfaite qu'elle est, est cependant

supérieure à celles des Grecs, des Egyptiens, des Babyloniens,

par l'absence à peu près complète de l'élément mythologique :

supériorité provenant essentiellement de la foi monothéiste des

poètes hébreux. Il fait voir le rapport qui existait entre cette notion

imparfaite de l'état des âmes après la mort et la conception primitive

et enfantine de la justice de Dieu ou, pour mieux dire, de la
manière dont cette justice s'exerce dans le monde (rémunération
terrestre). Mais il s'attache surtout à montrer en vertu de quels
principes, à l'aide de quels facteurs, l'idée positive de l'immortalité
de l'âme s'est dégagée, pour quelques esprits d'élite, de la vague

croyance populaire à une survivance indéfinie dans le séjour des

morts. Ces facteurs sont : le sentiment qu'avait le fidèle de son
union intime avec Dieu (Ps. XVI, XLIX, LXXIII ; Prov. XI, 7 ; cp.
XIV, 32; XV, 24; XXIII, 14); le spectacle de la prospérité
insolente des méchants et des souffrances imméritées des justes (livre
de Job); le développement des espérances messianiques après



172 bulletin

l'exil, principalement sous le coup de la persécution par Antiochus

Ëpiphane (idée de la résurrection dans le livre de Daniel, comp.
Esa. XXVI, 8 et Ezéch. XXXVII); l'influence de la philosophie

grecque (livre de la Sapience).

Tout ce que publie M. Bruston se lit avec intérêt. C'est un esprit
qui n'aime pas les chemins battus. Il a ses idées à lui, ses

interprétations à lui et, volontiers aussi, en fait de texte hébreu, ses

leçons à lui. Le discours qui nous occupe en fournit plus d'un
exemple. Outre le mérite d'être réellement instructif, il a celui de

provoquer la contradiction sur un assez grand nombre de points.
Il est vrai de dire que le sujet y prête plus que maint autre sujet.

Sans parler des passages des Psaumes et des Proverbes, où il
nous est impossible, quant à nous, de trouver l'espoir de l'immortalité

aussi « clairement » exprimé, il nous paraît qu'il est arrivé
à l'auteur, pour plusieurs autres textes, d'y voir autre chose ou

plus que ce que l'exégèse pure et simple peut y découvrir. Est-il
bien exact, par exemple, de dire que, « dans la belle et profonde
allégorie de l'auteur jéhoviste, Dieu promet à l'humanité le triomphe,

— un triomphe douloureux, — mais enfin le-triomphe sur la

puissance séductrice » (pag. 23) — que, dans le fameux passage
du chapitre XIX, étant même donnée l'interprétation adoptée par
M. Bruston, Job s'élève à l'espérance d'une « vie bienheureuse

auprès de Dieu, » d'une « autre vie où les justes qui ont souffert
dans la vie présente, sans se laisser ébranler par le malheur,
recevront la récompense de leur fidélité? » (Pag. 34 et 35.) Est-il
bien sûr, lorsque l'ange de l'Eternel déclare au grand prêtre Josué

(Zach. III, 7) que, en cas de fidélité à ses devoirs, il aura ses

entrées « parmi ceux qui se tiennent là, » c'est-à-dire les anges, est-

il bien sûr qu'il y ait là une trace de la croyance « que les grands
serviteurs de Dieu ne descendaient pas au Sheôl, mais allaient
directement auprès de lui?» (Pag. 36.) U s'agit, selon nous, dans

cette vision, d'un privilège d'une tout autre nature, savoir, de la
confirmation de Josué dans sa charge de grand prêtre, en dépit
des dénonciations de l'ange accusateur. Introduire dans ce nexe
l'idée ou la croyance en question, c'est y faire entrer un élément
absolument hétérogène.

Mais ce sont là, après tout, des points de détail. Il est un autre



THÉOLOGIE 173

point, d'une portée plus générale, sur lequel nous regrettons de

nous trouver en désaccord complet avec M. Bruston. Nous voulons

parler de la notion même de « l'immortalité de l'âme » appliquée
à l'idée ou, comme il vaudrait mieux dire, aux idées que les
Hébreux se faisaient de la destinée future de l'homme. Nous persistons

à penser que, parler d'immortalité de l'âme à propos des

idées (croyances, espérances, pressentiments, intuitions, etc.) qui
se rencontrent chez les Hébreux relativement à l'existence après
cette vie, c'est commettre un véritable anachronisme. L'idée de

l'immortalité de l'âme n'est pas une plante indigène en Israël,
c'est une graine exotique amenée tardivement par le vent d'occident.

Le terrain où elle a pris naissance n'est pas le vieux sol

sémitique, c'est le sol grec fécondé par la culture philosophique.
Cette distinction abstraite de l'âme et du corps, cette doctrine de

l'immortalité primitive et naturelle de l'âme humaine sont étrangères,

non pas sans doute au judaïsme postérieur, mais bien aux
anciens Israélites. Rien de moins conforme à l'anthropologie
hébraïque, telle du moins que nous la comprenons, que cette pensée
« que si (par la faule de l'humanité primitive) nous avons perdu

pour jamais l'immortalité du corps, nous devons pouvoir au moins

reconquérir par une vie pure l'immortalité de l'âme. » (Pag. 23.)
Dans la pensée de l'Hébreu, l'âme, pour vivre d'une vie digne

de ce nom, ne peut se passer du corps. Et c'est précisément parce
qu'elles en sont séparées, que lésâmes, dans le Sheôl, ne font que
végéter tristement, qu'elles sont dans cet état de demi-néant où

elles se survivent pour ainsi dire à elles-mêmes en survivant au

corps. Mais cette conception, qui est à la base des idées populaires
sur le Sheôl, se retrouve également au fond des espérances, dites

d'immortalité, qu'on trouve exprimées dans les passages classiques

des Psaumes, des Proverbes et de Job; espérances qui ont
leur source dans une réaction plus ou moins énergique du sentiment

religieux ou de la conscience morale contre la désolante

croyance traditionnelle au Sheôl.
Cette réaction, chez plusieurs, n'aboutit pas à une idée claire,

nette, concrète ; de là les discussions sans fin sur le sens précis
de la plupart des passages en question. On voit bien que le poète,
fort de la conscience de son union avec Dieu, espère fermement



174 BULLETIN

échapper à la mort, n'être pas abandonné au Sheôl ; mais
comment? en quel sens? par quel moyen?... Voilà la question, et à

cette question, le poète lui-même, peut-être, n'aurait pas toujours
su répondre catégoriquement; combien moins nous autres exé-

gètes qui essayons, après vingt siècles et plus, de saisir sa pensée

Lorsqu'au contraire l'espérance « d'immortalité » s'élève à une
conception positive, claire et saisissable, que son objet prend aux

yeux du fidèle Israélite, et par conséquent aux nôtres, des

contours bien dessinés sous quelle forme cette « immortalité » se

présente-t-elle La réponse nous est fournie, d'une part, par les

traditions relatives à Hénoc et à Elie, de l'autre, par le livre de

Daniel. L'immortalité consiste, ou bien à être « pris » ou «

enlevé » par Dieu, sans passer par la mort ; ou bien, lorsque la mort
est intervenue, à ressusciter d'entre les morts. Dans les deux cas,
il s'agit, non pas d'une immortalité de l'âme, abstraction faite du

corps, mais d'une autre vie, d'une vie nouvelle de l'homme entier,

corps et âme.

En partant de ce point de vue, on comprendra qu'il ne nous soit

pas possible de tirer du Ps. XVI, par exemple, la conclusion qu'en
tire M. Rruston quant aux espérances ou aux croyances du
psalmiste. En première ligne, nous voyons dans cet admirable
cantique l'expression du bonheur dont le poète jouit dans la communion

avec Dieu, son souverain bien, et en particulier, de la parfaite
sécurité que le sentiment d'avoir le Seigneur pour son partage
lui inspire en face d'un danger de mort dont il est menacé. Ce qu'il
espère, ou plutôt, ce dont il est assuré dans l'héroïsme de sa foi,
c'est que Dieu, qu'il a pris pour refuge (vers. 1), le délivrera de

ce danger et que, bien loin de le laisser mourir, il lui donnera à

goûter toujours plus abondamment les joies que sa droite dispense
à ceux qui sont siens. Que si l'on estime que les paroles du
psalmiste « dépassent l'horizon de l'existence actuelle, » qu'elles vont

au delà de l'assurance d'être préservé d'une mort imminente, nous

comprendrions que l'on y vît l'expression de l'espérance d'être
soustrait et au Sheôl et à la tombe, et enlevé de la terre, comme
Hénoc. (Cp. aussi Ps. XLIX, 16 et LXXIII, 24.) Mais que le
psalmiste ait cru que, au moment de la mort, son âme, dépouillée de

son enveloppe terrestre, « irait directement auprès de Dieu » pour



THÉOLOGIE 175

y jouir de « l'immortalité » bienheureuse, c'est ce qu'il nous est

impossible d'admettre1, — à moins d'admettre en même temps

que le psaume date de l'époque grecque, ce dont il ne peut guère
être sérieusement question.

Nous sommes intimement convaincu qu'on ne se fera une idée

exacte de l'anthropologie et de l'eschatologie bibliques, tant de

l'Ancien que du Nouveau Testament, que lorsqu'on renoncera à

opérer avec des conceptions et des termes de provenance étrangère,

tels que « l'immortalité de l'âme. » Cette idée-là, en tout
cas, n'est que l'une, — la dernière venue et la moins hébraïque, —
des idées qui ont eu cours chez les Hébreux (et les Juifs) au sujet
du sort de l'homme après l'existence présente.

H. Vuilleumier.

Ed. Bœhl. — Les citations de l'Ancien Testament
dans le Nouveau '.

M. Bœhl, d'abord privat-docent à l'université de Bâle, puis
professeur à la faculté de théologie évangélique de Vienne, s'est fait
connaître déjà en 1862 par un ouvrage publié à Bâle sur l'explication

de douze psaumes messianiques s.

En 1866, il a publié, à l'occasion de l'anniversaire triséculaire
de la promulgation de la Confession helvétique, toujours en vigueur
pour de nombreux protestants de la Hongrie, de la Bohême et de

la Moravie, une édition très exacte de cette Confession d'après
l'édition prineeps publiée en latin à Zurich en 1566*.

1 Le nafshi du vers, lu n'est pas une preuve suffisante ; il ne fait que
paraphraser le pronom de la première personne ; d'ailleurs il est parallèle
à chasid, qui désigne apparemment l'homme tout entier, y compris son

corps.
Die alttestamentlichen Citate im neuen Testament, von Ed. Bœhl, Doktor

der Philosophie und Theologie, Professor an der evangelisch-theologischen

Facultœt in Wien, Mitglied der deutschen morgenlsendischen
Gesellschaft zu Leipzig. Wien 1878, Wilh. Braumüller, xxvin, 352 pages.

3 Zivœlf messianische Psalmen erklcert, nebst einer grundlegenden christo-
logischen Einleitung. Basel 1862, Bahnmaier.

4 Confessio helvetica posterior olim ab H. Bullingero conscripta, nunc denuo
ad fidem editionis principis anni Domini 1566, ubi trecenti anni sunt
elapsi, ad memoriam Helveticae confessionis pie recolendam, edidit, va-



176 bulletin
En 1873, M. Bœhl a fait paraître un ouvrage très curieux intitulé

: Recherches sur une Bible en langue vulgaire en usage au
temps de Jésus, et sur les rapports de cette Bible avec la version
des Septantei. Cet ouvrage est en relation intime avec celui que
nous nous proposons d'annoncer; mais comme il en a été déjà
rendu compte aux lecteurs de cette Revue d'une manière détaillée
dans l'année 1875 (pag. 311-317), nous ne mentionnerons que son
idée générale.

M. Bœhl croit que les juifs de Palestine, au temps de Jésus et
des apôtres, connaissaient l'Ancien Testament surtout par
l'intermédiaire d'une traduction qui en avait été faite en langue ara-
méenne ou syriaque et d'après la version grecque dite des

Septante. Ainsi s'expliquent selon lui les étonnants rapports qu'on
observe entre le texte des citations de l'Ancien Testament faites
dans le Nouveau, et le texte de la version des Septante, rapports
qui ont tant préoccupé les exégètes.

Dans son ouvrage de 1873, M. Bœhl appuie son hypothèse de

considérations historiques d'un haut intérêt, empruntées surtout
à l'histoire de la version des Septante, du Pentateuque samaritain
et de la littérature targoumique connue, en tête de laquelle viendrait

se placer la traduction araméenne supposée en usage en
Palestine à l'époque du Seigneur et des apôtres. Cette traduction
serait précisément la ïvpunài ßlSloc, qui est expressément mentionnée

dans une addition faite au livre de Job dans la version des

Septante.
Il vaut la peine de signaler que le savant professeur de Vienne

a trouvé un prédécesseur dans un illustre orientaliste et exégète
de la Hollande protestante, Joh. Drusius (1550-1616), qui dit à

propos de Math. XXVII, 46 : « Christus verba Davidis (Ps. XXII, 1)

rias lectiones editionis A. 1568, appendicem, qui literas Hungarorum, ad

Bullingerum datas, continet, et praefationem adjecit Ed. Bœhl. Vindo-
bonae, apud Guil. Braumüller, 1866. Le savant éditeur me paraît avoir
ignoré l'édition de cette Confession, qui a été publiée à Zurich en 1839

par Otto Fridol. Fritzsché, d'après un manuscrit de la bibliothèque de

l'université.
1 Forschungen nach einer Volksbibel zur Zeit Jesu und deren Zusammenhang

mit der Septuaginta- Uebersetzung. Wien 1873, W. Braumüller.



THÉOLOGIE 177

extulit Syriace non Ebraice : unde non abs re arbitramur,
pleraque testimonia V.T. citata esse ex traductione Chaldaica ea, qua

tunc vulgo utebantur : quae si jam extaret, haud dubio juvaret nos

in his locis conciliandis dirimendâque pugna, sicubi dissidere vi-
deantur. » (Parallela sacra, 6e vol. des Critici sacri, pag. 1261...

D'après Bœhl : Die Alttest. Citate im N. T., pag. xxi.)
Dans son livre sur les Citations de l'Ancien Testament dans le

Nouveau, M. Bœhl passe en revue toutes ces citations en les

rattachant à 275 passages du Nouveau Testament. De là, outre
l'introduction renfermant, entre autres, une revue de la littérature
ancienne et moderne concernant l'ensemble des citations de l'Ancien

Testament dans le Nouveau, 275 paragraphes qui constituent
le corps de l'ouvrage et sont rangés dans l'ordre des livres du

recueil de la nouvelle alliance. En tête de chaque paragraphe se

trouvent le texte grec du Nouveau Testament, le texte hébreu de

l'Ancien et le texte grec de la version des Septante. Puis vient une
étude concise et soignée des rapports de ces trois textes. L'auteur
prétend montrer ainsi que l'hypothèse d'une version syriaque,
répandue en Palestine au temps de Jésus et des apôtres, explique
beaucoup de difficultés exégétiques jusqu'alors presque insolubles,
et qu'elle reçoit ainsi une importante confirmation.

Il serait difficile de le suivre dans toutes ses recherches
historiques et dans toutes ses discussions exégétiques. Mais en lisant
son ouvrage, on sent partout qu'on a devant soi l'œuvre d'un
théologien à la fois très savant, très sagace et très pieux, chez qui le
plus profond respect pour la Parole de Dieu s'allie à une grande
indépendance de jugement.

Quelle que soit même la position qu'on prenne à l'égard de

l'ingénieuse hypothèse de M. Bœhl, qui étonne d'abord, mais avec

laquelle on se familiarise peu à peu, il y a toujours grandement à

profiter de l'étude qu'il fait des citations de l'Ancien Testament
dans le Nouveau, et ce sujet est aussi difficile et délicat qu'il est

important et fécond. L. T.

THÉOL. ET PHIL. 1879.



178 BULLETIN

Dr. A. Immer. — La théologie du Nouveau Testament L

Il existe deux manières de traiter la théologie biblique, qui
toutes deux possèdent leurs avantages et leur raison d'être. La

première est la méthode systématique, suivie par Ewald dans son

remarquable ouvrage 2 sur ce sujet et surtout par Beck. Elle
consiste à faire la dogmatique de la Bible, celle-ci étant considérée

comme une unité ou, pour parler avec l'illustre théologien de

Tubingue qui vient de mourir, comme un organisme vivant dont
toutes les parties se rattachent étroitement les unes aux autres. La
seconde manière préfère l'exposition génétique ; elle suit pas à

pas le développement historique des idées. Pour le Nouveau

Testament, par exemple, elle mettra en lumière les différents

types de doctrine que renferme ce livre en montrant toutefois
leurs rapports réciproques. C'est la voie qu'a suivie M. Immer et

qu'avant lui ont adoptée pour le même sujet l'ouvrage classique de

B. Weiss et l'Histoire de la Théologie chrétienne au siècle

apostolique de M. Reuss.

Pour qu'elle aboutisse, il est urgent de se tenir constamment

sur le terrain solide de l'histoire et de ne jamais perdre de vue
trois faits essentiels. Souvenons - nous d'abord que les auteurs
sacrés ne font pas de métaphysique, mais de la religion. Sans

doute, à la base de leurs conceptions religieuses se trouve une

métaphysique, celle des opinions reçues à leur époque, de leur
nationalité, celle aussi que produisit de bonne heure le
christianisme naissant. Mais cette métaphysique n'est jamais qu'à
l'arrière-plan et, dans la mesure où il faut en tenir compte, il importe
de ne pas la confondre avec la nôtre.

Une condition non moins essentielle de toute vraie histoire,
c'est de bien se rendre compte des intentions de l'auteur sacré,
du but qu'il s'est proposé en écrivant. Car il se peut que telle ou

telle affirmation qui se rencontre sous sa plume ne renferme pas

une doctrine positive dont il faille tenir compte dans le système.

1 Neutestamentliche Tfieologie, von D1 A. Immer, Professor der Theologie
in Bern. —Bern, Dalp'sche Buchhandlung, 1878, 1 vol. in-8, xx et 556 pag.

Die Lehre der Bibel von Gott oder Tiieologie des Alten und Neuen

Bundes, von Ewald. — 4 vol., 1871-1876.



THÉOLOGIE 179

Ainsi on ne tirera pas une doctrine sur les anges du passage
Math. XVIII, 10, pas plus qu'une demonologie de Math. XII,
43-45.

Enfin, gardons-nous de systématiser la pensée d'un auteur

d'après les catégories de la dogmatique officielle ou de telle autre

qui dépasserait sensiblement l'horizon primitif et fausserait ainsi
la vérité historique.

Ces conditions supposées admises, il existe encore deux
manières de concevoir le sujet. La première, représentée par Néander

et ses disciples, regarde les divers types dogmatiques comme
les rayons qui parlent d'un même foyer lumineux. Pour caractériser

la seconde, il suffit de changer l'image : les formes doctrinales

sont entre elles dans le rapport de la semence à la plante ;

elles sont dans une relation organique. En un mot, il existe un

développement de la pensée chrétienne de Jésus à Paul ou à

l'épître aux Hébreux. Nous assistons à l'évolution grandiose de

cette plante semée par Jésus et qui, peu à peu, étale devant nos

yeux toutes les richesses de sa végétation et toute la puissance
de sa sève.

C'est à la lumière de ce principe fécond et vrai, introduit par
Baur dans l'histoire des origines chrétiennes, que M. Immer traite
son sujet. La théologie du Nouveau Testament sera donc une
histoire des idées religieuses et dogmatiques de l'Eglise primitive
d'après les documents canoniques.

Voici du reste les traits principaux de ce livre, dans les détails

duquel nous ne voulons point entrer, la matière en elle-même
étant suffisamment connue. Mais rendons hommage avant tout à

la forme de cet ouvrage, qui se distingue je ne dirai pas par
l'élégance, mais par de solides qualités de clarté et de précision,
auxquelles nos savants collègues allemands ne nous ont pas habitués.

Après une introduction qui parcourt à pas rapides les phases
de la religion de l'Ancien Testament (hébraïsme, —judaïsme,
— alexandrinisme), nous arrivons à la religion de Jésus, c'est-à-
dire à cet ensemble de notions dont la doctrine du royaume
est le centre. A tout prendre, c'est là peut-être, malgré quelques

lacunes en ce qui concerne la personne même du Maître,
la meilleure partie de tout le volume. M. Immer a su rendre avec



18U BULLETIN

bonheur la simplicité, le cachet populaire de la pensée du Christ,
de cette pensée puissante, intuitive, qui n'a ni formule scientifique

ni froide spéculation. C'est elle qui devient le point de départ
de toute l'œuvre subséquente et qui constitue ainsi la première et

fondamentale période de cette histoire.
La seconde est celle du judéo-christianisme palestinien, tel que

nous le voyons apparaître dans les premiers jours de l'Eglise et

qui a son centre naturel dans la communauté de Jérusalem. Les

représentants de cette tendance sont Pierre, Jacques et Jean, dans

ce qu'on peut appeler leur première manière, alors qu'ils n'ont
encore subi à aucun égard l'influence d'une pensée plus profonde

que la leur et qu'ils exposent simplement, naïvement leurs
convictions au sujet du Christ, leurs impressions premières, qui ne

séparent pas l'Eglise de la synagogue et ne prévoient point encore
les grandes et universalistes destinées de la religion nouvelle.

C'est un des mérites, disons plus, une des bonnes originalités
du professeur de Berne que d'avoir mis en lumière cette première
phase, en la distinguant du judéo-christianisme postérieur représenté

par l'Apocalypse, par exemple. La plupart des auteurs, en

effet, ont sinon confondu, du moins pas assez séparé ces deux
manières, en traitant de la théologie de l'épître de Jacques, de celle
de la Révélation de l'inspiré de Patmos, avant de parler du système
de Paul. (Reuss, B. Weiss.) C'était évidemment commettre une
anticipation, car il est certain que les idées des documents que je
viens de citer, tout en restant dans le grand courant palestinien,
ont cependant subi le contrecoup et l'influence de la pensée du

grand apôtre. C'est là du reste ce que fait déjà supposer la date

de leur composition, postérieure à la mort du Tarsien. Or ici,
comme très souvent, l'ordre chronologique est aussi l'ordre logique,

celui du développement organique des idées. M. Immer a

donc eu parfaitement raison de distinguer les deux phases du

judéo-christianisme. Mais où trouver les idées de la première,
qui n'a laissé aucun écrit spécial? La lettre de Jacques n'aura

qu'une utilité très indirecte; la première de Pierre est encore plus
éloignée du type palestinien primitif. En revanche, nous avons les

discours de cet apôtre, tels qu'ils nous sont donnés dans le livre
des Actes. Ces discours, selon M. Immer, sont sans doute, pour



THÉOLOGIE 181

la forme, le fait de l'écrivain, mais ils représentent assez bien la

pensée première, ce qui permet de supposer qu'ils ne sont pas

inventés, mais qu'ils reposent sur une tradition orale ou écrite.
En outre, les synoptiques reflètent encore ici et là cette première
forme de la pensée chrétienne ; ce sont des passages isolés ou des

fragments plus ou moins étendus, comme le protévangile.
Or le centre de cette première prédication est la messianité de

Jésus prouvée par ses œuvres et confirmée d'une manière
éclatante par sa résurrection. Sur ce dernier point, disons-le en

passant, le professeur de Berne paraît singulièrement flottant. U

comprend l'impossibilité des théories visionnaires et pourtant il
n'aime pas à admettre le fait en lui-même. Pour l'expliquer, il a

recours, comment dirai-je à un procès dialectique et moral dont
la personnalité de Pierre aurait été le principal agent. Cette
contradiction mystérieuse entre la vie sainte du Maître qui était le

Messie et sa mort ignominieuse se serait résolue chez le grand
apôtre par la pensée, on pourrait presque dire par l'hypothèse de la

résurrection, fondée essentiellement sur le Ps. XVI, 10 ; conf. Act.

II, 31. Peu à peu cette pensée est devenue une certitude et s'est

transformée en vision, ce que peut expliquer et la joie profonde

que faisait naître un si consolant espoir, et la croyance de l'époque
au surnaturel, et l'imagination plus vive ou la nature plus
impressionnable des Orientaux, et des Sémites en particulier. Ce qui est

certain, et le professeur de Berne l'affirme sans détour, c'est que
Pierre et l'Eglise des premiers siècles ont cru à la réalité positive
de cette résurrection. L'avouerai-je jamais les impossibilités et
le caractère artificiel de ce genre de théories ne me sont apparus
aussi clairement que dans les quelques mots que M. Immer
consacre au sujet. (Pag. 193 et suiv.) Si je relève ici cette question, ce

n'est nullement pour la discuter en invoquant les textes et l'histoire

mais simplement pour faire remarquer que l'honorable et
savant théologien transporte sa métaphysique au premier siècle
de l'histoire, ce qui est certainement contraire à sa méthode. Se re-
présente-t-on Pierre, en effet, l'ancien pêcheur, cet esprit pratique
et positif avant tout, arrivant à apaiser les tourments que fit naître
en son âme la mort de son Maître par le moyen d'une spéculation
sentimentale La thèse cela doit être, donc cela est n'est pas née



182 BULLETIN

sur les bords du lac de Génézareth, mais bien dans l'école de

Hegel et au milieu des brumes spéculatives de la pensée
allemande du milieu de ce siècle Mais passons à la troisième
période.

Le paulinisme qui la constitue se présente dans cinq phases
successives. La première est celle du paulinisme naissant, tel que
nous le trouvons dans les deux lettres aux Thessaloniciens. Viennent

ensuite le paulinisme achevé des quatre grandes épîtres, le

paulinisme gnostique des lettres de la captivité (Ephésiens, Colos-

siens, Philemon et Philippiens), le paulinisme affaibli des Pastorales,

enfin le paulinisme alexandrin des Hébreux.
La quatrième période est celle du judéo-christianisme post-

paulinien, représenté par la théologie de Jacques et celle de

l'Apocalypse. La cinquième est cette époque dite de conciliation
entre les deux tendances précédentes, dont les écrits de Luc
et ceux qui portent les noms de Pierre et de Jude sont les

documents. Enfin la dernière phase, que M. Immer appelle la
tendance supérieure aux oppositions et qu'il aurait plus clairement
nommée la théologie johannique ou spéculative, expose les idées

du quatrième évangile, inauthentique pour le professeur bernois,
et de la première épître de Jean.

La conclusion de l'ouvrage nous donne des considérations
intéressantes mais écourtées sur la variété et l'unité des documents

étudiés, sur les rapports entre le christianisme avec le judaïsme,
l'hellénisme et le romanisme, enfin sur les destinées et la valeur
éternelle de la religion du Christ.

Si l'on voulait caractériser en deux mots l'œuvre de M. Immer,
je ne craindrais pas de la dire riche et instructive. Elle dénote

une étude attentive des documents employés, et les remarques
exégétiques sur tel ou tel passage isolé jettent souvent une grande
clarté sur les textes obscurs. Comme ensemble, celte théologie

marque aussi un progrès dans la méthode, et elle pourra toujours
être consultée avec fruit, grâce à son exactitude de détails et aux
renseignements multiples qu'elle fournit. Disons du reste que
M. Immer a lui-même et très soigneusement tenu compte du
travail de ses devanciers ; il a énormément lu et chaque sujet est

traité d'une manière approfondie. Ajoutons même, à notre point



THÉOLOGIE 183

de vue particulier, qu'il n'a pas négligé l'humble tribut de la
théologie française, chose assez rare chez nos confrères d'Outre-
Rhin. Nous remarquons à plusieurs reprises le nom de M. Reuss

que nous pouvons revendiquer pour nous, celui de M. Godet et de

ses commentaires devenus classiques, même dans la théologique
Allemagne. Nous regrettons seulement que le professeur bernois

paraisse avoir oublié ou probablement ignoré une des œuvres les

plus originales de notre théologie française et qui en plus d'un
point aurait pu lui être d'un grand secours. Je veux parler du

remarquable ouvrage de M. A. Sabatier sur l'Apôtre Paul. Mais ce

ne sont là que des détails sur lesquels nous ne voulons pas insister,

pas plus que sur les nombreux dissentiments critiques et
autres qui nous séparent des opinions de M. Immer sur des points
essentiels.

Tout ce que nous voulons marquer en terminant, ce sont les

deux grandes lacunes que nous paraît présenter cette œuvre à

tant d'égards remarquable. Si nous constatons le progrès qu'elle
fait faire à notre discipline, nous sommes cependant obligé
d'avouer, et M. Immer, j'en suis persuadé, s'en étonnera moins que
tout autre, que notre science a encore de nombreux progrès à

faire pour fournir une théologie biblique qui réponde véritablement

à toutes les exigences de la méthode historique. Or, à ce

point de vue, l'ouvrage du savant professeur de Berne me paraît
encore susceptible de quelques améliorations fondamentales. S'il
est lui-même un progrès, il en dévoile un nouveau et ce n'est

pas là le moindre mérite de ce consciencieux travail. Or ce nouveau

progrès consisterait, selon moi, à donner à l'ensemble de la

théologie biblique du Nouveau Testament une plus grande unité
organique, afin qu'on voie, plus clairement que ce n'est le cas

dans le livre de M. Immer, le mouvement de la pensée chrétienne
et les causes diverses qui le déterminent.

Or pour réaliser cet idéal, qui n'est en somme pas autre chose

que l'exacte reproduction des faits, deux conditions sont nécessaires.

Il faudrait tout d'abord faire ressortir les rapports des

différentes périodes que traverse l'idée chrétienne et accentuer les

causes de ces transformations. C'est là une des lacunes de

l'ouvrage de M. Immer. Les phases du développement religieux qu'il



184 BULLETIN

fait passer devant nos yeux, et dans la détermination desquelles il
me paraît très heureux, sont simplement juxtaposées sans qu'on
aperçoive les liens qui les unissent les unes aux autres et les

causes qui les produisent. Pourquoi, par exemple, la pensée

paulinienne qui, dans ses premières et grandioses manifestations,
a eu pour idée centrale le salut par la foi sans la loi, devient-
elle tout à coup presque exclusivement christologique Qu'est-ce

qui l'amène à ces hautes spéculations qui déjà font pressentir
le Logos du quatrième évangile? M. Immer ne nous donne

guère de réponse ; il oublie de nous dire les causes de ces

modifications profondes, ou du moins il ne fait que les indiquer
d'une façon sommaire (pag. 357), tandis que nous aurions voulu
les voir exposées dans tout leur détail. La même observation

s'applique au judéo-christianisme postpaulinien. L'auteur expose le

programme de cette tendance, son attachement à la loi et aux

prérogatives d'Israël, sa conception étroite de l'apostolat. Mais ce

sont là des principes que ce parti a proclamés presque dès son

origine, au fort de la lutte avec les universalistes, et ils ne
caractérisent nullement la seconde manière de cette fraction de l'Eglise,
ce judéo-christianisme postpaulinien que M. Immer a su si heureusement

distinguer des conceptions palestiniennes primitives. Or
les caractères propres à cette seconde manière, ceux qui la distinguent

de la première, auraient dû être nettement indiqués. Sans

doute, ils ressortent à la rigueur de la théologie même de Jacques

ou de celle de l'Apocalypse, mais il eût été bon de les mettre en

évidence, surtout puisque l'idée est en partie nouvelle. Pourquoi
ne pas relever, par exemple, la part d'influence que les doctrines
de Paul ont eue sur le judéo-christianisme lui-même, et encore

ces commencements de spéculations que dénotent les premiers
chapitres de l'Apocalypse, cet ensemble d'idées de haut vol qui
ont fait la parenté, plus réelle peut-être qu'on ne l'admet en

général, entre le livre des Révélations el le quatrième évangile Ce

sont là, si je ne me trompe, quelques-uns des traits qui caractérisent

cette seconde phase du judéo-christianisme.
Ceci nous amène à notre seconde observation : pour que la

théologie biblique représente le mouvement vrai de la pensée

chrétienne, il est urgent de fixer aussi exactement que possible



THÉOLOGIE 185

l'âge des documents qui doivent servir de témoins pour chaque

période. Le savant professeur de Berne ne l'ignore pas ; il donne

même, à notre humble avis, aux questions critiques une place
beaucoup trop large. Ces courtes discussions des principales
opinions émises sur chaque livre, ces considérations, fort intéressantes

du reste, sur le style ou le vocabulaire d'un auteur, ces

analyses très bien faites du contenu des documents essentiels, ce

sont au fond des hors-d'œuvre dans une théologie biblique, et il
eût été préférable de se limiter, dans le domaine critique, au strict
nécessaire. Ce qui me frappe davantage, c'est que le professeur
ne tient pas toujours compte des résultats qu'il proclame. S'il est

vrai, comme je le crois, et ici sans doute M. Immer sera de mon
avis, que l'ordre chronologique soit aussi dans la plupart des cas

l'ordre logique et naturel, celui dans lequel naissent les idées,

pourquoi oublier ce principe tout historique
Ainsi, d'après l'auteur, les Pastorales, la première à Timothée

surtout, sont inauthentiques (pag. 389) et il paraît les placer à la
fin du premier siècle ou au commencement du second. (Pag. 384.)
Pourquoi, dans ce cas, parler de la théologie de ces lettres avant
d'avoir exposé celle de Jacques et de l'Apocalypse, ouvrages
beaucoup plus anciens? N'est-ce pas enfreindre cette loi d'exposition

historico-génétique qui doit être la règle de la théologie
biblique N'est-ce pas retomber à bien des égards dans la
méthode systématique, en suivant un groupement fondé sur le principe

des analogies
Cette lacune du livre de M. Immer, qui du reste est aussi celle

de ses devanciers, sauf de Baur, est surtout frappante à propos de

cette phase si heureusement nommée le paulinisme gnostique.
Les documents employés pour décrire cette période sont les épîtres

de la captivité. Or, au sujet des Ephésiens et des Colossiens,
l'auteur adopte les résultats généraux de la critique de Holtzmann1,

qui croit pouvoir distinguer : a) une lettre primitive et authentique

adressée par Paul aux Colossiens ; b) le pastiche aux Ephésiens,

calqué sur ce premier modèle ; c) l'épitre actuelle aux
Colossiens remaniée au moyen du document précédent. (Immer,
pag. 363.) Au nombre de ces interpolations postérieures se trouve,

1 Kritik der Epheser- und Kolosserbriefe, v. Holtzmann. — Leipzig 1872.



186 BULLETIN

par exemple, le fameux texte christologique (Col. 1,14-20) presque
en entier. Je ne discute point cette opinion que je ne partage pas ;

je la suppose admise. Mais, dans ce cas, il me paraît nécessaire de

tenir compte de ces faits dans l'exposition du système et de ne

pas mélanger indistinctement l'authentique et l'inauthentique, le

texte primitif et les interpolations, qui appartiennent les uns et les

autres à des âges différents. Il fallait user ici du procédé que
H. Schultz emploie dans sa théologie biblique de l'Ancien Testament

à propos des Psaumes. Il ne donne pas une théologie du

psautier, mais classe les divers morceaux de ce livre d'après leur
âge présumé et les utilise en conséquence. C'est du reste ce que
M. Immer lui-même a fait avec l'évangile de Luc, par exemple, et

les Actes des Apôtres. Une partie de ces livres lui sert de source

pour décrire le judéo-christianisme palestinien, une autre pour
nous montrer la tendance conciliante du médecin évangéliste. Ici
de même, une distinction eût été nécessaire. On aurait pu réserver

les interpolations des Colossiens et l'épître aux Ephésiens pour
la période johannique, par exemple, ou telle autre place qui
paraîtra convenir à ces documents d'après l'âge qu'on leur suppose.
Mais c'est, je crois, une faute positive que de les confondre avec le

paulinisme gnostique, malgré les motifs assez vagues que l'auteur
invoque en faveur de sa manière de faire. (Pag. 367.)

Le paulinisme gnostique existe en effet et il a pour premier
auteur l'apôtre des gentils lui-même. On en retrouve les premiers

germes dans les grandes épîtres (2 Cor. IV, 4 ; VIII, 9 ; Rom. VIII,
3; XXIX 32 ; Cal. IV, 4) et le développement dans les fragments

authentiques des Colossiens ainsi que dans la lettre aux Philippiens,

à laquelle M. Immer ne semble pas refuser le nom de Paul.
Or s'il est vrai qu'à un moment donné de savie, le grand missionnaire

ait dû concentrer ses efforts sur la question christologique
et les hautes spéculations qu'elle entraîne, comme le prouvent les

documents ou portions de documents admis comme authentiques

par le professeur de Berne, je me demande si ce fait n'est pas une

objection fondamentale à opposer à la critique de Holtzmann, qui,
malgré l'habileté et le talent incontestable que ce savant y déploie,
me paraît reposer sur des pointes d'aiguilles.

Comme que l'on fasse, à moins de rejeter absolument les trois



THÉOLOGIE 187

épîtres (Eph., Col. et Philip.), comme l'a proposé Baur, on est

obligé d'admettre que la spéculation christologique a trouvé de

très bonne heure, du vivant même de Paul, sa place dans les

préoccupations de l'Eglise. S'il est vrai, d'un autre côté, ce que
tous les critiques admettent, que cette évolution soit due aux dangers

que faisaient courir à l'Evangile les spéculations gnostiques
et théosophiques, il en résulte qu'au lieu de refouler ces
documents ou quelques-unes de leurs parties à la fin du premier siècle

ou dans le courant du second, il faudrait bien plutôt avancer
la date d'origine de la gnose. C'est de ce côté-là qu'il faudrait
corriger la thèse de Baur.

Cette idée, émise pour la première fois, du moins d'une façon

un peu précise, par M. Godet dans la seconde édition de son
Commentaire sur l'évangile de Jean, mériterait d'être étudiée et

développée; car elle me paraît fort sérieuse. Elle a pour elle les

premières pages de l'Apocalypse (I et II), qui dénotent un
mouvement d'idées assez puissant. Elle a même en sa faveur plusieurs
textes de la première aux Corinthiens cités et habilement expliqués

par le professeur de Neuchâtel. En attendant mieux, nous
nous permettons de renvoyer à cet ouvrage ceux de nos lecteurs

que cela pourrait intéresser '.
Dans ce cas, voici quelle serait peut-être la marche de la pensée

chrétienne dans ses grands traits. Je ne fais que l'indiquer, et l'on
verra par là combien M. Immer lui-même, malgré les divergences

critiques qui le séparent de nous, s'est rapproché de ce point
de vue.

Après la mort de Jésus et à partir du jour où ses idées et sa

doctrine furent prêchées par ses premiers disciples, le christianisme

s'est trouvé successivement en face de deux grandes
oppositions, qui, comme toutes les oppositions, ont servi à lui donner
conscience de lui-même et de sa valeur comme religion indépendante.

Ce sont, d'un côté le judaïsme et sa loi, de l'autre le
paganisme et ses philosophies. Ces deux faits déterminent les deux

premières périodes de la pensée chrétienne.
Dans la première, la religion du Christ est essentiellement en

1 F. Godet, Comment, sur l'Evangile de saint Jean, tom. Ier, Introduction

historique et critique, pag. 297 et sq.



188 BULLETIN

face du judaïsme ; elle se pose la grave question des rapports de la

loi avec l'Evangile. Alors naissent les deux grands courants qui
ont travaillé à la solution du problème. C'est d'un côté le judéo-
christianisme palestinien, qui tient à la loi, aux prérogatives d'Israël,

qui considère les gentils convertis comme des prosélytes.
Ce mouvement, qui a eu ses fanatiques que Paul appelle les faux

frères, et ses modérés, ne nous a pas laissé de documents positifs.
Il est cependant possible de reconslituer sa physionomie, comme
l'a fait M. Immer, au moyen du livre des Actes, de quelques traits
des synoptiques et surtout, ce qu'il ne faut pas oublier, parles
renseignements que les grandes épîtres de Paul nous fournissent
directement ou indirectement sur ce parti.

Le grand apôtre représente la seconde tendance dans ses lettres
immortelles ; il pose l'Evangile sans la loi, la grâce salutaire, la

religion universaliste et humanitaire.
Toutefois l'Eglise se développe, elle étend ses conquêtes ; elle

heurte le monde et les spéculations antiques, celles de l'orient
comme l'essénisme, celles de l'occident comme la sagesse grecque

et alexandrine. De nouvelles questions se présentent; en face
des philosophies, l'Evangile est menacé soit d'absorption, soit de

corruption. Le danger est grand ; il se présente sous les formes
du docétisme et de l'alexandrinisme spéculatif, et de tant d'autres.
A la vue de cette situation nouvelle, la question première reste
à l'arrière-plan ; tout l'effort de la pensée se porte sur la question
christologique et tout ce qui s'y rattache. C'est l'heure qui vit naître

ce que M. Immer appelle le paulinisme gnostique les lettres
de la captivité, les Pastorales, la lettre aux Hébreux et les écrits

johanniques d'un côté, de l'autre cette nouvelle forme du judéo-
christianisme élargi au contact des adversaires, et dont l'Apocalypse

et l'épître de Jacques sont les deux principaux monuments,
tandis que Pierre et Luc représentent plus ou moins la fusion des

anciennes tendances.

Tel serait ce plan général, qui aurait besoin d'être développé.

Il ressemble à beaucoup d'égards à celui que le grand Baur a

adopté dans sa théologie biblique. Ce qui le sépare de celui du

critique de Tubingue, c'est le caractère d'authenticité que nous
attribuerions aux épîtres de la captivité et même aux Pastorales,



THÉOLOGIE 189

ce qui diminue considérablement l'étendue de cette période
gnostique représentée par les livres du canon qu'on a voulu rejeter
au second siècle de notre ère. Mais, sur ce dernier point aussi,

nous constatons dans la théologie historique moderne un retour
à des notions plus saines, même chez ceux qui, comme Schenkel,
ne peuvent être accusés de traditionalisme.

Il en est de même de M. Immer, qui, par le développement qu'il
assigne à la pensée chrétienne, par l'admission, par exemple, de

fragments pauliniens dans les Colossiens, semble donner quelque
appui à la thèse que nous défendons, en ce qui concerne les origines

très anciennes de la gnose chrétienne, origines qui remontent

jusqu'à la personne de Paul lui-même.
Nous ne terminerons pas ces pages sans exprimer ici encore

tout le plaisir et toute l'instruction que nous avons trouvés dans

l'étude du livre du professeur de Berne. Les critiques même que
nous nous sommes permis de présenter en sont la preuve la plus
évidente, et c'est je crois le meilleur hommage que nous puissions
rendre à cette œuvre, qui a exigé tant de patience et de laborieuses
recherches et qui, dans la littérature du Nouveau Testament, prend
place au milieu des travaux les plus sérieux de la science théologique

moderne. Paul Chapuis.

G. Bonet-Maury. — Gérard de Groote *.

Le même. — De Imitatione Christi.

Nous avons ici devant nous deux thèses substantielles de licence

en théologie, soutenues le 25 juillet devant la faculté protestante de

Paris; pour devenir docteur, il ne restera à l'auteur, pasteur à

Saint-Denis, qu'à composer un volume plus considérable sur un
sujet religieux quelconque, mais cette fois-là sans examen préala-

1 Gérard de Groote, un précurseur de la Réforme au XIVe siècle, d'après
des documents inédits, par G. Bonet-Maury. Paris 1878.

Quœritur e quibus nederlandicis fontibus hauserit scriptor libri cui
titulus est : de Imitatione Christi, auetore G. Bonet-Maury. Parisiis 1878.

Ces deux ouvrages se trouvent a Lausanne chez Rouge et Dubois, chez
Imer et Payot; à Genève, chez Beroud, Cherbuliez et Georg ; à Neuchâtel,
chez Berthoud et chez J. Sandoz.



190 BULLETIN

bie. C'est ce qui n'empêche pas ces deux brochures d'être fort
intéressantes, comme nous désirons en convaincre nos lecteurs.

Il règne entre elles une connexion intime ; Gérard de Groote,
né en 1340, mourut en 1384, tandis que les documents de la
mystique néerlandaise qui ont servi à fixer ici les origines de l'Imitation,

appartiennent à la fin du quatorzième siècle et à la première
moitié du quinzième. Les sympathies de M. Bonet, autant que les

ressources dont il s'est vu entouré, l'ont porté à cette double étude
du même ordre. En effet, M. Bonet, après avoir soutenu à

Strasbourg, pour obtenir le grade de bachelier en théologie, une thèse

sur Bunsen en 1867, a passé quatre années fort honorables en

Hollande, successivement en qualité de suffragant à Leyde et de

pasteur à Dordrecht, et s'est familiarisé avec la langue et l'histoire

de ce pays, au point de pouvoir disposer avec aisance des

ressources qu'elles lui offraient pour l'objet de ses savantes recherches.

La biographie de Geert Groote, précédée d'un coup d'œil
intéressant sur l'état de l'Europe et des Pays-Bas vers 1340, a le
mérite d'avoir été entièrement composée d'après des sources
manuscrites, entre autres un manuscrit de Hanovre. M. Bonet a eu
la joie de retrouver dans les archives royales de cette ville un
groupe de six lettres que le docteur Pertz avait signalé, mais

qu'on n'avait pu retrouver jusqu'ici. (Voir Gérard de Groote,

pag. 54 et 98.) Il est évident que son travail, d'ailleurs très bien

composé, acquiert par là une valeur qui surpasse celle des

travaux que ses devanciers ont consacrés à ce noble précurseur de

la réforme.
L'histoire des diverses littératures n'offre peut-être aucun

ouvrage dont la paternité soit aussi effacée que celle de l'Imitation de

Jésus-Christ. On a donné tour à tour pour auteur à ce livre
Bernard de Clairvaux, Gerson, le chancelier illustre de Paris, Ger-

sen, abbé de Verceil, Bonaventure, Henri de Calcar, Thomas à

Kempis. Jusqu'ici, tous les efforts des savants n'ont abouti qu'à
épaissir les ténèbres qui enveloppent ce problème. M. Bonet a

tenté un nouveau moyen de saisir la vérité en essayant de
constater les sources d'où l'Imitation est évidemment tirée. En
indiquant, sans articuler son nom, les sources où l'auteur a puisé,



THÉOLOGIE 191

M. Bonet a tâché au moins de fixer le milieu dans lequel il a

vécu. L'auteur inconnu a puisé, selon M. Bonet, outre dans

l'Ecriture, Augustin et Bernard, dans les œuvres mystiques néerlandaises

des XIV* etXVe siècles (1384-1464).
La première de ces œuvres est le Tractatus Kalkariensis, dû

à Henricus Kalkariensis, chartreux né à Kalkar, près de Clèves,

en 1328, et mort à Cologne en 1408.

La seconde consiste dans les Dicta quœdam Magistri Gerardi
Magni, recueil en usage chez les confréries de la vie commune
fondées par Gérard de Groote, né à Deventer en 1340 et mort en
1384 dans la même ville, fils selon la foi de Henri de Kalkar.

La troisième contient les Admonitiones valde utiles Domini
Florentii. L'auteur, Florentius Radewinus, né à Leerdam, dans

la Hollande méridionale, en 1350, devint le chef de la maison
des frères de la vie commune fondée par Gérard de Groote à

Deventer.

Il faut signaler, enfin, Epistola de vita et passione D. N. Jesu-

Christi, et aliis devotis exercitus. Elle est due à Joannes Vossius,

ami et contemporain de Gérard de Groote, né en 1342 à

Heusden, dans le Brabant septentrional, à l'usage de la confrérie
de Windesheim établie à mi-chemin entre Deventer et Zwolle, et
dont il fut élu prieur en 1391. Ce Vossius défendit avec succès son
ordre en 1417 devant le concile de Constance, et Thomas à Kempis
recueillit son dernier soupir en 1424.

M. Bonet, par de nombreuses citations mises en regard, rapproche

le livre de l'Imitation des différentes productions mystiques
que nous venons d'énumérer. Il ressort de ce rapprochement, et

notamment de l'Epistola que nous avons mentionnée en dernier
lieu, une évidence frappante d'affinité. Ce dernier document, en
effet, écrit en langue néerlandaise, offre plusieurs locutions qu'on
retrouve dans le latin de l'Imitation, en sorte qu'on est fondé à

conclure que si ce dernier livre a été écrit en latin, il a été conçu
en langue néerlandaise.

La conclusion de M. Bonet est très nette. L'auteur mystique de

l'Imitation, dans son horreur du scolasticisme, méprise non
seulement la raison et la science en général, mais tout spécialement
les disputes sur l'eucharistie. C'est ce qui nous ramène au XIVe



192 BULLETIN

siècle et au commencement du XVe, à l'époque des réalistes et des

nominaux, de Wiclef et de Huss.

Le livre de l'Imitation s'attache aux mêmes objets que les

mystiques néerlandais de cette époque. Comme eux, l'auteur
inconnu, ennemi du scolasticisme, est opposé au mysticisme
dialectique de saint Victor et de Bonaventure. Fort attaché à la Bible,
il n'a rien de commun avec la spéculation extatique et panthéiste
de Ruysbrcek et d'Eccard.

Enfin, grand ami du sacrement, il repousse le mysticisme effréné
des frères du « libre esprit. » L'Imitation semble donc être puisée

dans des sources qui rentrent dans la période de 1384-1464 et

qui sont dues notamment à la confrérie des chanoines de

Windesheim. Les quatre livres ont été successivement publiés par le

même auteur, d'après un plan arrêté, entre 1415 et 1451.

Et cet auteur, qui est-il? Nous ne voulons pas, dit M. Bonet,
soulever le voile dont sa modestie l'a couvert et nous nous contentons

de lui rendre ce témoignage : Profecto, scriptor ille fuit
Christo amicissimus et quasi quoddam Ecclesiœ lumen; sed

sincera humanœ gloriœ contemptione, humilique imitatione
Christi, major etiam exstitit F.-C.-J. van Goens.

Lausanne, novembre 1878.

Georges Schnedermann. — Louis Cappel et sa controverse
avec les Buxtorf au sujet de l'âge de la ponctuation
hébraïque l.

Les études sur la critique du texte de l'Ancien Testament, en

particulier sur l'origine de la ponctuation, dite massorétique,
reprennent faveur depuis quelques années. Elles ont reçu des manuscrits

dénichés par le Karéen Firkowitsch, et acquis pour la

bibliothèque de Saint-Pétersbourg, une impulsion qui promet de les faire

avancer de quelques pas vers une solution positive. Jusqu'ici, en

' Die Controverse des Ludovicus Cappellus mit den Buxtorfen über das
Alter der hebräischen Punctation. Ein Beitrag zu der Geschichte des
Studiums der hebräischen Sprache. Von Dr Ph. Georg Schnedermann,
Mitglied des Prediger-Collegiums zu Sanct-Pauli in Leipzig. — Leipzig, J.
C Heinrichs. 1879. 68 pag. in-8°.



THÉOLOGIE 193

effet, on en était presque entièrement réduit à cette thèse négative

que la ponctuation du texte sacré ne remonte pas au delà du sixième

siècle, environ, de notre ère. Au moment donc où la question
semble entrer dans une phase nouvelle, il est naturel que la pensée

se reporte aux travaux d'un homme qui a plus fait qu'aucun autre

pour établir scientifiquement la non-ancienneté des points-voyelles.

Une étude sur ce sujet était d'autant plus de saison que la
fameuse querelle entre le professeur de Saumur et les deux hé-
braïsants bàlois n'avait pas encore été exposée en détail.

Il existe, sans doute, sur Louis Cappel, divers articles qui ne
sont pas sans valeur. Au premier rang il faut mettre un travail
dont l'auteur de notre monographie ne paraît pas avoir eu connaissance;

c'est celui de M. Michel Nicolas, publié, il y a déjà vingt-
cinq ans, dans la Revue de théologie de Strasbourg. (Vol. VIII,
pag. 257-281.) La controverse en question y est fort bien résumée,
mais l'auteur n'a pu consacrer à ce sujet spécial qu'un petit nombre

de pages. Ceux qui désirent en savoir plus long, sans recourir
aux sources mêmes, ne sauront mieux faire que de s'adresser à

M. Schnedermann. Us trouveraient dans son opuscule, après une
notice biographique très complète, et un coup d'œil général sur
l'activité scientifique de Louis Cappel (pag. 2-21), unchapitre fort
instructif sur les « antécédents de la controverse. » (Pag. 21-31.) C'est

une revue rapide des opinions qui ont eu cours, sur l'âge delà
ponctuation vers la fin du moyen âge et au commencement de l'ère

moderne, tant au sein de la synagogue que parmi les savants chrétiens

des deux confessions. L'auteur a tiré ces renseignements
soit des ouvrages de Cappel et des deux Buxtorf, soit du livre bien

connu de M. Diestel sur l'histoire de l'Ancien Testament dans

l'Eglise chrétienne (1869), soit surtout de la savante introduction
dont M. Ginsburg a fait précéder son édition de la Massoreth ha-
Massoreth d'Elias Levita. (Londres 1867.) Il résulte clairement de

cette revue, pour qui pourrait en douter encore, que Louis Cappel
n'a pas été le premier à réduire les points-voyelles à leur juste
valeur, et que lui-même, en dépit du titre dont il décora son

ouvrage (Arcanum punctationis revelcttum), n'entendait pas se

poser en révélateur.
Nous nous permettons de remarquer, à ce propos, que ceux que

THÉOL. ET PHIL. 1879. 13



194 BULLETIN

M. Sch. appelle (page 30) « les éditeurs de la traduction zuricoise
de la Bible, » G. Pellican, Léon Jude et Th. Bibliander, devaient

être comptés sans aucune hésitation au nombre des précurseurs
de L. Cappel. La préface à la Bible allemande de Zurich (1531)

s'exprime à ce sujet avec une netteté qui ne laisse rien à désirer1,
et pour ce qui est de Pellican en particulier, il n'a pas craint de

dire, déjà en 1520, que l'entreprise de publier le texte biblique
dans l'original est digne de tout éloge, « vu que ce texte, malgré
la ponctuation rabbinique, ne peut que servir les intérêts du

christianisme 2. »

Après avoir caractérisé sommairement, dans une quatrième
section, la marche de l'argumentation de Cappel, qui ne brille pas

toujours par la clarté et la rigueur de la méthode, ainsi que le

procédé suivi par Buxtorf, le fils, dans son Tractatus de punc-
torum origine, l'auteur aborde dans les chap. V à VIII, pag. 35-65,
la controverse elle-même. On trouvera dans ces pages une analyse
consciencieuse des arguments de Cappel et des répliques de Buxtorf,

analyse méthodique et raisonnée, faisant ressortir d'une
manière impartiale le fort et le faible des preuves produites de part
et d'autre. Le même esprit d'équité se fait remarquer dans le
chapitre final où l'auteur récapitule ses appréciations et porte un jugement

d'ensemble sur toute cette controverse, en partant de l'état
actuel de nos connaissances sur la matière.

La thèse défendue, il y a plus de deux siècles par Louis Cappel

nous paraît aujourd'hui des plus élémentaires ; personne ne

songe à révoquer en doute l'origine relativement moderne de la

ponctuation hébraïque. Ce n'est pas à dire, pourtant, que les

controverses qu'il eut à soutenir n'aient plus pour nous qu'un intérêt
de pure curiosité historique. Elles sont de nature, au contraire, à

' « Nun wöllind wir hie nit verhalten, das in unsrer translation wenig
der punckten acht gehabt ist, dann dieselben auch neuwlich von den

Rabbinen der Juden erdacht, von anfang nit gewesen sind. » Voy. J.-J.

Metzger, Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen in der schiveizerisch-

reformirten Kirche, Bâle 1876, pag. 91.

' Préface de l'édition des Proverbes de Salomon par Sébastien Munster,
Bâle 1520. Voy. Ludw. Geiger, Zur Geschichte des Studiums der hebräischen

Sprache in Deutschland, dans les Jahrbücher für deutsche Theoli

XXI, 1876, pag. 215.



THÉOLOGIE 195

exciter en nous le plus profond et le plus vif intérêt. Il est vrai,
es doctes et vénérables champions du XVIIe siècle ont disparu de

l'arène; les questions alors débattues ont fait place à d'autres
questions; la haute critique a succédé à la basse critique. Mais, à voir
le fond des choses, à s'en tenir aux principes en présence, la

controverse n'est-elle pas la même, aujourd'hui comme alors? Quoi
de plus instructif, de plus typique, que cette figure du vaillant et

pieux professeur de Saumur se frayant courageusement sa voie,
entre le docteur bâlois, qui d'une question de grammaire et d'histoire

prétend faire une question de foi, et dépense une somme d'érudition

énorme pour aboutir — à quoi? à prouver que ce prétendu
dogme de la haute antiquité des points-voyelles « peut » se défendre

avec un peu de bonne volonté; — et entre le très savant P. Morin

qui, partant de prémisses opposées, mais non moins dogmatiques,
court à l'autre extrême et tient ce raisonnement-ci : les signes de

ponctuation ne datent que du Ve ou du VIe siècle, donc cette
ponctuation n'a aucune valeur quelconque, pas même quoad rem ipsam.
c'est-à-dire en tant qu'elle sert à représenter l'antique manière de

lire traditionnelle! Certes, Cappel n'a été rien moins qu'infaillible;
sur plus d'un point il faut reconnaître que Buxtorf avait raison

contre lui; ailleurs, Morin a vu plus juste que l'un et l'autre. Il
n'en est pas moins vrai que, pour l'essentiel, les conclusions de

Cappel sont demeurées debout, et que c'est lui qui nous indique
la bonne route à suivre en matière de crilique biblique. «Ego,
disait-il, candido et christiano pectore, et forti constantique animo,

dignius esse existimavi fateri in hac causa quod res est. » Il
avait la foi assez virile, assez protestante, pour croire « que la
vérité ne saurait mettre en péril la vérité. » H. V.

REVUES
Zeitschrift für praktische Theologie.

Voici une Revue nouvelle qui est digne d'intérêt par le but

qu'elle se propose de poursuivre et le besoin auquel ses fondateurs
se sont sentis appelés à répondre. Elle doit servir d'organe à tous
les théologiens qui, tout en adoptant les principes de la critique


	Théologie

