Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

Daniel. Pavor. — LE SERVITEUR DE L'ETERNEL 1.

Il suffit d’avoir une légére teinture des travaux contemporains
de la critique et de l’exégése religieuses pour savoir combien la
question du « serviteur de I’Eternel, » dans le second Esaie, est
ardue et divise encore les savants. M. Payot n’a pas reculé devant
la tache que lui imposait ce grave sujet. Il s’en est acquitté hono-
rablement et a fourni un travail substantiel et important. Il sera
cependant moins étonné que personne d’apprendre que le sujet est
loin d’étre épuisé et qu’il reste encore ample matiére i une sé-
rieuse discussion.

Dans le premier chapitre, M. Payot expose la signification du
terme de « serviteur de 'Eternel, » d’abord en général, puis no-
tamment dans le second Esaie. Ce dernier auteur, selon M. Payot,
entend par ce terme consacré le peuple d’Israél, tantot dans son
ensemble, tantdt dans sa fraction dégénérée et tantdt dans son
élite. Mais cette acception dure, selon M. Payot, jusqu’a Esa. LII,
13. A partir de 12 jusqu’a Esa. LIII, 12, le serviteur de I’Eternel
désigne un individu (pag. 15), une personnalilé nettement dlS—
tincte et du peuple et des prophétes. (Pag. 16.)

Je n’oserais pas affirmer cette thése aussi catégoriquement que
M. Payot. En effet, si je constate dans ce fragment justement

' Le serviteur de U Eternel. Dissertation présentée a 1'Académie de Lau-
sanne, pour obtenir le dipléme de licencié en théologie, par Daniel Payot.
Lausanne 1877,

THEOL. ET PHIL, 1379. 11



162 ' BULLETIN

célébre des traits qui appartiennent & un individu, j’en découvre
a la fois d’autres qui se rapportent & un collectif. Il me semble
méme que les traces du collectif sont trés visibles tandis que
celles de l'individu sont moins réelles qu’on ne le dit. D’abord
Esa. LII, 13-15, renvoient, de I’'aveu de M. Payot lui-méme
(pag. 13), aux deslinées nationales et trouvent ailleurs des équi-
valents péremptoires. (Esa. XLIX, 7, etc.) Nous fixons ensuite
’attention sur 1735 au vers. 8 du chap. LIII. M. Payot (pag. 16)
veut ici le singulie}, mais sans donner de raisons. Or le pluriel de
7 est beaucoup plus usité. La ot ce pronom se rapporte 4 un
singulier, celui-ci peut étre considéré comme un collectif. Job XX,
93 (coll. 5); XXII, 2; Deut. XXXIII, 2 (ot les deux YA se rap-
portent aux enfants d’Israél, vers. 1); Esa. XXX, 5 (0%1 le pro-
nom se rapporte a L)D); Esa. XLIV, 15 (ou I'idole devant laquelle
on se prosterne est un collectif, comme le prouvent les arbres
QinR, vers. 15, coll, 14). Il ne reste plus que Ps. XI, 7: « les
hommes droits contemplent sa face,» c’est-a-dire la face de I'E-
ternel ('f?:’;?). Il y aici, dit Hupfeld, ad. 1. 1., incorrection ou

lecon vicieuse, car les exemples de Y3 comme singulier reposent
soit sur une interprétation erronée, soit sur un collectif. Gesenius
(in Thesauro, pag. 128), Lengerke (ad Ps. XI, 7), Olshausen
(Gr.) sont du méme avis. Je pense qu’il est permis de conclure
que 77:.? nous rameéne plus vraisemblablement vers un serviteur
collectif. — J'inclinerais 4 en dire autant de 191723 au vers. 9
(mortes eorum), les cas ou les genres de mort : ce qui n’est gueére
applicable & un individu. M. Payot voit ici un pluralis exaggera-
tivus. J’avoue que ce genre de pluriel qui, au reste, m’est in-
connu, peut se justifier par Ezéch. XXVIII, 10, ou il est dil au
prince de Tyr qu’il mourra des morts (mortes) des incirconcis.
Mais je doute que le rapprochement des deux passages soit con-
cluant. Esa. LIII, 9 parle de la sépulture dans une terre étran-
gére; or s1 D’DTE marque « une mort violente, dont les souf-
frances sont telles qu’elles ressemblent & une mort plusieurs fois
soufferte » (pag. 17), il est évident ue ce pluriel n’est guére ap-
plicable ici. Au reste, la legon recue satisfait si peu qu’on a tenté
plusieurs conjectures pour amender le lexte. (Vid. Knobel ad



THEOLOGIE 163

Esa. LITI, 9.) — On a invoqué en faveur du serviteur individu la
grandeur morale de la figure de LIII, 9 : « Il n’avait point fait
d’outrage et il ne s’est point trouvé de fraude dans sa bouche. »
Cette grandeur ne me parait pas incompatible avec tous les autres
éloges prodigués au peuple idéal, au noyau régénérateur, i la se-
mence de I'Israél de I'avenir (Esa. XLII, 6, 7; XLIX, 7; L, 8, 9;
LI, 7), & moins qu’on ne donne & ces paroles du vers. 9, bien gra-
tuitement, comme le fait 1auteur (pag. 33), I'acception d’une
sainteté absolue, d’'une anamartésie sans tache. L’équivalent se
retrouve fout a fait Esa. LI, 7: « Ecoutez-moi, vous qui savez ce
que c’est que la justice, peuple dans le coeur duquel est ma loi. »
Si I'on insiste sur nous tous, vers. 6, et mon peuple, vers. 8, on
oublie que comme le prophéte s’identifie souvent avec la meilleure
portion de son peuple, il peut s’identifier aussi avec le peuple tout
entier, qu’il qualifie souvent de la maniére la plus honorable a
cause de sa vocation. Voyez Esa. XLI, 8, 9; XLVIII, 20. — Enfin
on ne voit point pourquoi la sépulture au vers. 9 ne s’appliquerait
pas a la portion saine d’Israél personnifiée: c’est le comble de son
opprobre que de mourir et d’étre ensevelie en ferre étrangere.
(Osée IX, 6 ; Amos VII, 17.) Nous croyons donc avoir affaire & un
collectif personnifié par I'imagination du prophéte. La diversité
des traits contradictoires résulte du role prépondérant que jouent
tour a tour la réalité et I'imagination, le présent et ’avenir, I'ceil
de la chair et 'ceil du eceur. L’image du servileur de Jahve est
flottante ; 1'idéal suggéré par l'inspiration prophétique conserve
tous les traits empruntés a la réalité. Il n’y a pas ici de dogme a
contours précis et nets, mais une idée qui s’impose au prophéte,
un soup¢on sublime, une conjecture élevée & I'égard de la desti-
nation du serviteur et de ses destinées, le tout suggéré par ce
qu’il voit et éprouve. A ce point de vue on ne force rien; on n’a
pas a dissimuler les contradictions; on les admet, on se les expli-
que ; la confusion est naturelle.

Dans le second chapitre, 'auteur expose T'histoire de Vidée
« du serviteur de Jahve ; » elle commence sous Josias, se déve-
loppe sous la captivité et atteint son point culminant au chap. LIII
d’Esaie.

Le troisidme chapitre insiste sur le caractére substitutif de la



164 BULLETIN

souffrance du serviteur de Jahve. La souffrance du véritable Israél
n’a qu'une valeur expiatoire relative (pag. 33); celle du person-
nage a venir qu’entrevoit le prophéte est pleinement substitutive
(pag. 32); c’est une expiation compléte, définitive, réclamant une
sainteté absolue, une anamartésie sans tache (pag. 33); c’est une
souffrance qui nous est présentée comme ayant une valeur satis-
factoire, répondant aux exigences de la justice divine (pag. 37);
ce caractére éclate a chaque ligne d’une maniére ineffagable.
(Pag. 32.)

On se tromperait cependant, tel est le sujet du quatriéme cha-
pitre, en identifiant le serviteur de Jahve avec le Messie. Les espé-
rances du second Esaie sont théocratiques, non messianiques.
(Pag. 42.) 11 en est de méme du psaume XXII et de Zach. XI,
XII, XIII, Si Zach. III, 6-8 et VI offrent une prophétie messiani-
que, c’est grice a I'avénement d’un descendant de David, Zoroba-
bel. Il n’en est pas ainsi de Dan. IX, 26. L’oint dont il est ques-
tion ici, c’est le grand prétre Onias. (Pag. 52.) Enfin I’Ancien
Testament ne connait pas de Messie souffrant ; il n’en a que la
figure prophétique.

Le dernier chapitre est destiné & exposer la portée prophétique
de la figure du serviteur de Jahve et de la valeur expiatoire de ses
souffrances. Nous avons, dans Esa. LIII, sur I'ccuvre du Christ et
sur ses souffrances, des données dont ’accord avec le Nouveau
Testament est évident. (Pag. 59.)

Pour n’étre ni trop long ni trop superficiel, je me bornerai a
discuter encore un seul point, sans doute un des plus importants;
c’est le sujet du troisiéme et du cinquiéme chapitre : la nature
des souffrances du serviteur de Jahve selon le chapitre LIII d’E-
saie.

Il régne ici, dans I’exposition de M. Payot, une grande confu-
sion., D’abord il ne distingue pas nettement entre deux théories
différentes, celle de la satisfaction et celle de la solidarité ; il
semble admettre la premiére pour les souffrances du serviteur de
Jahve et la seconde pour la passion de J.-C. Il complique ensuite
les données israélites d’Esaie LIII des théories du Nouveau Testa-
ment ou plutét d’une théorie de 'orthodoxie moderne qui fait en-
trer la seconde personne de la Trinité, par amour, dans les maux



THEOLOGIE 165

de ’humanité pour 'en délivrer. (Pag. 72.) Ce sera, je pense,
ramener la question 4 sa forme la plus vraie et la plus simple,
que de se placer au point de vue purement historique et de de-
mander : Le second Esaie attend-il de la souffrance du serviteur
de Jahve autre chose qu'une influence moralet ?

Si les souffrances exprimées par toutes sortes de termes aux
versets 4, 5, 8, 11 étaient un jugement, un chatiment pour le
peuple infidele, elle ne I’étaient pas pour le serviteur de Jahve,
puisqu’il était juste, vers. 11, et n’avait point fait d’outrage, vers. 9.
I les subissait comme effet du péché de ses compatriotes ; il les
partageait malgré sa fidélité. Cette idée est rendue aux vers. 4, 5,
6. Ses contemporains n’y comprennent rien, vers. 8; I’estimant
frappé, battu de Dieu (4 cause de ses péchés), vers. 4, ils détour-
nent de Jui le visage et ne font aucun cas de lui, vers. 3. Mais le
prophéte y voit une dispensation adorable de Dieu: ce chitiment,
c’est notre paix, et ces meurtrissures, c’est notre guérison, vers. 5.
En quoi consistent cette paix et cette guérison? L’auteur le dé-
clare chap. XLIX, 6 : elles consistent a relever les tribus de Jacob
et & servir de lumiére aux nations, c’est-d-dire a restaurer Israél
et & amener les peuples & la connaissance de Jahve. La paix qui
fuit les méchants est le partage de ceux qui se convertissent &
Jahve. (LVII, 14-21.) Il y a plus. Juste lui-méme, le serviteur de
Jahve en rendra beaucoup justes comme lui (vers. 11)2, en leur
communiquant sa connaissance de Jahve. C’est ainsi qu’il accom-
plira la volonté de Dieun (vers. 10), établira la vraie religion, Mais
pour cela il devait participer aux suites du péché du peuple, porter
ses souffrances et élre chargé de ses douleurs. (Vers. 4, N‘(Z‘JJ et

BZD ) Ces termes demandent quelque explication.

Il est évident que le serviteur de Jahve ne porta pas la souf-
france de ses concitoyens ¢ leur place, en sorte qu’ils en fussent

* Jemprunte ici plusieurs considérations au savant travail de M. le
professeur Scholten : De lydende Knecht Gods, Jes. LIlI, inséré dans le
Theologisch Tydschrift, 1378, pag. 377-409.

* Nous traduisons rendre juste, conduire & la justice (comme Dan. XII,
3), mon justifier. La justification ou l'absolution part de Jahve. (Ex.
XXI1L 7; Deut. XXV, 1.) D'ailleurs elle ne s'opere pas par la connaissance
qui se communique au coupable.



166 ' BULLETIN

dispensés ; au contraire, ils ont recu un double chatiment pour
leurs péchés, chap. XL, 2, c’est-d-dire la justice de Jahve étant
plus que satisfaite, la délivrance était prochaine, ce qui exclul
Pexpiation par la souffrance d’un autre. Le serviteur de Jahve
porte les péchés de son peuple comme un d’entre eux, en vertn
de la loi de la solidarité. Ainsi Ezéchiel pouvait se représenter
symboliquement comme portant P'iniquiié de la maison d’Israél.
(Ezéch. IV, 4, 5.) Ainsi encore les habitants de Jérusalem devaient
porter I'opprobre du peuple de Jahve. (Mich. VI, 16.) Il n’en est
pas autrement 12 oti les fils se plaignent de porter l'iniquité de
leurs péres. (Ezech. XVIII, 19, 20.) Dans tous ces passages il est
question des suites de la solidarité.

On a voulu rapprocher le R¥'3 dans notre fragment du sacrifice
expiatoire. Je cherche en vain les raisons qui justifient ce rappro-
chement. La comparaison de ’agneau, vers. 7, ne P’autorise pas,
comme le prouve bien le parallélisme de la brebis muette devant
le tondeur ; nous avons ici simplement I'image de la patience et
de la soumission. D’ailleurs la nature du sacrifice expiatoire dé-
fend de lintroduire dans RPJ: 1° La loi lévitique ne dit nulle
part que les victimes portentTl; péché des transgresseurs. 2° Les
sacrifices expiatoires sont destinés aux délits commis par impru-
dence 77)}W, non aux crimes capitanx. La mort de la victime n’é-
tait donc pas substitutive puisque le transgresseur n’était pas
digne de mort. 3¢ La victime était tres sainte (Lév. X, 17); elle
était pure; on ne peut donc pas la supposer chargée de péché.
4e L’égorgement de la victime n’avait d’autre but que d’obtenir le
sang dont on aspergeait les cornes del'autel. (Lév. XVII, 11.) C’est
le sang qui, siége de la vie, constitue la force expiatrice (WBJ) du
sacrifice. En offrant le sang, 1'Israélite manifeste son intention de
se consacrer a Jahve et recoit en conséquence le pardon : le sacri-
fice couvre le péché ou le pécheur. D’ou il résulte que la victime
ne portait pas le péché. 5° Au besoin, le sacrifice expiatoire pou-
vait se passer de 'effusion du sang; un dixieme d’épha de fleur
de farine pouvait suffire. (Lév. V, 11.) Ici toute idée de substitu-
tion s’évanouit. 6° L’imposition des mains ne marque pas la trans-
mission du péché, puisque cet acte s’accomplissait aussi dans les



THEOLOGIE 167

sacrifices non expiatoires; elle servait de déclaration & celui qui
sacrifiait : ce sacrifice, c’est le mien! 7° Le seul passage ot il soit
dit que les péchés sont mis sur la téte de I'animal et qu’il porte
tous les péchés est Lév. XVI, 24, 22. Mais il est question ici du
bouc émissaire qui n’est pas égorgé. Le sacrifice expiatoire s’est
accompli par I’égorgement du premier bouc. Le second, envoyé
au désert, marque que les péchés sont anéantis complétement.

L’idée de la substitution n’était pas étrangeére a Israél ; il la par-
tageait avec toute l'antiquité. Qu’on se souvienne d’Achan, sous
Josué ; des septs descendants de Saill « pendus devant 'Eternel »
(2 Sam. XXI, 6, 9, 14); de la punition infligée au recensement
de David (2 Sam. XXIV, 17}; des contemporains de Michée, qui
s’imaginent que Jahve prend plaisir au sacrifice humain. (Mich. VI,
7.) Mais plus ces faits sont incontestables, plus il est curieux d’en
constater le contre-pied chez notre auteur. On dirait qu’il a voulu
combattre ces conceptions superstitieuses. En effet, bien loin
d’étre favorable & I'idée d’une souffrance satisfactoire et substitu-
tive, le prophéte ne se lasse pas d’affirmer que la délivrance
d’Israél ne résulte pas d’'une cause hors de Dieu, d’une satisfac-
tion donnée, d’'un apaisement du celeste courroux, mais qu’elle
est commandée par la gloire du nom de Jahve ou par son amour
éternel pour Israsl. (XLIII, 25.) Vous n’avez rien fait pour dé-
tourner ma colére ; c’est moi, ¢’est moi qui efface les péchés pour
Uamour de moi. (XLVIIL, 9, 11.) C’est pour Uamour de mot, de
mot seul que jagis; car comment mon nom serait-il profané ?
Pour Yamour de mon nom je suspends ma vengeance; pour la-
mour de ma gloire je mets un frein & ma fureur. (XLIX, 15.) La
femme oublie-t-elle son enfant ? quand méme elle V'oublierait, mof
je ne loublierai pas. Voyez encore : LXII, 5; LXIII, 16, etc.
Peut-on accorder avec des idées pareilles celle d'une souffrance
vicaire que Jahve aurait infligée 4 des innocents afin de détourner
la peine suspendue sur la téte des coupables? L’amour de Jahve
ne se présente-t-il pas comme l'unique motif qui détermine la
délivrance de son peuple ?

L’argument principal en faveur de la signification expiatoire de

la souffrance du serviteur de Jahve se puise dans le vers. 10, mi
TUD) DUN PR, quon traduit d’ordinaire & peu prés ainsi:



168 BULLETIN

apres qu'il aura livré sa vie en sacrifice pour le péché, il verra
une postérite, ete. Quelle que soit obscurité qui régne sur les
sacrifices expiatoires en Israél, on convient généralement que Pidée
centrale du QUN est celle de dédommagement, de payement, de
satisfaction. (Cf. Knobel, ad Levit., V.) Il en résulte que si, selon
le propheéte, ’'dme, la vie du serviteur de Jahve doit étre considérée
comme un asham, ce serviteur a payé de sa vie la dette que le
peuple avait contractée. '

Mais tout dépend de la question de savoir si latraduction géné-
ralement adoptée est la meilleure. Cette traduction repose d’abord
sur un changement apporté au texte masorétique: la troisiéme
personne est substituée a la seconde, D"I},‘JZ au lieu de 2°PN. Or
cette substitution n’est rien moins que fondée. Le texte regTu re-
pose sur le témoignage unanime des manuscrits; il n’y a point ici
de variante et les LXX appuient indirectement le texte masoréti-
que en donnant la seconde personne au pluriel : ¢ 3gre. Ensuite
il est permis de douter séricusement de la signification de parce
que, aprés que, quoique, qu’on donne a la conjonction ON pour
la faire concorder avec le changement de texte. (Voy. Hitzig,
pag. 574.) Ces considérations ont apparemment conduit entre
autres MM. Hitzig et Reuss & chercher une interprétation qui
respecte le texte recu et laisse & la particule E?:_{ toute sa valeur
accoutumée, On peut s’étonner que M. Payot ne cite cette explica-
tion que pour la condamnersans phrase. (Pag. 35.) La voici: rien
n’est plus commun que I'usage de cette particule en cas d’affirma-
tion ou de négation solennelle avec ou sans serment. Dans ce cas
ONX n’a point d’apodose. Je ne citerai que quelques exemples:
1 Sam. III, 14 : si (CJN) jamais le péché de la maison de Héli
sera expié par sacrifice ou offrande! c’est-a-dire, il ne sera jamais
explé. Gen. XXVI, 29: Abimélech dit & Abraham : si (DN) tu
nous fais mal, c’est-a-dire: tu ne nous en feras point. Voyez en-
core : Jos. XIV, 9; 28am. II, 2; X1V, 19 ;1 Rois XX, 23; Job I,
11; Ps. LXXXIX, 36; Esa. XXII,14; Jér. XIV, 11 ; Ezéch. XVIII,
3; XXXIII, 11. Uapplication & notre texte est simple; nous avons
ici une solennelle affirmation: si tu donnes (6 Jahve) sa vie en
sacrifice pour le délit! ¢’est-a-dire : tu ne la donneras pas. Cette



THEOLOGIE 169

interprétation s’accorde parfaitement avec le contexte. Jusqu’au
vers.10 a, nous avons la description des souffrances du serviteur
de Jahve in preeterito; puis au vers. 10 b-12, sa gloire in
futuro.

« Il a plu & Jahve de le briser par la souffrance.

» [Cependant] certes tu ne livreras pas sa vie en sacrifice pour
le péché! » — Au contraire:

« Il verra une postérité et prolongera ses jours, » etc.

En d’autres termes : si la victime expiatoire est immolée sans
en recueillir le moindre fruit pour elle-méme, il n’en sera pas
ainsi du serviteur de Jahve. Les justes en Israél ne seront pas,
vrai piaculum, immolés au salut de leurs compatriotes; ils revi-
vront dans une postérité nombreuse et deviendront un peuple
puissant, destiné a faire la paix d’Israél et la lumiére du monde.
La brusque transition de la troisiéme & la seconde personne, au
vers. 10, ne doit pas nous étonner : rien n’est plus commun chez
notre auteur. Il suffit de comparer dans notre chapitre les vers.
10-12, ot ces changements se succédent coup sur coup: L’ceuvre
de Jahve prospérera entre ses mains; mon serviteur juste en
rendra beaucoup justes; je lui donnerai sa part avec les grands.
Cp. L1, 941 ; LII, 14 (ici dans le méme verset il est question du
serviteur a la seconde et a la troisiéme personne); LXIII, 1114 o
comparé a 14 b-19, ete.

Voici done, selon nous, la théodicée du second Esaie & I'égard
de la souffrance du serviteur de Jahve dans I'exil. La cause de
cette souffrance réside dans la solidarité du serviteur avec le peu-
ple justement chétié a cause de ses péchés. Le but de Jahve est de
faire de son serviteur un instrument béni, tant pour ses compa-
triotes que pour les nations, par son influence morale, par sa
connaissance religieuse, par sa piété. Ce but n’aurait pas pu
étre atteint, si le serviteur de Jahve avait été dispensé de la mi-
sére commune, c’est-a-dire s’il n’avait pas porté, lui aussi, bien
quil fit juste, les suites des péchés de sa nation.

Cette pensée peut se généraliser. La vertu des justes ne les
dispense pas de la nécessité de participer aux maux inséparables
du péché de leur espéce. Le but de cette loi divine est de délivrer
et de développer par leur influence morale la société malade au



170 BULLETIN

sein de laquelle ils vivent. Si le péché personnel était la mesure
des souffrances individuelles, Jeésus, le Saint et le Juste, n’aurait
pas souffert. Mais grice a son union solidaire avec ’humanité, la
misére qui résulte du péché de celle-ci a pu rejaillir sur lui. Cette
solidarité a porté ses fruits : Jésus a préparé et garanti pour 'ave-
nir le triomphe universel du bien, en se reproduisant au sein de
I’humanité qui avait commencé par le repousser: « Il a vu une
postérité et a prolongé ses jours; 'ceuvre de Jahve a prospéré
entre ses mains. » G.

CH. BrusToN. — IJIDEE DE L’IMMORTALITE DE L’AME
CHEZ LES PHENICIENS ET CHEZ LES HEBREUX 1.

M. Bruston, au début de ce discours, raconte d’une maniére
fort intéressante I’orageuse discussion soulevée il y a quelques an-
nées, i 'académie des insecriptions et belles-lettres, par un mé-
moire de M. Halévy sur l'inscription funéraire du roi des Sido-
niens, Eshmoun-azor. Le savant orientaliste prétendait avoir
trouvé dans 'un des passages les plus obscurs et les plus contro-
versés de ce texte phénicien la notion et le mot méme de 'immor-
talite, n'}'Q’?N. (Comp. Prov. XII, 28, d’aprés la ponctuation maso-
rétique.) La question fut débattue dans plusieurs séances consécu-
tives, principalement entre M. Halévy d’une part, MM. Dérenbourg
et Renan de ’autre. Ce qui passionnait le débat, c’est que les Phé-
niciens n’étaient pas seuls en cause; & propos de ce probléme d’é-
pigraphie, on avait été conduit 4 soulever la question de I'immor-
talité de I’Ame chez les Hébreux. Ceux-ci, au dire de M. Halévy,
auraient partagé avec les Phéniciens la croyance que les dmes des
hommes pieux habitaient le ciel et jouissaient de la présence de
Dieu, tandis que, au jugement de ses doctes contradicteurs, il
n’existe dans les Ecritures aucun texte d’ou ’on puisse raisonna-
blement tirer Pindication de la croyance chez les Hébreux a 'im-
mortalité de I’ame.

' Faculté de théologie protestante de Montauban. — Séance publique de
rentrée, le 16 novembre 1878. — Discours prononcé par M. le professewr
Ch. Bruston. — Rapport (sur le concours en philosophie) présenté par

M. le professeur Jean Monod. — Montauban 1878, 47 pag. gr.in-8. (Extrait
de la Revue théologique de Montauban). .



THEOLOGIE 174

Qui avait raison dans ce mémorable débat? Telle est la question
par laquelle M. Bruston entre en matiére. Ce qui est sir, c’est
que la thése historique de M. Halévy n’est guére plus soutenable
que sa conjecture épigraphique, et que les arguments qu’il alléguait
pour I’étayer étaient plus étranges encore que la thése elle~-méme;
aussi M. Bruston ne s’arréte-t-il pas a les réfuter. Mais que faut-il
penser de I'affirmation contraire ? M. Bruston lui reproche d’étre
trop absolue et de ne tenir point compte de quelques-uns des élé-
ments les plus importants du probleme. Son intention, en traitant
a son tour ce sujet déja tant de fois débattu, est de montrer que si
la masse du peuple hébreu et la plupart des écrivains sacrés eux-
mémes ont cru, comme presque tous les peuples de I’antiquité,
comme les Phéniciens entre autres, que I’dme humaine descend
aprés la mort dans ce qu’ils nommaient le Skedl, Pidée de I'im-
mortalité de 'Ame, sous sa forme la plus pure et la plus élevée, ne
fut cependant pas étrangére aux anciens Hébreux, mais que quel-
ques-uns des plus grands esprits de I’ancienne alliance purent
seuls, sous l'influence de ’Esprit divin, s’élever jusqu’a cette no-
tion supérieure. (Pag. 15 et 39.)

A propos du Shedl, M. Bruston fait observer avec raison com-
bien la notion hébraique, toute imparfaite qu’elle est, est cepen-
dant supérieure a celles des Grecs, des Egyptiens, des Babyloniens,
par V'absence a peu prés compléte de I'élément mythologique :
supériorité provenant essentiellement de la foi monothéiste des
poetes hébreux. Il fait voir le rapport qui existait entre cette notion
imparfaite de 1’état des Ames aprés la mort et la conception primi-
tive et enfantine de la justice de Dieu ou, pour mieux dire, de la
maniére dont cette justice s’exerce dans le monde (rémunération
terrestre). Mais il s’attache surtout a montrer en vertu de quels
principes, 4 I’aide de quels facteurs, I'idée positive de I'immortalité
de 'ame s’est dégagée, pour quelques esprits d’élite, de la vague
croyance populaire & une survivance indéfinie dans le séjour des
morts. Ces facteurs sont : le sentiment qu’avait le fidele de son
union intime avec Dieu (Ps. XVI, XLIX, LXXIII ; Prov. XI, 7; cp.
X1V, 32; XV, 24; XXIII, 14); le spectacle de la prospérité inso-
lente des méchants et des souffrances imméritées des justes (livre
de Job); le développement des espérances messianiques aprés



172 BULLETIN

Pexil, principalement sous le coup de la persécution par Antiochus
Epiphane (idée de la résurrection dans le livre de Daniel, comp.
Esa, XXVI, 8 et Ezéch. XXXVII); l'influence de la philosophie
grecque (livre de la Sapience).

Tout ce que publie M. Bruston se lit avec intérét. G’est un esprit
qui n’aime pas les chemins battus. Il a ses idées & lui, ses inter-
prétalions a lui et, volontiers aussi, en fait de texte hébreu, ses
lecons a lui. Le discours qui nous occupe en fournit plus d’'un
exemple. Outre le mérite d’étre réellement instructif, il a celui de
provoquer la contradiction sur un assez grand nombre de points.
Il est vrai de dire que le sujet y préte plus que maint autre sujet.

Sans parler des passages des Psaumes el des Proverbes, ou il
nous est impossible, quant & nous, de trouver I’espoir de 'immor-
talité aussi « clairement » exprimé, il nous parait qu’il est arrivé
a l'auteur, pour plusieurs autres textes, d’y voir autre chose ou
plus que ce que 'exégese pure et simple peut y découvrir. Est-il
bien exact, par exemple, de dire que, « dans la belle et profonde
allégorie de I’auteur jéhoviste, Dieu promet & ’humanité le triom-
phe, — un triomphe douloureux, — mais enfir le triomphe sur la
puissance séductrice ? » (pag. 23) — que, dans le fameux passage
du chapitre XIX, étant méme donnée P'interprétation adoptée par
M. Bruston, Job s’éléve a P'espérance d’une « vie bienheureuse
auprés de Dieu, » d’'une « autre vie ol les justes qui ont souffert
dans la vie présente, sans se laisser ébranler par le malheur, re-
cevront la récompense de leur fidélité? » (Pag. 34 et 35.) Est-il
bien stir, lorsque ’ange de I’Eternel déclare au grand prétre Josué
(Zach. 111, 7) que, en cas de fidélité a ses devoirs, il aura ses en-
trées « parmi ceux qui se tiennent 14, » ¢’est-d-dire les anges, est-
il bien siir qu’il y ait 12 une trace de la croyance « que les grands
serviteurs de Dieu ne descendaient pas au Shedl, mais allaient
directement aupres de lui? » (Pag. 36.) Il s’agit, selon nous, dans
cette vision, d’un privilége d’une tout autre nature, savoir, de la
confirmation de Josué dans sa charge de grand prétre, en dépit
des dénonciations de ’ange accusateur. Introduire dans ce liexe
I'idée ou la croyance en question, c’est y faire entrer un élément
absolument hétérogéne.

Mais ce sont 1a, apres tout, des points de détail. Il est un autre



THEOLOGIE 173

point, d’une portée plus générale, sur lequel nous regrettons de
nous trouver en désaccord complet avec M. Bruston. Nous voulons
parler de la notion méme de « I'immortalité de ’ame » appliquée
a I'idée ou, comme il vaudrait mieux dire, aux idées que les Hé-
breux se faisaient de la destinée future de Y’homme. Nous persis-
tons 4 penser que, parler d’immortalité de l'dme a propos des
idées (croyances, espérances, pressentiments, intuitions, etc.) qui
se rencontrent chez les Hébreux relativement a ’existence aprés
cette vie, c’est commettre un véritable anachronisme. L’idée de
PVimmortalité de 'dme n’est pas une plante indigéne en Israél,
c’est une graine exotique amenée tardivement par le vent d’occi-
dent. Le terrain ol elle a pris naissance n’est pas le vieux sol sé-
mitique, c’est le sol grec fécondé par la culture philosophique.
Cette distinction abstraite de ’'ame et du corps, cette doctrine de
Yimmortalité primitive et naturelle de I’dme humaine sont étran-
geéres, non pas sans doute au judaisme postérieur, mais bien aux
anciens Israélites. Rien de moins conforme a I'anthropologie hé-
braique, telle du moins que nous la comprenons, que cette pensée
« que si (par la faute de ’humanité primitive) nous avons perdu
pour jamais I'immortalité du corps, nous devons pouvoir au moins
reconquérir par une vie pure 'immortalité de I'dme. » (Pag. 23.)

Dans la pensée de 'Hébreu, I’dme, pour vivre d’une vie digne
de ce nom, ne peut se passer du corps. Et c’est précisément parce
qu’elles en sont séparées, que les Ames, dans le Sheél, ne font que
vegéler tristement, qu’elles sont dans cet état de demi-néant ol
elles se survivent pour ainsi dire & elles-mémes en survivant au
corps. Mais cette conception, quiest & la base des idées populaires
sur le Shedl, se retrouve également au fond des espérances, dites
d’immortalité, qu’on trouve exprimées dans les passages classi-
ques des Psaumes, des Proverbes et de Job; espérances qui ont
leur source dans une réaction plus ou moins énergique du senti-
ment religieux ou de la conscience morale contre la désolante
croyance traditionnelle au Shedl.

Cette réaction, chez plusieurs, n’aboutit pas 4 une idée claire,
nette, concréte ; de 1a les discussions sans fin sur le sens précis
de la plupart des passages en question. On voit bien que le podte,
fort de la conscience de son union avec Dieu, espére fermement



174 BULLETIN

échapper & la mort , n’étre pas abandonné au Shed! ; mais com-
ment? en quel sens? par quel moyen?... Voild la question, et &
cette question, le poéte lui-méme, peut-étre, n’aurait pas toujours
su répondre catégoriquement; combien moins nous autres exé-
gétes qui essayons, aprés vingt siécles et plus, de saisir sa pensée !

Lorsqu’an contraire I’espérance « d’immortalité » s’éléve 4 une
conception positive, claire et saisissable, que son objet prend aux
yeux du fidele Israélite, et par conséquent aux notres, des con-
tours bien dessinés, sous quelle forme cette « immortalité » se
présente-t-elle ? La réponse nous est fournie, d’une part, par les
traditions relatives a Hénoc et & Elie, de 'autre, par le livre de
Daniel. L'immortalité consiste, ou bien a étre « pris » ou « en~
levé » par Dieu, sans passer par la mort; ou bien, lorsque la mort
est intervenue, a ressusciter d’entre les morts. Dans les deux cas,
il s’agit, non pas d’une immortalité de ’dme, abstraction faite du
corps, mais d’une autire vie, d’une vie nouvelle de I’homme entier,
corps et dme.

En partant de ce point de vue, on comprendra qu’il ne nous soit
pas possible de tirer du Ps. XVI, par exemple, la conclusion qu’en
tire M. Bruston quant aux espérances ou aux croyances du psal-
miste. En premiére ligne, nous voyons dans cet admirable can-
tique I’expression du bonheur dont le poéte jouit dans la commu-
nion avec Dieu, son souverain bien, et en particulier, de la parfaite
sécurité que le sentiment d’avoir le Seigneur pour son partage
lui inspire en face d'un danger de mort dont il est menacé. Ce qu’il
espere, ou plutot, ce dont il est assuré dans I’héroisme de sa foi,
c’est que Dieu, qu’il a pris pour refuge (vers. 1), le délivrera de
ce danger et que, bien loin de le laisser mourir, il lui donnera &
gouter toujours plus abondamment les joies que sa droite dispense
a ceux qui sont siens. Que si 'on estime que les paroles du psal-
miste « dépassent I’horizon de V’existence actuelle, » qu’elles vont
au dela de I'assurance d’étre préservé d’'une mort imminente, nous
comprendrions que l'on y vit I’expression de I’espérance d’étre
soustrait et au Shedl et a la tombe, et enlevé de la terre, comme
Hénoc. (Cp. aussi Ps. XLIX, 16 et LXXIII, 24.) Mais que le psal-
miste ait cru que, au moment de la mort, son dme, dépouillée de
son enveloppe terrestre, « irait directement auprés de Dieu » pour



THEOLOGIE 175

y jouir de « 'immortalité » bienheureuse, c’est ce qu’il nous est
impossible d’admettre!, — & moins d’admettre en méme temps
que le psaume date de I’époque grecque, ce dont il ne peut gueére
étre sérieusement question. '

Nous sommes intimement convaincu qu’on ne se fera une idée
exacte de I'anthropologie el de I’eschatologie bibliques, tant de
IAncien que du Nouveau Testament, que lorsqu’on renoncera a
opérer avec des conceptions et des termes de provenance étran-
gere, tels que « I'immortalité de 'Ame. » Cette idée-la, en tout
cas, n’est que ’'une, —la derniére venue et la moins hébraique, —
des idées qui ont eu cours chez les Hébreux (et les Juifs) au sujet
du sort de ’homme aprés I’existence présente.

H. VUuILLEUMIER.

Ep. B@uL. — LES CITATIONS DE L’ANCIEN TESTAMENT
DANS LE NOUVEAU 2.

M. Beehl, d’abord privat-docent a 'université de Bile, puis pro-
fesseur 4 la faculté de théologie évangélique de Vienne, s’est fait
connaitre déja en 1862 par un ouvrage publié & Bile sur I’explica-
tion de douze psaumes messianiques 3.

En 1866, il a publié, 4 'occasion de ’anniversaire triséculaire
de la promulgation de la Confession helvétique, toujours en vigueur
pour de nombreux protestants de la Hongrie, de la Bohéme et de
la Moravie, une édition trés exacte de cette Confession d’aprés
Pédition princeps publiée en latin & Zurich en 1566 4.

* Le nafshi du vers. 10 n’est pas une preuve suffisante; il ne fait que
paraphraser le pronom de la premiere personne ; d’ailleurs il est parallele
& chasid, qui désigne apparemment 'homme tout entier, y compris son
corps.

* Die alttestamentlichen Citate im neuen Testament, von Ed. Beehl, Doktor
der Philosophie und Theologie, Professor an der evangelisch-theologi-
schen Facultet in Wien, Mitglied der deutschen morgenlendischen Ge-
sellschaft zu Leipzig. Wien 1878, Wilh. Braumiiller, xxvi, 352 pages.

P Zweelf messianische Psalinen erkleert, nebst einer grundlegenden christo-
logischen Einleitung. Basel 1862, Bahnmaier.

* Conffessio helvetica posterior olim ab H. Bullingero conscripta, nunc denuo
ad fidem editionis principis anni Domini 1566, ubi trecenti anni sunt
elapsi, ad memoriam Helveticae confessionis pie recolendam, edidit, va-



176 BULLETIN

En 1873, M. Beehl a fait paraitre un ouvrage trés curieux inti-
tulé : Recherches sur une Bible en langue vulgaire en usage au
temps de Jésus, et sur les rapports de cette Bible avec la version
des Septantel. Cet ouvrage est en relation intime avec celui que
nous nous proposons d’annoncer; mais comme il en a été déja
rendu compte aux lecteurs de cette Revue d’une maniére détaillée
dans I’année 1875 (pag. 311-317), nous ne mentionnerons que son
idée générale.

M. Beehl croit que les juifs de Palestine, au temps de Jésus et
des apotres, connaissaient I’Ancien Testament surtout par 'inter-
médiaire d’une traduction qui en avait été faite en langue ara-
méenne ou syriaque et d’aprés la version grecque dite des Sep-
tante. Ainsi s’expliquent selon lui les étonnants rapports qu’on
observe entre le texte des citations de ’Ancien Testament faites
dans le Nouveau, et le texte de la version des Septante, rapports
qui ont tant préoccupé les exégétes.

Dans son ouvrage de 1873, M. Beehl appuie son hypothése de
considérations historiques d’un haut intérét, empruntées surtout
a 'histoire de la version des Septante, du Pentateuque samaritain
et de la littérature targoumique connue, en téte de laquelle vien-
drait se placer la traduction araméenne supposée en usage en Pa-
lestine & 1’époque du Seigneur et des apotres. Cette traduction
serait précisément la Zuptaxn Bi6log, qui est expressément mention-
née dans une addition faite au livre de Job dans la version des
Septante.

Il vaut la peine de signaler que le savant professeur de Vienne
a trouvé un prédécesseur dans un illustre orientaliste et exégete
de la Hollande protestante, Joh. Drusius (1550-1616), qui dit &
propos de Math. XXVII, 46 : « Christus verba Davidis (Ps. XXII, 1)

rias lectiones editionis A. 1568, appendicem, qui literas Hungarorum, ad
Bullingerum datas, continet, et praefationem adjecit Ed. Beehl. Vindo-
bonae, apud Guil. Braumiiller, 1866. Le savant éditeur me parait avoir
ignoré 1'édition de cette Confession, qui a été publiée & Zurich en 1839
par Otto Fridol. Fritzsche, d’apres un manuscrit de la bibliotheque de
'université,

t Forschungen nach einer Volksbibel zur Zeit Jesu und deren Zusammen=
hang mit der Septuaginta- Uebersetzung. Wien 1873, W. Braumiiller.



THEOLOGIE 177

extulit Syriace non Ebraice : unde non abs re arbitramur, ple-
raque testimonia V. T. citata esse ex traductione Chaldaica e, qua
tunc vulgo utebantur : quae si jam extaret, haud dubio juvaret nos
in his locis conciliandis dirimendique pugni, sicubi dissidere vi-
deantur. » (Parallela sacra, 6¢ vol, des Gritict sacri, pag. 1261...
D’apres Beehl : Die Alttest. Citate im N.T., pag. xx1.)

Dans son livre sur les Citations de U'Ancien Testament dans le
Nouveau , M. Beehl passe en revue toutes ces citations en les rat-
tachant a 275 passages du Nouveau Testament. De 1a, outre V'in-
troduction renfermant, entre autres, une revue de la littérature
ancienne et moderne concernant ’ensemble des citations de ’An-
cien Testament dans le Nouveau, 275 paragraphes qui constituent
le corps de l'ouvrage et sont rangés dans ordre des livres du
recueil de la nouvelle alliance. En téte de chaque paragraphe se
trouvent le texte grec du Nouveau Testament, le texte hébreu de
I’Ancien et le texte grec de la version des Septante. Puis vient une
étude concise et soignée des rapports de ces trois {extes. L’auteur
prétend montrer ainsi que ’hypothése d’une version syriaque, ré-
pandue en Palestine au temps de Jésus et des apdtres, explique
beaucoup de difficultés exégétiques jusqu’alors presque insolubles,
et qu’elle regoit ainsi une importante confirmation.

Il serait difficile de le suivre dans toutes ses recherches histo-
riques et dans toutes ses discussions exégétiques. Mais en lisant
son ouvrage, on sent partout qu’on a devant soi I’ceuvre d’un théo-
logien 3 la fois trés savant, trés sagace et trés pieux, chez qui le
plus profond respect pour la Parole de Dieu s’allie 4 une grande
indépendance de jugement.

Quelle cque soit méme la position qu’on prenne a ’égard de ’in-
génieuse hypothése de M. Beehl, qui étonne d’abord, mais avec
laquelle on se familiarise peu a peu, il y a toujours grandement a
profiter de I'étude qu’il fait des citations de I’Ancien Testament
dans le Nouveau, et ce sujet est aussi difficile et délicat qu’il est
important et fécond. L. T.

THEOL. ET PHIL. 1879. 12



178 BULLETIN

Dr. A, IMMER. — LA THEOLOGIE DU NoUVEAU TESTAMENT 1.

Il existe deux maniéres de traiter la théologie biblique, qui
toutes deux possédent leurs avantages et leur raison d’éfre. La
premiére est la méthode systématique, suivie par Ewald dans son
remarquable ouvrage 2 sur ce sujet et surtout par Beck. Elle con-
siste & faire la dogmatique de la Bible, celle-ci étant considérée
comme une unité ou, pour parler avec l'illustre théologien de
Tubingue qui vient de mourir, comme un organisme vivant dont
toutes les parties se rattachent étroitement les unes aux autres. La
seconde maniére préfére I’exposition génétique ; elle suit pas &
pas le développement historique des idées. Pour le Nouveau
Testament, par exemple, elle mettra en lumiére les différents
types de doctrine que renferme ce livre en montrant toutefois
leurs rapports réciproques. C’est la voie qu’a suivie M. Immer et
qu’avant lui ont adoptée pour le méme sujet I’ouvrage classique de
B. Weiss et I’Histoire de la Théologie chrétienne au siécle apos-
tolique de M. Reuss.

Pour qu’elle aboutisse, il est urgent de se tenir constamment
sur le terrain solide de I'histoire et de ne jamais perdre de vue
trois faits essentiels. Souvenons-nous d’abord que les auteurs
sacrés ne font pas de métaphysique, mais de la religion. Sans
doute, a la base de leurs conceptions religieuses se trouve une
métaphysique, celle des opinions regues a leur époque, de leur
nationalité, celle aussi que produisit de bonne heure le chris-
tianisme naissant. Mais cette métaphysique n’est jamais qu’a Par-
riere-plan et, dans la mesure ou il faut en tenir compte, il importe
de ne pas la confondre avec la notre.

Une condition non moins essentielle de toute vraie histoire,
c’est de bien se rendre compte des intentions de I’auteur sacré,
du but qu’il s’est proposé en écrivant. Car il se peut que telle ou
telle affirmation qui se rencontre sous sa plume ne renferme pas
une doctrine positive dont il faille tenir compte dans le systéme.

* Neutestamentliche Theologie, von D* A. Immer, Professor der Theologie
in Bern.— Bern, Dalp’sche Buchhandlung, 1878, 1 vol. in-8, xx et 556 pag.

* Die Lehre der Bibel von Gott oder Theologie des Alten und Newen
Bundes, von Ewald. — 4 vol,, 1871-1876.



THEOLOGIE 179

Ainsi on ne tirera pas une doctrine sur les anges du passage
Math. XVIII, 10, pas plus qu'une démonologie de Math. XII,
43-45.

Enfin, gardons-nous de systématiser la pensée d’'un auteur
d’aprés les catégories de la dogmatique officielle ou de telle autre
qui dépasserait sensiblement l'horizon primitif et fausserait ainsi
la vérité historique.

Ces conditions supposées admises, il existe encore deux ma-
nieéres de concevoir le sujet. La premiére, représentée par Nean-
der et ses disciples, regarde les divers types dogmatiques comme
les rayons qui partent d’un méme foyer lumineux. Pour caracté-
riser la seconde, il suffit de changer 'image : les formes doctri-
nales sont entre elles dans le rapport de la semence a la plante ;
elles sont dans une relation organique. En un mot, il existe un
développement de la pensée chrétienne de Jésus & Paul ou a
Pépitre aux Hébreux., Nous assistons a I’évolution grandiose de
cette plante semée par Jésus et qui, peu & peu, étale devant nos
yeux toutes les richesses de sa végétation et toute la puissance
de sa séve.

C’est 4 la lumiére de ce principe fécond et vrai, introduit par
Baur dans I'histoire des origines chrétiennes, que M. Immer traite
son sujet. La théologie du Nouveau Testament sera donc une his-
toire des idées religieuses et dogmatiques de 'Eglise primitive
d’aprés les documents canoniques.

Voici du reste les traits principaux de ce livre, dans les détails
duquel nous ne voulons point entrer, la matiére en elle-méme
étant suffisamment connue. Mais rendons hommage avant tout a
la forme de cet ouvrage, qui se distingue je ne dirai pas par 1'é1¢-
gance, mais par de solides qualités de clarté et de précision, aux-
quelles nos savants collégues allemands ne nous ont pas habitués.

Aprés une introduction qui parcourt & pas rapides les phases
de la religion de P’Ancien Testament (hébraisme, — judaisme,
— alexandrinisme), nous arrivons a la religion de Jésus, c’est-a-
dire 4 cet ensemble de notions dont la doctrine du royaume
est le centre. A tout prendre, c’est 1 peut-étre, malgré quel-
ques lacunes en ce qui concerne la personne méme du Maitre,
la meilleure partie de tout le volume. M. Immer a su rendre avec



180 BULLETIN

bonheur la simplicité, le cachet populaire de ia pensée du Christ,
de cette pensée puissante, intuitive, qui n’a ni formule scientifi-
que ni froide spéculation. C'est elle qui devient le point de départ
de toute P'ceuvre subséquente et qui conslitue ainsi la premiére et
fondamentale période de cette histoire.

La seconde est celle du judéo-christianisme palestinien, tel que
nous le voyons apparaitre dans les premiers jours de l'Eglise et
qui a son centre naturel dans la communauté de Jérusalem. Les
représentants de cette tendance sont Pierre, Jacques et Jean, dans
ce quon peut appeler leur premiére maniere, alors qu’ils n’ont
encore subi & aucun égard 'influence d’une pensée plus profonde
que la leur et qu’ils exposent simplement, naivement leurs con-
victions au sujet du Ghrist, leurs impressions premieres, qui ne
seéparent pas I'liglise de la synagogue et ne prévoient point encore
les grandes et universalistes destinées de la religion nouvelle.

C’est un des mérites, disons plus, une des bonnes originalités
du professeur de Berne que d’avoir mis en lumiére cette premiére
phase, en la distinguant du judéo-christianisme postérieur repré-
senté par ’Apocalypse, par exemple. La plupart des auteurs, en
effet, ont sinon confondu, du moins pas assez séparé ces deux ma-
niéres, en traitant de la théologie de I'épitre de Jacques, de celle
de la Révélation de 'inspiré de Patmos, avant de parler du systéme
de Paul. (Reuss, B. Weiss.) (Pétait évidemment commetire une
anticipation, car il est certain que les idées des documents que je
viens de citer, tout en restant dans le grand courant palestinien,
ont cependant subile conirecoup et l'influence de la pensée du
grand apotre. C’est la du reste ce que fail déja supposer la date
de leur composition, postérieure a4 la mort du Tarsien. Or ici,
comme trés souvent, 'ordre chronologique est aussi I’ordre logi-
que, celui du développement organique des idées. M. Immer a
donc eu parfaitemnent raison de distinguer les deux phases du
judéo-christianisme. Mais ol trouver les idées de la premiére,
qui n’a laissé aucun écrit spécial? La lettre de Jacques n’aura
qu’une utilité trés indirecte ; la premiére de Pierre est encore plus
éloignée du type palestinien primitif. En revanche, nous avons les
discours de cet apotre, tels qu’ils nous sont donnés dans le livre
des Actes. Ces discours, selon M. Immer, sont sans doute, pour



THEOLOGIE 181

la forme, le fait de ’écrivain, mais ils représentent assez bien la
pensée premieére, ce qui permet de supposer (u’ils ne sont pas
inventés, mais qu’ils reposent sur une tradition orale ou écrite.
En outre,‘ les synoptiques reflétent encore ici et 14 cette premiére
forme de la pensée chrétienne ; ce sont des passages isolés ou des
fragments plus ou moins étendus, comme le protévangile.

Or le centre de cette premiére prédication est la messianité de
Jésus prouvée par ses ceuvres et confirmée d’une maniére écla-
tantle par sa résurrection. Sur ce dernier point, disons-le en pas-
sant, le professeur de Berne parait singuliérement flottant. Il
comprend 'impossibilité des théories visionnaires et pourtant il
n’aime pas a admettre le fait en lui-méme. Pour I'expliquer, il a
recours, comment dirai-je ? & un procés dialectique et moral dont
la personnalité de Pierre aurait éié le principal agent. Cette con-
tradiction mystérieuse entre la vie sainte du Maitre qui était le
Messie et sa mort ignominieuse se serait résolue chez le grand
apotre par la pensée, on pourrait presque dire par ’hypothése de la
résurrection, fondée essentiellement sur le Ps. XVI, 10; conf. Act.
II, 31. Peu & peu cette pensée est devenue une certitude et s’est
transformée en vision, ce que peut expliquer et la joie profonde
que faisait naitre un =i consolant espoir, et la croyance de I’époque
au surnaturel, et 'imagination plus vive ou la nature plus impres-
sionnable des Orientaux, et des Sémites en particulier. Ce qui est
certain, et le professeur de Berne affirme sans détour, c’est que
Pierre et ’Eglise des premiers siécles ont cru a la réalité positive
de cette résurrection. L’avouerai-je ? jamais les impossibilités et
le caractére artificiel de ce genre de théories ne me sont apparus
aussi clairement que dans les quelques mots que M. Immer con-
sacre au sujet. (Pag. 193 et suiv.) Si je reléve ici cette question, ce
n’est nullement pour la discuter en invoquant les textes et I’his-
toire , mais simplement pour faire remarquer que Yhonorable et
savant théologien transporte sa métaphysique au premier siécle
de I'histoire, ce qui est certainement contraire a sa méthode. Se re-
presente-t-on Pierre, en effet, ancien pécheur, cet esprit pratique
et positif avant tout, arrivant 4 apaiser les tourments que fit naitre
én son dme la mort de son Maitre par le moyen d’une spéculation
sentimentale! La thése cela doit étre, donc cela est n’est pas née



182 BULLFTIN

sur les bords du lac de Génézareth, mais bien dans I'école de
Hegel et au milieu des brumes spéculatives de la pensée alle-
mande du milieu de ce siécle..... Mais passons a la troisiéme pé-
riode.

Le paulinisme qui la constitue se présente dans cingq phases
successives. La premiére est celle du paulinisme naissant, tel que
nous le trouvons dans les deux lettres aux Thessaloniciens. Vien-
nent ensuite le paulinisme achevé des quatre grandes épitres, le
paulinisme gnostique des lettres de la captivité (Ephésiens, Colos-
siens, Philémon et Philippiens), le paulinisme affaibli des Pasto-
rales, enfin le paulinisme alexandrin des Hébreux.

La quatriéme période est celle du judéo-christianisme post-
paulinien, représenté par la théologie de Jacques et celle de
PApocalypse. La cinquiéme est cette époque dite de conciliation
entre les deux tendances précédentes, dont les écrits de Luc
et ceux qui portent les noms de Pierre et de Jude sont les docu-
ments. Enfin la derniére phase, que M. Immer appelle ia ten-
dance supérieure aux oppositions et qu’il aurait plus clairement
nommeée la théologie johannique ou spéculative, expose les idées
du quatriéme évangile, inauthentique pour le professeur bernois,
et de la premiére épitre de Jean.

La conclusion de Vouvrage nous donne des considérations in-
téressantes mais écourtées sur la variété et unité des documents
étudiés, sur les rapports entre le christianisme avec le judaisme,
I’hellénisme et le romanisme, enfin sur les destinées et la valeur
éternelle de la religion du Christ.

Si Pon voulait caractériser en deux mots 'ceuvre de M. Immer,
je ne craindrais pas de la dire riche et instructive. Elle dénote
une étude attentive des documents employés, et les remarques exé-
gétiques sur tel ou tel passage isolé jettent souvent une grande
clarté sur les textes obscurs. Comme ensemble, celte théologie
marque aussi un progrés dans la méthode, et elle pourra toujours
étre consultée avec fruit, grice a son exactitude de détails et aux
renseignements multiples qu’elle fournit. Disons du reste que
M. Immer a lui-méme et trés soigneusement tenu compte du
travail de ses devanciers ; il a énormément lu et chaque sujet est
traité d’une maniére approfondie. Ajoutons méme, i notre point



THEOLOGIE 183

de vue particulier, qu’il n’a pas négligé I'’humble tribut de la
théologie francaise, chose assez rare chez nos confréres d’Outre-
Rhin. Nous remarquons 4 plusieurs reprises le nom de M. Reuss
que nous pouvons revendiquer pour nous, celui de M. Godet et de
ses commentaires devenus classiques, méme dans la théologique
Allemagne. Nous regrettons seulement que le professeur bernois
paraisse avoir oublié ou probablement ignoré une des ceuvres les
plus originales de notre théologie francaise et gui en plus d’un
point aurait pu lui étre d’un grand secours. Je veux parler du re-
marquable ouvrage de M. A. Sabatier sur '’Apédtre Paul. Mais ce
ne sont 12 que des détails sur lesquels nous ne voulons pas insis-
ter, pas plus que sur les nombreux dissentiments critiques et au-
tres qui nous séparent des opinions de M. Immer sur des points
essentiels.

Tout ce que nous voulons marquer en terminant, ce sont les
deux grandes lacunes que nous parait présenter cette ceuvre &
tant d’égards remarquable. Si nous constatons le progrés qu’elle
fait faire & notre discipline, nous sommes cependant obligé d’a-
vouer, et M. Immer, j’en suis persuadé, s’en étonnera moins que
tout autre, que notre science a encore de nombreux progrés &
faire pour fournir une théologie biblique qui réponde véritable-
ment & toutes les exigences de la méthode historique. Or, a ce
point de vue, I’ouvrage du savant professeur de Berne me parait
encore susceptible de quelques améliorations fondamentales. S’il
est lui-méme un progrés, il en dévoile un nouveau et ce n’est
pas 14 le moindre mérite de ce consciencieux travail. Or ce nou-
veau progrés consisterait, selon moi, & donner a I’ensemble de la
théologie biblique du Nouveau Testament une plus grande unité
organique, afin qu’on voie, plus clairement que ce n’est le cas
dans le livre de M. Immer, le mouvement de la pensée chrétienne
et les causes diverses qui le déterminent.

Or pour réaliser cet idéal, qui n’est en somme pas auire chose
que Vexacte reproduction des faits, deux conditions sont néces-
saires. Il faudrait tout d’abord faire ressortir les rapports des dif-
férentes périodes que traverse I'idée chrétienne et accentuer les
causes de ces transformations. CG’est 1a une des lacunes de I'ou-
vrage de M. Immer. Les phases du développement religieux qu’il



184 BULLETIN

fait passer devant nos yeux, et dans la détermination desquelles il
me parait trés heureux, sont simplement juxtaposées sans qu’on
apergoive les liens qui les unissent les unes aux autres et les
causes qui les produisent. Pourquoi, par exemple, la pensée
paulinienne qui, dans ses premiéres et grandioses manifestations,
a eu pour idée centrale le salut par la foi sans la loi, devient-
elle tout & coup presque exclusivement christologique ? Qu’est-ce
qui 'améne & ces hautes spéculations qui déja font pressentir
le Logos du quatriéme évangile? M. Immer ne nous donne
guére de réponse; il oublie de nous dire les causes de ces mo-
difications profondes, ou du moins il ne fait que les indiquer
d’une facon sommaire (pag. 357), tandis que nous aurions voulu
les voir exposées dans tout leur détail. La méme observation s’ap-
plique au judéo-christianisme postpaulinien. L’auteur expose le
programme de cette tendance, son attachement a la loi et aux
prérogatives d'Israél, sa conception étroite de I'apostolat. Mais ce
sont 1a des principes que ce parti a proclamés presque dés son
origine, au fort de la lutte avec les universalistes, et ils ne carac-
térisent nullement la seconde maniére de cette fraction de I’Eglise,
ce judéo-christianisme postpaulinien que M. Immer a su si heureu-
sement distinguer des conceptions palestiniennes primitives. Or
les caractéres propres a cette seconde maniére, ceux qui la distin-
guent de la premiére, auraient dit étre nettement indiqués. Sans
doute, ils ressortent a la rigueur de la théologie méme de Jacques
ou de celle de ’Apocalypse, mais il etit été bon de les mettre en
évidence, surtout puisque I'idée est en partie nouvelle, Pourquoi
ne pas relever, par exemple, la part d’influence que les doctrines
de Paul ont eue sur le judéo-christianisme lui-méme, et encore
ces commencements de spéculations que dénotent les premiers
chapitres de ’Apocalypse, cet ensemble d’idées de haut vol qui
ont fait la parenté, plus réelle peut-étre qu’on ne 'admet en gé-
néral, entre le livre des Révélations el le quatriéme évangile 7 Ce
sont 13, si je ne me trompe, quelques-uns des traits qui caracté-
risent cette seconde phase du judéo-christianisme.

Ceci nous ameéne a notre seconde observation : pour que la
théologie biblique représente le mouvement vrai de la pensée
chrétienne , il est urgent de fixer aussi exactement que possible



THEOLOGIE 185

I’dge des documents qui doivent servir de témoins pour chaque
période. Le savant professeur de Berne ne I’ignore pas; il donne
méme, & notre humble avis, aux questions critiques une place
beaucoup trop large. Ces courtes discussions des principales opi-
nions émises sur chaque livre, ces considérations, fort intéres-
santes du reste, sur le style ou le vocabulaire d’un auteur, ces
analyses trés bien faites du contenu des documents essentiels, ce
sont au fond des hors-d’ceuvre dans une théologie biblique, et il
elt été préférable de se limiter, dans le domaine critique, au strict
nécessaire. Ce qui me frappe davantage, c’est que le professeur
ne tient pas toujours compte des résultats qu’il proclame. S’il est
vrai, comme je le crois, et ici sans doute M. Immer sera de mon
avis, que 'ordre chronologique soit aussi dans la plupart des cas
Pordre logique et naturel, celui dans lequel naissent les idées,
pourquoi oublier ce principe tout historique ?

Ainsi, d’aprés 'auteur, les Pastorales, la premiére & Timothée
surtout, sont inauthentiques (pag. 389) et il parait les placer a la
fin du premier sidcle ou au commencement du second. (Pag. 384.)
Pourquoi, dans ce cas, parler de la théologie de ces lettres avant
d’avoir exposé celle de Jacques et de I’Apocalypse, ouvrages
beaucoup plus anciens ? N’est-ce pas enfreindre cette loi d’expo-
sition historico-génétique qui doit étre la régle de la théologie
biblique ? N’est-ce pas retomber & bien des égards dans la mé-
thode systématique, en suivant un groupement fondé sur le prin-
cipe des analogies ? |

Cette lacune du livre de M. Immer, qui du reste est aussi celle
de ses devanciers, sauf de Baur, est surtout frappante a propos de
cette phase si heureusement nommée le paulinisme gnostique.
Les documents employés pour décrire cette période sont les épi-
tres de la captivité. Or, au sujet des Ephésiens et des Colossiens,
Pauteur adopte les résultats généraux de la critique de Holtzmann!,
qui croit pouvoir distinguer : ) une lettre primitive et authenti-
que adressée par Paul aux Colossiens; b) le pastiche aux Ephé-
siens, calqué sur ce premier modele ; c) I’épitre actuelle aux Co-
lossiens remaniée au moyen du document précédent. (Immer,
pag. 363.) Aunombre de ces interpolations postérieures se trouve,

' Kritik der Epheser- und Kolosserbriefe, v. Holtzmann. — Leipzig 1872.



186 BULLETIN

par exemple, le fameux texte christologique (Col. I, 14-20) presque
en entier. Je ne discute point cette opinion que je ne partage pas;
je la suppose admise. Mais, dans ce cas, il me parait nécessaire de
tenir compte de ces faits dans l’exposition du systéme et de ne
pas mélanger indistinctement 'authentique et 'inauthentique, le
texte primitif et les interpolations, qui appartiennent les uns et les
aulres a des dges différents. Il fallait user ici du procédé que
H. Schultz emploie dans sa théologie biblique de I’Ancien Testa-
ment & propos des Psaumes. Il ne donne pas une théologie du
psautier, mais classe les divers morceaux de ce livre d’aprés leur
dge présumé et les utilise en conséquence. C’est du reste ce que
M. Immer lui-méme a fait avec ’évangile de Luc, par exemple, et
les Actes des Apotres. Une partie de ces livres lui sert de source
pour décrire le judéo-christianisme palestinien, une autre pour
nous montrer la tendance conciliante du médecin évangéliste. Icl
de méme, une distinction et été nécessaire. On aurait pu réser-
ver les interpolations des Colossiens et I’épitre aux Ephésiens pour
la période johannique, par exemple, ou telle autre place qui pa-
raitra convenir 4 ces documents d’aprés I'dge qu’on leur suppose.
Mais c’est, je crois, une faute positive que de les confondre avec le
paulinisme gnoslique, malgré les motifs assez vagues que 'auteur
invoque en faveur de sa maniére de faire. (Pag. 367.)

Le paulinisme gnostique existe en effet et il a pour premier
auteur 'apdtre des gentils lui-méme. On en retrouve les premiers
germes dans les grandes épitres (2 Cor. IV, 4; VIII, 9 ; Rom. VIII,
3; XXIX 32; Gal. 1V, 4) et le développement dang les fragments
authentiques des Colossiens ainsi que dans la lettre aux Philip-
piens, a laquelle M. Immer ne semble pas refuser le nom de Paul.
Or s’il est vrai qu’a un moment donné de sa vie, le grand mission-
naire ait dii concentrer ses efforts sur la question christologique
et les hautes spéculations qu’elle entraine, comme le prouvent les
documents ou portions de documents admis comme authentiques
par le professeur de Berne, je me demande si ce fait n’est pas une
objection fondamentale 4 opposer a la critique de Holtzmann, qui,
malgré ’habileté et le talent incontestable que ce savant y déploie,
me paraﬁ reposer sur des pointes d’aiguilles,

Comme que I’on fasse, 4 moins de rejeter absolument les trois



THEOLOGIE 187

épitres (Eph., Col. et Philip.), comme J]’a proposé Baur, on est
obligé d’admettre que la spéculation christologique a trouvé de
trés bonne heure, du vivant méme de Paul, sa place dans les
préoccupations de 'Eglise. §’il est vrai, d’un autre coté, ce que
tousles critiques admettent, que cette évolution soit due aux dan-
gers que faisaient courir & ’Evangile les spéculations gnostiques
et théosophiques, il en résulte qu’au lieu de refouler ces docu-
ments ou quelques-unes de leurs parties & la fin du premier sié-
cle ou dans le courant du second, il faudrait bien plutét avancer
la date d’origine de la gnose. C’est de ce coté-la qu’il faudrait cor-
riger la thése de Baur.

Cette idée, émise pour la premiére fois, du moins d’une facon
un peu précise, par M. Godet dans la seconde édition de son
Commentaire sur U'évangile de Jean, mériterait d’étre étudiée et
développée; car elle me parait fort sérieuse. Elle a pour elle les
premiéres pages de ’Apocalypse (I et II), qui dénotent un mou-
vement d’idées assez puissant. Elle a méme en sa faveur plusieurs
textes de la premiére aux Corinthiens cités et habilement expli-
qués par le professeur de Neuchétel. En attendant mieux, nous
nous permettons de renvoyer & cet ouvrage ceux de nos lecteurs
que cela pourrait intéresser *.

Dans ce cas, voici quelle serait peut-étre la marche de la pensée
chrétienne dans ses grands traits. Je ne fais que I'indiquer, et I’on
verra par la combien M. Immer lui-méme, malgré les divergen-
ces critiques qui le séparent de nous, s'est rapproché de ce point
de vue.

Apres la mort de Jésus et & partir du jour ou ses idées et sa
doctrine furent préchées par ses premiers disciples, le christia-
nisme s’est trouvé successivement en face de deux grandes oppo-
sitions, qui, comme toutes les oppositions, ont servi & lui donner
conscience de lui-méme et de sa valeur comme religion indépen-
dante. Ce sont, d’un coté le judaisme et sa loi, de 'autre le paga-
nisme et ses philosophies. Ces deux faits déterminent les deux
premiéres périodes de la pensée chrétienne,

Dans la premiére, la religion du Christ est essentiellement en

t F. Godet, Comment. sur U Evangile de saint Jean, tom. I°r, Introduc-
tion historique et critique, pag. 297 et sq.



188 BULLETIN

face du judaisme; elle se pose la grave question des rapports de la
loi avec I'Evangile. Alors naissent les deux grands courants qui
ont travaillé & la solution du probléme. (Cest d'un coté le judéo-
christianisme palestinien, qui tient & la loi, aux prérogatives d’Is-
raél, qui considére les gentils convertis comme des prosélytes.
Ce mouvement, qui a eu ses fanatiques que Paul appelle les faux
fréres, et ses modérés, ne nous a pas laissé de documents positifs.
Il est cependant possible de reconstituer sa physionomie, comme
Pa fait M. Immer, au moyen du livre des Actes, de quelques traits
des synoptiques et surtout, ce qu’il ne faut pas oublier, par les
renseignements que les grandes épitres de Paul nous fournissent
directement ou indirectement sur ce parti.

Le grand apbtre représente la seconde tendance dans ses lettres
immortelles ; il pose I’Evangile sans la loi, la grice salutaire, la
religion universaliste et humanitaire.

Toutefois I’Eglise se développe, elle étend ses conquétes ; elle
heurte le monde et les spéculations antiques, celles de 'orient
comme [’essénisme, celles de I'occident comme la sagesse grec-
que et alexandrine. De nouvelles questions se présentent; en face
des philosophies, ’Evangile est menacé soit d’absorption, soit de
corruption. Le danger est grand; il se présente sous les formes
du docétisme et de 'alexandrinisme spéculatif, et de tant d’autres.
A la vue de cette situation nouvelle, la question premiére reste
a I'arriére-plan ; tout l'effort de la pensée se porte sur la question
christologique et tout ce qui s’y raitache. (’est '’heure qui vit nai-
tre ce que M. Immer appelle le paulinisme gnostique , les lettres
de la captivité, les Pastorales, la lettre aux Hébreux et les écrits
johanniques d’un c6té , de I'autre cette nouvelle forme du judéo-
christianisme élargi au contact des adversaires, et dont I’Apoca-
lypse et I’épitre de Jacques sont les deux principaux monuments,
tandis que Pierre et Luc représentent plus ou moins la fusion des
anciennes tendances,

Tel serait ce plan général, qui aurait besoin d’étre développé.
Il ressemble & beaucoup d’égards a celui que le grand Baur a
adopté dans sa théologie biblique. Ce qui le sépare de celui du
critique de Tubingue, c’est le caractére d’authenticité que nous
attribuerions aux épitres de la captivité et méme aux Pastorales,



THEOLOGIE 189

ce qui diminue considérablement I’étendue de cette période gnos-
tique représentée par les livres du canon qu’on a voulu rejeter
au second siécle de notre eére. Mais, sur ce dernier point aussi,
nous constatons dans la théologie historique moderne un retour
a des notions plus saines, méme chez ceux qui, comme Schenkel,
ne peuvent étre accusés de traditionalisme.

Il en est de méme de M. Immer, qui, par le développement qu’il
assigne a la pensée chrétienne, par ’admission, par exemple, de
fragments pauliniens dans les Colossiens, semble donner quelque
appul a la thése que nous défendons, en ce qui concerne les origi-
nes trés anciennes de la gnose chrétienne, origines qui remontent
jusqu’a la personne de Paul lui-méme.

Nous ne terminerons pas ces pages sans exprimer ici encore
tout le plaisir et toute D'instruction que nous avons trouvés dans
Pétude du livre du professeur de Berne. Les critiques méme que
nous nous sommes permis de présenter en sont la preuve la plus
évidente, et c’est je crois le meilleur hommage que nous puissions
rendre & cette ceuvre, qui a exigé tant de patience et de laborieuses
recherches et qui, dans la littérature du Nouveau Testament, prend
place au milieu des travaux les plus sérieux de la science théolo-

gique moderne. PauL CHapuis.
G. BoNET-MAURY. — GERARD DE GROOTE 1.
Le MiME. — DE IMmiTaATIiONE CHRISTI.

Nous avons ici devant nous deux théses substantielles de licence
en théologie, soutenues le 25 juillet devant la faculté protestante de
Paris; pour devenir docteur, il ne restera a 'auteur, pasteur a
Saint-Denis, qu’a composer un volume plus considérable sur un
sujet religieux quelconque, mais cette fois-la sans examen préala-

' Gérard de Groote, un précurseur de la Réforme au XIVesidele, d'apris
des documents inédits, par G. Bonet-Maury. Paris 1878.

Queeritur e quibus nederlandicis fontibus hauserit scriptor libri cui
titulus est : de Imitatione Christi, auctore G. Bonet-Maury. Parisiis 1878,

Ces deux ouvrages se trouvent & Lausanne chez Rouge et Dubois, chez
Imer et Payot; 4 Genéve, chez Beroud, Cherbuliez et Georg ; & Neuchdtel,
chez Berthoud et chez J. Sandoz.



190 BULLETIN

ble. C’est ce qui n’empéche pas ces deux brochures d’étre fort
intéressantes, comme nous désirons en convaincre nos lecteurs.

Il régne entre elles une connexion intime; Gérard de Groote,
né en 1340, mourut en 1384, tandis que les documents de la mys-
tique néerlandaise qui ont servi 4 fixer ici les origines de I’Imita-
tion, appartiennent a la fin du quatorziéme siécle et a la premiére
moitié du quinziéme. Les sympathies de M. Bonet, autant que les
ressources dont il ’est vu entouré, 'ont porté & cette double étude
du méme ordre. En effet, M. Bonet, aprés avoir soutenu a Stras-
bourg, pour obtenir le grade de bachelier en théologie, une thése
sur Bunsen en 1867, a passé quatre années fort honorables en
Hollande, successivement en qualité de suffragant & Leyde et de
pasteur & Dordrecht, et s’est familiarisé avec la langue et I’his-
toire de ce pays, au point de pouvoir disposer avec aisance des res-
sources qu’elles lui offraient pour 1’objet de ses savantes recher-
ches.

La biographie de Geert Groote, précédée d’un coup d’ceil inté-
ressant sur ’état de ’Europe et des Pays-Bas vers 1340, a le
mérite d’avoir été entierement composée d’aprés des sources ma-
nuscrites, entre autres un manuscrit de Hanovre. M. Bonet a eu
la joie de retrouver dans les archives royales de cette ville un
groupe de six lettres que le docteur Pertz avait signalé, mais
qu’on n’avait pu retrouver jusqu’ici. (Voir Gérard de Groote,
pag. 54 et 98.) Il est évident que son travail, d’ailleurs trés bien
composé, acquiert par 1a une valeur qui surpasse celle des tra-
vaux que ses devanciers ont consacrés 3 ce noble précurseur de
la réforme.

L’histoire des diverses littératures n’offre peut-étre aucun ou-
vrage dont la paternité soit aussi effacée que celle de I'Imitation de
Jésus-Christ. On a donné tour i tour pour auteur i ce livre Ber-
nard de Clairvaux, Gerson, le chancelier illustre de Paris, Ger-
sen, abbé de Verceil, Bonaventure, Henri de Calcar, Thomas &
Kempis. Jusqu’ici, tous les efforts des savants n’ont abouti qu’a
épaissir les ténébres qui enveloppent ce probléme. M. Bonet a
tenté un nouveau moyen de saisir la vérité en essayant de con-
stater les sources d’ot I’Imitation est évidemment tirée. En indi-
quant, sans articuler son nom, les sources ou P’auteur a puisé,



THEOLOGIE 191

M. Bonet a tdché au moins de fixer le milieu dans lequel il a
vécu. L’auteur inconnu a puisé, selon M. Bonet, outre dans I’'E-
criture, Augustin et Bernard, dans les cenvres mystiques néerlan-
daises des XIVe et XVe siécles (1384-1464).

La premiére de ces ceuvres est le Tractatus Kalkariensis, di
a Henricus Kalkariensis, chartreux né a Kalkar, prés de Cléves,
en 1328, et mort a4 Cologne en 1408,

La seconde consiste dans les Dicta queedam Magistri Gerardi
Magni, recueil en usage chez les confréries de la vie commune
fondées par Gérard de Groote, né a Deventer en 1340 et mort en
1384 dans la méme ville, fils selon la foi de Henri de Kalkar.

La troisiéme contient les Admonitiones valde utiles Doming
Florentii. L’auteur, Florentius Radewinus, né a Leerdam, dans
la Hollande méridionale, en 1350, devint le chef de la maison
des freres de la vie commune fondée par Gérard de Groote & De-
venter.

Il faut signaler, enfin, Epistola de vita et passione D. N. Jesu-
Christi, et aliis devotis exercitiis. Elle est due & Joannes Vos-
sius, ami et contemporain de Gérard de Groote, né en 1342 a
Heusden, dans le Brabant septentrional, & usage de la confrérie
de Windesheim établie & mi-chemin entre Deventer et Zwolle, et
dont il fut élu prieur en 1391. Ce Vossius défendit avec succés son
ordre en 1417 devant le concile de Constance, et Thomas a Kempis
recueillit son dernier soupir en 1424.

M. Bonet, par de nombreuses citations mises en regard, rappro-
che le livre de I'Imitation des différentes productions mystiques
que nous venons d’énumérer. Il ressort de ce rapprochement, et
notamment de ’E'pistola que nous avons mentionnée en dernier
lieu, une évidence frappante d’affinité. Ce dernier document, en
effet, écrit en langue néerlandaise, offre plusieurs locutions qu’on
retrouve dans le latin de I’Imitation, en sorte qu'on est fondé a
conclure que si ce dernier livre a été écrit en latin, il a été concu
en langue néerlandaise.

La conclusion de M. Bonet est trés nette. L’auteur mystique de
PImitotion, dans son horreur du scolasticisme, méprise non seu-
lement la raison et la science en général, mais tout spécialement
les disputes sur Peucharistie. C’est ce qui nous raméne au XIVe



192 BULLETIN

siecle et au commencement du XVe, & ’époque des réalistes et des
nominaux, de Wiclef et de Huss.

Le livre de I'Imitation s’altache aux mémes objets que les
mystiques néerlandais de cette époque. Comme eux, 'auteur
inconnu, ennemi du scolasticisme, est opposé au mysticisme dia-
lectique de saint Victor et de Bonaventure. Fort attaché a la Bible,
il n’a rien de commun avec la spéculation extatique et panthéiste
de Ruysbreek et d’Eccard.

Enfin, grand ami du sacrement, il repousse le mysticisme effréné
des fréres du « libre esprit. » L’Imitation semble donc étre pui-
sée dans des sources qui rentrent dans la période de 1384-1464 et
qui sont dues notamment & la confrérie des chanoines de Win-
desheim. Les quatre livres ont été successivement publiés par le
méme auteur, d’aprés un plan arrété, entre 4415 et 1451.

Et cet auteur, qui est-il? Nous ne voulons pas, dit M. Bonet,
soulever le voile dont sa modestie I’a couvert et nous nous conten-
tons de lui rendre ce témoignage: Profecto, scriptor ille fuit
Christo amicissimus et quasi quoddam Ecclesice lumen ; sed
sincera humance glorice contemptione, humilique imitatione
Christi, major etiam exstitit ! F.-G.-J. vaN GoEns.

Lausanne, novembre 1878.

GEORGES SCHNEDERMANN. — Louis CAPPEL ET SA CONTROVERSE
AVEC LES BUXTORF AU SUJET DE L’AGE DE LA PONCTUATION
HEBRAIQUE 1.

Les études sur la critique du texte de I’Ancien Testament, en
particulier sur l'origine de la ponctuation, dite massorétique, re-
prennent faveur depuis quelques années. Elles ont recu des manus-
crits dénichés par le Karéen Firkowitsch, et acquis pour la biblio-
théque de Saint-Pétersbourg, une impulsion qui promet de les faire
avancer de quelques pas vers une solution positive. Jusqu’ici, en

* Die Controverse des Ludovicus Cappellus mit den Buxtorfen ilber das
Alter der hebriischen Punctation. Ein Beitrag zu der Geschichte des Stu-
diums der hebrdischen Sprache. Von Dr Ph. Georg Schnedermann, Mit-
glied des Prediger-Collegiums zu Sanct-Pauli in Leipzig. — Leipzig, J.
C. Heinrichs. 1879. 68 pag. in-8°.



THEOLOGIE 193

effet, on en était presque entiérement réduit a cette thése négative
que la ponctuation du texte sacré ne remonte pas au dela du sixicme
siecle, environ, de notre ére. Au moment donc ou la question
semble entrer dans une phase nouvelle, il est naturel que la pensée
se reporte aux travaux d’'un homme qui a plus fait qu'aucun autre
pour établir scientifiquement la non-ancienneté des points-voyel-
les. Une étude sur ce sujet était d’autant plus de saison que la
fameuse querelle entre le professeur de Saumur et les deux hé-
braisants balois n’avait pas encore été exposée en détail.

Il existe, sans doute, sur Louis Cappel, divers articles qui ne
sont pas sans valeur. Au premier rang il faut mettre un travail
dont 'auteur de notre monographie ne parait pas avoir eu connais-
sance; c’est celui de M. Michel Nicolas, publié, il y a déja vingt-
cing ans, dans la Revue de théologie de Strasbourg. (Vol. VIII,
pag. 257-281.) La controverse en question y estfort bien résumaée,
mais ’auteur n’a pu consacrer a ce sujet spécial qu’un petit nom-
bre de pages. Ceux qui désirent en savoir plus long, sans recourir
aux sources mémes, ne sauront mieux faire que de s’adresser a
M. Schnedermann. Ils trouveraient dans son opuscule, aprés une
notice biographique trés compléte, et un coup d’ceil général sur Pac-
tivité scientifique de Louis Cappel (pag. 2-21), unchapitre fort in-
structif sur les « antécédents de la controverse. » (Pag. 21-31.) C'est
unerevue rapide des opinions qui ont eu cours, sur I’dge de la ponc-
tuation, vers la fin du moyen age et au commeuncement de I’ére
moderne, tant au sein de la synagogue que parmi les savants chré-
tiens des deux confessions. Iauteur a tiré ces renseignements
soit des ouvrages de Cappel et des deux Buxtorf, soit du livre bien
connu de M. Diestel sur I'histoire de I’Ancien Testament dans
PEglise chrétienne (1869), soit surtout de la savante introduction
dont M. Ginsburg a fait précéder son édition de la Massoreth ha-
Muassoreth d’Elias Lévita. (Londres 1867.) Il résulte clairement de
cette revue, pour qui pourrait en douter encore, que Louis Cappel
n’a pas été le premier a réduire les points-voyelles & leur juste
valeur, et que lui-méme, en dépit du titre dont il décora son ou-
vrage (Arcanum punctationis revelatum), n’entendait pas se
poser en révélateur.

Nous nous permetlons de remarquer, a ce propos, que ceux que

THEOL, ET PHIL. 1879. 13



194 BULLETIN

M. Sch. appelle (page 30) « les éditeurs de la traduction zuricoise
de la Bible, » (. Pellican, Léon Jude et Th. Bibliander, devaient
étre comptés sans aucune hésitation au nombre des précurseurs
de L. Cappel. La préface & la Bible allemande de Zurich (1531)
s’exprime A ce sujet avec une netteté quine laisse rien a désirer ',
et pour ce qui est de Pellican en particulier, il n’a pas craint de
dire, déja en 1520, que ’entreprise de publier le texte biblique
dans l’original est digne de tout éloge, « vu que ce texte, malgré
la ponctuation rabbinique, ne peut que servir les intéréts du
christianisme 2. »

Apres avoir caractérisé sommairement, dans une quatriéme sec-
tion, la marche de 'argumentation de Cappel, qui ne brille pas
toujours par la clarté et la rigueur de la méthode, ainsi que le
procédé suivi par Buxtorf, le fils, dans son Tractatus de punc-
torum origine, 'auteur aborde dans les chap. V a VIII, pag. 35-65,
la controverse elle-méme. On trouvera dans ces pages une analyse
consciencieuse des arguments de Cappel et des répliques de Bux-
torf, analyse méthodique et raisonnée, faisant ressortir d’une ma-
niére impartiale le fort et le faible des preuves produites de part
et d’autre. Le méme esprit d’équité se fait remarquer dans le cha-
pitre final ot Vauteur récapitule ses appréciations et porte un juge-
ment d’ensemble sur toute cette controverse, en partant de ’état
actuel de nos connaissances sur la matiére.

La thése défendue, il y a plus de deux siécles, par Louis Cap-
pel nous parait aujourd’hui des plus élémentaires ; personne ne
songe 4 révoquer en doute 'origine relativement moderne de la
ponctuation hébraique. Ce n’est pas a dire, pourtant, que les con-
troverses qu’il eut & soutenir n’aient plus pour nous qu'un intérét
de pure curiosité historique. Elles sont de nature, au contraire, a

* « Nun wéllind wir hie nit verhalten, das in unsrer translation wenig
der punckten acht gehabt ist, dann dieselben auch neuwlich von den
Rabbinen der Juden erdacht, von anfang nit gewesen sind. » Voy. J.-J.
Metzger, Geschichte der deutschen Bibelitbersetzungen in der schweizerisch-
reformirten Kirche, Bile 1876, pag. 91.

* Préface de 1'édition des Proverbes de Salomon par Sébastien Munster,
Bale 1520. Voy. Ludw. Geiger, Zur Geschichte des Studiums der hebrii-
schen Sprache in Deutschland, dans les Jahrbiicher fiir deutsche Theologie.,
XXI, 1876, pag. 215.



THEOLOGIE 195

exciter en nous le plus profond et le plus vif intérét. Il est vrai,
es doctes et vénérables champions du XVIIe siécle ont disparu de
I’aréne ; les questions alors débattues ont fait place & d’autres ques-
tions; la haute critiqgue asuccédé a la basse critique. Mais, a voir
le fond des choses, a s’en tenir aux principes en présence, la con-
troverse n’est-elle pas la méme, aujourd’hui comme alors? Quoi
de plus instructif, de plus typique, que cette figure du vaillant et
pieux professeur de Saumur se frayant courageusement sa voie,
entre le docteur balois, qui d’'une question de grammaire et d’his-
toire prétend faire une question de foi, et dépense une somme d’éru-
dition énorme pour aboutir — a quoi? & prouver que ce prétendu
dogme de la haute antiquité des points-voyelles « peut » se défendre
avec un peu de bonne volonté; — et entre le trés savant P. Morin
qui, partant de prémisses opposées, mais non moins dogmatiques,
court & 'autre extréme et tient ce raisonnement-ci : les signes de
ponctuation ne datent que du Ve ou du VI siécle, donc cette ponc-
tuation n’a aucune valeur quelconque, pas méme quoad rem ipsam.
¢’est-a-dire en tant qu’elle sert a représenter 'antique maniére de
lire traditionnelle ! Certes, Cappel n’a été rien moins qu’infaillible;
sur plus d’'un point il faut reconnaitre que Buxtorf avait raison
contre lui; ailleurs, Morin a vu plus juste que 'un et 'autre. Il
n’en est pas moins vrai que, pour l’essentiel, les conclusions de
Cappel sont demeurées debout, et que c’est lui qui nous indique
la bonne route 4 suivre en matiére de crilique biblique. «Ego,
disait-il, candido et christiano pectore, el forti constantique animo,
dignius esse existimavt fateri in hac causa quod res est. » Il
avait la foi assez virile, assez protestante, pour croire « que la vé-
rité ne saurait mettre en péril la verité. » H. V.

REVUES
ZEITSCHRIFT FUR PRAKTISCHE THEOLOGIE.

Voici une Revue nouvelle qui est digne d’intérét par le but
qu'elle se propose de poursuivre et le besoin auquel ses fondateurs
se sont sentis appelés & répondre. Elle doit servir d’organe a tous
les théologiens qui, tout en adoptant les principes de la critique



	Théologie

