
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: De l'auteur du IVe évangile. Partie 4

Autor: Rambert, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE *

QUATRIÈME ARTICLE

Pour achever sa démonstration, M. van Goëns esquisse un
parallèle entre le Jésus du quatrième évangile et celui des

synoptiques et s'applique à montrer qu'il y a entre eux un
« abîme, » ce qui l'amène à refuser au témoin oculaire les
libres compositions subjectives du quatrième évangile, pour
les attribuer à un auteur inconnu 2.

Avant d'examiner de plus près comment on creuse cet abîme,
il nous paraît nécessaire de rappeler brièvement quel est le
caractère spécial du quatrième évangile et par quoi il se

distingue essentiellement des synoptiques. C'est là le point de

départ obligé de toute étude comparative entre ces divers
documents. Si l'on néglige ce travail préliminaire, pour se lancer
immédiatement dans les comparaisons de détail, on s'expose
à faire sans cesse des rapprochements ou des oppositions qui
portent à faux et qu'on est incapable de juger.

Si l'on compare d'une manière générale nos quatre évangiles
entre eux, on remarque immédiatement ce trait qui leur est

commun, c'est que tous prétendent nous donner une histoire.
La critique pourra mettre en doute leurs récits, elle pourra

1 Voy. Revue de théol. et de phil., 1877, pag. 88 et suiv., pag. 161 et suiv.,
et 1878 pag. 36 et suiv. Des occupations multipliées et des raisons de

santé nous ont malheureusement obligé de suspendre longtemps ce

travail. F. R.
" Voy. Revue de théol. et de phil., 1876, pag. 528.



578 FRÉDÉRIC RAMBERT

conclure qu'ils ne sont, au fond, que de libres compositions
subjectives; il n'en demeure pas moins évident qu'ils
appartiennent tous au genre historique, qu'ils racontent des faits.
Les discours mêmes qu'ils renferment sont donnés comme des

faits et font corps avec le récit. Rarement les auteurs
interviennent, pour ajouter une explication ou porter un jugement.

Sur cette base commune il peut y avoir entre plusieurs
écrits des différences considérables tenant aux sources consultées

par l'historien, au milieu dans lequel il a vécu ou bien à

sa personne elle-même. De ces circonstances diverses, l'une
de celles qui auront l'influence la plus profonde sur le récit,
ce sera l'intention qui a dirigé l'auteur, le but qu'il a poursuivi.

Ce but est, en effet, ce qui lui a mis la plume à la main,
c'est la pensée maîtresse de son œuvre, celle qui décide en
dernier ressort du choix de ses matériaux et de l'usage qu'il en

fait. Suivant ce que sera ce but, tel événement considérable

n'occupera dans le récit qu'une place secondaire ou sera même

complètement passé sous silence, tandis que tel autre, moins

apparent, prendra une haute signification et sera raconté dans

tous ses détails.
Nous touchons ici, nous paraît-il, au trait fondamental qui

distingue l'évangile de Jean des évangiles synoptiques. Ils nous
donnent tous une histoire et une histoire se rapportant à la

même personne, mais ils ne se proposent pas tous le même
but. Jean fait expressément connaître le sien : «Jésus, dit-il,
fit en présence de ses disciples beaucoup d'autres signes qui
ne sont pas écrits dans ce livre; mais ceux-ci sont écrits afin
que vous croyiez que Jésus est le Christ, le Fils de Dieu, et afin
que, croyant, vous ayez en son nom la vie. » (Jean XX, 30, 31.)

Cette menlion d'un but précis distingue notre évangile des

deux premiers. Matthieu et Marc ne disent point dans quelle
intention ils écrivent. Nous pouvons, en étudiant leurs
évangiles, en déterminer le caractère général. Matthieu aime à

rappeler, à propos des faits de la vie de Jésus, les prophéties
de l'Ancien Testament, il lient évidemment à ce que Jésus

soit reconnu comme le Messie. Mais ce n'est là qu'un but
tacite; il ne déclare nulle part qu'il se le soit expressément pro-



DE L'AUTEUR DU IV« ÉVANGILE 579

posé, peut-être même n'était-ce chez lui qu'un but inconscient,
tenant à sa conception générale de l'évangile, non à une intention

précise et délibérément voulue. Aussi ce caractère,
assurément le plus saillant du premier évangile, ne semble-t-il pas
avoir exercé une influence prépondérante sur le choix ni sur
l'ordonnance des matériaux. L'auteur s'en tient généralement
aux faits et aux enseignements connus, et il les groupe d'après
un principe formel, plutôt qu'en suivant une pensée directrice
et fondamentale. Marc n'indique pas non plus dans quel but il
écrit, c'est nous qui le déduisons du caractère général de son
livre. Nous remarquons qu'il aime à signaler comment la
puissance de Dieu se révèle dans la vie de Jésus ; mais encore ici
ce n'est pas réellement un but, c'est simplement une impression

personnelle, vivement ressentie, qui donne au récit de la

vie et de la couleur. Pour faire partager cette impression, Marc
s'en tient, lui aussi, aux faits de la vie de Jésus connus et
popularisés par l'enseignement des apôtres. Luc se distingue des

deux autres synoptiques par le fait qu'il donne à son livre un
but précis. Il adresse à Théophile « uu récit suivi, » pour lui
faire reconnaître « l'inébranlable vérité des enseignements

qu'il a reçus. » Il veut confirmer ces enseignements, « après
s'être informé avec soin de tous les faits dès leur origine. » Il
fait œuvre d'historien ; c'est là la mission qu'il se donne et le

but qu'il poursuit. Il résulte de là que son évangile est
particulièrement riche de faits nouveaux, tout en conservant pour
base la vie de Jésus, telle qu'elle était généralement connue.

L'évangile de Jean a, comme celui de Luc, un but expressément

énoncé, mais ce n'est plus un but seulement historique.
Jean veut montrer à ses lecteurs que Jésus est le Christ; c'esl

pour cela qu'à l'exemple de Matthieu il cite fréquemment les

prophéties. Mais le Christ, c'est pour lui le Fils de Dieu,,un
avec le Père et envoyé par le Père afin de donner au monde

la vie par la foi. Telle est l'idée que Jean veut mettre en

lumière, c'est dans ce but exprès qu'il écrit. (XX. 31.)
Que fera-t-il pour atteindre ce but? Un philosophe de l'école

de Philon aurait choisi de préférence la voie de la spéculation.
Il aurait cherché à fixer la place du Fils dans ce royaume idéal



580 FRÉDÉRIC RAMBERT

qui domine et produit le monde de la réalité. Il aurait donné
directement, ou bien indirectement en le mettant dans la
bouche du Christ, son enseignement philosophique. Ce n'est
pas là la voie que choisit l'auteur du quatrième évangile. L'idée
qu'il veut mettre en lumière est avant tout pour lui un fait
religieux, un fait de l'ordre spirituel, qui s'est révélé historiquement

dans les actes, dans les discours, dans la mort et dans la
résurrection de Jésus de Nazareth. Pour établir la réalité de ce
fait religieux, le moyen le plus simple sera donc de raconter
la vie de Jésus et de citer son témoignage, par conséquent de

faire un ouvrage d'histoire. Ainsi s'explique l'origine du
quatrième évangile. Ainsi s'explique également le caractère spécial

qui le distingue des synoptiques. L'auteur fait de

l'histoire, il raconte des faits, il cite des témoignages, mais tout
cela dans un but qui n'est pas seulement historique : il veut

établir, au moyen de l'histoire, un fait religieux, savoir que
Jésus de Nazareth est le Christ, le Fils de Dieu, qui donne la

vie à ceux qui croient en lui.
Quelles seront, au point de vue historique, les conséquences

de ce but particulier de l'évangéliste?
Une première conséquence, c'est que l'histoire, racontée

dans ce but spécial, sera tout naturellement incomplète. L'auteur

n'aura pas l'idée de tout dire; il choisira parmi les faits

connus ceux qui vont à son but, et, dans ces faits eux-
mêmes, il prendra ceux qui, pour un motif ou pour un

autre, lui paraîtront les plus saillants, les plus importants à

mettre en relief en vue du but particulier qu'il poursuit. Il faut
donc s'attendre à trouver dans un écrit historique de ce genre
de nombreuses lacunes, surtout lorsque cet écrit vient, après
d'autres qui ont déjà popularisé l'histoire.

Mais si, d'un côté, le but spécial de l'historien appauvrit le

récit, d'un autre côté, il peut aussi l'enrichir. Cette seconde

conséquence se produira très naturellement si l'historien a

d'autres sources à sa disposition que les écrits de ses devanciers,

s'il a, par exemple, des souvenirs personnels, ou s'il a

pu consulter des témoins. Il sera même nécessairement conduit

à donner à ces sources nouvelles de renseignements une



DE L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 581

importance toute particulière, et lorsque, dans le but qu'il
poursuit, il aura à choisir entre des faits anciennement connus
et des faits nouveaux, on doit admettre qu'il donnera généralement

la préférence à ces derniers.
Une troisième conséquence du but spécial que poursuit

l'auteur, ce sera de donner à ses récits un caractère plus subjectif.
Les faits ne sont pas racontés simplement pour eux-mêmes, ils
le sont en vue d'un certain but, d'où il suit naturellement que
le narrateur, dirigé par cette préoccupation, omettra ou ne
mentionnera que brièvement certaines circonstances des faits,
importantes peut-être pour l'histoire proprement dite, mais
accessoires ou de nulle valeur en vue du but qu'il poursuit,
tandis que d'autres circonstances, très secondaires, seront
rapportées dans le plus grand détail. Il en sera de même des

discours que le narrateur attribue à ses personnages. Ils sont
cités aussi dans un certain but, ils sont des témoignages à

l'appui d'une idée ou d'un fait religieux; de là tout naturellement

la tendance à en abréger ou supprimer certaines parties
et à en développer d'autres. C'est même là que le caractère

plus subjectif du récit apparaîtra surtout avec évidence. On peut
s'attendre à ce que ces développements donnés à certaines

parties des discours porteront l'empreinte très marquée du

langage et de la pensée de l'historien.
Ces conséquences sont si naturelles qu'on les voit se

produire dans tout ouvrage d'histoire dont le but n'est pas
uniquement historique. Si nous les retrouvons dans le quatrième
évangile, il ne faudra pas s'en étonner, mais simplement se

souvenir que le récit n'a pas ici son but en lui-même, qu'il
doit servir à établir un fait religieux. C'est pour avoir méconnu
ce caractère particulier de l'évangile de Jean que certains

critiques négatifs ont souvent fait grand étalage d'arguments
qui n'en sont pas et que, d'un autre côté, on n'a pas toujours
su reconnaître la vérité de quelques-unes de leurs observations.

Après ces considérations générales, revenons à M. van Goëns

et à « l'abîme » qu'il creuse entre le Jésus du quatrième évangile

et celui des synoptiques.



583 FRÉDÉRIC RAMBERT

Il parle successivement de l'histoire de Jésus, de sa personne
et de sa doctrine. Sur ces trois points il cherche à établir une
opposition irréductible entre les synoptiques et l'évangile de

Jean : d'un côté, un simple prophète de Nazareth ; de l'autre,
le Logos incarné. Ce résultat obtenu, il ne reste plus qu'une
dernière opération, savoir l'exécution sommaire du Christ
johannique. L'honorable critique y procède avec une désinvolture

sans égale : « S'il (le prophète de Nazareth) se donnait

pour ce que le quatrième évangile fait de lui, il faudrait, osons
le dire, pour sauver son caractère moral, recourir à l'hypothèse

d'une aberration mentale. Or, comme il n'y a rien qui
nous permette de douter de l'admirable lucidité et de l'élévation

morale de Jésus, nous ne saurions admettre qu'il ait parlé
tantôt en prophète et tantôt en Logos incarné, et nous en
concluons que les déclarations que le quatrième évangile attribue
à Jésus ne sauraient être de lui. » Ainsi, il n'y a pas de milieu :

ou bien un simple prophète de Nazareth, ou bien un homme
hors de sens. Il resterait pourtant une dernière chance aux
partisans de la composition du quatrième évangile par l'apôtre
Jean. Il se pourrait, en effet, que l'apôtre lui-même se fût déjà
déclaré le disciple de cet halluciné qui se disait tout ensemble

prophète de Nazareth et Fils de Dieu. C'est, sans doute, pour
couper court à toute illusion de ce genre, que M. van Goëns,
sitôt après le passage que nous venons de citer, conclut en
disant : « Un apologiste de l'apostolicité du quatrième évangile,
bien timide sans doute, mais enfin un apologiste, va même

jusqu'à demander si le culte du maître et les souvenirs
profonds de sa vie n'auraient pas dû détourner l'apôtre Jean de

ces libres compositions subjectives. Pour moi, je n'en doute

point, et j'y vois une raison de plus pour les refuser au témoin
oculaire et pour les attribuer à un auteur inconnu L »

Nous regrettons de ne pouvoir suivre ici pas à pas l'exposition

de M. van Goëns. Si nous voulions reprendre une à une
toutes ses critiques, relever les affirmations hasardées et les
conclusions arbitraires qui y abondent, nous nous lancerions
dans une discussion sans ordre et sans fin, qui resterait d'ail-

* Voy. Revue de théol. et de phil, 187G. pag. 527-528.



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 583

leurs fort incomplète et ne pourrait aboutir à aucune conclusion

précise.
La grande question à laquelle doit répondre la dernière partie

du travail de M. van Goëns est, au fond, celle de savoir quelle
valeur historique il faut attribuer aux récits et aux discours du

quatrième évangile sur la personne de Jésus, comparés à ceux
des évangiles synoptiques. Pour résoudre cette question,
envisagée ici uniquement au point de vue de la critique interne,
nous en sommes réduits aux procédés habituels de la critique
historique. Il nous faut, tout d'abord, examiner ces faits et ces
discours en eux-mêmes, voir s'ils se présentent à nous avec
des caractères qui appellent la confiance, ensuite les comparer
aux faits et aux discours rapportés dans les autres documents

que nous possédons, dans les synoptiques.
Nous examinerons, en premier lieu, les faits de la vie de

Jésus tels que le quatrième évangile nous les rapporte, et nous
commencerons par les rappeler brièvement.

Au début du récit de l'évangile, Jésus est sur les bords du

Jourdain, aux lieux où Jean-Baptiste baptisait. Jean le voit
venir à lui et le présente à ses disciples comme l'Agneau de

Dieu qui ôte le péché du monde, comme celui sur lequel il a

vu le Saint-Esprit descendre, et qui baptise du Saint-Esprit.
Dès le lendemain, deux disciples, dont l'un était André, se

joignent à Jésus, et, bientôt après, Simon, Philippe, Nathanaël :

tous le reconnaissent comme le Messie, le Fils de Dieu, le roi
d'Israël. Trois jours après, Jésus arrive à Cana en Galilée, où

il manifeste sa gloire par un premier miracle, puis il descend
à Capernaum avec sa mère, ses frères et ses disciples. Quelques

jours après, il monte à Jérusalem pour célébrer la fête de

la Pâque. Il purifie le temple en chassant les vendeurs et
les changeurs. Un grand nombre de Juifs croient en lui,
mais d'une foi superficielle, à laquelle Jésus ne se fiait pas.
L'un d'eux cependant, le pharisien Nicodème, vient à lui avec
des besoins religieux plus sérieux, si l'on en juge par la
profondeur des enseignements que Jésus lui donne. Jésus sort de

Jérusalem, il se rend dans les lieux où Jean baptisait. Il y
baptise aussi, et beaucoup de disciples viennent à lui : nou-



584 FRÉDÉRIC RAMBERT

velie occasion pour le Précurseur de lui rendre un humble et
ferme témoignage : «Il faut qu'il croisse et que je diminue. »

Les pharisiens s'émeuvent en apprenant que Jésus baptisait
plus de disciples que Jean. Jésus se retire alors dans la Galilée,
en passant par la Samarie, où, à la suite d'un entretien avec
une femme samaritaine, il se produit tout un mouvement
religieux dans la ville de Sichar. Deux jours après, il arrive en

Galilée, à Cana, où il guérit le fils d'un employé royal de

Capernaum.

Plus tard, il monte de nouveau à Jérusalem pour une fête.

Il guérit, près du réservoir de Béthesda, un paralytique, et lui
ordonne d'emporter son lit, bien que ce fût un jour de sabbat.
Les Juifs s'en irritent, et leur irritation ne fait que croître
lorsqu'il se proclame devant eux le Fils de Dieu.

De retour en Galilée, Jésus traverse la mer de Tibériade et

monte sur une montagne, suivi d'une grande foule, qu'il
nourrit en multipliant les pains et les poissons. Cette multitude,

transportée d'enthousiasme, reconnaît en lui le prophète
qui doit venir dans le monde et veut l'enlever pour le faire roi,
mais il se retire seul sur la montagne. Le soir, ses disciples
s'embarquent pour retourner à Capernaum. Il les rejoint en
marchant sur les eaux. Le lendemain, la multitude qui avait
été miraculeusement nourrie s'embarque à son tour : elle est

toute surprise de trouver Jésus de l'autre côté de la mer.
Alors s'engage un entretien, dans lequel il s'efforce de faire
saisir à ses auditeurs le sens spirituel du miracle qu'il avait

accompli. Cela se passait dans la synagogue de Capernaum.
A partir de ce moment un grand nombre de ceux qui l'avaient
suivi se séparent de lui, mais les douze lui restent fidèles.

A l'époque de la fête des Tabernacles, ses frères l'engagent
à monter à Jérusalem : il refuse. Cependant il y monte ensuite

en secret. Les Juifs le cherchaient pendant la fête et discutaient

à son sujet, lorsqu'il paraît dans le temple et excite par
ses discours une admiration telle que même les huissiers
envoyés par les principaux sacrificateurs et les pharisiens n'osent

mettre la main sur lui. Il parle avec sévérité à ses ennemis,
qui finissent par prendre des pierres pour le lapider. Il se



DE L'AUTEUR DU IV» ÉVANGILE 585

retire alors du temple. En passant, il guérit un aveugle-né en
lui mettant de la boue sur les yeux et en l'envoyant se laver
au réservoir de Siloë. Cette guérison exaspère les Juifs. Ils
chassent de la synagogue l'aveugle-né, mais Jésus se fait
connaître à lui comme le Fils de Dieu et reçoit ses adorations. II
continue ses enseignements. Les Juifs se divisent à son sujet.
Les uns disent qu'il est possédé d'un démon ; les autres, que
ses discours ne sont pas ceux d'un possédé et qu'un démon ne
pourrait ouvrir les yeux des aveugles.

A la fête de la Dédicace, Jésus se trouve de nouveau à

Jérusalem. L'opposition est la même entre lui et ses adversaires.
Il se déclare un avec le Père. Les Juifs prennent encore une
fois des pierres pour le lapider et veulent se saisir de lui. Il
leur échappe et se rend au delà du Jourdain. C'est là qu'il
apprend par un messager de Marthe et de Marie la maladie de

Lazare. Il n'hésite pas à venir à Béthanie, bien qu'il s'expose à

être lapidé par les Juifs. A sa parole, Lazare sort du tombeau.
On rapporte ce miracle aux pharisiens, qui se réunissent avec
les souverains sacrificateurs et décident maintenant d'en finir.
Jésus se retire avec ses disciples dans la ville d'Ephraim. On

était près de la fête de la Pâque. Beaucoup de Juifs montaient
à Jérusalem. Jésus revient à Béthanie. C'est alors que, dans

un repas auquel assistait Lazare et où Marthe servait, Marie
vient oindre les pieds de Jésus d'une huile de parfum. Une

grande foule se réunit autour de lui, et le lendemain il fait

une entrée solennelle à Jérusalem, entouré d'une immense

multitude. Même des Grecs, qui étaient montés à Jérusalem

pour adorer, demandent à le voir. Jésus y voit comme le signe

précurseur de sa gloire future, mais d'une gloire qu'il ne peut
obtenir qu'au prix du sacrifice de soi-même : aussi son âme

est-elle troublée. Il recourt à la prière : « Père, glorifie ton

nom s Une voix répond du ciel : « Je l'ai glorifié et je le

glorifierai encore. »

Avant la fête de la Pâque, Jésus eut un dernier repas avec

ses disciples. Il leur donne une leçon d'humilité en leur lavant
les pieds. Ensuite, ayant l'esprit agité à la pensée du disciple

infidèle, il leur déclare que l'un d'entre eux le trahira. Le dis-
THÉOL. ET PHIL. 1879. 39



586 FRÉDÉRIC RAMBBRT

ciple bien-aimé, placé auprès de Jésus, lui demande de qui il
veut parler. Jésus lui dit que c'est de celui auquel il donnera
un morceau de pain trempé. Ayant trempé un morceau, il le
donna à Judas, qui sortit sans que les autres disciples sussent
ce qu'il allait faire. Une fois délivré du traître, Jésus s'ouvre
plus intimement à ses disciples. Il leur donne ses derniers
enseignements et ses consolations suprêmes, qu'il termine par la
prière sacerdotale.

Il se rend après cela dans un jardin, au delà du torrent de
Cedron. Judas, qui connaissait ce lieu pour y avoir été souvent
avec lui, arrive, suivi d'une troupe d'hommes armés. Jésus se

livre lui-même à eux, et, quand il leur eut dit : « C'est moi, »

ils reculèrent et tombèrent par terre. Il reprend vivement
Simon Pierre, qui avait frappé de l'épée le serviteur du souverain

sacrificateur. On l'emmène vers Anne. Pierre le suit avec

un autre disciple, qui le fait entrer dans la cour du palais du

souverain sacrificateur. C'est là que, par trois fois, il renie son
Maître. Anne envoie Jésus, lié, à Caïphe. De là on le mène au

prétoire, où les Juifs n'entrent pas, de peur de se souiller et
de ne pouvoir manger la Pâque. Suit l'interrogatoire devant
Pilate et les tentatives de ce dernier pour apaiser le peuple.
Il fait fouetter Jésus. Les soldats lui mettent sur la tête une

couronne d'épines et le revêtent d'un manteau de pourpre ; ils
lui donnent des soufflets. Les Juifs ne mettent que plus
d'instances à réclamer sa mort. Pilate finit par le leur livrer.
Jésus, chargé de sa croix, est emmené à un lieu appelé Golgotha

et crucifié là entre deux autres condamnés. Pilate fait
mettre sur la croix, en hébreu, en grec et en latin, cette

inscription : « Jésus de Nazareth, roi des Juifs. » Les soldats se

partagent ses vêtements et tirent au sort sa tunique. Jésus, du

haut de la croix, confie sa mère à son disciple bien-aimé. Il
dit, bientôt après : « J'ai soif. » On lui tend une éponge plongée
dans le vinaigre. Il dit encore : « C'est accompli, » puis, ayant
incliné la tête, il expira. Comme c'était la préparation, les

Juifs demandent à Pilate de faire rompre les jambes des

suppliciés. Les soldats le font pour les deux compagnons de

supplice de Jésus ; mais lui, le trouvant mort, l'un deux lui perça



de l'auteur du iv évangile 587

le côté d'un coup de lance et il en sortit du sang et de l'eau.
Joseph d'Arimathée demande et obtient de Pilate le corps de

Jésus. On l'ensevelit avec des bandelettes et des aromates, et
on le place dans un sépulcre neuf près du lieu du supplice. Le
premier jour de la semaine, Marie-Magdeleine vient au
sépulcre. Elle voit la pierre ôtée : elle va en toute hâte l'annoncer
à Pierre et au disciple bien-aimé, qui accourent aussi au
sépulcre. Restée seule et pleurant près du tombeau, Marie a une
apparition de deux anges, puis de Jésus lui-même. Le même
soir, Jésus apparaît aussi à ses disciples, en l'absence de

Thomas, puis, huit jours plus tard, lorsque Thomas est avec
eux. Enfin l'appendice de l'évangile rapporte une apparition
de Jésus aux disciples, au bord du lac de Génézareth, puis la
réhabilitation de Pierre et une parole prophétique sur le genre
de mort de cet apôtre.

Tel est, en résumé, le récit du quatrième évangile, le cadre

qu'il donne à l'enseignement de Jésus. Si l'on envisage les faits
en eux-mêmes, on pourra y faire des objections basées sur la
négation du miracle, mais aucune objection proprement
historique. L'enchaînement des faits y est admirablement simple et

naturel. Nous y voyons Jésus, originaire de la Galilée, se

manifester comme le Messie, soit dans son pays, où il doit lutter
contre le sens grossier de la multitude qui le suit, soit à

Jérusalem, aux grandes fêtes religieuses, où il rencontre la fière et

violente opposition des chefs de son peuple. Il groupe cependant

autour de lui, non seulement une foule enthousiaste, qui
l'acclame un jour, mais quelques disciples fidèles et dévoués,
à l'exception de Judas. La haine, secondée par la trahison,
finit par l'emporter. Jésus meurt, mais, au troisième jour, il
sort du tombeau et se fait voir plusieurs fois à ses disciples.
Cette succession de faits, si naturelle et si simple, n'offre

aucune prise à la critique. Nulle part nous ne trouvons de ces

invraisemblances ou de ces contradictions intérieures qui
abonderaient sûrement dans les « libres compositions subjectives

» d'un philosophe du second siècle.

Le seul reproche qu'on pourrait adresser à l'évangéliste, c'est

de ne nous avoir donné que des fragments d'histoire, d'avoir



588 FRÉDÉRIC RAMBERT

laissé entre ses récits des lacunes évidemment considérables.

Il a prévu lui-même ce reproche. Il déclare expressément que
« Jésus a fait devant ses disciples beaucoup d'autres signes

qui ne sont pas écrits dans ce livre, » et il explique ces lacunes

par le but de son livre. Il n'a pas voulu raconter toute la vie
de Jésus. Il a voulu seulement le faire connaître comme le

Christ, le Fils de Dieu, afin d'affermir ses lecteurs dans la foi

et dans la vie de la foi. Les récits qu'il a faits lui paraissant
suffire à ce but, il s'en tient là et ne juge pas nécessaire d'en

ajouter d'autres.
Ce motif que donne l'évangéliste pour se justifier d'avoir

laissé de côté tant de faits n'est évidemment pas un prétexte
imaginé après coup pour les besoins de la cause : le livre lui-
même le confirme à toutes ses pages. Chaque récit vient
apporter son témoignage et montrer en Jésus le Christ, le Fils
de Dieu. Les déclarations expresses de Jean-Baptiste, le
miracle de Cana, la purification du temple, l'entretien avec
Nicodème, puis avec la Samaritaine, la guérison du paralytique
de Béthesda, la multiplication des pains, la déclaration de

fidélité des douze, la guérison de l'aveugle-né, la résurrection
de Lazare, l'entrée royale à Jérusalem, le désir des Grecs de le

voir, le lavement des pieds, les derniers entretiens avec les

disciples, la frayeur de ceux qui viennent l'arrêter, l'interrogatoire

devant Pilate, la couronne d'épines et le manteau de

pourpre, l'inscription placée sur la croix, les paroles du
Crucifié, la sépulture par Joseph d'Arimathée et Nicodème, les

apparitions de Jésus à Marie-Magdeleine puis aux disciples et

spécialement à Thomas, tous ces récits ont manifestement

pour but de montrer par des faits que Jésus s'est laissé proclamer

le Christ, le Fils de Dieu, et s'est donné lui-même comme
tel. C'est là l'intention qui a essentiellement dirigé l'évangéliste
dans le choix de ses récits et qui en explique les lacunes.

Ce n'est pas seulement comme ensemble et dans leur
enchaînement que les récits du quatrième évangile portent
l'empreinte de l'histoire authentique et véridique, c'est aussi dans

le détail. Il est impossible de les lire avec quelque attention sans

en être frappé. Nous savons que l'auteur n'est pas seulement



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 589

un historien, bien moins encore un simple chroniqueur, nous
savons qu'il poursuit un but, qu'il obéit à une préoccupation,
qu'il pourrait dès lors se laisser facilement aller à dénaturer
l'histoire, et cependant on ne peut résister à l'impression de

sincérité parfaite que produit chacun de ses récits. Combien
de traits qui attestent un témoin oculaire, ou, tout au moins,
très rapproché des faits, et qui ne se comprendraient plus
sous la plume d'un philosophe chrétien du second siècle

Voici, tout d'abord, l'humble et mâle figure du Précurseur Il
rend fidèlement son témoignage, soit devant les sacrificateurs
venus de Jérusalem, soit devant ses propres disciples, qu'il
adresse à Jésus comme à ce l'Agneau de Dieu ; » mais, au lieu
de s'attacher lui-même, comme on s'y attendrait, à la personne
du Seigneur, il continue son office de héraut du Christ, baptisant

du baptême de repentance et se donnant simplement
comme l'ami de l'Epoux, dont la joie est d'entendre la voix de

l'Epoux et de s'effacer devant lui.
Dans les récits de la fin du chapitre premier, qui nous

montrent comment Jésus réunit autour de lui ses premiers
disciples, comme tout est naturel et pris sur le vif Un philosophe

du second siècle, dans de « libres compositions subjectives,

» n'aurait pas manqué de donner à Pierre le premier
rôle : dans l'évangile de Jean, c'est André, l'un des plus obscurs
des apôtres, qui amène à Jésus son frère Simon. Au milieu du

second siècle, que savait-on par les évangiles synoptiques de

Philippe et de Nathanaël? Le nom de l'un et un autre nom du

second, si, du moins, il faut identifier Nathanaël et Barthélémy.

Dans le quatrième évangile, nous trouvons des

renseignements précis sur le lieu de leur origine, sur la manière

dont ils se joignirent à Jésus, sur l'accueil qu'il leur fit,
spécialement à Nathanaël, sur les relations postérieures de Philippe
avecJésus. (VI, 5; I, 44-52; XIV, 8, 9.) Ces détails personnels,
dont plusieurs sont si caractéristiques, seraient incompréhensibles

dans un écrit du second siècle, tandis qu'ils s'expliquent
de la manière la plus naturelle si l'on y voit le témoignage du

disciple anonyme qui accompagnait André. —Nicodème, qui le

connaîtrait sans notre évangile? Dira-t-on que c'est un person-



590 FRÉDÉRIC RAMBERT

nage imaginaire? C'est peut-être l'opinion de M. van Goëns : du
moins il cite l'exemple de Nicodème pour montrer que dans
le quatrième évangile « les faits ne semblent servir que d'occasion

aux discours L » Mais comment un philosophe du second
siècle aurait-il imaginé une pareille entrée en matière? Il nous
aurait donné tout un discours de Nicodème, les questions qu'il
pose, les réponses qu'il reçoit. Mais ce pharisien prudent, qui
vient de nuit à Jésus, qui commence son discours par un exorde
flatteur et se voit dès les premiers mots arrêté et totalement
déconcerté par une de ces paroles pénétrantes, inimitables,
dont Jésus avait le secret, pour le dépeindre comme le fait
notre évangile, il faut l'avoir vu et entendu. — Et la scène du

puits de Jacob Jésus traversant la Samarie pour se rendre en

Galilée, s'asseyant, vers le milieu du jour, fatigué, altéré, sur
le bord du puits et demandant à boire à une femme, pendant
que ses disciples sont allés à la ville acheter des vivres, puis
les disciples s'étonnant, à leur retour, de le trouver parlant à

cette femme, celle-ci laissant sa cruche et s'en allant en toute
hâte appeler les gens de la ville, Jésus, dans son émotion, ne

songeant plus à boire ni à manger et disant à ses disciples:
« J'ai à manger une nourriture que vous ne connaissez pas...
Ne dites-vous pas: Encore quatre mois et la moisson vient?
Voyez, vous dis-je, levez vos yeux et regardez les campagnes :

elles sont déjà blanches pour la moisson! » Comment résister
à l'impression d'une telle scène et ne pas y reconnaître un
témoignage immédiat.— Le paralytique de Bélhesda, infirme
depuis trente-huit ans et n'ayant personne pour le porter dans le

réservoir quand l'eau est troublée ; les hères de Jésus, qui ne

croient pas en lui et l'invitent ironiquement à se rendre à la
fête des Tabernacles pour montrer aux Juifs ce qu'il peut
faire ; les huissiers, qui n'osent mettre la main sur lui, parce
qu'il parlait comme jamais homme ne parla; les disciples
interrogeant leur Maître à propos de l'aveugle-né ; l'aveugle lui-
même, si admirable de simplicité et de droiture, en présence
des pharisiens; le message de Marthe et de Marie, puis tout le
récit de la résurrection de Lazare ; les Grecs, qui désirent voir

1 Voyez Revue de théologie et de philosophie, 1876, pag. 521.



DE L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 591

Jésus et le disent à Philippe, qui le dit à André, puis les deux
ensemble à leur Maître ; le lavement des pieds et la résistance
de Pierre; la remarque que les disciples, lorsque Jésus dit à Juda
de faire promptement ce qu'il faisait, supposaient qu'il s'agissait
d'acheter le nécessaire pour la fête ou de donner quelque
chose aux pauvres; les détails de la scène du reniement, — c'est,

par exemple, le quatrième évangile qui nous apprend qu'un
disciple connu du souverain sacrificateur sortit et parla à la
portière pour faire entrer Pierre dans la cour, que la servante
qui lui demanda s'il n'était pas un des disciples de cet homme
était précisément la portière, que ceux avec lesquels il se tenait
auprès du feu, c'étaient les serviteurs et les huissiers, que ce
fut un serviteur du souverain sacrificateur, parent de celui à

qui Pierre avait coupé l'oreille, qui provoqua le troisième
reniement en disant à l'apôtre: « Ne t'ai-je pas vu dans le
jardin?... » autant de détails qui seraient singulièrement
étonnants dans un écrit du second siècle, mais s'expliquent très
naturellement de la part du disciple qui accompagnait l'apôtre
Pierre; —les soldats se partageant les vêtements de Jésus et
tirant au sort sa tunique ; la parole par laquelle Jésus confie
sa mère à son disciple bien-aimé ; l'éponge remplie de vinaigre ;

le coup de lance ; Marie-Magdeleine courant annoncer à Pierre
et au disciple que Jésus aimait qu'elle avait trouvé le tombeau

vide, et ces deux disciples accourant à leur tour pour voir ce

qui en était; l'apparition de Jésus à Marie-Magdeleine, puis aux

apôtres et spécialement à Thomas. Tous ces traits sont racontés

avec tant de naturel et de simplicité, avec une telle connaissance

des détails, qu'on ne peut se refuser à l'impression que
nous avons ici un témoignage direct, et nullement l'œuvre d'un

philosophe chrétien du second siècle.

Nous croyons qu'il est d'une haute importance d'insister
sur ce caractère si frappant des récits du quatrième évangile.
Sous l'influence des théories et de la méthode de l'école de

Tubingue, la critique a trop souvent perdu le sens du naturel
et du vrai. Essentiellement préoccupée de l'étude comparative
des textes et des divergences réelles ou artificielles qu'elle
relevait entre des récits de sources différentes, elle n'a pas suffi-



592 FRÉDÉRIC RAMBERT

samment tenu compte de la valeur intrinsèque de chaque récit
pris à part : de là trop souvent des conclusions violentes, contre
lesquelles protestent à juste titre le bon sens et la saine
critique. Dans la question qui nous occupe, en particulier,
lorsqu'on a déclaré que dans le quatrième évangile « l'histoire est
dominée par une idée dogmatique, ou l'idée incorporée dans

l'histoire, » et qu'on a signalé sur divers points de fait des

divergences ou des oppositions entre ses récits et ceux des synoptiques,

on juge que la cause est entendue et l'on se croit autorisé

à conclure que le quatrième évangile est condamné par la

critique en tant que document historique. Mais on oublie un
élément essentiel de la question. Avant de tirer des conclusions,
il importerait de se recueillir, de relire le quatrième évangile

pour lui-même, sans se préoccuper de ses rapports avec d'autres

écrits, de revenir, si possible, à l'impression qu'il produit
sur un esprit non prévenu. Cette heure de réflexion préviendrait

bien des jugements précipités. En repassant ces récits si

sobres, si naturels, si vrais, il semble impossible qu'on n'y
reconnaisse pas de l'histoire, et de l'histoire'de première main.
Cette impression, fondée sur la nature intime des récits eux-
mêmes, est d'une grande valeur. Le critique qui l'écarterait,
comme dépourvue de caractère scientifique pourrait faire

preuve d'érudition, mais non pas au même degré de sens

historique. La vraie science sera plutôt celle qui, reconnaissant

aux récits du quatrième évangile tous les caractères de

l'histoire, s'efforcera, non de trancher, mais de résoudre les
difficultés.

Nous avons parlé jusqu'ici de l'histoire proprement dite, des

récits de faits. Mais il se trouve dans notre évangile, à côté des

récits, et souvent encadrés par les récits, un grand nombre de

discours ou d'entretiens de Jésus, et c'est sur eux que portent
essentiellement les critiques de M. van Goëns. Nous nous
proposons, avant de les comparer à ceux des évangiles synoptiques,

de les examiner, eux aussi, en eux-mêmes, soit au point
de vue du contenu, soit au point de vue de la forme.

La présence de ces discours ou entretiens dans le quatrième
évangile n'a rien que de très naturel. Le but de l'ouvrage tout



DE L'AUTEUR DU IVe ÉVANGILE 593

entier étant d'amener les lecteurs à croire en Jésus comme au
Christ, au Fils de Dieu, et à trouver en lui la vie, l'évangéliste
devait tenir, non seulement à raconter quelques-uns des faits

par lesquels la gloire du Fils de Dieu s'était manifestée, mais

encore, et surtout, à citer des paroles de Jésus pour donner le
commentaire authentique des faits eux-mêmes. Il devait y tenir
d'autant plus que le but de son évangile se rapportait à la
personne de Jésus, à sa dignité personnelle de Christ, de Fils de
Dieu. En effet, la certitude à cet égard reposant en définitive,
pour Jésus lui-même, sur un fait de conscience intime, rien ne

pouvait remplacer pour l'évangéliste les paroles par lesquelles
Jésus avait rendu témoignage de ce fait.

Les principaux discours ou entretiens de Jésus, que rapporte
le quatrième évangile, sont les suivants : les entretiens avec
Nicodème (III, 1-21) et avec la Samaritaine (IV), la discussion

avec les Juifs, à la suite de la guérison du paralytique de
Béthesda (V), le discours sur le pain de vie, après la multiplication

des pains (VI), les discours de la fête des Tabernacles

(VII et VIII), le discours sur la « porte des brebis » et le « bon

berger » (X), les discours qui suivent l'entrée royale à Jérusalem

et la demande des Grecs de voir Jésus (XII), les derniers
entretiens avec les apôtres (XIII-XV1), puis la prière sacerdotale

(XVII).
Ce qui frappe de prime abord à la lecture de ces discours,

c'est qu'ils se rapportent en général d'une manière spéciale à

la personne de Jésus. C'est elle qui est en cause, soit en

Galilée, où il se présente comme le pain descendu du ciel, qui
donne la vie au monde, soit en Judée, où les principaux du

peuple s'irritent de ce qu'il se déclare le Fils de Dieu, un avec
le Père, soit à Sichar, où il se fait connaître de la Samaritaine

comme le Messie. On en fait un argument contre l'authenticité
des discours. « C'est toujours le même thème, dit-on, qui
revient à peu près dans les mêmes termes1, » et l'on oppose
cette uniformité à la grande variété qui règne dans les

enseignements de Jésus tirés des synoptiques. Mais cette uniformité
dans le sujet des discours s'explique de la manière la plus

' Voy. Revue de théol. et phil., 1876, pag. 519.



594 FRÉDÉRIC RAMBERT

simple. Elle tient étroitement au but de l'évangile. Si l'auteur
a choisi dans l'ensemble des faits de l'histoire évangélique
ceux qui lui paraissaient mettre le mieux en évidence la thèse

qu'il veut établir, savoir que Jésus est le Christ, le Fils de

Dieu, la source de la vie pour ceux qui croient en lui, il devait
faire exactement de même pour les discours. Il devait s'attacher

spécialement aux paroles que Jésus avait prononcées sur
lui-même, par lesquelles il s'était donné comme le Christ, le
Fils de Dieu, et avait invité ses auditeurs à croire en lui pour
avoir la vie. Il était naturel aussi, exactement comme pour les

faits de l'histoire, que parmi les paroles de ce genre il choisît
de préférence celles qu'il savait être les moins généralement
répandues. Etant donné le but de l'auteur, on n'a pas le droit
de lui faire un reproche de ce qu'il revient souvent sur les
mêmes idées, ni d'en faire un argument contre l'authenticité
des discours.

Résumons brièvement, dans ses principaux traits,
l'enseignement de Jésus sur sa personne et sur son œuvre, tel qu'il
ressort des discours du quatrième évangile.

Jésus est le Fils de Dieu, le Fils unique de Dieu. (III, 16.)
Comme tel, il existe éternellement. Il était avant Abraham

(VIII, 58), il jouissait de l'amour du Père et de la gloire divine
avant que le monde fût. (XVII, 5, 24.) Mais, du sein de cette

gloire divine, il s'est abaissé jusqu'à l'homme : il est sorti du

Père et venu dans le monde. (XVI, 28.) Il est maintenant le

Fils de l'homme, c'est-à-dire, d'après les paroles mêmes du

quatrième évangile où Jésus se donne ce titre, l'homme en qui
Dieu se révèle et se glorifie parfaitement (XIII, 31), l'homme
qui est dans le ciel, qui y monte et en redescend (III, 31), sur
lequel les anges de Dieu montent et descendent (I, 52),
l'homme que Dieu, le Père, a scellé, l'homme qui proclame la

vérité, qui donne au monde la nourriture permanente en vie
éternelle (VI, 27, VIII, 40), l'homme qui possède en lui-même
la vie de Dieu et a reçu, comme tel, l'autorité de juger l'humanité

(V, 26, 27), l'homme qui doit être élevé par ses ennemis,
comme le serpent dans le désert, afin que quiconque croit en
lui ait la vie éternelle (III, 14,15, VIII, 28) ; mais aussi l'homme



DE L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 5f!5

que Dieu glorifiera, après s'être glorifié en lui. (XIII, 31,32.)—
Jésus se donne ainsi tout ensemble comme le Fils de Dieu et
le Fils de l'homme, comme le Dieu-homme, et les paroles
mêmes que nous venons de citer montrent évidemment que
ces deux faces de son être, bien loin d'aboutir à une notion
contradictoire de sa personne, se trouvent, au contraire, unies
chez lui de la manière la plus étroite, dans un même acte de

conscience. Plusieurs fois il se donne en même temps, dans

une même parole, comme le Fils de l'homme et le Fils de Dieu.

(I, 51, 52 ; III, 14-16 ; V, 26, 27, etc.)
Ce que Jésus est en lui-même, il l'est aussi dans sa vie ; car

sa vie est. la pure manifestation de sa personne. Le Père l'a
envoyé (X, 36; XII, 45; XVII, 21, etc.), et il est venu. (XII, 27;
XVI, 28, etc.) Dans toute sa carrière il est demeuré fidèle à ce

premier acte d'obéissance. Il ne cherche pas sa volonté, mais
la volonté de Celui qui l'a envoyé (V, 30 ; IV, 3, 4) ; il fait
toujours ce qui est agréable à son Père. (VIII, 29.) Aussi demeure-
t-il un avec lui (X, 30) ; il est dans le Père et le Père est en lui
(XIV, U) ; le voir, lui, c'est voir le Père (XIV, 9) ; l'appeler
Seigneur et Dieu, et se prosterner devant lui, c'est lui rendre

l'hommage qui lui appartient. (XX, 31 ; IX, 38.)

Pourquoi le Père l'a-t-il envoyé — Il l'a envoyé, non pour
juger le monde, mais pour le sauver. (III, 17.) Le monde est
esclave du péché : le Fils de Dieu vient l'affranchir. (VIII, 36.)
Il marche dans les ténèbres : le Fils de Dieu, la lumière du

monde, vient l'éclairer. (XII, 35.) Il s'égare, sous la conduite
de son prince, le père du mensonge : le Fils de Dieu vient, au

contraire, rendre témoignage à la vérité ; il est lui-même la
vérité. (XIV, 6.) Le monde a perdu la source de la vie, il est

spirituellement dans la mort : le Fils de Dieu, qui est la vie.

qui a reçu du Père de l'avoir en lui-même et de la donner à

qui il veut, est venu pour la lui communiquer de nouveau; il
a les paroles de la vie éternelle; il est le pain vivant, descendu
du ciel pour donner la vie au monde. (XIV, 6 ; V, 26 ; VI, 33,

51, 68, etc.)
Dans ce but, qui est celui de sa venue, pour sauver le monde

et lui rendre la vie, que fait Jésus? — Il s'efforce de persuader



596 FRÉDÉRIC RAMBERT

les hommes de croire en lui pour avoir la vie ; car quiconque
croit en lui a la vie éternelle. (III, 15, 16 ; X, 38, XII, 36, etc.)
11 en appelle à Moïse et aux prophètes, qui lui ont d'avance
rendu témoignage et ont annoncé sa venue. (V, 39, 45-47.) Il
en appelle de plus au témoignage de son Père, aux œuvres que
le Père lui donne le pouvoir d'accomplir, c'est-à-dire
essentiellement à ses miracles. (V, 36; X, 25, 38.) Il en appelle au
sentiment intime, à cet attrait du Père, auquel ne peuvent
manquer de céder les hommes sincères, ceux qui veulent faire
la volonté de Dieu, ceux qui sont de la vérité. (VI, 44; VII, 17;
XVIII, 37.) Ce sont là les âmes que le Père lui donne, qui
reconnaissent que sa doctrine est de Dieu et qui croient en lui,
parce qu'elles sont d'avance déjà de ses brebis. (X, 26.)

Ces âmes qui s'attachent à lui comme au bon berger il veut
qu'elles aient la vie, qu'elles l'aient même avec abondance

(X, 10) ; elles la trouvent en lui, il leur donne la vie éternelle,
elles ne périront jamais et personne ne les ravira de sa main.
(X, 28, 29.) Il se dévoue à elles jusqu'à la mort. Le mercenaire
ne prend pas la peine de défendre les brebis : quand il voit venir
le loup, il s'enfuit, mais lui, le bon berger, il donne sa vie pour
ses brebis. (X, 12-15.) Il est l'ami fidèle, qui donne sa vie pour
ses amis. (XV, 13.) Il est véritablement le pain de vie, car il
donne sa chair pour la vie du monde. (VI. 51.) Ce don de sa vie
est même la condition nécessaire du succès de son œuvre. Si

le grain de froment jeté en terre ne meurt, il demeure seul,
mais, s'il meurt, il porte beaucoup de fruit. (XII, 24.Ì

Aussi Jésus prépare-t-il d'avance ses disciples à ce moment
douloureux, mais inévitable, de la séparation. Non seulement il
le leur annonce, il voudrait même qu'ils s'en réjouissent. En

effet, s'il les quitte, c'est pour aller vers son Père, lequel est

plus grand que lui ; et s'il s'en va vers son Père, ce n'est pas

pour lui seulement, c'est aussi pour eux. Il va leur préparer
une place dans la maison du Père. Il ne les abandonnera pas,
il leur enverra le Consolateur, l'Esprit de vérité, qui achèvera

son œuvre en eux en les conduisant, dans la vérité. Enfin il
reviendra pour les prendre avec lui. afin que, où il est, ils y
soient aussi avec lui. (XIV, 1-3, 26, 28 ; XV, 26 ; XVI, 12-14.)



DE L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 597

Dans cette attente ils doivent demeurer intimement unis à lui,
comme le sarment est uni au cep ; car hors de lui ils sont
incapables de rien faire. (XV, 5.) — L'œuvre du Fils de Dieu par
rapport au monde se terminera par une résurrection universelle

de ceux qui auront fait le bien et de ceux qui auront fait
le mal, puis par le jugement de ceux-ci. Ce qui les jugera au
dernier jour, c'est la parole même de Jésus qu'ils auront
repoussée. (V, 28, 29; XII, 48.)

Tel est, résumé dans ses traits les plus saillants, l'enseignement

de Jésus sur sa personne, d'après le quatrième évangile.
Ce qui frappe surtout, lorsqu'on envisage cet enseignement en

lui-même, c'est son unité. Tout y est bien lié, tout s'y
enchaîne étroitement. Evidemment nous avons ici une pensée,
une conception. Jésus veut être cru, aimé, obéi, adoré comme le

Fils de Dieu venu dans le monde pour apporter la lumière, la
vérité et la vie de Dieu à tous ceux qui s'uniraient à lui par la

foi, et comme le Fils de l'homme, en qui Dieu se révèle et se

glorifiera parfaitement.
Est-ce là la pensée réelle, authentique, de Jésus, ou seulement

celle de l'auteur du quatrième évangile
Pour résoudre cette question, nous aurons à comparer cet

enseignement avec celui des synoptiques, mais nous devons

tout d'abord le considérer en lui-même, et dans le cadre que
l'évangéliste lui donne, ce qui nous conduit à le mettre en

regard des paroles où l'auteur expose sa propre pensée,
notamment du prologue, puis à nous demander aussi quelle est

l'impression que produisent les discours eux-mêmes.

Sur le premier point, la thèse de M. van Goëns est très
catégorique. Le prologue est un « programme, » et les discours de

Jésus n'en sont « que les développements théologiques1. » Il est

certain qu'il y a entre le Maître et le disciple un profond accord
de pensée : personne ne le conteste et personne non plus n'a le

droit de s'en étonner; il faudrait bien plutôt s'étonner du
contraire. Or, pour expliquer cet accord entre les discours de

Jésus, d'une part, et, d'autre part, le prologue, dans lequel l'évangéliste

résume sa pensée, deux suppositions sont possibles. Ou

1 Voyez Revue de théologie et de philosophie, 1876, pag. 520.



598 FRÉDÉRIC RAMBERT

bien l'évangéliste s'est inspiré des paroles du Maître et n'a
fait, dans le prologue, que d'en dégager la substance, d'en
exprimer l'idée, sous une forme originale et personnelle; ou bien
il s'est fait une théorie à lui, et, dans les discours, il développe
ses propres pensées, en les mettant dans la bouche de Jésus

pour leur donner plus de crédit.
Cette dernière hypothèse est celle qu'adopte M. van Goëns.

Pour lui donner quelque vraisemblance, il faudrait montrer que
les idées du prologue se retrouvent exactement les mêmes dans
les discours, que les traits saillants et caractéristiques de celui-
là se reproduisent dans ceux-ci. On ne saurait admettre, en effet,
que l'évangéliste ait eu des scrupules à prêter sa pensée tout
entière à Jésus, sa pensée textuelle, ni qu'il ait eu l'habileté de

ne la lui prêter qu'à demi.

Que nous dit, à cet égard, l'examen comparatif du prologue
et des discours? Ce qu'il y a de plus saillant dans le premier,
c'est assurément la dénomination de Logos donnée au Fils de

Dieu. L'auteur se complaît dans cette appellation, qu'il emploie
jusqu'à trois fois dans le même verset, et c'est si bien là le point
capital de sa pensée, qu'elle pourrait se résumer daris ces deux
traits : « iv àpyj) r,v ô Ihyoç,... -xaì ò lóyo; aàp% èyévsro. » (Vers. 1 et 14.)
Or, cette pensée qui lui appartient en propre, qui était au centre
de sa foi, voyons-nous qu'il l'ait prêtée à Jésus? Nullement.
Dans ces discours, qui ne seraient, nous dit-on, que de libres
compositions subjectives destinées à établir que Jésus est le

Logos incarné, il n'y a pas une seule parole dans laquelle il se

déclare lui-même le Logos. C'est là un fait bien significatif,
bien propre à montrer que l'évangéliste distinguait entre sa

pensée et celle du Maître, et que, par conséquent, les discours

qu'il met dans la bouche de ce dernier sont autre chose que de

libres compositions subjectives.
L'idée du Logos étant spéciale au prologue, tout ce qu'en dit

l'auteur a, de ce fait, un cachet d'originalité qui ne permet pas
de l'identifier avec ce que Jésus dit de lui-même, quelles que
soient les analogies fondamentales qu'on peut y relever. Ainsi,
Jésus affirme à plusieurs reprises dans les discours son éternité
et sa divinité, en tant que Fils de Dieu. L'auteur de l'évangile



DB L AUTEUR DU IV0 ÉVANGILE 599

l'affirme, à son tour, de Jésus en tant que Logos, et il emploie
pour cela des termes qui sont bien à lui et ne se retrouvent pas
dans les discours, par exemple les expressions si caractéristiques

èv àpyîi dvui et Uvea npoç xòv &sóv. — Le prologue attribue
ensuite catégoriquement la création de l'univers au Logos.
(Vers. 3 et 10.) Les discours n'offrent rien de semblable : nulle
part Jésus ne s'y donne expressément, en tant que Fils de Dieu,
comme celui par lequel le monde a été créé. — Le prologue
continue en disant que dans le Logos était la vie, que la vie était
la lumière des hommes, la lumière véritable qui éclaire tout
homme. (Vers. 4et 9.) Dans les discours, Jésus déclare plus d'une
fois qu'il est la vie, qu'il est la lumière du monde (XIV, 6;
VIII, 12 ; IX, 5 ; XII, 46) ; il se donne par là comme envoyé du
Père pour éclairer et vivifier le monde, mais il ne dit point
expressément qu'il est, en tant que Fils de Dieu, la lumière universelle

qui éclaire tout homme. — L'idée centrale du prologue,
ô loyoç <jàpl iyivtro, quel sujet inépuisable de développements
philosophiques n'aurait-elle pas fourni à un écrivain du second
siècle? Nous ne les trouvons pas dans les discours, pas plus

que ceux auxquels aurait donné lieu l'opposition qu'établit le

prologue entre la loi, donnée par Moïse, et la grâce et la vérité,
venues par Jésus-Christ, (Vers. 17.) — Parmi les expressions

caractéristiques du prologue, il y en a plusieurs encore qui lui
sont spéciales et ne se retrouvent pas dans les discours, par
exemple réxva ©sou, (vers. 12), amvovv (vers. 14), 7r%wf*« (vers.
16), a? tòv ot).7tov toO 7t«t/>oç sïv«(, pour marquer la relation du

Christ au Père. (Vers. 18.)

Il y a donc, entre le prologue de l'évangile et les discours de

Jésus, à côté d'une analogie fondamentale, que nous sommes

loin de méconnaître, une différence très réelle à maintenir, soit

sous le rapport des idées, soit sous le rapport des expressions,
et cela dans les traits les plus caractéristiques du prologue lui-
même. Ce fait nous paraît incompatible avec la thèse de M. van
Goëns que le prologue est un programme, dont les discours
seraient le libre développement Ihéologique. S'il en était ainsi, les

différences que nous venons de signaler n'existeraient pas. Nous

sommes ainsi conduit à l'hypothèse que nous avons indiquée en



600 FRÉDÉRIC RAMBERT

premier lieu, savoir, que ce ne sont pas les discours qui développent

librement le prologue, mais le prologue qui résume sous une
forme originale et personnelle la pensée fondamentale des

discours. Les différences que nous avons relevées sont même si

caractéristiques, qu'elles nous autorisent à faire un pas de plus et
à dire que les discours ne sont pas, pour le fond, de l'auteur
du prologue. Ils ne peuvent être de sa part que la reproduction

de la pensée d'autrui. Sans doute, il s'agitici d'une
reproduction vivante, non d'une reproduction textuelle et tout
objective ; les discours portent l'empreinte de la personnalité du
narrateur et du but qu'il poursuit, mais cette empreinte n'efface

pas le sceau de leur origine, c'est bien le Maître qui parle;
la pensée du disciple s'appuie sur celle du Maître et s'en

inspire, mais ne se confond pas avec elle.
Il nous reste encore à nous demander si l'impression directe

qu'on reçoit des discours ou entretiens du quatrième évangile
est favorable à leur authenticité, si, envisagés en eux-mêmes,
ils se présentent à nous de manière à nous inspirer confiance.

Un premier point à relever, sous ce rapport, c'est que ces

discours ou entretiens sont amenés de la manière la plus naturelle,

par le développement de l'histoire, et répondent tous
exactement à une situation donnée. Voyant, par exemple, un
pharisien, un docteur de la loi, qui se sent attiré vers lui et vient
s'enquérir de sa doctrine, Jésus l'interrompt dès les premiers
mots pour lui montrer qu'il ne suffit pas, si l'on veut entrer dans

le royaume de Dieu, d'avoir de bonnes dispositions, qu'il faut

une transformation radicale, une nouvelle naissance spirituelle,
et, partant de là, il se fait connaître à lui comme le Fils de Dieu

envoyé dans le monde pour que quiconque croirait en lui eût
la vie éternelle. Avec la Samaritaine, à laquelle il demande à

boire, l'eau du puits de Jacob devient tout naturellement le

point de départ de l'entretien, et comme tout y est frappant de

vérité, comme le fil de la conversation s'y déroule simplement,
et, en même temps, avec quel art admirable cette femme

n'est-elle pas graduellement préparée à entendre la déclaration

catégorique que celui qui lui parle est le Messie! La guérison
du paralytique de Béthesda, un jour de sabbat, excite la colère



DE L'AUTEUR DU IV ÉVANGILE 601

des Juifs et devient pour Jésus l'occasion de déclarer que. de
même que son Père travaille, il travaille, lui aussi, ce qui le
conduit à parler de la relation d'amour qui l'unit au Père,
ainsi que de la puissance de vie et de l'autorité souveraine que
lui communique cette union vivante avec Dieu. La multiplication

des pains amène également de la manière la plus simple
ces développements si riches, toujours plus profonds et précis,
dans lesquels Jésus se présente comme le pain vivant descendu
du ciel pour donner la vie au monde. La fête des tabernacles, à

laquelle ses frères l'engagent à monter, et où il était attendu,
si bien que, même avant son arrivée, on se divisait à son sujet,
provoque toute une série d'entretiens ou de discussions qui
naissent d'eux-mêmes, soit des cérémonies de la fête qu'on
célébrait, soit des dispositions et de la conduite des Juifs envers
Jésus. Et les derniers discours, comme ils découlent naturellement

de la situation donnée Nul effort, nulle contrainte; d'un
bout à l'autre les libres épanchements d'un ami, plus encore

que d'un maître, qui arrive au terme de la carrière et s'oublie
lui-même pour préparer ses disciples à la grande séparation.

On dira peut-être que ces faits, qui servent d'occasion aux
discours, ne sont que des prétextes imaginés par l'évangéliste

pour introduire l'exposition de ses propres idées. Mais nous
avons déjà fait remarquer combien ces faits sont en eux-mêmes

simples et naturels et portent à un haut degré le sceau de

l'histoire réelle. Nous pouvons ajouter ici qu'il en est de même

pour les discours : ils portent le sceau de l'authenticité, non
seulement dans les liens étroits qui les rattachent à l'histoire,
mais aussi en eux-mêmes.

On signale des invraisemblances étranges, on relève surtout
« la naïveté, l'inintelligence, la stupidité des interlocuteurs du

Christ dans les dialogues du quatrième évangile, » et, après en

avoir cité de nombreux exemples, on conclut que ce sont là
« autant de ficelles, destinées à provoquer le développement
d'un thème donné1. » — Nousavons examiné tous les exemples

cités, dont plusieurs, pour le dire en passant, ne provoquent
aucun développement quelconque et n'ont aucun droit, par

¦ Voy. Revue de théol et phil. 1876, pag., 521-523.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 40



602 FRÉDÉRIC RAMBERT

conséquent, à l'élégante épithète dont on les gratifie, et nous
n'en avons pas trouvé un seul qui ne nous paraisse s'expliquer
de la manière la plus naturelle, étant donnés le caractère du

personnage et la situation du moment. Il est même tels d'entre
eux dans lesquels on voit l'aveuglement de la passion
s'exprimer avec une telle crudité, que l'hypothèse d'une invention
tardive est absolument impossible : ainsi quand les Juifs
s'écrient : « Nous sommes la semence d'Abraham et nous
n'avons jamais été asservis à personne. » (VIII, 33.) L'imagination

la plus féconde aurait-elle jamais inventé un mot pareil?
Ce qui nous frappe bien plus que de prétendues invraisemblances,

ce sont ces paroles lumineuses et profondes qui coulent

sans effort de la bouche de Jésus et qui seraient des traits
de génie singulièrement étonnants chez un écrivain du second
siècle. Se représente-t-on un philosophe imaginant l'entretien
avec Nicodème, ou avec la Samaritaine, ou le discours sur le

pain de vie, ou encore les derniers discours de Jésus à ses

disciples et la prière sacerdotale Où donc aurait-il pris cette

parfaite intelligence de l'œuvre de Dieu, cette connaissance
intime des rapports du Fils et du Père, ainsi que des relations
spirituelles des brebis et du bon Rerger? D'où aurait-il le
secret de cette parole à la fois suave et forte, si simple, si

dépouillée de tout artifice, de toute prétention, et cependant si

chaude, si pénétrante, si vivante? L'âme qui l'entend, recueillie

aux pieds de Jésus, y reconnaît aussitôt la voix du Maître,
de celui qui était doux et humble de cœur, mais qui parlait
néanmoins avec autorité. Ce n'est pas le feu d'une imagination
qui s'échauffe, ni le laborieux enfantement d'un esprit en

travail ; c'est l'accent limpide et sûr de Celui qui, révélant les

choses du ciel, pouvait dire : « Ce que nous savons, nous le

disons, et ce que nous avons vu, nous le témoignons. » (III, 2.)
En résumé, nous avons reconnu que les récits et les

discours du quatrième évangile, envisagés en eux-mêmes, portent
la marque de leur origine, le sceau de leur authenticité. Il
nous reste à voir si cette impression se confirme par la
comparaison avec les synoptiques. Fréd. Rambert.

(La suite prochainement.)


	De l'auteur du IVe évangile. Partie 4

