
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: Une nouvelle édition des pensées de Blaise Pascal

Autor: Astié. J.-F. / Pascal, Blaise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE NOUVELLE ÉDITION

PENSÉES DE BLAISE PASCAL

J.-F. ASTIE

Voici une bonne nouvelle pour les admirateurs de Pascal :

encore une édition des Pensées! Celle-ci réunit deux avantages
qui semblent s'exclure : c'est à la fois une publication de luxe
et un travail scientifique des plus importants.

On sait la révolution que l'édition de Faugère, en 1844,
apporta dans l'étude des Pensées. Tout en proclamant les
mérites de son prédécesseur, M. Molinier, qui y a regardé de

plus près, remarque que ce qui a surtout manqué à son
devancier, c'est le soin minutieux que doit avoir tout éditeur, et,
plus que tout autre, l'éditeur des Pensées. « Ce ne sont pas les

grosses fautes de lecture que nous reprocherons à M. Faugère,
personne n'est à l'abri de pareilles erreurs, et malgré tout le
soin que nous avons apporté à notre travail de collation

malgré le secours que nous ont prêté les éditions antérieures,
nous en avons peut-être commis plus d'une; ce que nous lui
reprochons, c'est ce parti pris d'inexactitudeperpétuelle ; quel'on

* Les Pensées de Biaise Pascal, texte revu sur le manuscrit autographe,
avec une préface et des notes par Auguste Molinier. En deux volumes.
Paris, Alphonse Lemerre, éditeur.



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 551

compare telle page de notre édition avec la page correspondante
de M. Faugère, et l'on verra l'effet que produisent à la longue
ces légères altérations. Ainsi nous croyons que, dans la présente
édition, le style de Pascal paraîtra plus archaïque, plus seizième
siècle que partout ailleurs, caractère que devait nécessairement

lui imprimer le long commerce de l'auteur avec Montaigne

et Charron. »

M. Havet dans son édition ne s'est pas même préoccupé des

inexactitudes de M. Faugère. Il s'est contenté du texte de

1844. « Cette édition Havet est un commentaire perpétuel,
suivant le texte partout, donnant tous les éclaircissements et tous
les rapprochements désirables. Œuvre d'un esprit vigoureux et
sain, ce travail, à notre sens, n'a qu'un seul défaut, celui de

vouloir trop souvent réfuter Pascal... Si, moins confiant dans
les talents paléographiques de M. Faugère, M. Havet avait joint à

son commentaire une étude attentive du manuscrit autographe,
la présente édition n'aurait plus de raison d'être, et l'on pourrait

regarder la sienne comme tout à fait définitive. »

C'est cette lacune laissée par son prédécesseur que M.

Auguste Molinier se propose de combler. Il a donc mieux lu les

manuscrits originaux que n'avaient fait les autres éditeurs; il
nous fait par conséquent mieux connaître la pensée de l'auteur.
« Les variantes les plus importantes ont été relevées et se trouvent

en note à la fin du deuxième volume; on y retrouvera
la trace des formes successives revêtues par les Pensées de

Pascal, et l'on aura ainsi le curieux spectacle du laborieux
enfantement de chacune d'elles.

» Quanta ce qui est de l'orthographe, nous avons scrupuleusement

respecté celle de l'auteur partoutoù nousavons eu affaire à

des fragments autographes; nous ne l'avons corrigée que là où
la main inhabile de ses secrétaires avait commis de telles fautes,
fait de tels contresens, qu'il eût été impossible de les laisser
subsister. Pour la ponctuation, nous en avons mis le moins possible,

suivant celle du manuscrit là où elle fournit un sens acceptable;

on remarquera qu'avec notre système le style de Pascal

change complètement de caractère ; de court, de bref qu'il était,
il devient plus orné, emploie des périodes longues et bien



552 AUGUSTE MOLINIER

développées, manière d'écrire qui paraît plus naturelle chez

un élève de Montaigne, chez un écrivain du XVIIe siècle. »

M. Auguste Molinier est trop modeste quand il termine sa

préface en disant qu'il espère que le public lettré reconnaîtra
« que le texte de Pascal ne sort pa,s de nos mains tel que nous
l'avions pris et que notre travail marque une nouvelle étape

vers l'édition parfaite qu'attendent encore les Pensées. » La

présente édition ne devient pas seulement indispensable aux
lettrés, elle annule toutes les éditions vulgaires, qui ne peuvent
plus avoir la prétention de reproduire le texte original, et elle
demeure l'édition définitive jusqu'à ce qu'un admirateur de

Pascal, mettant à profit les découvertes modernes, nous donne
la reproduction photographique des petits papiers du penseur.
Rien des lecteurs seraient fort heureux de pouvoir ainsi s'exercer

à déchiffrer les manuscrits du grand homme et à corriger
à leur tour les éditeurs. Il serait à désirer que le public accueillît
assez favorablement la présente édition pour encourager la
maison Alphonse Lemerre à se lancer dans une entreprise qui
éveillerait les vives sympathies de tous les amis de Pascal.

Nous regrettons de n'avoir pas suffisamment fréquenté la

présente édition pour être en mesure de signaler au lecteur la
valeur des nombreuses leçons qu'elle présente. Voici quelques
épis cueillis en passant et à la hâte sur la lisière d'un champ
qui semble promettre une abondante moisson.

M. Molinier reconnaît qu'il est des passages de Pascal qui
sont inintelligibles. C'est le cas du suivant : « Jamais on ne
s'est fait martyriser pour les miracles qu'on dit avoir veus, car
ceux que les Turs croyent par tradition, la folie des hommes va
peut-être jusqu'au martyre, mais non pour ceux qu'on a

veus. » M. Faugère a lu et imprimé les uns croient au lieu de

les Turs croient II, 234. Le sens que donne cette fausse

leçon est encore plus défectueux, et de plus la phrase est

incorrecte. » Pag. 337, notes, vol. II.
« Si les miracles arrivent, on dit que les miracles ne suffisent

pas sans la doctrine, et c'est une autre voye, pour blasphémer

les miracles. » Faugère, II, 219, a lu une autre vérité, ce

qui n'a aucun sens. « Le motvertu, si on adoptait notre lecture,



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 553

aurait ici le sens de moyen, d'occasion. Peut-être ne faut-il
accepter ni l'une ni l'autre leçon ; vérification faite, nous serions
disposé à lire une autre voye. Ce dernier mot est fréquemment
employé par Pascal dans ce sens. »

Page 83, vol. II. « Les magiciens de Pharaon n'induisoyent
point à erreur. M. Faugère, II, 218, a lu et imprimé: ne
séduisaient pas à erreur Cette leçon n'est pas même française. »

« Il n'y a presque plus que la France où il soit permis de dire
que le concile est au-dessous du pape. » Pag. 113, vol. II. « Les
éditions précédentes portent au-dessus. Notre leçon nous
paraît plus admissible, puisqu'il s'agit de la tyrannie des jésuites,

qui ont toujours tendu à mettre le pouvoir du pape
au-dessus des conciles ; il s'agit, d'ailleurs, delà persécution de

Port-Royal, qui, condamné par le pape, en appelait au concile.

» Notes, pag. 347.

« Salomon de Tultie. Ce nom bizarre n'avait, pu être interprété
par personne, quand un mot de M. Havet, dans sa première
édition, mit M. Frédéric Chavannes pasteur à Amsterdam, sur
la voie d'une explication décisive; en effet, ce nom n'est autre
chose que l'anagramme, lettre pour lettre, de Louis de Mon-
talte. La même explication est encore proposée dans un article,
signé Léon Rernard, publié dans le Courrier d'Alençon, numéros

des 22 et 25 juillet 1871. L'auteur de ce dernier article ne

paraît pas avoir connu la note mise par M. Havet dans sa

seconde édition des Pensées. » Pag. 351, note, vol. IL
Nous renvoyons à l'ouvrage même pour une longue note sur les

fameux mots de Pascal dans sa Profession de foi : « Soumission

totale à Jésus-Christ et à mon directeur. » M. Molinier pense que
ces mots sont bien de Pascal, mais que le texte en a été mal
fixé. Pag. 353, notes, vol. IL

Par contre, le nouvel éditeur ne voit dans le morceau Abrégé
de la vie de Jésus, que la traduction d'un traité plus ancien sur
la matière. « Le style de ce morceau est généralement négligé
et semble calqué sur un texte en une autre langue; enfin le ton
en général de l'ouvrage est languissant et terne et ne rappelle
nullement le Mystère de Jésus, l'un des morceaux les plus
passionnés que Pascal ait écrits. »

THÉOL. ET PHIL. 1879. 37



554 AUGUSTE MOUNIER

M. Auguste Molinier nous donne la physionomie du manuscrit

renfermant le fameux passage Disproportion de l'homme,
un des morceaux les plus célèbres et les plus achevés des
Pensées : « Le manuscrit original est couvert de ratures, et c'est

grâce à ces remaniements successifs que Pascal a obtenu ce

style tout à la fois étudié et passionné. » Le grand passage
« que l'homme regarde cette éclatante lumière, »aété remanié
au moins trois fois par l'auteur, qui en a successivement corrigé
les mots et les phrases. Pag. 225, notes, vol. II.

Voici comment le nouvel éditeur lit le fameux passage sur le

roseau pensant :

« L'homme n'est qu'un roseau, le plus faible de la nature,
mais c'est un roseau pensant, il ne faut pas que l'univers
entier s'arme pour l'écraser, une vapeur, une goutte d'eau suffit
pour le tuer. Mais quand l'univers l'écraserait, l'homme serait
encore plus noble que celui qui le tue, parce qu'il sçait qu'il
meurt et l'avantage que l'univers a sur lui. L'univers n'en sait
rien. » Ce passage célèbre, ajoute M. Molinier, est un des rares
fragments de l'autographe qui donne une ponctuation à peu près
complète. On dirait que Pascal a prévu l'amphibologie de là
dernière phrase et cherché à la prévenir. Nous adoptons sa

ponctuation, qui d'ailleurs est la plus satisfaisante pour le sens.
C'est à M. Havet que revient l'honneur de l'avoir établie. Les

anciens éditeurs imprimaient : « Et l'avantage que l'univers a

sur lui, l'univers n'en sait rien, s Pag. 245, vol. II, notes.

Voilà les quelques leçons nouvelles que nous avons pu saisir

au passage. M. Havet a également constaté de nombreuses
variantes entre l'ancien texte et le nouveau et en donnant la

préférence au dernier. Nous en signalerons quelques-unes.
Les anciennes éditions disaient : « Et qu'il s'étonne de ce que

ce vaste tour lui-même n'est qu'un point très délicat. » Edition

Astié, pag. 101, vol. II. — Molinier, vol. I, pag. 26. « Qu'une
pointe très délicate. » Pointe vaut mieux que point, car point
est une expression mathématique; un point est un indivisible
qui ne peut pas être « très délicat, s

Cet état qui tient le milieu entre deux extrêmes se trouve en

« toutes nos puissances. » Astié, pag. 107.— Molinier, pag. 31.



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 555

« En toutes nos impuissances, » et cette leçon s'accorde avec
les deux alinéas suivants, remplis, en effet, d'une enumeration
d'impuissances.

« Le ton de voix impose aux plus sages et change un discours
et un poème de face. » Astié, pag. 113. — Molinier, pag. 78.
« Et change un discours et un poème de force. » Si cela n'est
pas très bien dit, cela pourtant a plus de sens que l'autre
leçon. »

« La justice et la vérité sont deux pointes si subtiles que nos
instruments sont trop émoussés pour y toucher exactement. »

Astié, pag. 123. — Molinier, pag. 82. « Sont trop mousses. »

Excellente leçon qui nous conserve un vieux mot et qui donne

un bien meilleur sens.
« Au lieu qu'on ne voit presque rien de juste et d'injuste, etc. »

Astié, pag. 136. — Molinier, pag. 91. « Au lieu qu'on ne voit
rien de juste ou d'injuste. » Port-Royal n'avait pu copier cette

phrase sans l'adoucir.
« On les accable d'affaires, de l'apprentissage des langues et

des sciences. » Astié, pag. 155. — Molinier, pag. 56. De

l'apprentissage des langues et d'exercices. « Les exercices sont
encore une autre espèce de divertissement. »

« J'ai dit souvent que tout le malheur des hommes vient
d'une seule chose, qui est de ne savoir pas demeurer en repos
dans une chambre. » Astié, pag. 256. — Molinier, pag. 49.

« J'ai découvert. » Plus hardi et plus original, M. Molinier

n'indique par cette correction dans ses notes.

« Ou à placer adroitement une balle. » Astié. pag. 164. —
Molinier, pag. 62. « Une barre. » On lit dans le Dictionnaire de

l'Académie : « Jeter la barre, lancer la barre, sorte de jeu
auquel on s'exerçait autrefois et dont l'usage subsiste encore
dans quelques provinces. »

« C'est un grand avantage que la qualité, qui, dès dix-huit

ou vingt ans, met un homme en passe, connu et respecté,

comme un autre pourrait avoir mérité à cinquante ans; c'est

trente ans de gagnés sans peine. »Astié, pag. 146.— Molinier,

pag. 103. « Que la noblesse est un grand avantage, qui, dès

dix-huit ans, met un homme en passe, etc. » Port-Royal a



556 AUGUSTE MOLINIER

ajouté : « ou vingt ans, » pour l'exactitude du calcul; mais cette
addition affaiblit le trait. Et puis pourquoi supprimer
l'exclamation? Et pourquoi mettre « la qualité » au lieu de « la

noblesse, » comme si ce dernier mot était sacré?

« Pour la faire remarquer avec plaisir (la vérité), il faut la

voir faire naître. » Astié, pag. 164. — Molinier, pag. 60. « La
faire naître, » c'est-à-dire la faire voir naissant, correction
indispensable.

« Et qu'ensuite vous croyiez sûrement les choses que je vous
enseigne. -» Astié, pag. 228. — Molinier, pag. 279. « Et qu'ensuite

vous croyiez sciemment. » M. Molinier dit lui-même qu'il
n'est pas sûr de ce mot; mais d'une part il déclare la leçon
sûrement « absolument inadmissible; » d'autre part, la leçon
sciemment convient très bien pour le sens, car Pascal dit, au

nom de la religion : « Je ne puis vous démontrer toutes les

vérités que je vous enseigne, mais je vous ferai voir par des

marques certaines que je suis de Dieu, et dès lors vous croirez
sciemment, c'est-à-dire en connaissance de cause, les choses

mêmes que je ne pourrai pas vous démontrer. »

« La grandeur de la sagesse qui n'est nulle (part) sinon en

Dieu, est invisible aux charnels et aux gens d'esprit. » Astié,
pag. 260. — Molinier, tom. II, pag. 22. « Qui n'est nulle, sinon
de Dieu. » Cette leçon est bien préférable à l'autre, qui était
d'ailleurs une conjecture plutôt qu'une leçon. Il n'est pas exact

que la sagesse (comme Pascal entend ce mot) ne soit qu'en
Dieu; elle est aussi dans ses saints, en qui il la met. Mais il est

très vrai qu'il n'y a de sagesse, en ce sens, que celle qui est de

Dieu, par opposition à la prétendue sagesse des gens d'esprit.
« Aux yeux du cœur et qui voient la sagesse. » Astié, pag. 261.

— Molinier. « Aux yeux du cœur qui voient la sagesse. » Le et

n'était pas seulement inutile, il gâtait la phrase.
« Mais qu'il est bien venu avec tout l'éclat de son ordre »

Astié, pag. 261. — Molinier. « Mais il y est bien venu. » Cet y
est nécessaire; il signifie : dans son règne de sainteté, par
opposition à son règne de gloire à la fin du monde.

« Les prophètes ont prédit, mais n'ont pas été prédits. Les
saints ensuite sont prédits, mais non prédisants. Jésus-Christ



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 557

est prédit et prédisant. » Astié. pag. 279. — Molinier, pag. 5.
« Les saints ensuite prédits, non prédisants. Jésus-Christ prédit
et prédisant. » Cela est bien autrement vif.

« Antiochus Œcus, roi de Syrie. » Astié, pag. 373. — Molinier,

tom. II, pag. 220. « Antiochus Deus » ou Antiochus II; il
n'y a pas d'Antiochus Œcus.

« La religion des juifs semblait exister essentiellement en la
paternité d'Abraham, en la circoncision, aux sacrifices, aux
cérémonies, en l'arche, au temple de Hiérusalen, et enfin en la
loi et en l'Alliance de Moïse. Je dis qu'elle ne consistait en
aucune de ces choses. » Astié, pag. 305. — Molinier, tom. I,
pag. 304. « En l'arche, au temple, en Hiérusalem. » Cette
correction importante est pleinement justifiée par la suite du

morceau, qui contient un article sur chacun des points indiqués
dans cette première phrase. On trouve en effet plus loin
séparément l'article du temple : « Que le temple serait rejeté, etc., »

et. l'article de Jérusalem : « que Hiérusalem serait réprouvée et
Rome admise. »

« L'ante-Christ et les faux prophètes parleront ouvertement
contre Dieu et contre Jésus-Christ. » Le mot Christ est suivi
d'un blanc. Astié, pag. 317. — Molinier, tom. II, pag. 75, remplit

ce blanc par ces mots : « qui n'est point caché, » ce qui
s'accorde très bien avec ce qui suit.

« En considérant l'Eglise comme unité, le pape quelconque
est le chef, est comme tout. » Astié, pag. 261, vol. I. — Molinier,

tom. II, pag. 113. « Le pape qui en est le chef. » L'autre
leçon n'a pas de sens.

« Nous ne nous soutenons pas dans la vertu par notre propre
force, mais par le contre-poids de ces deux vices opposés,

comme nous demeurons debout entre deux vents contraires. »

Astié, pag. 339, vol. I. — Molinier, tom. I, pag. 44. « Mais par
le contre-poids de deux vices opposés, nous demeurons debout

comme entre deux vents contraires. » C'est-à-dire comme fait

un vaisseau entre deux vents.
« Portentum signifie ....» en blanc. Astié. pag. 315, vol. 2.

— Molinier, tom. II, pag. 86. « Portentum signifie simidacres. »

Leçon excellente, car en cet endroit de Jérémie la Vulgate dit:



568 AUGUSTE MOLINIER

in portentibus gloriantur, ce qui paraît d'abord signifier : ils
se glorifient dans leurs prodiges. Et comme il s'agit des gentils,
les ennemis de Port-Royal en concluaient (contre le miracle de

la sainte épine que Dieu permet que les infidèles mêmes
aient des miracles. Pascal répond que in portentis signifie :

dans leurs idoles.
« Saint Augustin a dit formellement que les forces seraient

ôtées au péché. » Astié, pag. 329, vol. I. — Molinier, tom. II,
pag. 228: « seraient ôtées au juste, » c'est-à-dire que le juste
lui-même n'aurait pas la force d'accomplir les commandements,
étant abandonné de la grâce. Voir la première Provinciale.

« Comme Dieu n'a pas rendu de famille plus heureuse, il
faut aussi qu'il n'en trouve pas de plus reconnaissante. » Astié,
pag. 299, vol. I. — Molinier, tom. II, pag. 89 : « qu'il fasse
aussi qu'il n'en trouve pas. » Très belle leçon, où Pascal a mis
toute sa foi janséniste à la grâce. Cette famille, pour qui Dieu
a fait un miracle, il ne dépend pas d'elle d'être reconnaissante

; il faut que ce soit Dieu encore qui la fasse telle. »

Nous en avons dit assez pour faire pressentir l'importance
de cette nouvelle édition. Malheureusement M. Molinier n'a

pas lui-même signalé, dans ses notes, toutes les corrections

qu'il a introduites dans le texte qu'il reproduit. Pour s'assurer
de ne pas en avoir omis d'importantes, il faudrait un travail
aussi considérable que celui de l'éditeur. M. Havet lui-même,
dont nous venons de mettre à profit les travaux, ne prétend
avoir fait qu'une étude incomplète. Le résultat auquel nous
aboutissons est donc purement négatif: nous n'avons pas encore
le texte définitif de Pascal dans nos éditions courantes. Disons-
le nettement, pour parler avec M. Havet, toute autre édition
demeure désormais sans valeur jusqu'à ce qu'on y ait introduit
les corrections de M. Molinier, au moins sous la forme d'un
errata à la fin du livre.

En attendant que ce travail important se fasse, nous serions

heureux d'ouvrir nos colonnes à ceux qui, possédant le loisir et

les aptitudes nécessaires, voudraient bien introduire dans le

texte reçu les variantes proposées par M. Auguste Molinier.
Outre les deux beaux volumes de ce nouvel éditeur, il faudrait



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 559

tenir compte de l'article de M. Havet, publié dans la livraison
du 24 mai 1879 de la Revue politique et littéraire. M. Havet lui-
même indique comme source des rapprochements qu'il signale
une série d'articles du Journal de l'instruction publique du 1er

décembre 1877 au 5 janvier 1878, sous ce titre : Etude critique
sur le texte des Pensées de Pascal. L'auteur de cette étude,
qui signe E. P., avait trouvé de son côté, en étudiant le manuscrit

autographe, plusieurs corrections à faire, mais il a été
devancé par M. Molinier, dont le premier volume avait déjà

paru à l'insu deE. P. quand celui-ci écrivait son Etude critique.

II

On voit que c'est au plus grand profit des admirateurs de

Pascal, jaloux de posséder ia pensée du maître dans toute son
intégrité, que M. Auguste Molinier s'est émancipé de la tradition

reçue quant à la reproduction du texte des précieux
fragments. Le succès avec lequel il s'est tiré de cette entreprise
délicate et laborieuse nous fait vivement regretter que le nouvel
éditeur n'ait pas usé de la même liberté lorsqu'il a dû arrêter
l'ordre, le plan dans lequel il nous présenterait les Pensées.

L'éditeur a fort bien proclamé le droit d'un plan scientifique,
avec ses lacunes, son incohérence inévitable, je dirai presque
ses rudesses. « Les anciennes éditions, avec leur apparente
régularité, dit fort bien M. Molinier, la suite à peu près
satisfaisante établie entre les divers fragments, leur titre net, sont,
au poinl de vue littéraire, beaucoup plus agréables à pratiquer;
elles satisfont le lecteur bien plus qu'une édition fragmentée et

dans laquelle la pensée est sans cesse interrompue, l'esprit
arrêté, la phrase laissée à l'état d'ébauche. Nous ne nous cachons

pas que pour beaucoup de personnes il en résulte une certaine

gêne ; mais n'est-ce pas le véritable procédé scientifique ne
vaut-il pas mieux, au risque de choquer le goût délicat de

quelques-uns, tout essayer pour rendre à l'ouvrage de Pascal sa

physionomie primitive Qu'on y réfléchisse un peu, et tout
homme sincère admettra que ce second système est infiniment
préférable à l'autre, qu'il met Pascal directement en face du



560 AUGUSTE MOLINIER

lecteur, qu'il laisse moins que tout autre place aux idées
personnelles de l'éditeur. »

Au lieu de mettre en pratique ces principes excellents,
M. Molinier se contente d'adopter le plan de M. Faugère, sans
le contrôler, bien qu'il le tienne au fond plutôt pour le moins
mauvais que pour le meilleur. Ce manque de hardiesse de la

part du nouvel éditeur a d'autant plus lieu de surprendre,
« qu'il ne faut pas croire, selon lui, que le plan en question
soit une chimère ; il existe, attesté par les titres de certains
fragments, par de précieuses indications sur l'ordre que Pascal

comptait suivre, et des témoignages contemporains viennent
ici confirmer ces brèves indications. » Il aurait fallu ajouter,
pour être complet, que nous retrouvons chez Pascal lui-même
les traces de plusieurs plans. C'est ce que M. Auguste Molinier
reconnaît expressément lorsqu'après avoir donné sous ce chef,
Preuves de la religion, le plan de Pascal : morale, doctrine,
miracles, prophéties, figures (vol. II. pag. 310), il ajoute en note :

« L'ordre indiqué par Pascal pour l'exposition des preuves de

la religion ne paraît pas avoir jamais été suivi par lui. » Vol. II,
pag. 322. Mais c'est déjà quelque chose, c'est même beaucoup

que cet ordre-là se soit présenté à l'esprit du grand chrétien.
Quel était alors le droit, le devoir dirai-je, d'un éditeur
impartial, indépendant, appelé à présenter au public les fragments
d'une œuvre inachevée? Comme le dit fort bien M. Auguste
Molinier, l'éditeur devait laisser le moins de place possible à ses

idées personnelles. Pour arriver là, il y avait une méthode unique

mais sûre. Il fallait, si j'ose ainsi dire, provoquer une
espèce de précipité intellectuel entre ces fragments pieusement
recueillis et puis les ranger en suivant l'ordre dans lequel ils
se seraient eux-mêmes classés. On était sûr de retrouver ainsi,
non pas des ébauches, des tâtonnements, mais le plan authentique

que Pascal même aurait dû adopter s'il eût senti toute la
haute portée de son œuvre, apprécié la valeur respective des

pierres diverses qui devaient entrer dans la construction de

l'édifice.
Mais pour en arriver là il fallait faire un pas de plus : il

convenait de se rendre compte de l'idée mère de toute la tendance



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 561

de Pascal, du principe central autour duquel devait s'effectuer
le précipité. Nous arrivons à la principale lacune du travail si

précieux de M. Molinier. Il a évidemment, je ne dirai pas, manqué

de hardiesse, mais suivi avec trop de confiance les sentiers
battus.-Comment en douter quand on l'entend dire: « Le
système théologique que Pascal a exposé dans la deuxième partie
des Pensées est avant tout janséniste. » (Préface, XL, vol. I.)
Passe encore pour le système théologique, si vous y tenez;
mais il y a avant tout la religion de Pascal qui n'est ni
janséniste, ni catholique, ni protestante, mais qui dépasse de

cent coudées les credo de toutes les sectes avec leurs systèmes
boiteux et branlants. Comment se fait-il que M. Auguste
Molinier, qui ne peut manquer d'être initié aux méthodes de la
critique moderne, ait oublié d'en faire bénéficier son auteur?
Sans doute Pascal appartient à sa secte, à son parti dont il est

l'ornement et la gloire; il est janséniste ; mais il est avant tout
un grand chrétien, une âme sincère, un penseur profond, et

par ces côtés-là il fait éclater les bandelettes du jansénisme
dans lesquelles il s'est trouvé pris par l'accident de la
naissance. Il est vraiment surprenant que M. Auguste Molinier ne
se soit pas donné la peine de distinguer entre les vérités
religieuses permanentes, éternelles dont Pascal était le représentant

passionné, et le lit de Procuste étroit, nécessairement

temporaire du jansénisme, dans lequel il essaie de les faire
tenir. En entrant dans cette voie, peut-être après bien d'autres,

aurait-il trouvé dans les fragments de Pascal les principes
de plusieurs apologies du christianisme. Mais son devoir d'éditeur

impartial, désintéressé, aurait été alors de s'attacher,
comme donnant le ton, à celle de ces apologies qui est
vraiment originale. Ce choix est d'autant plus imposé que seul il
laisse leur valeur respective aux preuves d'une nature
subordonnée et relative.

Cette apologétique vraiment originale est familière aux
admirateurs modernes de Pascal parmi nous. Pour la résumer
en un mot, nous dirons qu'elle a découvert un moyen populaire,

facile, court de mettre l'âme humaine directement en

rapport avec l'Evangile sans faire appel à la méthode autori-



562 AUGUSTE MOLINIER

taire, soit des catholiques, qui en appellent à l'Eglise, soit des

protestants, qui s'en réfèrent à la sainte Ecriture. Sans doute,
Pascal en appelle aux miracles, aux prophéties, aux figuratifs;
mais ce sont là des preuves subsidiaires, accessoires, exclusivement

à l'usage des convaincus. Inadvertance curieuse et bien
caractéristique dans la table des matières de l'édition de

M. Auguste Molinier, nous n'avons pas su découvrir de rubrique

ayant pour titre des moyens d'arriver à la foi. Mais c'est
là une question capitale, décisive, lorsqu'il s'agit de faire l'apologie

du christianisme. Si le nouvel éditeur veut bien peser les

pensées que ses prédécesseurs rangent sous ce chef, le grand
chrétien ne peut manquer de lui apparaître sous un jour tout
nouveau. Pascal n'a du reste pas fait mystère de sa
nouvelle méthode : il la proclame à haute et intelligible voix, afin

que nul n'en ignore. « Il y a, dit-il, trois moyens de croire : la

raison, la coutume, l'inspiration... La religion chrétienne, qui
seule a la raison, n'admet pas pour ses vrais enfants ceux qui
croient sans inspiration : ce n'est pas qu'elle exclue la raison et

la coutume, au contraire ; mais il faut ouvrir son esprit aux

preuves, s'y conformer par la coutume ; mais s'offrir par les

humiliations aux inspirations, qui seules peuvent faire le vrai
et salutaire effet ne evacuetur crux Christi. » (1 Cor. I, 17.)

Cette subordination des preuves et de la coutume à ce que
Pascal appelle l'inspiration, est décisive. N'est-ce pas nous
dire assez clairement que tout dans son apologétique devait

dépendre du contact moral et religieux qui s'établit entre l'âme
et Dieu, et qui décide du sort de chacun? Au surplus, Pascal

ne laisse aucun doute sur ce qu'il faut entendre par l'inspiration.

« Le cœur a ses raisons, que la raison ne connaît point :

on le sait en mille choses. Je dis que le cœur aime l'être
universel naturellement et soi-même naturellement, selon qu'il s'y
adonne ; et il se durcit contre l'un ou l'autre à son choix. Vous

avez rejeté l'un et conservé l'autre: est-ce par raison que vous
aimez?... »

«... C'est le cœur qui sent Dieu, et non la raison. Voilà ce

que c'est la foi : Dieu sensible au cœur, non à la raison. »

« La foi est un don de Dieu, ne croyez pas que nous disions



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 563

que c'est un don de raisonnement. Les autres religions ne
disent pas cela de leur foi ; elles ne donnaient que le raisonnement

pour y arriver, qui n'y mène pas néanmoins. »

« Ceux qui croient sans avoir lu les Testaments, c'est parce
qu'ils ont une disposition intérieure toute sainte, et que ce

qu'ils entendent dire de notre religion y est conforme. »

Il n'en faut pas davantage pour persuader des hommes qui
ont cette disposition dans le cœur, et qui ont cette connaissance

de leur devoir et de leur incapacité.
« Ceux que nous voyons chrétiens sans la connaissance des

prophéties et des preuves ne laissent pas d'en juger aussi bien

que ceux qui ont cette connaissance. Ils en jugent par le cœur,
comme les autres en jugent par l'esprit. C'est Dieu lui-même
qui les incline à croire ; et ainsi ils sont très efficacement
persuadés. »

Voici maintenant la valeur des preuves dites externes, pour
ceux qui ont commencé par se convaincre de la vérité de

l'Evangile par la bonne méthode, celle de l'inspiration.
« J'avoue bien qu'un de ces chrétiens qui croient sans preuves
n'aura peut-être pas de quoi convaincre un infidèle qui en
dira autant de soi. Mais ceux qui savent les preuves de la

religion prouvent sans difficulté que ce fidèle est véritablement

inspiré de Dieu, quoiqu'il ne pût le prouver lui-même.
Car Dieu ayant dit dans ses prophètes (qui sont indubitablement

prophètes) que dans le règne de Jésus-Christ il répandrait
son esprit sur les nations, et que les fils, les filles et les enfants
de l'Eglise prophétiseraient, il est sans doute que l'esprit de

Dieu est sur ceux-là, et qu'il n'est point sur les autres. » Peut-on

dire plus clairement que les preuves externes dites rationnelles
sont à l'usage exclusif des homines déjà convaincus et ne peuvent

servir qu'à légitimer leur foi en face des adversaires? Et

puis avez-vous remarqué comment Pascal insiste sur la

promesse faite par Dieu d'être, au moyen de son Esprit, toujours
avec les fidèles jusqu'à la fin des siècles C'est là rompre avec
toute fausse autorité extérieure pour se fier à ce Saint-Esprit
de Dieu qui a été la terreur des hommes sages et sobres dans

toutes les églises. Il est étrange de voir comment la peur des



564 AUGUSTE MOLINIER

enthousiastes, hélas trop souvent rares, impuissants, vite
refroidis eux-mêmes, a rivé la dogmatique chrétienne à des

habitudes d'esprit étrangères à notre culture et qu'il aurait
fallu se hâter de traverser promptement, pour aboutir aux
conceptions plus larges, plus évangéliques réclamées par le
spiritualisme chrétien.

En prononçant ces paroles et bien d'autres, Pascal a rompu
avec son époque, janséniste, catholique, ou protestante. Il est

devenu le père de cette mystique rationnelle à laquelle appartient

l'avenir religieux de notre Occident, si le christianisme
doit avoir un avenir dans nos contrées, je dis un avenir
religieux, et ne pas descendre au rang de fétichisme, de vulgaire
superstition liturgique dont on se transmet d'autant plus fidèlement

les formules, censées douées d'une force magique, qu'on
a plus perdu le secret de sa vraie force de rénovation et de vie.

Voilà pourquoi Pascal est devenu l'écrivain de prédilection
des protestants qu'il n'aimait guère. Dans tous les moments
critiques il a été défendu, non par les protestants catholiques
qui perdent leur temps à se disputer avec Rome en vrais
frères ennemis, autour de la question d'autorité, alors que le
monde leur échappe aux uns et aux autres, mais par ces
protestants de l'avenir appelés à grouper autour d'eux tous ceux
qui croiront encore à un christianisme spirituel et libre. Il est

surprenant que M. Auguste Molinier n'ait pas aperçu tout ce
côté si important de son sujet. Ce point de vue présente l'auteur

des Pensées sous un jour éminemment nouveau et original
en transformant ce janséniste anxieux, maladif, presque
sectaire, en prophète d'un glorieux avenir réservé encore à

l'Eglise. Et cependant Sainte-Reuve, que M. Auguste Molinier
trouve si pondéré, si équitable, à l'endroit de Pascal, n'a eu

garde de méconnaître le lien étroit qui rattache l'auteur des

Pensées aux plus avancés, aux plus protestants d'entre les

protestants. Il n'est qu'une explication de cette inadvertance
regrettable. Le nouvel éditeur, se renfermant trop exclusivement
dans son rôle de critique littéraire, de déchiffreur de respectables

manuscrits, n'aura pas cru devoir aborder les questions

théologiques. C'est là beaucoup trop de modestie et de ré-



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 565

serve. Il n'y a rien de tel qu'un laïque d'esprit et de cœur
pour trancher certains nœuds gordiens autour desquels les

experts, les hommes du métier, s'attardent comme à plaisir
depuis des siècles. Si M. Molinier s'était moins interdit d'aborder

le fond des problèmes, il n'aurait pu passer sous silence
l'ouvrage de Vinet sur Pascal, qu'il doit avoir connu au moins

par Sainte-Reuve.
Grâce à cette réserve excessive, M. Molinier tombe dans

certaines méprises que ses confrères en admiration pour
Pascal seront tentés de prendre pour de criantes hérésies. On

en jugera par la note suivante qui lui est inspirée par le rôle
exagéré que Pascal fait jouer à la doctrine du péché originel.
« Ici commence, dit-il, la partie la plus originale, mais aussi la
plus fausse du raisonnement de Pascal. Jamais raisonnement
déductif plus rigoureux n'a été employé en théologie, mais

jamais aussi on n'a raisonné plus faussement. Voici son
argumentation dépouillée de sa forme oratoire :

» L'homme est double et corrompu ; or le dogme du péché

originel rend compte de cette duplicité et de cette corruption;
donc ce dogme et par suite la religion chrétienne sont vrais.
C'est là une pétition de principe ; la majeure du raisonnement
n'est pas prouvée ; c'est une opinion philosophique, ce n'est

pas une vérité qui s'impose. On peut soutenir que l'homme est

l'être le plus parfait de la création, ou même un être parfait
absolument ; en pareille matière tout dépend de la tournure
d'esprit du raisonneur. (Voyez Panglos et Martin, dans

Candide.) Ce n'est donc pas une vérité mathématique, comme par
exemple que les trois angles d'un triangle quelconque sont

égaux à deux droits. Si nous passons à la mineure, nous
verrons qu'elle pèche en plusieurs points ; le dogme en question
n'appartient qu'à une race humaine, à une des trois cents et

quelques religions qui se partagent la terre; il n'a pas toujours
été adopté, il n'est pas adopté par tous les hommes actuellement

vivants. Nous ne disons rien de l'éternelle querelle entre

optimistes et pessimistes. Remarquons seulement que ce n'est

pas la peine de soumettre ses croyances religieuses à un
raisonnement rigoureux, comme le fait Pascal, pour arriver à de



566 AUGUSTE MOLINIER

pareils sophismes. Il serait plus simple de se contenter de

croire, sans essayer de donner la raison de sa foi. »

M. Auguste Molinier rencontrera sans peine, parmi les
protestants du moins et cela d'entre les chrétiens les plus fervents,
beaucoup d'hommes qui lui abandonneront, de la meilleure
grâce du monde, ce qu'il appelle la mineure du syllogisme de
Pascal. Nous ne dirons pas que c'est là le côté temporaire et
janséniste du raisonnement de Pascal, puisqu'il est bien connu
que l'Eglise a professé de bonne heure cette doctrine. Mais

cette doctrine, comme toutes les doctrines, n'est qu'une simple

explication humaine d'un fait d'ordre supérieur qui
s'impose. Toute explication de ce genre ne vaut donc que jusqu'à
ce qu'on en ait trouvé de meilleures. Ce n'est pas à dire que ce
moment soit déjà venu ; peut-être ne viendra-t-il jamais. Mais

il vaudrait encore mieux se passer de toute explication que d'en

accepter une risquant de compromettre la réalité du fait capital
dont elle doit rendre compte. C'est un peu là le point où en
sont bien des penseurs. Les experts en ces matières sont venus
fort à propos au secours des doutes soulevés par les dogmaticiens.

Ce n'est un mystère pour personne que, d'après
certains hébraïsants, — et qu'il soit bien entendu que nous
n'entendons-nous mettre sur les bras aucune querelle d'aucun genre
avec les représentants d'aucune école, — le récit idyllique de la
Genèse serait tout simplement, un produit relativement assez

récent de la réflexion philosophique, s'attaquant au problème
ardu de l'origine du mal moral. Encore une fois, nous ne voulons

pas nous mêler de choses qui ne nous regardent en rien ;

nous avons à la hâte saisi quelques mots au vol, en écoutant
aux portes. C'est à M. Aug. Molinier que notre discours s'adresse

exclusivement. Il aura évidemment compris qu'en ces matières

il importe de distinguer, avec le plus grand soin, entre le fait
et l'explication qu'on en donne. Or, si les chrétiens diffèrent
entre eux quant à l'explication du mal par le péché originel,
ils sont tous d'accord pour affirmer la double nature de

l'homme, ce qu'il appelle, lui, la majeure du syllogisme de

Pascal. Si c'était le lieu et le moment, il serait fort aisé d'établir

que, bien compris, les sectateurs « des trois cents et quel-



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES 567

ques religions qui se partagent la terre » ne tiennent pas sur
cet article un autre langage que le janséniste le plus étroit.
Nous nous permettons de renvoyer sur ce point capital à un
publiciste non suspect de jansénisme, à Benjamin Constant,
dans son ouvrage surla religion. Les religions n'ont pas en
effet d'autre raison d'être que l'existence de cette double
nature de l'homme. Faites disparaître le vif sentiment de ce fait et
toutes les religions tombent du même coup. Celui qui n'a pas
connu pratiquement cette lutte entre les deux natures manque
de la condition indispensable pour comprendre le premier mot
des choses religieuses. La religion naît, en effet, de cette
oscillation constante de l'homme entre ces deux natures hostiles

qui se disputent le gouvernement de sa vie. Les religions
diffèrent quant à la manière de comprendre et d'expliquer la
nature humaine, mais elles plongent toutes plus ou moins leurs
racines dans la douloureuse expérience du mal, du péché, qui
ne cesse, en tout pays et en tout climat, de s'imposer à

l'humanité entière. C'est pour cela que l'homme est et demeure

un être religieux. M. Auguste Molinier appartient incontestablement

à cette immense confrérie. Aussi devons-nous mettre
sur le compte d'une heure de distraction l'appel aux
mathématiques et surtout à l'école de Voltaire, pour laquelle toutes

ces questions ne constituent qu'un affreux galimatias. M.

Auguste Molinier, ne s'offensera pas, il verra au contraire une

preuve de la haute estime que nous inspire sa belle édition
des Pensées, quand nous dirons que l'intervention de Panglos
en cette affaire est vraiment une tache et qu'il doit profiter de

la première occasion pour la faire disparaître. En tout ceci

nous ne parlons ni en janséniste ni en puritain calviniste. Le

devoir de ne pas confondre les genres est une des premières
règles de toute bonne littérature, surtout en français. M. Molinier

ne l'a-t-il pas un peu oublié quand il fait intervenir
l'autorité du génie le moins religieux de notre pays dans l'appréciation

de l'œuvre la plus franchement chrétienne que nous

possédions en français?
Voici un autre inconvénient grave se rattachant de fort près

au précédent. Le nouvel éditeur des Pensées ne se trompe pas



568 AUGUSTE MOLINIER

seulement quant au plan du livre à restituer, mais aussi pour
ce qui tient àia valeur respective de chacune des parties. Comment

l'école de Pascal ne verrait-elle pas une seconde hérésie
des plus graves dans les lignes suivantes qui accompagnent
le passage sur le -mystère de Jésus-Christ? « Ce morceau tout
mystique est une sorte d'élévation de Pascal vers Jésus-Christ;
on le rattache aux Pensées parce qu'il se trouve dans le manuscrit

autographe, mais il n'en fait pas réellement partie'. »

Pour tenir ce langage, il faut oublier que la religion, la

théologie de Pascal n'est autre chose, dans son essence la

plus intime, qu'une union mystique de l'âme avec Jésus-

Christ; c'est en cela que l'auteur des Pensées dépasse tous
ses prédécesseurs, en se plaçant à une hauteur que ceux qui
sont venus après lui sont loin d'avoir atteinte. A ses yeux Jésus-

Christ est tout le christianisme. Pour les théologiens autoritaires,

catholiques ou protestants, la christologie n'est qu'une
doctrine comme tant d'autres, qui doit être reçue sur la foi de

preuves externes. D'après l'école de Pascal, il faut commencer

par entrer en communion vivante et personnelle avec Jésus-

Christ le réparateur de l'humaine misère : ce fait est la porte
d'entrée de l'Evangile ; avant d'être passé par là on ne l'a pas
compris, et c'est cette autorité spirituelle de Jésus -Christ,
s'imposant à l'âme, qui seule donne la clef de tous les autres
éléments que la religion peut renfermer: ceux-ci n'ont de

valeur et d'autorité qu'en tant qu'ils reflètent plus ou moins la

personne de Jésus-Christ. Bien loin donc de plaider les
circonstances atténuantes quand il s'agit d'introduire le passage
sur le mystère de Jésus-Christ, il faut lui réserver la place
d'honneur, en faire la clef de voûte de tout l'édifice des Pen-

' M. Molinier est beaucoup mieux inspiré quand il fait la même

remarque au sujet de l'article des miracles : « La plupart des pensées, dit-
il, qui composent ce chapitre et le suivant ne font plus réellement partie
de l'ouvrage projeté par Pascal. Ce sont des notes souvent obscures et
très incomplètes, prises par lui pour justifier le miracle de la sainte
épine, nié et discuté par les ennemis de Port-Royal, et pour répondre aux
critiques des Lettres à un provincial. Ces notes se trouvent presque toutes
dans le manuscrit autographe; elles sont généralement très difficiles a

lire. »



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES DE BLAISE PASCAL 569

sëes. Pascal, du reste, s'est clairement expliqué sur la place

que la personne de Jésus-Christ occupe dans sa conception
religieuse : « Hors de Jésus-Christ nous ne scavons, dit-il, ce que
c'est ni que notre vie ni que nostre mort ny que Dieu, ny que
nous mêmes. Ainsi dans l'Ecriture, qui n'a que Jésus-Christ

pour objet (qu'on veuille bien méditer la portée et la hardiesse
de cette déclaration) nous ne cognoissons rien et ne voyons
qu'obscurité et confusion dans la nature de Dieu et dans la

propre nature... mais par Jésus-Christ et en Jésus-Christ, on

prouve Dieu et on enseigne la moralle et la doctrine. Jésus-
Christ est donc le véritable Dieu des hommes... Sans Jésus-

Christ le monde ne subsisterait pas, car il faudrait ou qu'il
fust destruict ou qu'il fust comme un enfer. » — Jésus-Christ

que « les deux Testaments regardent, l'ancien comme son
attente le nouveau comme son modèle, tous deux comme leur
centre. »

Mais à quoi bon multiplier les citations? Nous prêchons des

convertis dans la personne de nos lecteurs, tandis que M.

Auguste Molinier risque de ne pas comprendre notre préoccupation,

faute de s'être placé au point de vue nécessaire pour
contempler l'édifice des Pensées dans sa simplicité et sa

majestueuse grandeur. Et cependant ce point de vue indispensable,

Pascal lui-même avait pris soin de l'indiquer. On ne

juge pas de ces choses-là du dehors, dit-il quelque part; entrez
et vous comprendrez. Or M. Auguste Molinier, par une réserve

excessive, se tient obstinément dehors, fort près de la porte,
il est vrai, mais enfin il n'entre pas. Il est regrettable qu'oubliant

une autre pensée de Pascal qui demande qu'on soit

avant tout non pas spécialiste, mais honnête homme, il n'ait

pas un instant abdiqué son caractère d'élève de l'école des

chartes, sa mission de paléographe, pour apprécier, goûter
simplement comme tout le monde ce qu'il avait recueilli.

Malgré celte lacune, qui est décisive, M. Molinier est bien

près d'avoir mis la main sur le vrai plan des Pensées. Nous nous

permettons de voir dans ce fait une preuve nouvelle que cet

ordre-là devait s'imposer et par les preuves externes et par les

preuves internes découlant de la nature même du sujet.
THÉOL. ET PHIL. 1879. 38



570 J.-F. ASTIÉ

« Pascal, dit-il, commença par rechercher quelles étaient les

.preuves les plus propres à persuader les hommes et par montrer

que la religion était, à ce point de vue, aussi probable que
les choses les plus indubitables. » C'est pour tenir compte de ce

fait que, dans notre édition des Pensées, nous avons mis, en

guise d'introduction, divers opuscules traitant du problème de
la connaissance. Ces traités, dont la liaison avec les Pensées a

échappé aux autres éditeurs, s'y rattachent au contraire d'une
manière fort étroite. Il est tout naturel, comme le remarque
M. Molinier, que Pascal s'occupe, d'une manière générale,
« des preuves les plus propres à persuader les hommes, »

avant de montrer « que la religion était à ce point de vue
aussi probable que les choses les plus indubitables. » C'est en
obéissant à la même préoccupation que nous avons groupé,
dans le premier chapitre de la seconde partie, sous le titre de

Caractères de la vraie religion, toutes les pensées tendant à

établir que le christianisme répond bien à ce que la raison
humaine est en droit d'exiger de la religion vraie.

Mais revenons à M. Molinier. « Passant ensuite à l'étude de

l'homme, Pascal en indique, sous une forme saisissante, toutes
les contradictions, la grandeur, la bassesse, etc. Il étudie
ensuite les systèmes des philosophes, et en prouve l'inanité ; il
étudie les religions, et en démontre la fausseté, la vanité. »

Jusqu'ici tout est bien. Mais pourquoi, après avoir administré la

preuve négative, ajourner ensuite la preuve positive? C'est au

moment où Pascal vient de décrire les misères de ce grand
seigneur dépossédé appelé l'homme qu'il convient de le mettre en
contact avec le réparateur Jésus-Christ, dont nous parle l'Ecriture.

M. Auguste Molinier essaye bien de suivre cette marche,
mais, au lieu de nous présenter directement le contenu, il se

croit obligé de se placer au bénéfice de l'autorité du contenant.
Comme bien d'autres, il s'imagine que l'on va de l'Ecriture à

Jésus-Christ, tandis qu'en réalité on va de Jésus-Christ à

l'Ecriture. Ce n'est que pour celui qui a compris et reçu le
Rédempteur qu'un reflet de sa gloire se répand subitement sur
tout ce qui le prépare et l'annonce. En cédant à cette illusion
d'optique si commune, que M. Auguste Molinier nous le par-



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PEN8ÉK8 DE BLAISE PASCAL 571

donne, il s'est une fois de plus montré disciple de Pascal encore
plus selon la lettre que selon l'esprit.

III

Nous serions vraiment désolé si on voulait s'autoriser des

observations qui précèdent pour ranger le nouvel éditeur
parmi les adversaires religieux des Pensées; c'est le contraire
qui est le vrai. Au surplus M. Molinier s'en explique clairement.

« Ayant eu, dit-il, après tant d'autres, à étudier ce livre
singulier, nous espérons démontrer que Pascal n'a jamais été

sceptique que par méthode, qu'il y eut rarement des opinions
religieuses plus ardentes que les siennes et que jamais on
n'écrivit un livre plus chrétien que les Pensées. Heureux si

nous pouvons persuader quelques-uns de nos lecteurs et leur
faire partager notre conviction. »

Au fait, toutes nos remarques reviennent à une seule. Nous

sommes si reconnaissant envers M. Auguste Molinier de nous
avoir donné le vrai texte de Pascal que nous n'avons pu nous
empêcher d'exprimer le regret qu'il ne se soit pas également
émancipé à d'autres égards. Il fallait chercher à découvrir le
véritable esprit du livre ; cet esprit seul peut indiquer de

quelle façon il convient de classer les Pensées. Nous ne
croirions pas avoir exprimé toute la reconnaissance que nous
éprouvons pour le nouvel éditeur si nous ne reproduisions ici.
dans leur intégrité, les pages dans lesquelles il discute la question

du scepticisme de Pascal.
« Voici, à ce qu'il me semble, les principaux arguments que

peuvent invoquer les partisans du scepticisme réel de Pascal.

Ils parlent de l'incohérence, des contradictions qu'on trouve
dans certaines parties des Pensées, de la véhémence avec
laquelle Pascal agite toutes ces questions; enfin, ils citent
certains passages qui, à première vue, paraissent inexplicables, à

moins d'y voir l'œuvre d'un sceptique.
» Avant tout qu'on nous permette une observation générale :

quand on étudie les Pensées, on ne doit pas oublier qu'elles
ne constituent pas tant un livre que les matériaux d'un livre.



0/2 J.-F. ASTIÉ

L'apparence que prennent ces fragments dans une édition
critique, où tous les passages analogues ont été soigneusement
rapprochés, et souvent, dans les éditions anciennes, plus ou
moins habilement soudés, est de nature à tromper le lecteur. Il
faut se figurer tous ces fragments tels qu'ils existent dans le
manuscrit original, écrit sur des papiers de différentes
grandeurs, à des époques diverses, y voir des notes prises par
Pascal en vue de son travail, des portions de développement,
des indications d'arguments à examiner, plutôt qu'une œuvre
méthodique et d'une seule haleine.

» Autre observation qui a aussi sa valeur. Quand on lit une
pensée de Pascal, il ne faut pas la regarder tout d'abord comme
une pensée absolument personnelle; ce peut être une note
destinée à lui rappeler une objection à laquelle il comptait
répondre plus tard, une exclamation passionnée qu'il prête à un
interlocuteur imaginaire dont il veut forcer la conviction. En

effet, il le dit lui-même, il comptait faire non un livre
dogmatique savamment et pesamment distribué, mais un ouvrage
dans le genre des Essais de Montaigne, avec dialogues, lettres,
etc. C'aurait été une œuvre plus longue, mais écrite par moment
avec ce ton aisé, cette variété de style qui font le grand charme
des Provinciales.

» On conçoit donc facilement que des pensées telles que
celle-ci : « Celui-là est heureux qui peut avoir la foi, » ne
peuvent être alléguées par les partisans du scepticisme de Pascal ;

il faudrait prouver d'abord que ce n'est pas une objection à

laquelle il va répondre, qu'il ne place pas ces paroles dans la

Louche d'un interlocuteur ; qu'enfin ce n'est pas le seul
fragment aujourd'hui existant d'un développement beaucoup plus
étendu : objections dont il est difficile de prouver entièrement
la légitimité, mais qu'il est tout aussi impossible de réfuter, et

qui par cela même sont et seront toujours invincibles.
» C'est donc ailleurs, dans des passages absolument indiscutables,

notoirement écrits et pensés par Pascal, que les partisans

de l'opinion que nous discutons doivent aller chercher
leurs preuves. Or presque tous les fragments où l'on retrouve
trace de scepticisme sont empruntés à Montaigne ou inspirés



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES DE BLAISE PASCAL 578

par lui; tantôt l'emprunt est à peu près textuel, tantôt c'est une
paraphrase éloquente, en style soigné, de telle ou telle citation
latine fournie par le même auteur. Il n'y a dans toute celte
partie que deux choses qui appartiennent en propre à Pascal.
L'une est le style dont il enveloppe la pensée souvent hésitante
de son prédécesseur, l'idée indécise et flottante du véritable
sceptique qui devient, sous sa plume, nette, brillante, acérée
et presque dogmatique; Pascal nie comme d'autres affirment;
il porte dans le pyrrhonisme cette hardiesse de doctrine, ce
ton tranchant qu'on retrouve dans la seconde partie de son
œuvre. L'autre est la passion avec laquelle il s'exprime, passion
qui laisse bien loin derrière elle le ton indolent, le laisser aller,
l'ironie moqueuse avec laquelle Montaigne agite toutes les

questions.
» Les critiques dont nous condamnons le système ont allégué

cette passion comme une preuve à l'appui de leur opinion.
Si Pascal déploie tant d'ardeur dans la controverse, c'est qu'il
veut se cacher à lui-même le néant qu'il entrevoit; il essaye de

se tromper en trompant les autres, et s'il n'y réussit pas,
c'est le désespoir qui le fait parler. Mais cette passion, cette
ardeur ne peuvent-elles s'expliquer par l'intérêt poignant que
Pascal, épris de la religion, prenait à toutes ces discussions, par
le désir de convaincre autrui, par l'indignation qu'il éprouve
contre ceux qui négligent de pareilles recherches et se livrent
aux divertissements du monde au lieu de chercher la vérité,
de demander la grâce. Remarquons en outre que dans certains
cas cette passion est bien un peu factice ; il ne faut plus parler
aujourd'hui du style prime-sautier de Pascal, de cette idée originale

qui du premier coup trouve sa forme définitive. Nous
savons par les contemporains qu'il travaillait fort lentement, qu'il
n'écrivait jamais qu'après de longues réflexions. Nous ne
posséderions pas ce témoignage, que les variantes que nous avons
relevées seraient là pour prouver qu'il travaillait soigneusement

son style avant d'arriver à une rédaction qui le satisfît

complètement. Nous ne contestons pas son admirable talent
d'écrivain, mais il est difficile de trouver toute la passion qu'on
prétend dans des fragments aussi soignés.



574 J.-E. ASTIÉ

» Sans insister sur ce côté de notre argumentation, nous
passerons à un autre ordre d'idées. Supposer Pascal sceptique,
c'est supposer qu'il parlera des sceptiques en philosophe de

leur école. Or, il eut un jour à parler du sceptique qu'il
connaissait le mieux, de Montaigne ; ce fut en 1654, lors de son
entretien avec M. de Sacy. Et qu'y voit-on? Que Pascal, dans

Montaigne, estimait précisément ce que nous appelons le
doute méthodique; douter de tout lui semblait le meilleur
moyen d'arriver à la foi, étant donnée la difficulté (il dit
l'impossibilité) de prouver d'une manière irréfutable que nous
avons raison de croire. Bien entendu qu'en parlant ainsi nous
n'entendons nullement assimiler les deux écrivains ; pour
Montaigne, le doute est un plaisir; pour Pascal c'est une obligation.
Si bien que, pour ce dernier, Montaigne fut un instrument el
non un maître ; il trouvait réunis chez lui tous les vieux
arguments de l'école sceptique, que son éducation première l'aurait

empêché de rassembler lui-même.
» Nous renverrons encore le lecteur à ce qu'il dit des pyr-

rhoniens. On sait que le pyrihonien n'a pas, à proprement
parler, d'opinion personnelle; si telle ou telle religion obtient
ses préférences, c'est que né et élevé dans cette croyance, il
juge inutile d'en changer, la vérité absolue n'étant pas de ce
monde. Mais Pascal, en exposant ces théories que nul n'a pu
faire passer entièrement dans la pratique, n'y voit qu'un moyen
de confondre la raison, en montrant jusqu'à quel point on peut
nier sa puissance. Sans chercher dans ce doute stérile un repos
impossible à trouver, il en fait sortir la foi la plus absolue et

cherche à démontrer par le doute lui-même la nécessité d'une
entière soumission. Ailleurs, énumérant les qualités que doit
possedei' le vrai chrétien, il lui demande d'être « pyrrhonien,
géomètre et chrétien soumis, » phrase un peu obscure qu'explique

et complète la suivante : « Il faut savoir douter où il faut,
assurer où il faut, se soumettre où il faut. » Qu'est-ce donc là

sinon le doute méthodique indiqué si nettement qu'il faut y
voir le système personnel de Pascal, le moyen qu'il estime le

plus commode et le plus sûr pour arriver à la foi?
» A ces preuves empruntées au texte même de Pascal, nous



UNE NOUVELLE ÉDITION DES PENSÉES DE BLAISE PASCAL 575

pouvons en ajouter d'autres tirées de l'histoire de sa vie. Grâce
aux mémoires du temps, grâce à l'ouvrage de Mme Périer,
grâce enfin aux nombreuses indications pieusement recueillies
par sa nièce Marguerite, l'existence de Pascal nous est assez
bien connue. Or, dans aucun de ces documents, qui sont tous
d'une sincérité indiscutable, on ne voit Pascal trahir son scepticisme

par un mot, par une action même indifférente.
» A partir du moment où, sous l'influence de sa sœur

Jaqueline et des jansénistes, il eut consommé sa seconde conversion,

il observa dans toute leur austérité les maximes
chrétiennes, renonça au monde, pratiqua largement l'aumône et se

réduisit au strict nécessaire. Le célèbre écrit trouvé sur lui
après sa mort montre dans quel sentiment se fit cette conversion

: ce n'est pas la joie tranquille d'un sceptique adoptant
une croyance par dégoût de l'incertitude et de l'erreur, c'est
l'élan passionné d'un chrétien retrouvant son Dieu qu'il a fui,
renoncé, crucifié.

» On pourrait nous répondre que nul de ceux qui regardent
Pascal comme un sceptique ne nous conteste ces faits ; mais

que s'il est devenu à ce point dogmatique et mystique, ce fut

par crainte du doute, que ce fut la terreur qui amena sa

conversion.

» L'objection ne manque pas de force ; pour la repousser il
suffira pourtant de s'entendre sur le sens du mot conversion.
Si Pascal était un philosophe de l'école positiviste moderne, ce

mot pourrait être pris dans le sens qu'on lui prête ; ce serait
le retour en arrière d'un esprit timide, effrayé des

conséquences que la logique lui fait entrevoir. Mais qu'avant
l'événement de 1654 Pascal ait été un sceptique obstiné, c'est ce

que nous nierons absolument. En effet, qu'on analyse ses écrits
les plus intimes antérieurs à cette date, l'écrit sur la conversion
du pécheur, composé en 1647, sa lettre sur la mort d'Etienne

Périer, d'octobre 1651. et l'on se convaincra, que loin d'être

sceptique, il était alors profondément croyant et possédait en

germe la plupart des idées qu'il devait plus tard exprimer
dans les Pensées. D'ailleurs il ne faut pas se méprendre sur ce

que ses biographes appellent la vie mondaine de Pascal ; pour



576 J.-F. ASTIÉ

les solitaires de Port-Royal, avoir quelques amis, rire et causer
librement avec eux, fréquenter les salons, c'était perdre son

âme; condamnant à peu près tous les arts et ne voyant dans
les sciences qu'un auxiliaire de la religion, ils ne pouvaient
manquer d'être bien sévères pour ces divertissements parfaitement

innocents. Aussi cette exaltation qui précéda et amena la
conversion de 1654 doit-elle plutôt être attribuée à l'influence
chaque jour croissante de Jaqueline et des jansénistes, peut-être
aussi à l'action de la maladie, qui depuis si longtemps minait
les forces de Pascal.

» Car il faut bien le reconnaître, Pascal est un génie maladif.
Son livre des Pensées est écrit sous l'influence d'idées si sévères,
il y marque une crainte si profonde de perdre, faute de la grâce,
le fruit d'une vie entière d'austérité, qu'il en esl jusqu'à un
certain point dangereux. Les arguments contre les sciences,
contre ia raison humaine, n'ont rien de bien neuf et on y a

répondu mille fois ; mais il les présente d'une façon si saisissante,

avec une telle ardeur de polémique, un tel désir de

persuader, que plus d'un pourra douter de sa propre raison en
lisant cet éloquent réquisitoire. Qu'on y prenne garde, ce
serait là pour Pascal un argument de plus contre cette faible,
cette folle raison qui se laisse si facilement subjuguer par un
esprit ardent et par une chaude conviction. »


	Une nouvelle édition des pensées de Blaise Pascal

