Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: La foi en dieu : considérée dans son principe, dans son objet et dans
son expression

Autor: Malan, C.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FOI EN DIEU

CONSIDEREE DANS SON PRINCIPE, DANS SON OBJET
ET DANS SON EXPRESSION

PAR

C. MALAN

Les pages qu’'on va lire, communiquées il y a quelques an-
nées a la Société des sciences théologiques de Genével, ont été
alors traduites dans le Beweis des Glaubens. Je les publie & cette
heure pour répondre au désir d’'un ami.

Comme il a paru, depuis lors, une thése académique & peu
prés sous le méme titre?, j’ai dii m’assurer que ce travail, bien
que destiné spécialement au public des écoles, ne rendait pas
ma publication inutile. Non seulement il ne me semble pas
que ce soit le cas, mais il se trouve que cette thése, si je 'ai
bien comprise, est précisément la négation de celle que j'avais
entrepris d’établir.

Pour M. Gourd, la foi ou la croyance en Dieu (car il ne dis-
tingue pas entre ces deux termes) est un acte inauguré par
I'ame humaine. Cette 4me s’éléve elle-méme et d’elle-mémae,
jusqu’a percevoir Dieu. L’homme trouve en soi l’idée de Dieu,
il la formule par lui-méme et 4 lui seul.

A mes yeux, non seulement cette idée est, comme idée, es-

t Sous le titre : Genése de U'idée de Dieu dans U'dme humaine.
? La foi en Dieu, sa gentse dans ’Ame humaine, par J.-J. Gourd. —
Genbdve 1877.



LA FOI EN DIEU 5

sentiellement inaccessible & la pensée de I'’homme, mais ce
qu’on appellerait de ce mot sera toujours, pour notre esprit, le
résultat d’un acte divin dont nous aurions été nous-mémes
tout d’abord les objets, dans ce qui au dedans de nous précéde
Pactivité de la pensée réfléchie. Si, en fait de connaissance de
Dieu, il est juste, sans doute, de ramener 'homme & lui-méme,
c’est parce que 'homme trouvera au dedans de lui-méme non
pas l'idée, mais bien l'expérience de Dieu. Pour moi, ¢’est donc
Dieu qui, lui, se réveéle & 'homme et qui le fait, non pas au
moyen d’une idée, mais en imposant lui-méme, directement,
au centre de I’Ame humaine, 'expérience de son autorité.

De 14, entre M. Gourd et moi, une différence absolue de mé-
thode.

Dés que la foi en Dieu est le résultat d’une activité délibérée
de 'dme humaine elle-méme, il semblerait que la premiére
chose a faire, pour apprécier une semblable foi, serait d’ex-
poser I'histoire de cette activité. Sans doute, ce serait entre-
prendre de retracer ne flt-ce que les grands traits de cette
« histoire des religions » qui a suscité de nos jours des travaux
si importants. M. Gourd cependant n’entre pas dans cette voie.
Il limite son observation au moment actuel, et méme, dans ce
moment, au treés petit horizon des faits religieux qui nous
touchent de plus prés. Pour lui, « la foi » représente ce qu’on
appelle de ce nom chez ceux des savants protestants dont les
noms sont cilés dans les auditoires de théologie.

Avec cela et en dépit de ces limites restreintes, notre auteur
n’en est pas moins amené & donner, de « 'activité » de cette
« foi, » une définition tout autre, suivant qu'il la rencontre
dans des 4mes ol prédominerait « I'activité rationaliste, » celle
du « mysticisme, » ou bien encore celle du «sentiment » ou de
la « conscience. »

Aprés avoir constaté que, a elle seule, aucune de ces « acti-
vités » n’est habile & « percevoir Dieu, » il se décide & en sta-
tuer une toute nouvelle, dont il nous présente l'allégation
comme étant « la solution du probléme. » Cette activité, par
laquelle '4me humaine s’éleverait réellement d’elle-méme jus-
qu’a Dieu, c’est le sens religieux.



538 C. MALAN

Je n’oserais dire que cette solution m’ait frappé comme en
étant réellement une. D’abord, le sens religieux est chose fort
connue. De plus, si je ne me trompe, celte expression s’em-
ploie pour désigner, non pas ce qui serait une activité de
I’Ame, mais, le mot le dit, ce qui dans I’Ame est le lieu d'une
perception, ou un sens. Qui dit sens ne dit pas toujours activité,
puisqu’il y a des sens qui demeurent inactifs. D’ailleurs, la
constatation, dans ’homme, d’un sens, fit-ce méme d’un nou-
veau sens, ne suffira jamais & nous dire ce qui, en dehors de
I'homme qui posséderait ce sens, répondrait & Pactivité de
perception dont il est ’organe. On le voit, avoir nommé le sens
religieux équivaut, & mes yeux, non pas a avoir résolu le pro-
bléme, mais 4 I’avoir laissé subsister tout entier.

Ce que je me propose & cette heure, c’est précisément de
chercher d’ou1 provient, dans I’Ame humaine, 1’objet qui, saist
par le « sens religieux, » fera de l'aclivité de ce sens la fot
en Dieu.

Dans cette pensée, je me suis déja appliqué, ici-mémel, 4
définir le fait intérieur de la conscience ou du sens iniime.
L’étude qu’on va lire fait suite & ce premier travail.

Ces mots, la foi en Dieu, peuvent désigner ou bien l'acte de
foi considéré uniquement dans son principe, ou bien ce méme
acte déja en possession de son objet. Dans le premier cas,
cette foi sera le résultat d’'une activité propre déjd suscitée
dans I’ame; dans le second, ce sera bien encore cette méme
aclivité, mais appliquée cette fois & un objet dont 'avénement
dans cette Ame fera, dés lors, de ce qui n’avait é1é jusque-l&
gu’un principe de foi religieuse, cet acte spécial qui s’appellera
la foi en Dieu.

C’est de la foi entendue dans ce second sens, c’est de la foi
en possession de son objet, que je désire m’occuper ici. Je veux
rechercher d’oli provient, dans I'dme, I’'avénement de cet objet
qui donne ainsi & I'activité de la foi son caractére positif et défini.

1l n’est pas besoin d’appuyer sur 'importance de cette ques-

* Voyez : Trois études sur la conscience, dans les numéros de la Revus
de janvier, mars et mai de cette année.



LA FOI EN DIEU 529

tion, Elle implique celle de 1'autorité ou de la valeur de ce qui
demeurera la manifestation fondamentale de la vie religieuse
elle-méme.

Du reste, ces pages ne s’adressent qu’a des lecteurs qui con-
naitraient déja par expérience la présence dans l'Ame de la
foi en Dieu. De tels esprits peuvent néanmoins vouloir encore
discerner plus clairement le caractére de cette foi qui est en
eux. Il peut y avoir lieu pour eux & se demander si le rapport
que ce fait implique entre leur ame et Dieu, doit étre chez eux
avant tout l'occasion d’une gratitude émue et atlentive, ou
bien ¢’ils devraient, dans cette foi, voir ce qui demeure surtout
pour eux 'accomplissement d’un devoir.

Ici, on le comprend, tout dépendra de la réponse & celte
premiére question : D’olt provient l'objet de notre foi reli-
gieuse ? Et méme si, comme nous le supposons, on devait voir,
dans la présence au dedans de I’ame de cet objet de foi, le ré-
sultat d’une expérience que Dieu aurait lui-méme imposée ou
accordée a 1'dme, il n’en resterait pas moins la quesiion de
savoir de quelle maniére et sous quelle forme cette expérience
aurait eu lieu. I’Ame aura-t-elle regu cet objet de sa foi sous
la forme d’une idée déja formulée, ou aurait-elle eu & formuler
elle-méme cette idée comme I'image intelligible d’impressions
produites en elle par 'action divine? Si, c’était 14 le cas, ce-
pendant, si cet objet de la foi religieuse était parvenu & I'dme
sous la forme d’une expérience directement imposée, de quelle
espéce d’expérience s’agirait-il 14? En particulier aurait-ce été
pour le croyant une expérience qu’il ptt susciter & son gré?
ou le croyant n’aurait-il & cet égard qu’un role purement passif?

L’étude de ces questions, ainsi que de toutes celles qui s’y
rapportent, peut étre abordée de deux maniéres : soit en expo-
sant, comme un fait historique, la genése et I’évolution progres-
sive de tout ce qui s’appellerait un phénoméne religieux dans
I’dme; soit en se bornant & analyser le fait spécial de la foi en
Dieu, tel qu’il existe dans I’dme du croyant.

Aprés avoir déja ailleurs? essayé de la premiére méthode, je

* Dans un petit éerit intitulé : Le dogmatisme. Examen de cette ques-
tion : La foi religieuse s'appuie-t-elle sur la justesse d'une idée, ou sur la



530 G. MALAN

voudrais ici, en m’en tenant & la seconde, soumettre 4 un nou-
vel examen les conclusions auxquelles j’avais été amené. Le
fait que j’étudie est trop important pour qu’on ne I'aborde pas
sous toutes ses faces.

Regardant donc la foi en Diew comme un fait déja existant
dans ’d4me, nous voulons, aprés avoir briévement caractérisé
la nature de la foi, rechercher l'origine de ce qui vient faire,
de cette foi, une foi en Dieu.

Pour cela, commencant par éliminer les origines qu'il serait
impossible d’attribuer 4 ’apparition dans 'ame croyante de cet
objet de la foi, nous chercherons & montrer quelle est celle
qu’il lui faut assigner. En terminant, nous soumeltrons le ré-
sultat de notre examen & I'épreuve, & nos yeux décisive, des
conséquences qui en decouleraient pour la vie morale elle-
meéme.

1

THESE NEGATIVE : La foi en Dieu n’a pas pour objet le résultat
de ce qui aurait été préalablement une activité propre du
croyant, 1 Cor. II, 4. ¢u dbvatar auviévae.

Avant tout, définissons ce que nous entendons par cette fot
en Diev qui fait ainsi, de celui chez lequel elle s’est produite,
e (que nous avons appelé un croyant.

Et d’abord, qu’est-ce que la.foi?

La foi, pour nous, est un acte ressortissant & la volonté ou,
pour nous exprimer d’une fagon plus générale, un acte du
cceur, de ce qui demeure le centre de notre volonté person-
nelle. On définirait sans autre 'acte de foi par un acte de con-
fiance, si ce dernier mot n’impliquait une idée de réciprocité
enire deux volontés égales en droits, ce qui ne saurait se dire
de la foi que 'homme reposerait en Dieu. Avec cette réserve
cependant, l'activité de la foi peut bien étre définie une acti-

réalité d'un fait; sur la vérité d'une doctrine ou sur la véracité d'un
témoignage ? — Geneve, Cherbuliez, 1866. Ainsi que dansun article inséré
dans le Bulletin théologique de Paris, de 1864 : La vie de I'dme humaine
ou la vie par la foi.



LA FOI EN DIEU b3

vité de confiance. En tout cas, ce sera toujours un rapport
immeédiat entre deux volontés personnelles. Ce rapport qui a
pour premier caractére de laisser intacte la liberté de ces deux
volontés, consiste néanmoins en ce que 'une de ces volontés
aura amené l'autre & abdiquer librement devant elle. Cette
abdication, cependant, n’est pas, chez celui qui abdique, un effa-
cement, une négation de soi-méme. C’est un acte qui laisse
subsister tout entiére la volonté qui I'accomplit, qui lui laisse
son caractére d’énergie libre et positive. Ce n’est donc pas une
soumission forcée, c¢’est bien une libre obéissance, c’est, de la
part de la volonté qui se confie, le don d’elle-méme librement
consenti,

Mais nous n’avons pas seulement parlé de la foi; nous avons
nomme la fot en Dieu. Nous sommes donc tenus ne fit-ce qu'a
indiquer ce que nous entendons ici par ce mot Dieu.

Nous ne saurions, pour le moment, attacher & ce mot d’autre
sens que celui de Uobjet de la foi de ’homme, telle que nous
venons de la définir. Diew signifiera donc pour nous, au début
de notre étude, cette volonté personnelle, autre que la notre,
devant laquelle notre propre liberté se sent libre d’abdiquer;
cette volonté devant laquelle, tout en retenant la responsabilité
et les droits de sa liberté, notre volonté personnelle se sent
méme forcée d’abdiquer. Le nom de Dieu sera ici pour nous le
nom par lequel le croyant, ’homme de foi, désignerait I'objet
de cette libre abdication de volonté que nous venons de carac-
tériser. C’est 12 ce qui, pour cet homme, aura défini Dieu; c’est
ce qui le lui aura révélé.

Cependant de ce que telle est la définition de Dieu, il n’en ré-
sulte pas que ce nom désigne ce qui aurait été le produit de
I’dme du croyant. L’abdication qui révéle ainsi Dieu au croyant
est une abdication suggérée, et cela avec une autorité indiscu-
table. Il n’y a donc rien dans ce fait qui s’oppose a l'affirmation
que nous avons formulée, que cette foi en Dieu, telle que nous
Iavons définie, n’aura jamais pour objet le résultat de ce qui
serait dans le croyant une aclivité propre, une activité inaugu-
rée par le croyant lui-méme.

Par « activité propre » nous entendons non seulement une



532 C. MALAN

~ activilé réfléchie, mais une activité en possession consciente de
ses mobiles. Ce que nous affirmons, c’est donc que, chez le
croyant, la foi n’a jamais pour objet ce qui résulterait par exem-
ple d’une recherche dont sa pensée efit seule eu Pinitiative.

Cela voudrait-il dire, cependant, que la foi religieuse sub-
sistat jamais dans ’dme sans un objet clairement entrevu? que
ce ne fit 12 qu'un mouvement instinctif dont ce croyant n’au-
rait qu’a constater en lui-méme la présence? qu’il n’aurait
qu’a subir, sauf, le cas échéant, & en modifier la direction ou
a en modérer les élans?

A voir la place que certains théologiens assignent expressé-
ment au « sentiment » ou & « 'instinct religieux, » lorsqu'’ils se
contentent de nommer cet instinct comme ce qui devra plus
tard devenir la loi et la lumiére de 'dme, il semblerait que la
foi en Dieu ne fit, aprés tout, que cet instinct religieix ré-
fléchi, formulé par la pensée et affirmé par la volonté. Encore
faudrait-il expliquer d’ou1 provient, & cet instinct, I'objet qui est
le sien !

Dans le fond, une telle idée revient & substituer le mot de sen-
timent ou d’instinct religieux & celui de foi dans le sens non de
foi en Diew, mais dans le sens de ce qui demeure dans I'dme
le point de départ de cette foi-l4. Méme alors cependant on ne
saurait passer ainsi, grice & une évolution progressive et né-
cessaire de cet instinct, compris de la sorte, & ce ui mériterait
le nom de la foi en Dieu.

Du reste, ce n’est pas seulement dans 1’école qu’on ren-
contre une semblable confusion. N’est-ce pas aussi & cela qu’il
faut rapporter la position prise si souvent sous nos yeux par les
gens du monde & I’égard de tout ce qu’ils appellent, eux aussi,
du nom de foi religieuse ?

La foi, disent-ils, est un fait qui ne se discute pas. C’est un
fait dont le croyant lui-méme ne doit pas étre rendu respon-
sable; & condition, sans doute, que lui, de son coté, s’abstienne
d’en alléguer les expériences ou les motifs.

De 14, dans le monde dont nous parlons, le silence discret
qui se fait autour de ce qu’on y nomme la foi religieuse. On y
traite ce fait comme une de ces faiblesses maladives qu’il est



LA FOI EN DIEU 533

recu d’ignorer. Si, dans ce milieu-la, les dévots sont sans doute
accueillis, ils ne le sont pourtant qu’a la condition de garder
leur dévotion pour eux-seuls.

Tout cela peut avoir sa raison a’étre pour ce qui s’appelle la
dévotion ; mais cela ne s’applique pas & la foi. Celle-ci ne sau-
rait se laisser ainsi ignorer. Non seulement elle est la vie
méme de celui qui la posséde, mais, par sa nature, elle impli-
que pour lui le devoir de rendre témoignage A ce qui en est
I’objet. La foi religieuse n’est ni une faiblesse, ni une exaltation
de 'dme. C’est un acte et un acte délibéré. C’est méme l'acte
supréme de I'dme, c’est celui qui en contient et en résume
loute la vie. La foi, en effet, nous le savons, c’est de la con-
flance; c’est la confiance du cosur, la confiance de ’Ame tout
entiére. G’est donc un acte essentiellement volontaire, c’est
meéme la plus haute affirmation de la volonté. De plus, comme
nous allons le voir, c’est la prise de possession, la réception
empressée d'une grice. On aspirerait donc bien plutdt & pou-
voir s’en parer, si ce n’était un secret entre soi-méme et
Dieu. En tout cas, c’est l'acte supréme et central de la vie
personnelle, Pacte qui domine cette vie tout entiére. (Clest
donc la lumiére, c’est la force, c¢’est aussi la gloire de 1'dme !
Le croyant se sait et se sent responsable de sa foi. Il en assume
lui-méme hautement la responsabilité. Il rougirait d’en avoir
honte. Non seulement il peut, mais il désire, le cas échéant,
en « rendre compte. »

Il est, en effet, porté i cela par ce qui est plus qu’un devoir
envers lui-méme. L'origine de sa foi lui impose le devoir de
confesser, en professant cette foi, Celul qui s’en est venu faire
I'objet. En effet, de ce que la foi est un acte de confiance
il s’ensuit nécessairement que cet acte ne saurait avoir pour
objet qu'une personne vivante. La confiance, nous l'avons
vu, se définira toujours l'action par laquelle une volonté per-
sonnelle abdique devant une autre volonté semblable. C’est
donc 14 non seulement un acte moral, c’est-4-dire un acte du
centre méme de la volonté personnelle, mais c’est un acte
dont l'objet lui aussi ne saurait étre qu'un agent moral, et
nullement la seule image d’'un fait, ce qui serait une simple



5384 C. MALAN

idée. Abdiquer devant une idée est si peu de la foi que ce n’est
méme pas une vertu, vu qu’alors c’est toujours devant soi-
méme qu’on abdique. C’est bien plutét le symptome d’une ma-
ladie et d’une maladie sérieuse de I’Ame. Aussi bien est-ce une
des formes les plus subtiles de orgueil. C’est le fanatisme.

Dans le fait, pour une ame en pleine conscience d’elle-méme,
il ne saurait étre question de cette abdication de volonté qu’im-
plique la confiance ou la foi du cceur, qu’a I'égard d’une per-
sonne vivante, Et cela demeurera vrai, soit que cette personne
ait été présentée directement & I’expérience et & la confiance
du cceur, soit que celui qui croit ait ressenti sa présence dans
un acte vivant émanant de cette personne elle-méme, acte
dont il conserverait alors le souvenir au moyen d’une image
ou d’un idée de son esprit.

C’est bien la aussi ce qui distingue la foi de la dévotion. Le
croyant « sait en qui il a cru. » Le dévot, lui, ne sait que ce
en quot il croit; encore ne le sait-il guere, puisqu’il ne le sait
que sur le témoignage de gens qui disent le savoir mieux que
lui. On comprend qu’il soit re¢u de ne jamais alléguer ni sur-
tout de ne jamais discuter une « foi » semblable!

(‘ependant si, chez le croyant, la foi est ainsi un acte per-
sonnel, si c’est méme 14 'acte central de la personnalité, il est
évident qu’en niant que cet acte soit jamais chez lui le résultat
d’une activité propre, on ne saurait vouloir parler de la faculté
de se confier qui est & la base de cette foi. Il ne peut étre
question en cela que de cette mise en ceuvre spéciale de la
faculté dont il s’agit, qui s’appellera la foi formulée ou la foi en
Dieu.

C’est en nous tenant & ce second sens que nous affirmons
que celui qui a reposé sur Dieu la confiance de son ceeur,
n’aura jamais dt & lui-méme cet objet de sa foi. Ce sera tou-
jours Dieu qui sera venu se révéler 4 sa confiance. Le croyant
n’a pas découvert le Dieu auquel il croit, il ne s’est pas fait &
lui-méme ce qui serait son idée de Dieu.

Ici, sans doute, il faut s’entendre sur le sens de ce mot
d’idée.

Ce mot signifie souvent Iimage que nous retenons d’une



LA FOI EN DIEU 535

impression produite au dedans de nous en dehors de notre
initiative. Tel n’est pas le sens que nous lui donnons ici. Nous
entendons désigner par la ce qui serait en nous le seul résultat
de notre propre « imagination, » une idée ou une image de la
présence de laquelle, au dedans de nous, nous demeurerions
seuls responsables.

A y regarder de preés, sans doute, méme une idée semblable
sera toujours composée de traits empruntés a des impressions
recues. Avec cela, telle qu’elle est 14 devant nous, ce sera bien
une image que nous nous serions faite & nous-méme. Ce qui le
prouve, c’est que nous serions en mesure, 4 notre gré, de la
faire toujours de nouveau apparaitre devant nous, et cela par
le seul acte de notre volonté.

(’est dans ce dernier sens que nous disons, del'idée de Dieu,
qu’elle ne saurait étre notre idée.

Sans méme nous arréter 4 la pensée que l'idée de Dieun
puisse jamais étre créée de toutes piéces par 'esprit de ’homme,
ou que la pensée de 'homme puisse et doive se faire son Dieu,
nous nous bornons, pour le moment, & nous demander si, une
fois que nous aurions reg¢u 'impression qui impliquerait pour
nous celte idée, nous serions jamais & méme et en droit de la
reproduire en nous ; — ou bien si, parce que telle chose nous
demeure impossible, nous devrions nous contenter de témoi-
gner de cette inpression comme d’une expérience qui nons au-
rait été imposée. Notre idée de Dieu, ou, si 'on veut, le nom
que nous donnons & Dieu, n’est-il que le témoignage rendu par
nous & un fait dont 'expérience directe aurait commence par
nous saisir ? & un fait dont nous aurions subi 'immpression; & la
réalité duquel il ne nous resterait plus qu’a rendre témoi-
gnage?

Et ce n’est pas ici une question de mot ! Parlons, si ’on veut,
non plus de I't'dée que nous aurions de Dieu, mais de ce qui
serait notre conception de Dieu. Ici encore, il restera & savoir
si ce mot figuré doit étre pris dans son vrai sens, ou dans le
sens danslequel on 'emploierait abusivement, en parlant, par
exemple, des « conceptions » d’un génie « créateur. »

Dans le sens exact, concevoir sera toujours avoir regu; et



536 C. MALAN

employé de V'activité intellectuelle, ce mot ne saurait dire autre
chose sinon que notre esprit, par le fait d’'une activité qui lui
est inhérente, mais dont la mise en ceuvre est suscitée du de-
hors, a reproduit, sous une forme expresse ce dont il avait
commenceé par recevoir ou par subir 'impression.

Affirmer, dans ce sens, que l'idée de I’Etre absolu est une
conception de notre esprit, ce serait donc avouer que cette
idée est résultée en nous d’une irapression produite au dedans
de nous préalablement A notre activité réfléchie. Ce serait avoir
attribué 'origine de cette idée & une initiative autre que la no-
tre, & une action personnelle qui aurait, au dedans de nous,
précédé et dominé ’exercice conscient de notre liberté.

Telle est bien aussi la thése que nous défendons.

Cette thése n'est pas cque nous ne saurions avoir aucune idée
de Dieu; c¢’est que nous ne saurions nous étre fait aucune idée
semblable. Ce que nous affirmons, c’est (ue notre foi en Dieu
n’a pas pour objet une idée que nous nous serions faite; c’est
que l'objet de cette foi ne peut jamais étre que le résultat d’une
expérience que Dieu lui-méme nous aurait fait faire de lui,
expérience cui aura toujours précédé tout ce qui serait ensuite
notre idée de Dieu.

C’est bien 14, en effet, la seule alternative qu’il soit loisible
de statuer. — Méme au cas ot 'on voulat se contenter de rat-
tacher l'origine de l'idée de Dieu en nous 2 la tradition écrite
ou parlée, il n’en faudrait pas moins délinir I'origine de cette
tradition elle-méme. — D’un autre coté, la faire dériver pour
nous de limpression que nous recevons de l'univers, serait
oublier que cet univers n’a de voix que celle que nous lui pré-
tons. Si nous y reconnaissons V'ceuvre et la main présente de
Dieu, c’est que le Dieu créateur et vivant nous était déja connu
par ailleurs. Reconnaitre présupposera toujours une connais-
sance préalable, et n’équivaudra jamais & avoir découvert.

Avec tout cela, I'idée que nous avons de Dieu ne nous est
pas dictée comme telle directement par lui-méme. Si elle est
impliquée dans 1'expérience qu’il nous impose de son autorité
c’est sous notre responsabilité que nous 'en dégageons, Cepen-
dant, et bien que la forme que nous lui donnerons soit due &



LA FOI EN DIEU 537

notre initialive, cette idée ne sera juste qu’en tant et que pour
autant qu’elle justifiera devant notre pensée ce qui aura com-
menceé par avoir été en nous un acte d’obéissance. Ce n’est pas
telle que nous serions parvenus & la formuler, ce n’est pas
sous sa forme d'idée intellectuellement formulée, que Dieu se
sera jamais affirmé lui-méme au dedans de nous. Pour se ré-
véler & nous il n’a pas commencé par s’adresser 4 notre intel-
ligence. Cela ressort abondamment ne fat-ce que de ce fait, que
notre intelligence fait usage, pour affirmer Dieu, de formules
infiniment diverses.

Confondre la foi elle-méme avec 'expression intelligible de
cette foi, c’est s’exposer & chercher la genése de la foi dans
I'étude infinie des idées et des manifestatious religieuses dans
tous les Ages et & tous les degrés de 'humanité. La genese des
religions ne saurait étre confondue avec celle de la foi, dont
ces religions sont l'expression toujours imparfaite et par con-
séquent toujours changeante.

Et cette remarque ne s’applique pas seualement 4 la foi consi-
dérée dans son principe, c¢’est-d-dire au besoin ou au sentiment
religieux. Elle est tout aussi vraie de la foil qui a re¢u son véri-
table objet, ou de la foi au Dieu vivant. La aussi, on ne devra
jamais confondre 'étude de cette foi elle-méme, avec celle des
expressions diverses (u’elle aurait revétues chez les croyants.

Jusqu’ici, cependant, nous nous sommes borné i exposer
notre thése telle qu’elle ressort de notre définition de la foi.
Essayons maintenant de la prouver par les caractéres qui, de
Paveu de tous, demeurent essentiels & la foi en Dieu, ou & P'af-
firmation de Dieu chez les croyants.

La premiére chose que tout croyant affirmera & cet égard,
c’est que I'idée de Dieu implique pour lui celle d’'un Etre posi-
tivement infini.

Cela seul suffit pour démontrer que ceite idée ne saurait
étre attribuée au croyant lui-méme, 1'idée d’infini étant absolu-
ment inabordable & la pensée humaine,

Remarquons ici qu'il ne s’agit nullement de la valewr de
cette idée. Ce dont il est question, c’est uniquement d’en con-

THEOL., ET PHIL. 1879, 36



538 C. MALAN

stater la présence, et cela dans un esprit qui est constitu$ de
facon & n’y pouvoir atteindre par lui-méme, dans un esprit
chez lequel cette idée ne peut exister que comme Paffirmation
d’un fait incompréhensible et, par conséquent, inimaginable.

Or, quelle que soit la maniére dont on croie devoir expliquer
l'avénement de cette idée dans la pensée du croyant, on ne
saurait nier qu’elle ne s’y rencontre.

Ou bien nous contesterait-on le droit d’avancer que cette
1dée dinfini fat bien réellement inaccessible a la pensée hu-
maine? Dirait-on que ce mot d’infini. n’unpliquant aprés tout
qu'une idée négalive, ne renferme réellement rien qui ne
puisse sortir d’'une pensée successive et limitée comme ’est en
effet celle de ’homme ?

Il est vrai que ce mot peut revétir une signification purement
negative, et que, dans ce cas, il ne désigne rien qul ne soit
librement accessible & notre pensée. (’est ainsi qu’'on 'em-
ploiera & propos d’'un phénoméne essentiellement défini, mais
qui, dans son développement successif, serait arrivé, au dela
d’une certaine limite, & ne pas revétir ce caractére pour notre
perception. Dans ce cas, comme lorsqu’on parlerait de I'infini de
Iespace ou du nombre, ou de la divisibilité infinie de la ma-
tiere, il est évident, en effet, que ce mot n’est pas pris dans
un sens positif. Ce que nous affirmons alors, ce n’est pas
qu’une perception nouvelle ait remplacé pour nous la percep-
tion que nous avions eue jusqu’alors de ces faits comme de
faits finis. Tout ce que nous voulons dire, c’est que cette méme
perception du fini a cessé d’étre liée pour nous, apreés un cer-
tain moment, 4 I'image que nous sommes forcés de retenir de
ces faits.

Avec cela, lorsque nous employons ce méme mot d’infini non
pas de notre perception, mais de 'étre lui-méme, il est évident
(que nous ne saurions y rattacher qu'une signification postitive.

Or c’est indubitablement dans ce sens qu’il accompagne tout
ce qui serait une affirmation de Dieu de la part du croyant. Ce
mot désigne alors un fait dans lequel il est interdit et méme
impossible & ce croyant de voir ce qui n’aurait pas de raison
d’étre en dehors de sa propre pensée. Avec cela, sans doute,



LA FOI EN DIEU 539

ce méme mot attribue & I'étre dont il s’agit un caractére auquel
la perception du croyant n’atteint pas. Néanmoins, ce croyant
n’hésite pas a le lui attribuer; et, en le faisant, il entend bien
désigner ce qui demeure pour lui une réalité positive.

Ce qui prouve, du reste, surabondamment que ce mot d’in-
fini, appliqué & Dieu, ne comporte pas pour la pensée du
croyant un caractére négatif, c’est que pour cette pensée ce
Dieu est non seulement le créateur du fini, mais qu’il y pénétre
lui-méme & son gré. Pour ce Dieu-la le fini ne constitue pas
une limite. C’est méme ce qui, aux yeux du croyant, distingue
le Dieu auquel 11 croit, de ceux dans lesquels il ne saurait voir
que des « faux dieux. » Ges derniers sont irrévocablement ex-
clus de tout ce qui est essentiellement fini; tandis que le Dieu
du croyant, tout infini qu’il est, a participé au coté fini et tran-
sitoire de la nature humaine; et qu’a I’égard du monde des
phénoménes sensibles, ce Dieu y dispose librement de 'im-
manence.

Mais s’il est ainsi évident que cette pensée, qui, pour le
croyant, est essenlielle & I'idée de Dieu, n’est pas provenue du
croyant lui-méme, il est tout aussi évident que Dieu ne I'a
pas révélée a son intelligence , laquelle n’est pas apte a la
saisir.

Laissons cependant ce mot d’infint, dont le sens demande
ainsi & élre expliqué. Bornons-nous a dire, de l'affirmation de
Dieu, qu’elle est toujours, pour ceux qui la possédent, celle
de I'Etre supréme et souverain. Cette désignation nous suffira
pleinement pour prouver de nouveau que laffirmation dont il
s’agit ne peut en aucune fagon étre rapportée A l'initiative de
la pensée du crovant.

Dans sa recherche de la vérité, notre esprit, chacun le sait,
ne procéde jarnais qu'en s’avancant du connu a l'inconnu.
Produire une affirmation ne signifiera jamais faire surgir dans
notre intelligence, par notre seule initiative, une image qui
serait essentiellement nouvelle dans chacun des éléments qui
la composent. Forimuler une idée n’équivaudra jamais a for-
mer, c’est-a-dire & créer de toutes piéces, a inventer une idée
qui serait sans analogie avec aucune de celles que posséderait



540 C. MALAN

déja notre esprit. Ce ne sera jamais 14 que mettire en évidence,
que reproduire telle ou telle image intellectuelle ; image qui
ne sera pour nous nouvelle que parce que, jusque-la, nous
n’étions pas encore arrivés & en réfléchir et & en coordonner
les éléments. Ce sera donc avoir dégagé cette idée d’idées plus
générales dans lesquelles elle avait été jusque-14 impliquée.

Tout cela, cependant, ne peut se dire de 'idée de 'Etre su-
préme et souverain. Dés que J’aurais concu cette idée-la comme
le corollaire de telle ou telle notion préalable de nature, de
pouvoir ou d’existence absolue, clle cesserait d’étre pour moi
I'idée de I'Etre supréme.

Aussi est-ce toujours I'inverse qui a lieu. Ces idées générales
ne sont jamais pour moi, dans le fond, que des abstractions.
Ce sont la des notions que ma pensée a déduites, a extraites de
celle d’un étre absolu dont Paffirmation s’était déja produite
au-dedans de moi. Ce qui le prouve, ¢’est que ces idées géné-
rales n'ont d’existence que celle que ma pensée leur attribue.
Elles n’existent pas en dehors de ma pensée, laquelle ne saurait
imaginer la nature, l'existence, le pouvoir ou la force que
comme des manifestations ou des attributs de I'étre lui-méme.

Cette preuve, laquelle résulte ainsi d’un coété des limites
essentielles de notre pensée elle-méme, et de 'autre du carac-
tére tout aussi essentiel d'une affirmation qui se produit devant
cette méme pensée, cette preuve devient encore plus évidente
lorsqu’on la déduit des attributs morauvx qui, pour le croyant,
demeurent indissolublement liés & son affirmation de Dieu.

Et cela est naturel! Le fait personnel est avant tout un fait
moral. Ce sera donc dans la sphére morale (ue ce fait se mon-
trera & nous de la fagon la plus évidente.

Comme un exemple /de ce que nous disons-13, bornons-nous
a examiner de quelle maniére nous arrivons & attribuer 4 cet
Etre supréme et souverain les deux prédicats de la sainteté et
de amour.

Il est clair qu’appliquées au Dieu auquel nous croyons, ces
deux expressions ne sauraient impliquer pour nous l'idée préa-
lable d’une loi ou d’'une nature morale subsistant avant et au-



LA FOI EN DIEU 941

dessus de ce Dieu. Il ne peut étre question, lorsqu’on parle de
VElre supréme et souverain, d’aucun « universel, » d’aucun
fait d’existence préalable, comme c’est le cas lorsque, employés
de I’étre contingent, ces mémes attributs désigneraient 'usage
historique que cet étre aurait fait de sa liberté, en face de ce
qui demeurera pour lui la loi de la sainteté et de 'amour.

Nous ne saurions pas plus admettre Pexistence d’un fait mo-
ral préalable, auquel se rattacherait pour nous l'affirmation de
Dieu, nous ne saurions pas plus attribuer & cel étre un carac-
tére moral qui lui demeurit essentiel, que nous ne serions en
droit de revendiquer pour lui une nature. Tout attribut de
Dieu ne sera jamais, pour nous, que la désignation d’un fait ;
ce ne sera jamais une définition de I’étre. Expliquons en quel-
ques mots notre pensée.

Affirmer que Dieu est saint ne sera jamais avoir voulu dire
qu’il soit pour nous, au point de vue moral, le plus pur des
étres; puisque, dés qu’il s’agit de Dieu, il ne peut-étre ques-
tion d’aucune comparaison. Du moment oll nous nommons
Dieu, il existe nécessairement pour nous avant tout autre étre,
et abstraction faite de tout étre autre que lui. De plus, toute
affirmation portant sur la volonté de celui qui est pour nous
I'Etre supréme et souverain, devra toujours pouvoir subsister
tout entiére indépendamment d’aucune idée d’'une loz qui se-
rait antérieure ou méme objective a cette volonté. Ce ne sera
jamais en vertu de tels ou tels motifs qui auraient précédé ou
dirigé son action, ce sera toujours en lui-méme et & cause de
lui seul, qu'un tel Etre nous apparaitra comme le saint.

Cette affirmation, que Dieu est saint, portera donc toujours
sur l'activité de cet Etre, et non pas sur un principe essentiel
en vertu duquel il etit dti formuler cette activité. Nous ne sau-
rions voir U'Etre souverain réfléchissant et pesant des « motifs
d’action. » Ce serait 1a avoir quitté sa pensée pour celle de
I’étre contingent, lequel, en effet, ayant & compter avec des
faits préalables 4 sa propre existence, se verra loujours mis
en face de droits antérieurs aux siens propres, et placé devant
une loi supérieure a celle de sa propre existence.

Tout ce que celui qui croit & I'Etre supréme et souverain o



543 CG. MALAN

le droit d’énoncer sur ce que serait la volonté de cet Etre, c’est
qu’elle existe telle qu’elle est. A I’égard de cette volonté, il ne
peut donc étre question, pour la pensée du croyant, ni de loi
ni de devoir. 1l ne saurait ratlacher & l'idée de I’Etre souve-
rain celle de la sainteté, dans le sens d’une limitation qui fut
imposée, ou que cet Etre diat lui-méme imposer 4 l'exercice
spontané de sa libre volonté. Chez un tel Etre la sainteté ne
saurait étre distinguée de la libre activité ; chez lui I'existence
méme de la volonté se confondra toujours pour nous avec le
caractere que cette volonté revétirait & chaque fois dans telle
ou telle de ses manifestations.

Ou bien dira-t-on que Dieu doit étre appelé saint parce qu’il
ne peut vouloir que ce qui était déja le bien avant qu’il 'etit
voulu? Mais, dés que nous retenons cette pensée, I'Etre sou-
verain disparait, et nous n’avons plus devant nous qu'un étre
soumis & une loi subsistant en dehors de sa volonté!

Non! ce que nous appelons « la sainteté de Dieu » ne peut
nous apparaitre comme distinct en Dieu de l'activité person-
nelle elle-méme. Lors donc que nous parlons de I’Etlre supréme
comme du Dieu « saint, » cela revient & dire que, considéré
dans sa volonté envers la créature, Dieu est bien réellement
I'Etre absolu; qu’il est, sous ce rapport-1a aussi, I'Etre & part,
I’Etre unique; celui dont, pour notre pensée, la réalité sub-
siste, abstraction faite de toute réalité autre que la sienne.

A cet égard-la, comme & tout autre égard, l'affirmation de
Dieu ne peut étre chez nous que le témoignage rendu & une
conviction imposée par I’expérience d’un fait. Ce ne saurait
étre le résultat de la présence, au dedans de nous, d’'une idée
préalable que cette expérience nous aurait simplement donné
I'occasion d’affirmer.

Aussi, dés qu’il s’agit de notre relation avec ce Dieu, cette
méme affirmation « que Dieu est saint » revient-elle évidemment
4 dire qu’en tant qu’étres libres nous avons & régler notre vo-
lonté, non pas d’aprés une loi & laquelle lui et nous serions
également soumis, mais uniquement d’aprés ce que nous avons
directement ressenti comme I’action d’'une volonté aussi vivante
qu'elle est supréme et absolue. C’est donc la témoigner, 2



LA FOI EN DIEU b43

propos de Dieu, d’un fait qui concerne notre relation avec lui,
¢’est constater un fait qui pour nous a sa source directe, non
pas dans la vue de Dieu tel qu’il est, mais dans l'impression
que nous avons recue, nous, de sa volonté & notre égard.

Ce ne sera donc jamais une idée de sainteté morale, subsis-
tant en nous avant cette impression et indépendamment de
cetle impression, qui viendrait définir ou sanctionner une idée
de Diew que nous nous serions faite, elle aussi, en dehors de
cette impression. Ce sera toujours cette impression elle-méme,
ce sera l'expérience directe de la volonté divine, qui, a elle
seule, renouvellera chaque fois au dedans de nous cette affir-
mation de la « sainteté, » en la faisant, pour ainsi dire, jaillir
toujours de nouveau dans notre ame.

L’idée abstraite de la sainteté, loin d’étre ce qui nous amé-
nerait & affirmer Dieu, découlera bien plutot toujours de nou-
veau de l'expérience personnelle que nous aura imposée la
volonté divine. Loin que ces mots : Dieu est saint, constituent
4 eux seuls ce qu’on serait en droit de regarder comme une
définition de la volonté divine, ce ne sera jamais que 1'0-
béissance de notre foi qui seule définira toujours pour nous
le caractere de cetle volonté. Cette affirmation & I'égard de
Dieu ne saurait donc nous empécher de maintenir que notre
croyance en Dieu surgit au dedans de nous non pas sous la
forme d’une déduction intellectuelle, mais comme le résultat
direct et inévitable d’'une expérience dont nous aurions été
nous-mémes les objets de la part de Dieu.

Ou bien se rejetterait-on sur cette autre soi-disant définition
de Dieu que contiennent ces mots : Dieu est amour? Dirait-
on que cette derniére affirmation nous donne le droit devoir,
dans notre confession de Dieu, le résultat d’'une idée d’amour
qui aurait préalablement été présente dans notre esprit?

Mais ce serait 14 encore faire de l'amour un fait moral anté-
rieur et supérieur a I'étre divin lui-méme. Ce serait voir, dans
ce fait moral, je ne sais quelle enlité existant au-dessus de
Dieu, et dans Pamour ce qui serait une nature de Dieu; en
sorte qu’il falltt dire que Dieu doit aimer, qu’il ne peut faire ,
autrement qu’aimer !



544 C. MALAN

N’est-il pas bien plutdt évident encore ici que cette affirma-
tion que « Dieu est amour, » ne saurait étre dans notre bouche
que la seule constatation d’un fait historique? Elle exprime
I'impression produite sur nous par le mode d’agir de Celui
dans lequel, indépendamment du caractére spécial de ce mode
d’agir, nous avions déja reconnu 'étre divin. Et ce qui prouve
que cet étre existait déja alors pour notre pensée, c’est que
nous le reconnaissons encore 4 cetie heure, non seulement
comme celui qui aime, mais aussi comme celui qui hait, qui
juge et qui consume. Lors donc que cet Etre agit avec amour
SOuUSs Nos yeux, nous ne saurions dire qu’il le fait pour obéir &
ce qui constituerait sa nature morale, son caractére unique et
essentiel. On ne saurait avancer quec’est A ce trait spécial que
nous aurions reconnu, dans l'action dont il s’agit, une action
divine ; puisque le trait distinctif de toute action semblable
sera toujours pour nous que cette action-la découlerait d’'une
initiative souveraine et absolue. Soutenir, & I’endroit de Dieu,
cette idée d’une nature morale, ce serait donc encore non pas
avoir défini, mais bien avoir effacé, pour notre esprit, I'idée de
I'Etre que nous entendions désigner.

Le fait est que le nom que nous sommes appelés & donner &
Paction de I'Etre supréme el souverain, n’a rien & faire avec
une certitude préalable & 1'égard de la réalité de 'auteur de
cette action. S'il est vrai de dire que cette aclion nous a
révélé son auteur, elle 1'a fait non pas en nous le découvrant
dans sa nature, mais en nous le faisant directement ressentir
dans son action; et cela, grice au caractére d’initiative et
d’autorité ahsolue qui a accompagné pour nous l’expérience
de son activité. C’est aussi cette action qui, 2 elle seule, nous
le fera toujours de nouveau, non pas voir ou comprendre, mais
bien expérimenter. C’est gréce a cette action que nous le res-
sentons comme I’Etre dont la volonté, parce qu’elle est souve-
raine, ne saurait étre prévue d’avance ; non seulement comme
celui qui agit avec une liberté absolue & notre égard, mais
comme celui qui agit alors sans que nous puissions jamais ima-
giner en lui la moindre préoccupation d’une limite quelconque
qu’il dat assigner d’avance i sa liberté.



LA FOI EN DIEU 545

S’il en est ainsi, il est évident que nous ne saurions dési-
gner cet Etre-la qu’au moyen d’un nom historigue, puisque la
seule chose qui nous est connue de lui sera toujours une
action historique.

Ce que nous devons comprendre, cependant, c’est que,
quelle que soit la majesté du nom que nous aurions été ainsi
amenés 3 lui donner, ce nom ne nous livrera jamais ce qui
serait une définition de cet Eire. Ce ne sera toujours que la
désignation de celle de ses activités dont nous aurions été les
spectateurs ou les objets. Pure affirmation d’un fait, simple
témoignage rendu & une ccuvre, ce nom ne nous livrera jamais
le secret de I'Etre qui est & 'origine de ce fait ou de cette
ceuvre. Si donc nous disons de lui qu’il est amour, ce qu'une
semblable parole impliquera, ce sera seulement que son acti-
vité, telle que nous 'avons vue ou ressentie, a ét{é pour nous
une activité bienfaisante.

Serait-ce & dire que nous ne dussions pas y voir en méme
temps une action bienveillante ? Ces mots, que Dieu est amour,
ne signifieraient-ils autre chose sinon que Dieu nous a une
fois aimés, ou qu’il a aimé une fois sous nos yeux? Nous serait-
il interdit de conclure du caractére de cette action, & celui
d’intentions préalables dont elle aurait été la manifestation ?

Non! sans doute. Lorsque Dieu agissait ainsi, il voulait
expressément hénir !

Et, cependant, n’etit-11 pas pu, tout en demeurant lui-méme,
avoir voulu tout autre chose; puisque, comme nous venons
de Pétablir, il n’était forcé a cette action bhienfaisante ni par
un sentiment qui et dominé sa volonté, ni par une loi & lui
imposée ? Cela revient & demander si Dieu n’efit pu nous hair,
au lieu de nous aimer comme il I’a fait.

A cela il faut répondre que si Dieu n’avait sans doute pas &
obéir & une loi qui le for¢gAt & nous aimer, il avait cependant,
dans sa manifeslation successive, & demeurer lui-méme. Or
cel amour que Dieu nous a témoigné & nous, hommes, n’est
qu’'une conséquence, disons mieux, ce n’est 14 qu’une por-
tion, qu’une des phases de la volonté divine dont nous avions
déja été les objets lorsque Dieu nous donna l'existence.



546 C. MALAN

Comme créatures de Dieu, nous sommes le résultat de cette
méme volonté qui, aprés notre création, nous apparait dans
les dispensations qui nous auraient pour objets. Puisque c’est
Dieu qui nous a faits ce que nous sommes, il est évident que
sa volonté, qui est déjd l'unique raison de notre existence,
demeurera pour nous laseule cause de la conservation de cette
existence, c’est-d-dire de notre félicité. Le fait que cette volonté
tend & notre bonheur, ce fait ne préjuge donc rien & l'égard
de ce que nous aurions le droit d’appeler un caractére essentiel
de Dieu. Ce fait ne saurait que nous reporter, comme & sa
cause, & cette action premiére, action souveraine et toute
d’initiative, & laquelle seule nous avions déja dit notre existence.

De 14, pour le dire en passant, I'importance de bien discerner
quelle fut cette premiére action de Dieu au jour ou il nous
voulut. Aussi toute saine théologie cherchera-t-elle son point
de départ dans 'appréciation du fait anthropologique normal,
c’est-a-dire de ce fait tel qu’il subsiste dans la pensée éternelle
de celui qui en a été l'auteur.

Lorsque Dieu nous aime, la cause de cet amour ne réside
pas dans un fait qui subsisterait en dehors de Lui. Dieu nous
aime par cela seul que, lorsqu’il nous a tout d’abord voulus, il
nous a voulus pour étre les objets persistants de son amour.
S’il nous avait voulus aulre chose que cela, s'il nous avait
voulus des créatures périssables, par exemple, sa volonié non
seulement serait en elle-méme aussi «sainte, » mais elle serait
aussi « bonne » pour nous, lorsqu’il en viendrait & décréter
notre anéantissement définitif, qu’elle 'est & cette heure ol
il nous appelle & la vie éternelle en vue de laquelle il nous
avait créés.

Si tel est le cas, cependant, il en résulte encore que, loin
que nous devions partir d’une idée préalable d’amour pour
arriver & nous faire ce qui serait une idée de Dieu, c’est préci-
sément le contraire qui aura lieu. L’expérience posilive et his-
torique d’une volonté vivante de Dieu précédera nécessaire-
ment pour nous toute idée que nous nous ferions de l'auteur
de cette volonté.

Or cette expérience, il n’est pas en notre pouvoir de la faire



LA FOI EN DIEU 1

4 notre gré et a notre heure. Elle ne saurait se produire que
lorsque Dieu lui-méme sera venu nous l'imposer.

Mais il faut aller plus loin dans cette méme pensée! Non
seulement nous n’avons pas le droit, nous hommes, de parler
d’un caractére moral qui délerminerait la libre action de Dieun
envers la créature, mais Dieu lui-méme nous apparait ne trou-
vant sa propre action bonne qu’aprés qu’il I'a accomplie. Et si
nous disons qu’il la trouve « bonne, » ce n’est pas que, méme
alors, il I’ait reconnue telle en la rapprochant d’aucun «idéal »
préalable. Non! c’est la simple vue du résultat de sa libre
activité qui lui en fait directement percevoir la perfection. Il
ne se «réjouit» pas de son ceuvre parce qu’'elle a ebien réussi »
il en jouit parce que c’est 14 son ceuvre! L’impression du bon,
du bien, du normal, et par conséquent de 'amour considéré
comme perfection morale, cette impression suit toujours pour
IEtre «souverain » accomplissement historique de sa volonté;
elle n’en a pas précédé la décision, elle n’en a pas déterminé
Ieffort. Dieu n’a pas aimé parce que 'objet de son amour lui
étail apparu aimable. Il I’a aimé, il 'aime encore parce que
lui, l'auteur de toutes choses, I’avait voulu pour en faire 'objet
de son amour.

C’est bien la le trait caractéristique et essentiel de l'action
de celui qui demeure, pour nous croyants, I'Etre supréme et
souverain. C’est ce qui, & nos yeux, distingue cet Etre de tous
les étres autres que lui. C’est & ce trait spécial que nous re-
connaissons celui qu’il nous faut adorer; celui qui, pour notre
foi, est le Dieu vivant et vrai.

Et si, du caractere que l'action divine revét & nos yeux (la
sainteté), de celui qui accompagne cette action lorsqu’elle nous
a pour objet (I'amour), nous entreprenons d’élever notre pensée
4 ce que Dieu serait pour nous en dehors de ces actions, la
aussi, dans la pure et simple affirmation de l'existence de
Dieu, il nous est impossible de rapporter cette affirmation a la
présence, dans notre esprit, d’aucune idée préalable. A part ce
fait que, comme nous l'avons vu, une existence absolue de-
meure pour notre esprit une idée insaisissable, chercher &
faire dériver notre foi & I’existence de Dieu de quelque convic-



548 C. MALAN

tion antérieure d’une existence absolue, équivaudrait 4 intro-
duire un élément conditionnel dans l'affirmation de Détre
absolu. Ce serait avoir refusé & notre pensée la possibilité
d’une semblable affirmation.

Il faut donc, si je dois affirmer Dieu, que lui-méme m’ait
imposé I'expérience de sa réalité, De moi-méme je ne puis y
atteindre. Né captif de 'objectivité et irrévocablement attaché
au fini, mon esprit ne peut de lui-méme concevoir I'Etre
infini, supréme et souverain. Cet Etre demeure inaccessible &
ma pensée, au méme titre que celui qui est amour en méme
temps que sainteté demeure inadmissible pour ma conscience
morale.

Puis donc que, malgré cela, 'affirmation de cet Etre subsiste
au dedans de moi; puisque, tout au moins, le besoin de cette
affirmation domine ma liberté, il faut de toute nécessité que ce
soit son action & lui qui ait été, dans mon étre intérieur, &
Yorigine de ce fait.

Quel que soit le rapport sous lequel je 'envisage, le fait est
que dés que le nom de Dieu a été prononcé par moi, tout ce
qui n’en serait qu'un attribut se confond avec ce nom lui-
méme, et s’efface et setait devant lui. Ce seront toujours 1a, pour
mon esprit, deux actes simultanés, ou pour mieux dire, ce sera
toujours un seul et méme acte, une seule et méme perception
sous deux formes différentes.

Pour que je croie en Dieu, il faut que 'expérience directe de
Dieu m’ait été accordée. Il faut que jaie été de sa part I'objet
d’'une action qui sera telle, qu’elle aura nécessairement interdit
Panalyse & ma pensée. Aussi ne puis-je statner des prédicats
ou des qualités qui, parce qu'elles seraient essentielles &
Yauteur de cette action, formeraient comme les degrés par
lesquels ma pensée se serait peu i peu élevée jusqu’a lui, et
qui, maintenant que j’ai cru alui, demeureraient la justification
et la sanction de ma foi.

En fait de prédicats divins, il n’y aura jamais pour moi que
ceux que Dieu lui-méme aura librement imprimés & telle ou
telle de ses actions, Quant 4 Dieu lui-méme en dehors de Vaction



LA FOI EN DIEU 549

par laquelle il se fait sentir & moi, « il habite pour moi la
lumiére inaccessible; il demeure Celui que nul ceil n’a vu ni ne
peut voir. » Lorsque nous l'avons confessé devant nous-mémes,
c’est qu’il avait commencé par venir, lui, jusqu’d nous, en
voilant, pour eela, 'éclat d’'une gloire dont la vue n’appartient
qu’a lui seul, parce que seul il est & méme de la pouvoir con-
templer.

Si donc la réalité positive de Dieu ne se révéle pas au moyen
d’'une idée qu’aurait formulée notre pensée, elle se prouve
cependant & nous par I'expérience gui nous en est imposée.
(Pest la seconde partie ou la partie positive de notre thése.

(A suivre.)




	La foi en dieu : considérée dans son principe, dans son objet et dans son expression

