
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: La foi en dieu : considérée dans son principe, dans son objet et dans
son expression

Autor: Malan, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FOI EN DIEU

CONSIDÉRÉE DANS SON PRINCIPE, DANS SON OBJET

ET DANS SON EXPRESSION

C. MALAN

Les pages qu'on va lire, communiquées il y a quelques
années à la Société des sciences théologiques de Genève1, ont été

alors traduites dans le Reweis des Glaubens. Je les publie à cette
heure pour répondre au désir d'un ami.

Comme il a paru, depuis lors, une thèse académique à peu
près sous le même titre2, j'ai dû m'assurer que ce travail, bien

que destiné spécialement au public des écoles, ne rendait pas
ma publication inutile. Non seulement il ne me semble pas

que ce soit le cas, mais il se trouve que cette thèse, si je l'ai
bien comprise, est précisément la négation de celle que j'avais
entrepris d'établir.

Pour M. Gourd, la foi ou la croyance en Dieu (car il ne

distingue pas entre ces deux termes) est un acte inauguré par
l'âme humaine. Cette âme s'élève elle-même et d'elle-même,
jusqu'à percevoir Dieu. L'homme trouve en soi l'idée de Dieu;
il la formule par lui-même et à lui seul.

A mes yeux, non seulement cette idée est, comme idée, es-

1 Sous le titre : Genèse de l'idée de Dieu dans l'âme humaine.
1 La foi en Dieu, sa genèse dans l'âme humaine, par J.-J. Gourd. —

Genève 1877.



LA FOI EN DIEU 587

sentiellement inaccessible à la pensée de l'homme, mais ce

qu'on appellerait de ce mot sera toujours, pour notre esprit, le

résultat d'un acte divin dont nous aurions été nous-mêmes
tout d'abord les objets, dans ce qui au dedans de nous précède
l'activité de la pensée réfléchie. Si, en fait de connaissance de

Dieu, il est juste, sans doute, de ramener l'homme à lui-même,
c'est parce que l'homme trouvera au dedans de lui-même non

pas l'idée, mais bien l'expérience de Dieu. Pour moi, c'est donc
Dieu qui, lui, se révèle à l'homme et qui le fait, non pas au

moyen d'une idée, mais en imposant lui-même, directement,
au centre de l'âme humaine, l'expérience de son autorité.

De là, entre M. Gourd et moi, une différence absolue de
méthode.

Dès que la foi en Dieu est le résultat d'une activité délibérée
de l'âme humaine elle-même, il semblerait que la première
chose à faire, pour apprécier une semblable foi, serait
d'exposer l'histoire de cette activité. Sans doute, ce serait
entreprendre de retracer ne fût-ce que les grands traits de cette
« histoire des religions » qui a suscité de nos jours des travaux
si importants. M. Gourd cependant n'entre pas dans cette voie.
Il limite son observation au moment actuel, et même, dans ce

moment, au très petit horizon des faits religieux qui nous
touchent de plus près. Pour lui, « la foi » représente ce qu'on
appelle de ce nom chez ceux des savants protestants dont les

noms sont cités dans les auditoires de théologie.
Avec cela et en dépit de ces limites restreintes, notre auteur

n'en est pas moins amené à donner, de « l'activité » de celte
« foi, » une définition tout autre, suivant qu'il la rencontre
dans des âmes où prédominerait « l'activité rationaliste, » celle
du « mysticisme, » ou bien encore celle du « sentiment » ou de

la « conscience. »

Après avoir constaté que, à elle seule, aucune de ces «

activités » n'est habile à « percevoir Dieu, » il se décide à en
statuer une toute nouvelle, dont il nous présente l'allégation
comme étant « la solution du problème. » Cette activité, par
laquelle l'âme humaine s'élèverait réellement d'elle-même
jusqu'à Dieu, c'est le sens religieux.



528 C. MALAN

Je n'oserais dire que celte solution m'ait frappé comme en
étant réellement une. D'abord, le sens religieux est chose fort
connue. De plus, si je ne me trompe, celte expression s'emploie

pour désigner, non pas ce qui serait une activité de

l'âme, mais, le mot le dit, ce qui dans l'âme est le lieu d'une
perception, ou un sens. Qui dit sens ne dit pas toujours activité,
puisqu'il y a des sens qui demeurent inactifs. D'ailleurs, la
constatation, dans l'homme, d'un sens, fût-ce même d'un
nouveau sens, ne suffira jamais à nous dire ce qui, en dehors de

l'homme qui posséderait ce sens, répondrait à l'activité de

perception dont il est l'organe. On le voit, avoir nommé le sens

religieux équivaut, à mes yeux, non pas à avoir résolu le
problème, mais à l'avoir laissé subsister tout entier.

Ce que je me propose à cette heure, c'est précisément de

chercher d'où provient, dans l'âme humaine, l'objet qui, saisi

par le « sens religieux, » fera de l'activité de ce sens la foi
en Dieu.

Dans cette pensée, je me suis déjà appliqué, ici-même1, à

définir le fait intérieur de la conscience ou du sens intime.
L'étude qu'on va lire fait suite à ce premier travail.

Ces mots, la foi en Dieu, peuvent désigner ou bien l'acte de

foi considéré uniquement dans son principe, ou bien ce même
acte déjà en possession de son objet. Dans le premier cas,
cette foi sera le résultat d'une activité propre déjà suscitée
dans l'âme; dans le second, ce sera bien encore cette même

activité, mais appliquée cette fois à un objet dont l'avènement
dans cette âme fera, dès lors, de ce qui n'avait été jusque-là
qu'un principe de foi religieuse, cet acte spécial qui s'appellera
la foi en Dieu.

C'est de la foi entendue dans ce second sens, c'est de la foi
en possession de son objet, que je désire m'occuper ici. Je veux
rechercher d'où provient, dans l'âme, l'avènement de cet objet
qui donne ainsi à l'activité de la foi son caractère positif et défini.

Il n'est pas besoin d'appuyer sur l'importance de cette ques-

' Voyez : Trois études sur la conscience, dans les numéros de la Revu»
de janvier, mars et mai de cette année.



LA FOI EN DIEU 529

tion. Elle implique celle de l'autorité ou de la valeur de ce qui
demeurera la manifestation fondamentale de la vie religieuse
elle-même.

Du reste, ces pages ne s'adressent qu'à des lecteurs qui
connaîtraient déjà par expérience la présence dans l'âme de la
foi en Dieu. De tels esprits peuvent néanmoins vouloir encore
discerner plus clairement le caractère de cette foi qui est en

eux. Il peut y avoir lieu pour eux à se demander si le rapport
que ce fait implique entre leur âme et Dieu, doit être chez eux
avant tout l'occasion d'une gratitude émue et attentive, ou
bien s'ils devraient, dans cette foi, voir ce qui demeure surtout
pour eux l'accomplissement d'un devoir.

Ici, on le comprend, tout dépendra de la réponse à cette
première question : D'où provient l'objet de notre foi
religieuse Et même si, comme nous le supposons, on devait voir,
dans la présence au dedans de l'âme de cet objet de foi, le
résultat d'une expérience que Dieu aurait lui-même imposée ou
accordée à l'âme, il n'en resterait pas moins la question de

savoir de quelle manière et sous quelle forme cette expérience
aurait eu lieu. L'âme aura-t-elle reçu cet objet de sa foi sous
la forme d'une idée déjà formulée, ou aurait-elle eu à formuler
elle-même cette idée comme l'image intelligible d'impressions
produites en elle par l'action divine? Si, c'était là le cas,
cependant, si cet objet de la foi religieuse était parvenu à l'âme
sous la forme d'une expérience directement imposée, de quelle
espèce d'expérience s'agirait-il là? En particulier aurait-ce été

pour le croyant une expérience qu'il pût susciter à son gré?
ou le croyant n'aurait-il à cet égard qu'un rôle purement passif?

L'étude de ces questions, ainsi que de toutes celles qui s'y

rapportent, peut être abordée de deux manières : soit en exposant,

comme un fait historique, la genèse et l'évolution progressive

de tout ce qui s'appellerait un phénomène religieux dans

l'âme; soit en se bornant à analyser le fait spécial de la foi en

Dieu, tel qu'il existe dans l'âme du croyant.
Après avoir déjà ailleurs1 essayé de la première méthode, je

' Dans un petit écrit intitulé : Le dogmatisme. Examen de cette question

: La foi religieuse s'appuie-t-elle sur la justesse d'une idée, ou sur la



530 C. MALAN

voudrais ici, en m'en tenant à la seconde, soumettre à un nouvel

examen les conclusions auxquelles j'avais été amené. Le
fait que j'étudie est trop important pour qu'on ne l'aborde pas
sous toutes ses faces.

Regardant donc la foi en Dieu comme un fait déjà existant
dans l'âme, nous voulons, après avoir brièvement caractérisé
la nature de la foi, rechercher l'origine de ce qui vient faire,
de cette foi, une foi en Dieu.

Pour cela, commençant par éliminer les origines qu'il serait
impossible d'attribuer à l'apparition dans l'âme croyante de cet

objet de la foi, nous chercherons à montrer quelle est celle

qu'il lui faut assigner. En terminant, nous soumettrons le
résultat de notre examen à l'épreuve, à nos yeux décisive, des

conséquences qui en découleraient pour la vie morale elle-
même.

I

Thèse négative : La foi en Dieu n'a pas pour objet le résultat
de ce qui aurait été préalablement une activité propre du

croyant. 1 Cor. II, 4. òu Sûvirou awiévtu.

Avant tout, définissons ce que nous entendons par cette foi
en Dieu qui fait ainsi, de celui chez lequel elle s'est produite,
ce que nous avons appelé un croyant.

Et d'abord, qu'est-ce que la.foi?
La foi, pour nous, est un acte ressortissant à la volonté ou,

pour nous exprimer d'une façon plus générale, un acte du

cœur, de ce qui demeure le centre de notre volonté personnelle.

On définirait sans autre l'acte de foi par un acte de

confiance, si ce dernier mot n'impliquait une idée de réciprocité
entre deux volontés égales en droits, ce qui ne saurait se dire
de la foi que l'homme reposerait en Dieu. Avec cette réserve

cependant, l'activité de la foi peut bien être définie une acti-

réalité d'un fait; sur la vérité d'une doctrine ou sur la véracité d'un
témoignage — Genève, Cherbuliez, 1866. Ainsi que dansun article inséré
dans le Bulletin théologique de Paris, de 1864 : La vie de l'âme humaine

rm la vie par la foi.



L* FOI EN DIEU 531

vite de confiance. En tout cas, ce sera toujours un rapport
immédiat entre deux volontés personnelles. Ce rapport qui a

pour premier caractère de laisser intacte la liberté de ces deux
volontés, consiste néanmoins en ce que l'une de ces volontés
aura amené l'autre à abdiquer librement devant elle. Cette

abdication, cependant, n'est pas, chez celui qui abdique, un
effacement, une négation de soi-même. C'est un acte qui laisse
subsister tout entière la volonté qui l'accomplit, qui lui laisse

son caractère d'énergie libre et positive. Ce n'est donc pas une
soumission forcée, c'est bien une libre obéissance, c'est, de la

part de la volonté qui se confie, le don d'elle-même librement
consenti.

Mais nous n'avons pas seulement parlé de la foi ; nous avons
nommé la foi en Dieu. Nous sommes donc tenus ne fût-ce qu'à
indiquer ce que nous entendons ici par ce mot Dieu.

Nous ne saurions, pour le moment, attacher à ce mot d'autre
sens que celui de l'objet de la foi de l'homme, telle que nous
venons de la définir. Dieu signifiera donc pour nous, au début
de notre étude, cette volonté personnelle, autre que la nôtre,
devant laquelle notre propre liberté se sent libre d'abdiquer;
cette volonté devant laquelle, tout en retenant la responsabilité
et les droits de sa liberté, notre volonlé personnelle se sent
même forcée d'abdiquer. Le nom de Dieu sera ici pour nous le

nom par lequel le croyant, l'homme de foi, désignerait l'objet
de cette libre abdication de volonté que nous venons de

caractériser. C'est là ce qui, pour cet homme, aura défini Dieu; c'est

ce qui le lui aura révélé.

Cependant de ce que telle est la définition de Dieu, il n'en
résulte pas que ce nom désigne ce qui aurait été le produit de

l'âme du croyant. L'abdication qui révèle ainsi Dieu au croyant
est une abdication suggérée, et cela avec une autorité indiscutable.

Il n'y a donc rien dans ce fait qui s'oppose à l'affirmation

que nous avons formulée, que cette foi en Dieu, telle que nous
l'avons définie, n'aura jamais pour objet le résultat de ce qui
serait dans le croyant une activité propre, une activité inaugurée

par le croyant lui-même.
Par « activité propre » nous entendons non seulement une



532 C. MALAN

activité réfléchie, mais une activité en possession consciente de

ses mobiles. Ce que nous affirmons, c'est donc que, chez le

croyant, la foi n'a jamais pour objet ce qui résulterait par exemple

d'une recherche dont sa pensée eût seule eu l'initiative.
Cela voudrait-il dire, cependant, que la foi religieuse

subsistât jamais dans l'âme sans un objet clairement entrevu? que
ce ne fût là qu'un mouvement instinctif dont ce croyant n'aurait

qu'à constater en lui-même la présence? qu'il n'aurait
qu'à subir, sauf, le cas échéant, à en modifier la direction ou
à en modérer les élans?

A voir la place que certains théologiens assignent expressément

au « sentiment » ou à « l'instinct religieux, » lorsqu'ils se

contentent de nommer cet instinct comme ce qui devra plus
tard devenir la loi et la lumière de l'âme, il semblerait que la
foi en Dieu ne fût, après tout, que cet instinct religieux
réfléchi, formulé par la pensée et affirmé par la volonté. Encore
faudrait-il expliquer d'où provient, à cet instinct, l'objet qui est

le sien
Dans le fond, une telle idée revient à substituer le mot de

sentiment ou d'instinct religieux à celui de foi dans le sens non de

foi en Dieu, mais dans le sens de ce qui demeure dans l'âme
le point de départ de cette foi-là. Même alors cependant on ne
saurait passer ainsi, grâce à une évolution progressive et
nécessaire de cet instinct, compris de la sorte, à ce qui mériterait
le nom de la foi en Dieu.

Du reste, ce n'est pas seulement dans l'école qu'on
rencontre une semblable confusion. N'est-ce pas aussi à cela qu'il
faut rapporter la position prise si souvent sous nos yeux par les

gens du monde à l'égard de tout ce qu'ils appellent, eux aussi,
du nom de foi religieuse

La foi, disent-ils, est un fait qui ne se discute pas. C'est un
fait dont le croyant lui-même ne doit pas être rendu responsable

; à condition, sans doute, que lui, de son côté, s'abstienne
d'en alléguer les expériences ou les motifs.

De là, dans le monde dont nous parlons, le silence discret

qui se fait autour de ce qu'on y nomme la foi religieuse. On y
traite ce fait comme une de ces faiblesses maladives qu'il est



LA FOI EN DIEU 533

reçu d'ignorer. Si, dans ce milieu-là, les dévots sont sans doute
accueillis, ils ne le sont pourtant qu'à la condition de garder
leur dévotion pour eux-seuls.

Tout cela peut avoir sa raison d'être pour ce qui s'appelle la
dévotion ; mais cela ne s'applique pas à la foi. Celle-ci ne saurait

se laisser ainsi ignorer. Non seulement elle est la vie
même de celui qui la possède, mais, par sa nature, elle implique

pour lui le devoir de rendre témoignage à ce qui en est

l'objet. La foi religieuse n'est ni une faiblesse, ni une exaltation
de l'âme. C'est un acte et un acte délibéré. C'est même l'acte
suprême de l'âme, c'est celui qui en contient et en résume
toute la vie. La foi, en effet, nous le savons, c'est de la
confiance ; c'est la confiance du cœur, la confiance de l'âme tout
entière. C'est donc un acte essentiellement volontaire, c'est
même la plus haute affirmation de la volonté. De plus, comme
nous allons le voir, c'est la prise de possession, la réception
empressée d'une grâce. On aspirerait donc bien plutôt à pouvoir

s'en parer, si ce n'était un secret entre soi-même et
Dieu. En tout cas, c'est l'acte suprême et central de la vie
personnelle, l'acte qui domine cette vie tout entière. C'est
donc la lumière, c'est la force, c'est aussi la gloire de l'âme
Le croyant se sait et se sent responsable de sa foi. Il en assume
lui-même hautement la responsabilité. Il rougirait d'en avoir
honte. Non seulement il peut, mais il désire, le cas échéant,
en « rendre compte. »

Il est, en effet, porté à cela par ce qui est plus qu'un devoir
envers lui-même. L'origine de sa foi lui impose le devoir de

confesser, en professant cette foi, Celui qui s'en est venu faire

l'objet. En effet, de ce que la foi est un acte de confiance

il s'ensuit nécessairement que cet acte ne saurait avoir pour
objet qu'une personne vivante. La confiance, nous l'avons

vu, se définira toujours l'action par laquelle une volonté
personnelle abdique devant une autre volonté semblable. C'est

donc là non seulement un acte moral, c'est-à-dire un acte du

centre même de la volonté personnelle, mais c'est un acte

dont l'objet lui aussi ne saurait être qu'un agent moral, et

nullement la seule image d'un fait, ce qui serait une simple



SS4 C. MALAN

idée. Abdiquer devant une idée est si peu de la foi que ce n'est
même pas une vertu, vu qu'alors c'est toujours devant soi-
même qu'on abdique. C'est bien plutôt le symptôme d'une
maladie et d'une maladie sérieuse de l'âme. Aussi bien est-ce une
des formes les plus subtiles de l'orgueil. C'est le fanatisme.

Dans le fait, pour une âme en pleine conscience d'elle-même,
il ne saurait être question de cette abdication de volonté
qu'implique la confiance ou la foi du cœur, qu'à l'égard d'une
personne vivante. Et cela demeurera vrai, soit que cette personne
ait été présentée directement à l'expérience et à la confiance
du cœur, soit que celui qui croit ait ressenti sa présence dans

un acte vivant émanant de cette personne elle-même, acte
dont il conserverait alors le souvenir au moyen d'une image
ou d'un idée de son esprit.

C'est bien là aussi ce qui distingue la foi de la dévotion. Le

croyant « sait en qui il a cru. » Le dévot, lui, ne sait que ce

en quoi il croit; encore ne le sait-il guère, puisqu'il ne le sait

que sur le témoignage de gens qui disent le savoir mieux que
lui. On comprend qu'il soit reçu de ne jamais alléguer ni surtout

de ne jamais discuter une « foi » semblable
Cependant si, chez le croyant, la foi est ainsi un acte

personnel, si c'est même là l'acte central de la personnalité, il est

évident qu'en niant que cet acte soit jamais chez lui le résultat
d'une activité propre, on ne saurait vouloir parler de la faculté
de se confier qui est à la base de cette foi. Il ne peut être

question en cela que de cette mise en œuvre spéciale de la
faculté dont il s'agit, qui s'appellera la foi formulée ou la foi en
Dieu.

C'est en nous tenant à ce second sens que nous affirmons

que celui qui a reposé sur Dieu la confiance de son cœur,
n'aura jamais dû à lui-même cet objet de sa foi. Ce sera
toujours Dieu qui sera venu se révéler à sa confiance. Le croyant
n'a pas découvert le Dieu auquel il croit, il ne s'est pas fait à

lui-même ce qui serait son idée de Dieu.

Ici, sans doute, il faut s'entendre sur le sens de ce mot
d'idée.

Ce mot signifie souvent l'image que nous retenons d'une



LA FOI EN DIEU 535

impression produite au dedans de nous en dehors de notre
initiative. Tel n'est pas le sens que nous lui donnons ici. Nous
entendons désigner par là ce qui serait en nous le seul résultat
de notre propre « imagination, » une idée ou une image de la
présence de laquelle, au dedans de nous, nous demeurerions
seuls responsables.

A y regarder de près, sans doute, même une idée semblable
sera toujours composée de traits empruntés à des impressions
reçues. Avec cela, telle qu'elle est là devant nous, ce sera bien
une image que nous nous serions faite à nous-même. Ce qui le

prouve, c'est que nous serions en mesure, à notre gré, de la

faire toujours de nouveau apparaître devant nous, et cela par
le seul acte de notre volonté.

C'est dans ce dernier sens que nous disons, de l'idée de Dieu,
qu'elle ne saurait être notre idée.

Sans même nous arrêter à la pensée que l'idée de Dieu

puisse jamais être créée de toutes pièces par l'esprit de l'homme,
ou que la pensée de l'homme puisse et doive se faire son Dieu,
nous nous bornons, pour le moment, à nous demander si, une
fois que nous aurions reçu l'impression qui impliquerait pour
nous cette idée, nous serions jamais à même et en droit de la

reproduire en nous ; — ou bien si, parce que telle chose nous
demeure impossible, nous devrions nous contenter de témoigner

de cette impression comme d'une expérience qui nous
aurait été imposée. Notre idée de Dieu, ou, si l'on veut, le nom

que nous donnons à Dieu, n'est-il que le témoignage rendu par
nous à un fait dont l'expérience directe aurait commencé par
nous saisir? à un fait dont nous aurions subi l'impression; à la

réalité duquel il ne nous resterait plus qu'à rendre
témoignage?

Et ce n'est pas ici une question de mot Parlons, si l'on veut,
non plus de l'idée que nous aurions de Dieu, mais de ce qui
serait notre conception de Dieu. Ici encore, il restera à savoir
si ce mot figuré doit être pris dans son vrai sens, ou dans le

sens dans lequel on l'emploierait abusivement, en parlant, par
exemple, des « conceptions » d'un génie a créateur. »

Dans le sens exact, concevoir sera toujours avoir reçu; et,



536 C. MALAN

employé de l'activité intellectuelle, ce mot ne saurait dire autre
chose sinon que notre esprit, par le fait d'une activité qui lui
est inhérente, mais dont la mise en œuvre est suscitée du
dehors, a reproduit, sous une forme expresse ce dont il avait
commencé par recevoir ou par subir l'impression.

Affirmer, dans ce sens, que l'idée de l'Etre absolu est une
conception de notre esprit, ce serait donc avouer que cette
idée est résultée en nous d'une impression produite au dedans
de nous préalablement à notre activité réfléchie. Ce serait avoir
attribué l'origine de celte idée à une initiative autre que la
nôtre, à une action personnelle qui aurait, au dedans de nous,
précédé et dominé l'exercice conscient de notre liberté.

Telle est bien aussi la thèse que nous défendons.
Cette thèse n'est pas que nous ne saurions avoir aucune idée

de Dieu ; c'est que nous ne saurions nous être fait aucune idée
semblable. Ce que nous affirmons, c'est que notre foi en Dieu
n'a pas pour objet une idée que nous nous serions faite; c'est

que l'objet de cette foi ne peut jamais être que le résultat d'une
expérience que Dieu lui-même nous aurait fait faire de lui,
expérience qui aura toujours précédé tout ce qui serait ensuite
notre idée de Dieu.

C'est bien là, en effet, la seule alternative qu'il soit loisible
de statuer. — Même au cas où l'on voulût se contenter de

rattacher l'origine de l'idée de Dieu en nous à la tradition écrite
ou parlée, il n'en faudrait pas moins définir l'origine de cette
tradition elle-même. — D'un autre côté, la faire dériver pour
nous de l'impression que nous recevons de l'univers, serait
oublier que cet univers n'a de voix que celle que nous lui
prêtons. Si nous y reconnaissons l'œuvre et la main présente de

Dieu, c'est que le Dieu créateur et vivant nous était déjà connu

par ailleurs. Reconnaître présupposera toujours une connaissance

préalable, et n'équivaudra jamais à avoir découvert.

Avec tout cela, l'idée que nous avons de Dieu ne nous est

pas dictée comme telle directement par lui-même. Si elle est

impliquée dans l'expérience qu'il nous impose de son autorité
c'est sous notre responsabilité que nous l'en dégageons. Cependant,

et bien que la forme que nous lui donnerons soit due à



LA FOI EN DIEU 537

notre initiative, cette idée ne sera juste qu'en tant et que pour
autant qu'elle justifiera devant notre pensée ce qui aura
commencé par avoir été en nous un acte d'obéissance. Ce n'est pas
telle que nous serions parvenus à la formuler, ce n'est pas
sous sa foiane d'idée intellectuellement formulée, que Dieu se

sera jamais affirmé lui-même au dedans de nous. Pour se
révéler à nous il n'a pas commencé par s'adresser à notre
intelligence. Cela ressort abondamment ne fût-ce que de ce fait, que
notre intelligence fait usage, pour affirmer Dieu, de formules
infiniment diverses.

Confondre la foi elle-même avec l'expression intelligible de

cette foi, c'est s'exposer à chercher la genèse de la foi dans

l'étude infinie des idées et des manifestations religieuses dans

tous les âges et à tous les degrés de l'humanité. La genèse des

religions ne saurait être confondue avec celle de la foi, dont
ces religions sont l'expression toujours imparfaite et par
conséquent toujours changeante.

Et cette remarque ne s'applique pas seulement à la foi considérée

dans son principe, c'est-à-dire au besoin ou au sentiment
religieux. Elle est tout aussi vraie de la foi qui a reçu son
véritable objet, ou de la foi au Dieu vivant. Là aussi, on ne devra
jamais confondre l'étude de cette foi elle-même, avec celle des

expressions diverses qu'elle aurait revêtues chez les croyants.

Jusqu'ici, cependant, nous nous sommes borné à exposer
notre thèse telle qu'elle ressort de notre définition de la foi.
Essayons maintenant de la prouver par les caractères qui, de

l'aveu de tous, demeurent essentiels à la foi en Dieu, ou à

l'affirmation de Dieu chez les croyants.
La première chose que tout croyant affirmera à cet égard,

c'est que l'idée de Dieu implique pour lui celle d'un Etre
positivement infini.

Gela seul suffit pour démontrer que cette idée ne saurait
être attribuée au croyant lui-même, l'idée d'infini étant absolument

inabordable à la pensée humaine.

Remarquons ici qu'il ne s'agit nullement de la valeur de

cette idée. Ce dont il est question, c'est uniquement d'en con-
THÉOL. ET PHIL. 1879. 36



538 C. MALAN

stater la présence, et cela dans un esprit qui est constiti! j de

façon à n'y pouvoir atteindre par lui-même dans un esprit
chez lequel cette idée ne peut exister que comme l'affirmation
d'un fait incompréhensible et, par conséquent, inimaginable.

Or, quelle que soit la manière dont on croie devoir expliquer
l'avènement de cette idée dans la pensée du croyant, on ne
saurait nier qu'elle ne s'y rencontre.

Ou bien nous contesterait-on le droit d'avancer que cette
idée d'infini fût bien réellement inaccessible à la pensée
humaine? Dirait-on que ce mot d'infini, n'impliquant après tout
qu'une idée négative, ne renferme réellement rien qui ne
puisse sortir d'une pensée successive et limitée comme l'est en
effet celle de l'homme?

Il est vrai que ce mot peut revêtir une signification purement
négative, et que, dans ce cas, il ne désigne rien qui ne soit
librement accessible à notre pensée. C'est ainsi qu'on
l'emploiera à propos d'un phénomène essentiellement défini, mais

qui, dans son développement successif, serait arrivé, au delà

d'une certaine limite, à ne pas revêtir ce caractère pour notre

perception. Dans ce cas, comme lorsqu'on parlerait de l'infini de

l'espace ou du nombre, ou de la divisibilité infinie delà
matière, il est évident, en effet, que ce mot n'est pas pris dans

un sens positif. Ce que nous affirmons alors, ce n'est pas

qu'une perception nouvelle ait remplacé pour nous la perception

que nous avions eue jusqu'alors de ces faits comme de

faits finis. Tout ce que nous voulons dire, c'est que cette môme

perception du fini a cessé d'être liée pour nous, après un certain

moment, à l'image que nous sommes forcés de retenir de

ces faits.
Avec cela, lorsque nous employons ce même mot d'infini non

pas de notre perception, mais de l'être lui-même, il est évident

que nous ne saurions y rattacher qu'une signification positive.
Or c'est indubitablement dans ce sens qu'il accompagne tout

ce qui serait une affirmation de Dieu de la part du croyant. Ce

mot désigne alors un fait dans lequel il est interdit et même

impossible à ce croyant de voir ce qui n'aurait pas de raison

d'être en dehors de sa propre pensée. Avec cela, sans doute,



LA FOI EN DIEU 539

ce même mot attribue à l'être dont il s'agit un caractère auquel
la perception du croyant n'atteint pas. Néanmoins, ce croyant
n'hésite pas à le lui attribuer; et, en le faisant, il entend bien
désigner ce qui demeure pour lui une réalité positive.

Ce qui prouve, du reste, surabondamment que ce mot d'infini,

appliqué à Dieu, ne comporte pas pour la pensée du

croyant un caractère négatif, c'est que pour cette pensée ce
Dieu est non seulement le créateur du fini, mais qu'il y pénètre
lui-même à son gré. Pour ce Dieu-là le fini ne constitue pas
une limite. C'est même ce qui, aux yeux du croyant, distingue
le Dieu auquel il croit, de ceux dans lesquels il ne saurait voir
que des « faux dieux. » Ces derniers sont irrévocablement
exclus de tout ce qui est essentiellement fini ; tandis que le Dieu
du croyant, tout infini qu'il est, a participé au côté fini et
transitoire de la nature humaine ; et qu'à l'égard du monde des

phénomènes sensibles, ce Dieu y dispose librement de

l'immanence.

Mais s'il est ainsi évident que cette pensée, qui, pour le
croyant, est essentielle à l'idée de Dieu, n'est pas provenue du

croyant lui-même, il est tout aussi évident que Dieu ne l'a
pas révélée à son intelligence laquelle n'est pas apte à la
saisir.

Laissons cependant ce mot d'infini, dont le sens demande
ainsi à être expliqué. Rornons-nous à dire, de l'affirmation de

Dieu, qu'elle est toujours, pour ceux qui la possèdent, celle
de l'Etre suprême et souverain. Cette désignation nous suffira
pleinement pour prouver de nouveau que l'affirmation dont il
s'agit ne peut en aucune façon être rapportée à l'initiative de

la pensée du croyant.
Dans sa recherche de la vérité, notre esprit, chacun le sait,

ne procède jamais qu'en s'avançant du connu à l'inconnu.
Produire une affirmation ne signifiera jamais faire surgir dans

notre intelligence, par notre seule initiative, une image qui
serait essentiellement nouvelle dans chacun des éléments qui
la composent. Formuler une idée n'équivaudra jamais à

former, c'est-à-dire à créer de toutes pièces, à inventer une idée

qui serait sans analogie avec aucune de celles que posséderait



540 C. MALAN

déjà notre esprit. Ce ne sera jamais là que mettre en évidence,

que reproduire telle ou telle image intellectuelle ; image qui
ne sera pour nous nouvelle que parce que, jusque-là, nous
n'étions pas encore arrivés à en réfléchir et à en coordonner
les éléments. Ce sera donc avoir dégagé cette idée d'idées plus
générales dans lesquelles elle avait été jusque-là impliquée.

Tout cela, cependant, ne peut se dire de l'idée de l'Etre
suprême et souverain. Dès que j'aurais conçu cette idée-là comme
le corollaire de telle ou telle notion préalable de nature, de

pouvoir ou d'existence absolue, elle cesserait d'être pour moi
l'idée de l'Etre suprême.

Aussi est-ce toujours l'inverse qui a lieu. Ces idées générales
ne sont jamais pour moi, dans le fond, que des abstractions.
Ce sont là des notions que ma pensée a déduites, a extraites de

celle d'un être absolu dont l'affirmation s'était déjà produite
au-dedans de moi. Ce qui le prouve, c'est que ces idées générales

n'ont d'existence que celle que ma pensée leur attribue.
Elles n'existent pas en dehors de ma pensée, laquelle ne saurait

imaginer la nature, l'existence, le pouvoir ou la force que
comme des manifestations ou des attributs de l'être lui-même.

Cette preuve, laquelle résulte ainsi d'un côté des limites
essentielles de notre pensée elle-même, et de l'autre du caractère

tout aussi essentiel d'une affirmation qui se produit devant
cette même pensée, cette preuve devient encore plus évidente

lorsqu'on la déduit des attributs moraux qui, pour le croyant,
demeurent indissolublement liés à son affirmation de Dieu.

Et cela est naturel Le fait personnel est avant tout un fait
moral. Ce sera donc dans la sphère morale que ce fait se montrera

à nous de la façon la plus évidente.
Comme un exemple [de ce que nous disons-là, bornons-nous

à examiner de quelle manière nous arrivons à attribuer à cet
Etre suprême et souverain les deux prédicats de la sainteté et
de l'amour.

Il est clair qu'appliquées au Dieu auquel nous croyons, ces
deux expressions ne sauraient impliquer pour nous l'idée préalable

d'une loi ou d'une nature morale subsistant avant et au-



LA FOI EN DIEU 541

dessus de ce Dieu. Il ne peut être question, lorsqu'on parle de

l'Etre suprême et souverain d'aucun « universel, » d'aucun
fait d'existence préalable, comme c'est le cas lorsque, employés
de l'être contingent, ces mêmes attributs désigneraient l'usage
historique que cet être aurait fait de sa liberté, en face de ce

qui demeurera pour lui la loi de la sainteté et de l'amour.
Nous ne saurions pas plus admettre l'existence d'un fait moral

préalable, auquel se rattacherait pour nous l'affirmation de

Dieu, nous ne saurions pas plus attribuer à cet être un caractère

moral qui lui demeurât essentiel, que nous ne serions en

droit de revendiquer pour lui une nature. Tout attribut de

Dieu ne sera jamais, pour nous, que la désignation d'un fait;
ce ne sera jamais une définition de l'être. Expliquons en quelques

mots notre pensée.
Affirmer que Dieu est saint ne sera jamais avoir voulu dire

qu'il soit pour nous, au point de vue moral, le plus pur des

êtres; puisque, dès qu'il s'agit de Dieu, il ne peut-être question

d'aucune comparaison. Du moment où nous nommons
Dieu, il existe nécessairement pour nous avant tout autre être,
et abstraction faite de tout être autre que lui. De plus, toute
affirmation portant sur la volonté de celui qui est pour nous
l'Etre suprême et souverain, devra toujours pouvoir subsister
tout entière indépendamment d'aucune idée d'une loi qui
serait antérieure ou même objective à cette volonté. Ce ne sera

jamais en vertu de tels ou tels motifs qui auraient précédé ou

dirigé son action, ce sera toujours en lui-même et à cause de

lui seul, qu'un tel Etre nous apparaîtra comme le saint.
Cette affirmation, que Dieu est saint, portera donc toujours

sur l'activité de cet Etre, et non pas sur un principe essentiel

en vertu duquel il eût dû formuler cette activité. Nous ne
saurions voir l'Etre souverain réfléchissant et pesant des « motifs
d'action. » Ce serait là avoir quitté sa pensée pour celle de

l'être contingent, lequel, en effet, ayant à compter avec des

faits préalables à sa propre existence, se verra toujours mis

en face de droits antérieurs aux siens propres, et placé devant

une loi supérieure à celle de sa propre existence.

Tout ce que celui qui croit à l'Etre suprême et souverain a



542 C. MALAN

le droit d'énoncer sur ce que serait la volonté de cet Etre, c'est
qu'elle existe telle qu'elle est. A l'égard de cette volonté, il ne
peut donc être question, pour la pensée du croyant, ni de loi
ni de devoir. Il ne saurait rattacher à l'idée de l'Etre souverain

celle de la sainteté, dans le sens d'une limitation qui fût
imposée, ou que cet Etre dût lui-même imposer à l'exercice
spontané de sa libre volonté. Chez un tel Etre la sainteté ne
saurait être distinguée de la libre activité ; chez lui l'existence
même de la volonté se confondra toujours pour nous avec le
caractère que celte volonté revêtirait à chaque fois dans telle
ou telle de ses manifestations.

Ou bien dira-t-on que Dieu doit être appelé saint parce qu'il
ne peut vouloir que ce qui était déjà le bien avant qu'il l'eût
voulu? Mais, dès que nous retenons cette pensée, l'Etre
souverain disparaît, et nous n'avons plus devant nous qu'un être
soumis à une loi subsistant en dehors de sa volonté!

Non ce que nous appelons « la sainteté de Dieu » ne peut
nous apparaître comme distinct en Dieu de l'activité personnelle

elle-même. Lors donc que nous parlons de l'Etre suprême
comme du Dieu « saint, » cela revient à dire que, considéré
dans sa volonté envers la créature, Dieu est bien réellement
l'Etre absolu ; qu'il est, sous ce rapport-là aussi, l'Etre à part,
l'Etre unique; celui dont, pour notre pensée, la réalité
subsiste, abstraction faite de toute réalité autre que la sienne.

A cet égard-là, comme à tout autre égard, l'affirmation de

Dieu ne peut être chez nous que le témoignage rendu à une

conviction imposée par l'expérience d'un fait. Ce ne saurait
être le résultat de la présence, au dedans de nous, d'une idée

préalable que cette expérience nous aurait simplement donné

l'occasion d'affirmer.
Aussi, dès qu'il s'agit de notre relation avec ce Dieu, cette

même affirmation « que Dieu est saint » revient-elle évidemment
à dire qu'en tant qu'êtres libres nous avons à régler notre
volonté, non pas d'après une loi à laquelle lui et nous serions

également soumis, mais uniquement d'après ce que nous avons

directement ressenti comme l'action d'une volonté aussi vivante

qu'elle est suprême et absolue. C'est donc là témoigner, à



LA FOI EN DIEU 543

propos de Dieu, d'un fait qui concerne notre relation avec lui;
c'est constater un fait qui pour nous a sa source directe, non
pas dans la vue de Dieu tel qu'il est, mais dans l'impression
que nous avons reçue, nous, de sa volonté à notre égard.

Ce ne sera donc jamais une idée de sainteté morale, subsistant

en nous avant cette impression et indépendamment de

cette impression, qui viendrait définir ou sanctionner une idée
de Dieu que nous nous serions faite, elle aussi, en dehors de

cette impression. Ceserà toujours cette impression elle-même,
ce sera l'expérience directe de la volonté divine, qui, à elle
seule, renouvellera chaque fois au dedans de nous cette
affirmation de la « sainteté, » en la faisant, pour ainsi dire, jaillir
toujours de nouveau dans notre âme.

L'idée abstraite de la sainteté, loin d'être ce qui nous
amènerait à affirmer Dieu, découlera bien plutôt toujours de nouveau

de l'expérience personnelle que nous aura imposée la
volonté divine. Loin que ces mots : Dieu est saint, constituent
à eux seuls ce qu'on serait en droit de regarder comme une
définition de la volonté divine, ce ne sera jamais que
l'obéissance de notre foi qui seule définira toujours pour nous
le caractère de cette volonté. Cette affirmation à l'égard de

Dieu ne saurait donc nous empêcher de maintenir que notre

croyance en Dieu surgit au dedans de nous non pas sous la
forme d'une déduction intellectuelle, mais comme le résultat
direct et inévitable d'une expérience dont nous aurions été

nous-mêmes les objets de la part de Dieu.
Ou bien se rejetterait-on sur cette autre soi-disant définition

de Dieu que contiennent ces mots : Dieu est amour? Dirait-
on que cette dernière affirmation nous donne le droit devoir,
dans notre confession de Dieu, le résultat d'une idée d'amour
qui aurait préalablement été présente dans notre esprit?

Mais ce serait là encore faire de l'amour un fait moral antérieur

et supérieur à l'être divin lui-même. Ce serait voir, dans

ce fait moral, je ne sais quelle entité existant au-dessus de

Dieu, et dans l'amour ce qui serait une nature de Dieu; en
sorte qu'il fallût dire que Dieu doit aimer, qu'il ne peut faire
autrement qu'aimer I



544 C. MALAN

N'est-il pas bien plutôt évident encore ici que cette affirmation

que « Dieu est amour, » ne saurait être dans notre bouche

que la seule constatation d'un fait historique? Elle exprime
l'impression produite sur nous par le mode d'agir de Celui
dans lequel, indépendamment du caractère spécial de ce mode

d'agir, nous avions déjà reconnu l'être divin. Et ce qui prouve
que cet être existait déjà alors pour notre pensée, c'est que
nous le reconnaissons encore à cette heure, non seulement
comme celui qui aime, mais aussi comme celui qui hait, qui
juge et qui consume. Lors donc que cel Etre agit avec amour
sous nos yeux, nous ne saurions dire qu'il le fait pour obéir à

ce qui constituerait sa nature morale, son caractère unique et
essentiel. On ne saurait avancer que c'est à ce trait spécial que
nous aurions reconnu, dans l'action dont il s'agit, une action
divine ; puisque le trait distinctif de toute action semblable

sera toujours pour nous que cette action-là découlerait d'une
initiative souveraine et absolue. Soutenir, à l'endroit de Dieu,
cette idée d'une nature morale, ce serait donc encore non pas
avoir défini, mais bien avoir effacé, pour notre esprit, l'idée de

l'Etre que nous entendions désigner.
Le fait est que le nom que nous sommes appelés à donner à

l'action de l'Etre suprême et souverain, n'a rien à faire avec

une certitude préalable à l'égard de la réalité de l'auteur de

cette action. S'il est vrai de dire que cette action nous a

révélé son auteur, elle l'a fait non pas en nous le découvrant
dans sa nature, mais en nous le faisant directement ressentir
dans son action ; et cela, grâce au caractère d'initiative et

d'autorité absolue qui a accompagné pour nous l'expérience
de son activité. C'est aussi cette action qui, à elle seule, nous
le fera toujours de nouveau, non pas voir ou comprendre, mais

bien expérimenter. C'est grâce à cette action que nous le
ressentons comme l'Etre dont la volonté, parce qu'elle est souveraine,

ne saurait être prévue d'avance ; non seulement comme
celui qui agit avec une liberté absolue à notre égard, mais

comme celui qui agit alors sans que nous puissions jamais
imaginer en lui la moindre préoccupation d'une limite quelconque
qu'il dût assigner d'avance à sa liberté.



LA FOI EN DIEU 545

S'il en est ainsi, il est évident que nous ne saurions désigner

cet Etre-là qu'au moyen d'un nom historique, puisque la
seule chose qui nous est connue de lui sera toujours une
action historique.

Ce que nous devons comprendre, cependant, c'est que,
quelle que soit la majesté du nom que nous aurions été ainsi
amenés à lui donner, ce nom ne nous livrera jamais ce qui
serait une définition de cet Etre. Ce ne sera toujours que la
désignation de celle de ses activités dont nous aurions été les

spectateurs ou les objets. Pure affirmation d'un fait, simple
témoignage rendu à une œuvre, ce nom ne nous livrera jamais
le secret de l'Etre qui est à l'origine de ce fait ou de cette
œuvre. Si donc nous disons de lui qu'il est amour, ce qu'une
semblable parole impliquera, ce sera seulement que son activité,

telle que nous l'avons vue ou ressentie, a été pour nous
une activité bienfaisante.

Serait-ce à dire que nous ne dussions pas y voir en même

temps une action bienveillante Ces mots, que Dieu est amour,
ne signifieraient-ils autre chose sinon que Dieu nous a une
fois aimés, ou qu'il a aimé une fois sous nos yeux? Nous serait-
il interdit de conclure du caractère de cette action, à celui
d'intentions préalables dont elle aurait été la manifestation?

Non sans doute. Lorsque Dieu agissait ainsi, il voulait
expressément bénir

Et, cependant, n'eût-il pas pu, tout en demeurant lui-même,
avoir voulu tout autre chose ; puisque, comme nous venons
de l'établir, il n'était forcé à cette action bienfaisante ni par
un sentiment qui eût dominé sa volonté, ni par une loi à lui
imposée Cela revient à demander si Dieu n'eût pu nous haïr,
au lieu de nous aimer comme il l'a fait.

A cela il faut répondre que si Dieu n'avait sans doute pas à

obéir à une loi qui le forçât à nous aimer, il avait cependant,
dans sa manifestation successive, à demeurer lui-même. Or
cel amour que Dieu nous a témoigné à nous, hommes, n'est

qu'une conséquence, disons mieux, ce n'est là qu'une
portion, qu'une des phases de la volonté divine dont nous avions

déjà été les objets lorsque Dieu nous donna l'existence.



546 C. MALAN

Comme créatures de Dieu, nous sommes le résultat de cette
même volonté qui, après notre création, nous apparaît dans
les dispensations qui nous auraient pour objets. Puisque c'est
Dieu qui nous a faits ce que nous sommes, il est évident que
sa volonté, qui est déjà l'unique raison de notre existence,
demeurera pour nous la seule cause de la conservation de cette

existence, c'est-à-dire de notre félicité. Le fait que cette volonté
tend à notre bonheur, ce fait ne préjuge donc rien à l'égard
de ce que nous aurions le droit d'appeler un caractère essentiel
de Dieu. Ce fait ne saurait que nous reporter, comme à sa

cause, à cette action première, action souveraine et toute
d'initiative, à laquelle seule nous avions déjà dû notre existence.

De là, pour le dire en passant, l'importance de bien discerner

quelle fut cette première action de Dieu au jour où il nous
voulut. Aussi toute saine théologie cherchera-t-elle son point
de départ dans l'appréciation du fait anthropologique normal;
c'est-à-dire de ce fait tel qu'il subsiste dans la pensée éternelle
de celui qui en a été l'auteur.

Lorsque Dieu nous aime, la cause de cet amour ne réside

pas dans un fait qui subsisterait en dehors de Lui. Dieu nous
aime par cela seul que, lorsqu'il nous a tout d'abord voulus, il
nous a voulus pour être les objets persistants de son amour.
S'il nous avait voulus autre chose que cela, s'il nous avait
voulus des créatures périssables, par exemple sa volonlé non
seulement serait en elle-même aussi «sainte, » mais elle serait
aussi « bonne » pour nous, lorsqu'il en viendrait à décréter
notre anéantissement définitif, qu'elle l'est à cette heure où

il nous appelle à la vie éternelle en vue de laquelle il nous
avait créés.

Si tel est le cas, cependant, il en résulte encore que, loin

que nous devions partir d'une idée préalable d'amour pour
arriver à nous faire ce qui serait une idée de Dieu, c'est
précisément le contraire qui aura lieu. L'expérience positive et

historique d'une volonté vivante de Dieu précédera nécessairement

pour nous toute idée que nous nous ferions de l'auteur
de cette volonté.

Or cette expérience, il n'est pas en notre pouvoir de la faire



LA FOI EN DIEU 547

à notre gré et à notre heure. Elle ne saurait se produire que
lorsque Dieu lui-même sera venu nous l'imposer.

Mais il faut aller plus loin dans cette même pensée! Non
seulement nous n'avons pas le droit, nous hommes, de parler
d'un caractère moral qui déterminerait la libre action de Dieu
envers la créature, mais Dieu lui-même nous apparaît ne trouvant

sa propre action bonne qu'après qu'il l'a accomplie. Et si

nous disons qu'il la trouve « bonne, » ce n'est pas que, même

alors, il l'ait reconnue telle en la rapprochant d'aucun « idéal »

préalable. Non c'est la simple vue du résultat de sa libre
activité qui lui en fait directement percevoir la perfection. Il
ne se «réjouit» pas de son œuvre parce qu'elle a «bien réussi »

il en jouit parce que c'est là son œuvre L'impression du bon,
du bien, du normal, et par conséquent de l'amour considéré

comme perfection morale, cette impression suit toujours pour
l'Etre «souverain » l'accomplissement historique de sa volonté;
elle n'en a pas précédé la décision, elle n'en a pas déterminé
l'effort. Dieu n'a pas aimé parce que l'objet de son amour lui
étail apparu aimable. Il l'a aimé, il l'aime encore parce que
lui, l'auteur de toutes choses, l'avait voulu pour en faire l'objet
de son amour.

C'est bien là le trait caractéristique et essentiel de l'action
de celui qui demeure, pour nous croyants, l'Etre suprême et
souverain. C'est ce qui, à nos yeux, distingue cet Etre de tous
les êtres autres que lui. C'est à ce trait spécial que nous
reconnaissons celui qu'il nous faut adorer; celui qui, pour notre
foi, est le Dieu vivant et vrai.

Et si, du caractère que l'action divine revêt à nos yeux (la
sainteté), de celui qui accompagne cette action lorsqu'elle nous
a pour objet (l'amour), nous entreprenons d'élever notre pensée
à ce que Dieu serait pour nous en dehors de ces actions, là

aussi, dans la pure et simple affirmation de l'existence de

Dieu, il nous est impossible de rapporter cette affirmation à la

présence, dans notre esprit, d'aucune idée préalable. A part ce

fait que, comme nous l'avons vu, une existence absolue

demeure pour notre esprit une idée insaisissable, chercher à

faire dériver notre foi à l'existence de Dieu de quelque convie-



548 C. MALAN

tion antérieure d'une existence absolue, équivaudrait à introduire

un élément conditionnel dans l'affirmation de l'être
absolu. Ce serait avoir refusé à notre pensée la possibilité
d'une semblable affirmation.

Il faut donc, si je dois affirmer Dieu, que lui-même m'ait
imposé l'expérience de sa réalité. De moi-même je ne puis y
atteindre. Né captif de l'objectivité et irrévocablement attaché
au fini, mon esprit ne peut de lui-même concevoir l'Etre
infini, suprême et souverain. Cet Etre demeure inaccessible à

ma pensée, au même titre que celui qui est amour en même

temps que sainteté demeure inadmissible pour ma conscience
morale.

Puis donc que, malgré cela, l'affirmation de cet Etre subsiste

au dedans de moi ; puisque, tout au moins, le besoin de cette
affirmation domine ma liberté, il faut de toute nécessité que ce

soit son action à lui qui ait été, dans mon être intérieur, à

l'origine de ce fait.
Quel que soit le rapport sous lequel je l'envisage, le fait est

que dès que le nom de Dieu a été prononcé par moi, tout ce

qui n'en serait qu'un attribut se confond avec ce nom lui-
même, et s'efface et se tait devant lui. Ce seront toujours là, pour
mon esprit, deux actes simultanés, ou pour mieux dire, ce sera

toujours un seul et même acte, une seule et même perception
sous deux formes différentes.

Pour que je croie en Dieu, il faut que l'expérience directe de

Dieu m'ait été accordée. Il faut que j'aie été de sa part l'objet
d'une action qui sera telle, qu'elle aura nécessairement interdit
l'analyse à ma pensée. Aussi ne puis-je statuer des prédicats
ou des qualités qui, parce qu'elles seraient essentielles à

l'auteur de cette action, formeraient comme les degrés par
lesquels ma pensée se serait peu à peu élevée jusqu'à lui, et

qui, maintenant que j'ai cru à lui, demeureraient la justification
et la sanction de ma foi.

En fait de prédicats divins, il n'y aura jamais pour moi que
ceux que Dieu lui-même aura librement imprimés à telle ou
telle de ses actions. Quant àDieu lui-même en dehors de l'action



LA FOI EN DIEU 549

par laquelle il se fait sentir à moi, « il habite pour moi la
lumière inaccessible; il demeure Celui que nul œil n'a vu ni ne

peut voir. »Lorsque nous l'avons confessé devant nous-mêmes,
c'est qu'il avait commencé par venir, lui, jusqu'à nous, en

voilant, pour eela, l'éclat d'une gloire dont la vue n'appartient
qu'à lui seul, parce que seul il est à même de la pouvoir
contempler.

Si donc la réalité positive de Dieu ne se révèle pas au moyen
d'une idée qu'aurait formulée notre pensée, elle se prouve
cependant à nous par l'expérience qui nous en est imposée.
C'est la seconde partie ou la partie positive de notre thèse.

(A suivre.)


	La foi en dieu : considérée dans son principe, dans son objet et dans son expression

