Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: L'avenir de la religion : d'apres Alexandre Schweizer
Autor: Astié, J.-F. / Schweizer, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L'AVENIR DF LA RELIGION

D’APRES

ALEXANDRE SCHWEIZER !

11 est passé sans retour le temps ol la religion pouvait exer-
cer une action bienfaisante : elle n’a plus qu’a céder au plus vite
la place & la civilisation qui 'a dépassée et dont elle arréte la
marche. Telle est 'assertion non seulement d’un parti extréme,
mais le cri de ralliement que répétent en cheeur les tendances
les plus diverses de I'époque actuelle. A ce requiem al’adresse
de la religion viennent s’ajouter des louanges en I’honneur
d’une moralité libre, purement humaine, qu’on commence enfin
4 mettre en pratique et qui demeure étrangere a la religion.
Au lieu de cela, nous pourrions bien risquer d’étre entrainés
dans la ruine de toute civilisation, s’il y a encore du vrai
dans le mot antique, préténdant qu’il serait plus aisé de fonder
une ville dans les nuages qu'un Etat sans religion. Aprés avoir
entendu ces voix, nous verrons ce qu'elles valent et nous nous
ferons une juste idée de la religion.

I. Les voix hostiles ¢ la veligion.

Dans ce choeur antireligieux, il est facile de distinguer quatre
voix distinctes dont la valeur respective peut éire appréciée a
part : celle des représentants de la civilisation, la voix de la
philosophie spéculative, celle des sciences naturelles et enfin
la voix du socialisme communiste,

* Die Zukunft der Religion, von Alexander Schweizer.
THEOL, ET PHIL, 1879. 34



506 ALEXANDRE SCHWEIZER

1o Quoique jeune encore, la science de la civilisation donne
bien décidément le ton. On le voit déja par les divers degrés
successifs de culture dont elle parle : soit qu’avec Turgot (1750)
on admette un développement lent de I'esprit humain, soit
qgu’avec Aug. Comte on parle de la loi des trois états (la phase
théologique, métaphysique, positive), ou qu’on fasse précéder
ces trois d’'une quatrieéme période qui serait celle de la mytho-
logie, en tout cas, la religion est une affaire appartenant au
passé !,

Toutes ces divisions-la n’ont que la valeur d’une simple hypo-
thése : 1l faut les comparer aux faits pour en admettre d'autres
dans le cas ol celles-ci se montreraient insuffisantes. Au fait,
la marche de la civilisation parait beaucoup plus complexe. Il
est évident qu’elle présente tantdét comme contemporains les
éléments que les historiens donnent comme successifs, tantot
comme plus récents ceux qu’on présente comme anciens et
réciproquement, de sorte quen tout cas il faut reconnaitre
dans la civilisation des mouvements de recul, si on tient a la
division en périodes. Au surplus, on ne saurait voir dans 1'état
métaphysique guére autre chose qu’une fantaisie doctrinaire.

Admettons que la phase mythologique ait été partout la pre-
miere 2. C’est assez naturel. Au premier mouvement de sur-
prise, provoqué par la vue des phénoménes du monde extérieur,
la connaissance des causes naturelles faisant complétement
défaut, il est tout simple qu’on en efit imaginé de fantastiques,
revétant une forme mythique, ainsi pour expliquer les orages,
les tremblements de terre, les éclipses de soleil, ou l'avéne-
ment du printemps. Et toutefois les hommes qui sont le plus
au courant de ces antiques phases des peuples civilisés, pendant
lesquelles les mythes doivent s’étre formés, veulent y voir une
période de décadence, succédant & un degré supérieur de cul-

* Qutre la réfutation de la lo1 des trois états, d’Auguste Comte, qui a
paru ces dernitres années dans la Critique philosophique, avec Schweizer
nous en signalerons une autre dans le journal de Hilgenfeld pour la

théologie scientifique, année 1878,
* Voir le second recueil des Etudes de Ed. Zeller et auss1 Otto Pfleiderer,

la Religion, 11, introduction.



L’AVENIR DE LA RELIGION 507

ture dont lintelligence serait perdue 1. Ce fait s’explique soit
par I'émigration de tribus qui perdirent l'intelligence de la
civilisation de leur patrie primitive, soit par la décadence d’une
culture supérieure, soit enfin par I'immigration de hordes sau-
vages, dans le sein d’une civilisation déja en décadence. Sans
donte, les nouveaux venus prirent part & la civilisation nou-
velle qu’ils trouveérent, mais ils enveloppérent de formes my-
thiques ce qu'ils ne comprirent pas. Il y aurait donc au dela
des périodes mythologiques une époque plus ancienne dans
laquelle on se serait mieux rendu compte des choses, mais les
premiers commencements s’en perdent si loin dans la nuit des
temps qu’il ne peut étre question de prouver gu'elle ait été
précédée elle-méme d’une phase mythologique 2.

La théorie est donc en défaut déja a 'occasion du premier
état. L’idée que toute civilisation aurait débuté par des mythes
est une pure hypothése qui ne saurait rendre compte de tout,
du moment ol il peut étre établi que certains: cycles mytho-
logiques ne s’expliquent que comme décadence d’un degré su-
périeur de culture. Pourquoi ce qui a pu étre établi & l'occa-
sion dans certains pays ne se serait-il pas passé de méme partout
ailleurs, bien que les moyens d’établir le fait nous manquent
entierement? Fallit-il admettre gue la fantaisie a toujours dé-
buté par s’adonner a la composition des mythes, alors la civi-
lisation proprement dite n"aurait commencé que plus tard. En
opposition & la théorie gqui veut que la civilisation se soit déve-
loppée du sein de la grossiére barbarie, Humboldi maintient
fermement qu’il faut voir dans les hordes sauvages une dege-
nérescence de tribus primitivement plus civilisées.

En second lieu, s’il est vrai que des représentations reli-
gieuses et des doctrines se dégagent des mythes, et que, par
conséquent, la phase religieuse parait succéder a la phase my-
thologique, dans la régle cependant la mythologie et la religion
apparaissent en méme temps et & coté I'une de 'autre. De sorte
que si, d’une part, la vie religieuse peut avoir sa source dans

t Voir Max Miiller, Essais.
* Ibid., 11, pag. 9. — Koéppen, La religion dw Bouddha, 1, pag.3
ot 451.



508 ALEXANDRE SCHWEIZER

des mythes, d’autre part, des sentiments religieux peuvent
éprouver le besoin de s’exprimer au moyen de mythes. Ainsi,
dans le christianisme méme, la religion est plus ancienne que
les légendes mythologiques et les dogmes, et partout les senti-
ments religieux paraissent étre la source antérieure des mythes.
Les légendes et la dogmatique mythologique, les prescriptions
rabbiniques, le matérialisme des cérémonies et des ceuvres,
le cléricalisme et le monachisme, sont partout nés de la reli-
gion, et cela dans les Indes et en Palestine, comme dans I'Eu-
rope chrétienne. De sorte que la seconde phase de la civilisa-
tion, I’époque religieuse succédant & la mythologie, n’esta son
tour qu’'une simple hypothése qui pourrait rendre difficilement
compte de la marche réelle des choses.

Accordons, en troisiéme lieu, comme vrai que la religion ou
plutdt son expression doctrinale, les mythes et les dogmes, ont
été retravaillés et remaniés plus tard par la crilique dans une
époque riche en lumiéres philosophiques, par la philosophie
religieuse ou par la dogmatique critique, au point que le pré-
tendu noyau parait se dissoudre en idées philosophiques; sup-
posons que ce fait, qui, & proprement parler, ne produit de
sensation dans la chrétienté que depuis un siécle, et qui a fini par
se formuler exactement dans une dogmatique moderne, donne
lieu de croire que la phase religieuse a été supplantée par la
phase philosophique. Nous n’en voyons pas moins, en général,
1a philosophie et la religion marcher cote & cote comme con-
temporaines. Pourquoi ne verrions-nous pas encore & l’avenir
ce qui s’est vu jusqu’a présent? En effet, pendant que la philo-
sophie s’efforce de broyer, de triturer les dogmes religieux, il
ne tarde pas & devenir manifeste que ce n’est nullement la vie
religieuse elle-méme qui peut ainsi é&tre triturée par la philo-
sophie critique. Il devient de plus évident que le résultat philo-
sophique, qui se présente comme devant supplanter la religion,
ne peut pas méme se maintenir lui-méme comme vérité méta-
physique. De sorte qu’ici encore, & l'occasion de la troisiéme
phase, la culture philosophique, on ne peut pas s’élever plus
haut que l'idée d’une simple hypothése.

Admettons, en quatriéme lieu, qu’a une époque riche en



L’AVENIR DE LA RELIGION 509

spéculations philosophiques, pendant laquelle la métaphysique
a dogmatisé, succéde une phase ol régne plus de sobriété :
alors les sciences naturelles, jusque-1a laissées en arriére,
prennent si bien P'offensive qu’il se trouve des savants exclu-
sifs pour signifier & la philosophie et & la religion qu’elles ne
sont qu’illusion ; il semble que la culture philosophique a été
supplantée par les sciences prétendues positives et naturelles.
Il ne tarde pas 4 devenir manifeste d’abord que la philosophie
elle-méme peut se réformer, renoncer a étre une métaphysique
dogmatique pour devenir une théorie de la connaissance et une
philosophie critique . Il devient, en second lieu, évident que
la science de la nature, condamnée & ne s’occuper que de dé-
tails, ne saurait prospérer sans philosophie, sans notions syn-
thétiques, sans idées directrices, qu'on ne saurait puiser dans
des observations isolées ou dans 'induction. Or, si la science
de la nature et la philosophie ne peuvent prospérer qu’en agis-
sant 'une sur l'aulre, elles sont condamnées, pour tout le cours
des 4ges, & continuer & travailler I'une & coté de I'autre. Cette
soi-disant quatrieme phase de la civilisation n’est pas méme
une hypothése fort vraisemblable. Il ne faut y voir que l'ex-
pression de la confiance en elle-méme que la science de la na-
ture puise dans ses surprenants progrés. Elle devient alors
assez exclusive et étroite pour présenter la connaissance du
monde matériel comme 'unique mission de I’homme, et pour
ne plus savoir, dans ardeur de son premier zéle, faire cas de
la religion et de la philosophie.

Cette commode division des phases diverses de la civilisation
n'a donc que la valeur d’une simple hypothése, hors d’état
d’orienter dans la marche d’un développement beaucoup plus
compliqué qu’on ne le suppose. On ne réussirait pas méme &
s’orienter en se rabattant sur I'idée qu’il y aurait eu non pas
précisément domination exclusive, mais prédominance de la
mythologie dans la premiére période, de la religion dans la

' Voir Zeller, Histoire de la philosophie allemande, la conclusion, et le
second volume de ses FEtudes, 14 et 15. — Schopenhauer déclare h son
tour que nul ne doit se risquer » faire de la métaphysique avant d’avoir
étudié les sciences naturelles.



510 ALEXANDRE SCHWEIZER

seconde, de la philosophie pendant la troisieme et des sciences
naturelles dans la quatridme. Méme ainsi restreinte, I’hypo-
thése n’est pas confirmée par les faits.

Faisons d’abord abstraction de la circonstance que des pen-
seurs doués d’un esprit d’observation des plus pénétrants n’ad-
mettent nullement I'idée d’un progres constant et graduel de la
civilisation dans le seinde 'humanité; c’est le cas de Schopen-
hauer? et méme de Lange dans son Histoire du matérialisme.
(3¢ eédition, II, pag. 3272.) Négligeons ensuite le fait que jusqu’a
présent la civilisation est passablement restée dans le sein de
la race caucasique 3! Toujours est-il que celui qui croit & un
progres régulier doit avouer qu’il n’a pas été seulement fort
lent, mais qu'’il s’est trouvé maintes fois interrompu et gu’il
Y a eu souvent recul.

La civilisation d’un ou de plusieurs peuples a toujours fini par
se détruire elle-méme et par aboutir & la décadence, et, méme
aprés la disparition d’une civilisation, il en est venu d’autres
qui ne se sont pas précisément montrées supérieures, bien que
le type national ait été tout autre. Mais 14 ou il se forme un
cercle de civilisation, qui va d’abord en avancant et plus tard
en reculant, 1A ol les éléments d’une civilisation disparue ont
entiérement contribué au développement de celle qui a suivi4,
nous voyons que les parties constitutives de la culture, la reli-
gion, la philosophie, la science de la nature, ne sont jamais
venues les unes aprés les autres, mais qu’elles ont été contem-
poraines, se sont entremélées avec la prédominance temporaire
d’'un des éléments, qui n’a jamais interrompu linfluence
réciproque des uns sur les autres. Il est & la vérité fort fré-
quent que peu de gens s’élevent d’abord aux nouveaux degrés
supérieurs, tandis que la multitude s’en tient & la phase anté-

t 11 aurait tourné en ridicule cette aimable idée s'ilfaut en croire 1'ou-
vrage de Lindner et de Frauenstidt sur ce philosophe, pag. 301.

* 11 nous sera permis de rappeler que nous avons été les premiers &
attirer l'attention sur cet important ouvrage aujourd’hui traduit en
frangais. Voir année 1868 et 1869.

 Voir Théodore Waitz, Anthropologie der Noturvilker, 2. Auflage, 18717,
I, pag. 7.

* Biidinger’s Kulturiibertragungen.



L’AVENIR DE LA RELIGION H11

rieure. Mais il n’en devient pas moins vrai que, dans le sein de
la méme civilisation, au lieu de se succéder, les parties essen-
tielles de la culture sont contemporaines et ne cessent d’agir
les unes sur les autres. Si parfois la spéculation avec sa mé-
thode déductive vient & dominer pendant quelque temps, les
sciences exactes en retard arrivent biehtot avec leur méthode
inductive, pour refroidir I’ardeur spéculative; et par contre la
philosophie, d’abord négligée, est provoquée & une activité
nouvelle !, aprés une période riche en découvertes dans le
domaine des sciences naturelles. Le fait que de nos jours, en
Allemagne, & une végétation spéculative des plus luxuriantes
a di succéder une tendance plus sobre, qui a laissé la pre-
miere place aux sciences naturelles avec les surprenants résul-
tats qu’elles ont obtenus, ce fait ne nous autorise nullement &
proclamer que la science de la nature est 'unique et supréme
degré de la culture, c’est-a-dire & faire d’un phénomene
éphémeére la régle de tout le développement de la culture
humaine. Si dans le passé aucune civilisalion particuliere n’a
suivi cetle marche, le développement général de I'’humanité
ne semble pas non plus y étre astreint. Dans 'ancienne civili-
sation de I'Inde, la religion et la philosophie se montrent con-
temporaines d’une science de la nature qui laisse encore
beaucoup & désirer 2. Platon cultiva la philosophie, mais aussi
la religion et méme avec un goQt pour le mythe qui réclame
encore plus la foi pour l'idée que pour les faits ; et néanmoins
il s’adonna & la science de la nature et aux mathématiques.
Aristote cultiva la philosophie et les sciences naturelles, sans
mépriser pour cela la religion 3.

Les péres de 'Eglise et les scolastiques n’étaient pas moins
des hommes religieux que des philosophes. Sans doute chez
eux I'étude de la nature fut empéchée, la philosophie dominée
par le dogme religieux, mais ce fait avait sa raison d’étre par-

t Voir la Morale de Schleiermacher, éditée par Schweizer, pag. 226.

* «1l est peu de problémes de philosophie qui n’alent occupé l'esprit
hindou, » dit Max Muller, 1V, pag. 140.

* Entoutes choses, Aristote fut un empirique et un philosophe spécu-
latif. Moritz Carriere, Die sittliche Weltordnung, Leipzig 1877,



5% P ALEXANDRE SCHWEIZER

ticuliere dans l'état primitif des peuples barbares. Ceux-ci
trouvant en Occident une tradition chrétienne au-dessus de
leur portée, n’en purent retravailler les éléments que sous la
forme de légendes et de dogmes fantastiques, apportés par la
mythologie paienne. On comprend fort bien que, dans une
pareille époque, la culture chrétienne, incomprise, ait été
révérée comme une autorité surnaturelle, ait donné naissance
4 une conception superstitieuse et miraculeuse de 'univers et
imprimé un cachet particulier au besoin d’idéal. Mais dés que,
avec Aristote et Platon, ensuite avec la Renaissance, des élé-
ments naturels et séculiers agirent de nouveau sur Pesprit du
moyen 4ge, des besoins philosophiques ardents, quoique, il est
vral, fantastiques d’étudier la nature se firent jour.

Le dogme continua sans doute & exercer son influence, mais
enfin, & partir de la Réformation, celui-ci reprit sa vraie signi-
fication ; il futl renvoyé & son propre domaine, dissous par la
critique, de fagon & ne plus pouvoir arréter le libre développe-
ment de la science. Cette expérience relativement courte, dans
laquelle on a vu, d’'une vie de Vesprit confuse et mythique,
surgir successivement des doctrines religieuses d’abord, ensuite
des spéculations philosophiques, et enfin une étude exacte de
la nature !, de méme que le fait beaucoup plus général que la
vie intellectuelle, dans toutes ses directions, s’exprime audébut
plutdt dans le domaine de la fantaisie que dans celui de I’en-
tendement, tout cela n’autorise pas & dire que la civilisation
suive partout et toujours la marche qu’on prétend lui assi-
gner, ni 4 reléguer la religion dans le passé, comme degré
inférieur de la civilisation. Buckle commet la méme faute dans
son Histoire de la civilisation en Angleterre, lorsqu’il fait pro-
venir les progrés de la civilisation de celui des sciences exactes
et qu’il donne lamorale pour stationnaire, comme Lange le lui a
montré dans son Histoire du matérialisme, 11, pag. 464. Quand
on rend la religion seule responsable des idées insuffisantes et
superstitieuses des siécles passés, on ne peut manquer d’adop-

t Voir Zeller, second volume, N° 16, « 'explication téléologique et mé-
canique de la nature. »



L’AVENIR DE LA RELIGION 513

ter le faux raisonnement de Buckle prétendant que la civilisas
tion prospére dans la proportion ol la religion disparait. Mais
il est hors de doute que la religion ne manquera pas de se
développer avec les progrés de la morale, de la philosophie et
des sciences de la nature®.

Dans le cheeur antireligieux, ce sont des représentants de la
civilisation qui donnent le ton avec leurs divisions fort problé-
matiques en périodes. Nous venons de voir que ce son est loin
d’étre pur; les tons vrais se mélent aux faux qui '’emportent.

20 La seconde voix défavorable & la religion est celle de la
philosophie, ou mieux des derniers systémes métaphysiques
d’Allemagne. La philosophie de Hegel avec ses rejetons Feuer-
bach et Strauss, non moins que leurs adversaires pessimistes,
Schopenhauer et Hartmann, élévent si haut leurs systémes, —
d’ailleurs extraordinairement différents, — que de ces sommets
la religion apparait tout a fait dans les bas-fonds, et peut &
peine continuer & végéler & leur ombre. Hegel, il est vrai,
aimerait beaucoup se contenter de tendre la main a la religion
puisqu’il lui accorde en partage la vérité absolue, exactement
cette méme vérité qu’il posséde lui-méme dans sa philosophie.
Malheureusement cette vérité religicuse se présente sous une
forme fausse, c’est a la philosophie qu’elle doit aller demander
la vraie: d’abord pure et simple représentation, riche en contra-
dictions dans le domaine religieux, la vérité trouve sa notion
parfaitement adéquate dans la philosophie; & la premiere
phase elle est ce qu'il faut pour la foule, dans la seconde elle
devient & I'usage des sages. La religion semble donc devoir
persister. Mais & quoi bon que le maitre daigne s’abaisser
jusqu’a elle et lui délivrer méme un meilleur certificat que ne
le lui permettent les principes? Les disciples ne se draperont
quavec plus de fierté dans le manteau philosopbique, sans
faire grand cas de la prétendue vérité de la religion sous
forme défectueuse. Suivant 'usage, ce qu’il y a précisément

' Tandis que Comte prétend que chaque science traverse & son tour les
trois degrés inférieurs de développement, Carriere présente autrement
les choses, Voir I'ouvrage cité, pag. 312.



514 ALEXANDRE SCHWEIZER

de plus défectueux chez le maitre, dans ce cas, son intellectua-
lisme exclusifi, qui ne saisit la religion que par le cote doctrinal,
est relevé par ses disciples et développé jusque dans les der-
niéres conséquences logiques. Du moment ol la religion n’en-
seigne des choses vraies en tout cas qu’'au moyen de représen-
tations contradictoires, il en résulte que le vrai devient
lui-méme faux dans les formes fausses qu’il revét. Celui qui
comme philosophe se trouve en possession de la vérité sous sa
vraie forme ne peut plus s’occuper de la religion, si ce n’est
pour la dissoudre, au moyen de la critique, et pour conserver
dans la philosophie I’élément éternellement vrai. Il se peut que
la religion ait produit de bons effets dans d’anciennes phases
de la civilisation ; qu’elle demeure encore quelque temps indis-
pensable pour la multitude ignorante; percée & jour pour les
hommes cultivés, elle est irrémissiblement perduc et sans
avenir. En tout cas, c’est le devoir des hommes éclairés d’é-
clairer toujours plus la multitude des simples et de leur enlever
autant que possible cette illusion appelée religion 2.

Qu’ils s’expriment avec plus ou moins d’équité, qu'ils s’éloi-
gnent d’ailleurs du maitre ou qu’ils aillent jusqu’d le renier,
tous ceux qui se sont inspirés de l'intellectualisme de Hegel
sont d’accord pour répudier la religion. D’aprés Feuerbach la
représentation religieuse n’est que pure déception : ce qui se
trouve en nous est posé en dehors et, aprés 'avoir élevé & la
hauteur de I'infini, nous 'adorons. Il est vrai, ¢’est oublier que
la religion procéde tout d’abord du pressentiment de l'infini
postulé comme antithése de notre nature finie; ece n’est que
postérieurement qu’elle a recours & I'analogie d’attributs de
notre nature finie, afin de rendre visible, au moins au moyen
de symboles, ce qui en sol ne peut étre pensé 3, Strauss aussi,
un ci-devant idéaliste, converti au monisme matérialiste, par

1 Otto Pfleiderer, pag. 29, a signalé ce coté exclusivement intellectuel
de la notion hégélienne de la religion.

* En 1877, le synode scolaire de Zurich a réuni tous les instituteurs
pour entendre les discours de deux dilettanti sur la vanité de toute
religion,

3 Voir la Dogmatique de Schweizer, 2¢ édition, [, § 28.



L’AVENIR DE LA RELIGION 515

le darwinisme et par les disciples allemands les plus fougueux
de cette école, nous demande de rejeter I'idée de Dieu comme
une pure illusion. Il ne faut plus conserver le mot religion que
pour désigner notre dépendance de l'univers. Il est vrai que
celale conduit aussi & rompre avecla philosophie hégélienne;la
prétention de celle-ci & posséder la vérité absolue n’est & son
tour qu’une illusion, de sorte que la religion et la philosophie
spéculative ont le méme sort. Pour la nouvelle foi de Strauss
il n’existe aucune réalité, si ce n’est la réalité matérielle de
I'univers, se mouvant mécaniquement. Ceux qui pensent comme
Strauss se trouvent tellement satisfaits de 'univers que, outre
lart, la science et I'Etat, il ne leur reste plus rien & désirer,
ni Eglise, ni culte, ni priére, ni religion; I’Eglise ne doit pas
méme projeter son ombre sur eux. Pendant que nous nous ré-
jouissons, disent-ils, de cette liberté, il se peut que la multitude
ait besoin pour longtemps encore des lisieres de la religion 1.

Les adversaires pessimistes de Hegel, Schopenhauer et Hart-
mann, ne sont pas d’un autre avis, bien qu’ils ne puissent assez
fortement répudier tout ce qu’il y a de superficiel dans l'opti-
misme de Strauss. Tout en médisant des « charlataneries de
Hegel, » Schopenhauer suit exactement la mméme voie que lui.
Comme elle se borne & présenter sous forme de simples sym-
boles, paraholes, mythes et dogmes, la vérité supérieure que
Schopenhauer croit posséder, la religion est perdue du moment
ol on se rend compte du fait. Car elle ne peut agir comme vé-
rité quaussi longtemps qu'on tient encore ces symboles et la
légende sainte pour des vérités de fait. Dé&s que la culture philo-
sophique montre que tout cela n’a qu’une valeur symbolique,
c’en est fait nécessairement de toute foi 4 une prétendue vérité.
Comme c’est 14 ot nous en sommes, la religion ne saurait plus
avoir d’'avenir, bien que cette illusion puisse étre indispensable
a la sotte espéce humaine, en guise de museliere. Ainsi I'Etat,
fat-il rationnellement organisé, est incapable de tenir en bride
la méchanceté humaine ; il faut encore quelque chose de positif;
comme, par exemple, une religion d’Etat. A ce compte-la, la
religion serait a la fois fausse et indispensable.

* Voir l'ouvrage de Schweizer, Nach Rechts und Links, pag. 278.



516 ALEXANDRE SCHWEIZER

Inspiré par Schopenhauer, Hartmann se propose aussi de
proclamer la religion actuelle pour intenable, d’abord dans sa
Philosophie de Uinconscient!, et, en outre, dans son pamphlet
écrit un peu a la légére : la Dissolution du christianisme. Ces
pessimistes croient aussi posséder une métaphysique philoso-
phique, comme Hegel et Schelling, une connaissance de ce qui
est caché derriére le phénomeéne de la chose en soi, que l'un
appelle « la volonté, » l'auntre « I'inconscient. » Naturellement,
en qualité de pessimistes, ils ne comptent que fort peu de génies
capables de saisir cette vérité supérieure; et ils ne voudraient
pas déja enlever la religion & la sottise humaine qui a encore
besoin de lisiéres. Hartmann va méme jusqu'd accorder qu’il
y a un besoin profond de religion et il s’efforce d’en confection-
ner une par l'alliance du théisme chrétien et du panthéisme
indou. Mais comme aujourd’hui le dualisme entre une religion
ésotérique et une religion exotérique est évidemment intenable,
il est obligé de s’en tenir & I’assertion qu’il n’y a plus d’avenir
pour la religion : en effet, personne ne voudra maintenir une
religion se reconnaissant elle-méme pour une illusion. Nous
verrons plus loin que ces philosophes rejettent la religion,
parce que, & leurs yeux, elle doit étre une science, el comme
elle n’aboutit pas &4 se formuler en science, elle perd toute
valeur : tout cela n’est justement que le faux point de dé-
part de cette philosophie, un chaitiment de l'intellectualisme
étroit 2.

3¢ La troisiéme voix qui se fait entendre dans le choeur anti-
religieux, c’est celle des naturalistes, du moins celle de la ma-
jorité des naturalistes allemands, dont les faits et gestes tolérés
d’en haut, aux yeux de nos Eglises orthodoxes, travaillent &

* 11 va sans dire que cette philosophie toute récente a été recommandée
dans le synode scolaire de Zurich. L'idée du monde comme produit de
I'inconscient n'est-elle pas beaucoup plus moderne que celle de la créa-
tion divine?

* Twesten aussi, dans un ouvrage déja cité, pense que, les iddes reli-
gieuses étant impuissantes & dominer la vie intellectuelle, le moment est
venu d'en finir avec elles... Sans nul doute, il faut en finir avec la domi-
nation hiérarchique de la science. Mais la religion est plus affaire du
cceur et de la volonté que de I'entendement.



L'AVENIR DE LA RELIGION b17

dégotiter de toute religion?!. (’est au point que d’ardents natu-
ralistes, en qualité de missionnaires de I'incrédulité, agitent le
public par des pamphlets, et parcourent méme personnelle-
ment la terre et la mer pour faire des prosélytes 2. Que la con-
struction de lunivers s’explique d’elle-méme exclusivement
par le mouvement mécanique de la force et de I'étoffe ou des
atomes, s’attirant et se repoussant; gue le monde inorganique
se forme de molécules, de cellules, qui se divisent et se com-
binent pour produire des organismes et des étres vivants supé-
rieurs ; que dans ceux-ci surgisse enfin la sensation et de la
sensation la conscience, comme produit exclusivement méca-
nique de mouvements toujours plus compliqués dans le systéme
nerveux et dans le cerveau, alors l'idée de Dieu deviendrait
tout & fait superflue ; le matérialisme pur serait en mesure de
tout expliquer. De sorte que I'invocation de Dieu ne serait plus
qu'une simple phrase pour voiler ce qui reste encore pour
nous inexplicable, et Dieu un simple mot pour se tirer d’em-
barras, comme dit Strauss 3. Dans son petit livre, la Foi an-
cienne et la foi nouvelle, il entreprend de diriger philosophique-
ment les naturalistes de 'école mécanique : ils sont invités &
admettre en méme temps 'explication darwinienne de ce qui,
jusqu’a présent, a paru le plus incompréhensible, savoir ’ori-
gine des espéces, et ensuite que nous n’avons plus besoin de
la religion et de Dieu. Déja avant les résultats les plus récents
des sciences naturelles, un savant célébre n’avait-il pas haute-
ment déclaré que, dans toutes ses recherches, il n’avait jamais
rencontré Dieu, comme si avec le microscope et le télescope
ou le scalpel on pouvait percevoir Dieu! Des naturalistes dis-
tingués, comme Dubois-Reymond, et des philosophes, comme
Ed. Zeller, ont beau rendre attentif aux limites imposées & la

t J'ai rendu attentif b ce danger dans mon ouvrage : Nach Rechts und
Links, parce qu'ils ne font que provoquer la haine contre toute foi reli-
gieuse. Que, du moins, les horribles attentats qui viennent d’avoir lieu
en Prusse n'aboutissent pas i la tentative de restaurer une orthodoxie
qui a completement fait son temps.

* (Yest Biichner qui s'est surtout distingué par son zdle,

* Est-ce 1 un emprunt fait & Spinoza qui voit dans l'invocation de
Dieu un asylum ignorantice ?



bi8 ALEXANDRE SCHWEIZER

science de la nature, & tout ce qu’il y a d’abstrait dans les pré-
tendus atomes, qui sont également appelés force et étoffe, et
ensuite a 'origine de la sensation et de la conscience; ils ont
beau signaler & nouveau linsuffisance de la doctrine darwi-
nienne de la sélection, tout cela ne sert a rien. On n’en de-
meure pas moins fidéle au nouveau dogme qui veut que le
monde de la nature soit tout; que tout, par conséquent, s’ex-
plique mécaniquement et que partout la religion recule devant
les progrés de la civilisation, comme ont fait les Peaux-Rouges
d’Amérique devant la civilisation européenne. Le matérialisme,
st on veut désigner par ce mot I’explication de tous les phéno-
ménes de la nature par des causes naturelles, pourrait étre
justifié dans la science de la nature sansrégner pour cela dans
tous les domaines de 'étre, comme on ne tardera pas & s’en
apercevoir et comme cela résulte déjd des importants témoi-
gnages des plus clairvoyanis d’entre les naturalistes 1.

4° La quatrieme voix dans ce concert antireligieux est le cri
de triomphe de nos socialistes communistes. Aprés avoir d’a-
bord cherché dans le christianisme des idées favorables a leur
doctrine d’'une universelle félicité, ils se sont bientdt apercus
du profond abime séparant 'Evangile du royaume des cieux
de toute tentative de trouver le souverain bien dans la félicité
terrestre?. C’est justement parce que la religion chrétienne, en
insistant sur les biens de ’homme intérieur, limite et retient

t (C'est ce que reconnait également Schopenhauer:«Les grands progres
dans la physique achévent seulement la connaissance du monde phéno-
ménal; ils doivent, par conséquent, rendre toujours plus sensible le besoin
d'une métaphysique, afin qu'on ne connaisse pas seulement 1'écorce, mais
aussi le noyau de la nature. » Die Welt als Wille, 11, pag. 197. — Parlant
de Schopenhauer, Franenstedt exprime la méme pensée : « L’ensemble des
sciences naturelles ne saisit la nature que par le cdté objectif. Mais 1'es-
sentiel réside dans le coté subjectif. Celui-ci ressort & la philosophie. »
Pag. 402.

* Voir 'ouvrage de Romang : Die Bedeutung des Communismus aus dem
Gesichtspunkte des Christenthums und der sittlichen Cultur, 1847. 11 mérite
toujours qu'on en tienne compte et 1l est plus prudent que Todt, Der
radikale deutsche Socialismus und die christliche Gesellschaft auf Grund
einer Untersuchung des Neuen Testament, 1871,



L’AVENIR DE LA RELIGION 519

la poursuite des biens terrestres, qu’on se jette avec d’autant
plus d’audace dans le matérialisme pratique qui trouve sa légi-
timation incontestable dans le matérialisme théorique des natu-
ralistes et d’une grande partie des philosophes. Les classes
ouvriéres, penétrées du levain socialiste, sont ainsi conduites &
déverser, en prose et en vers, dans des catéchismes et des
chansons, la raillerie et le sarcasme contre Dieu, Christ et la
religion, et & célébrer occasionnellement les faits et gestes de
la Commune de Paris 1. En fait, si ces masses fanatisées pou-
vaient une fois se soulever, maintenant que les journaux et les
sociétés ont pu avec assez d’impunité miner toutes les bases
de I'ancienne civilisation, il faudrait s’attendre & voir le drapeau
rouge supplanter la croix, a assister & d’horribles persécutions
des personnes religieuses et des propriétaires, vu que la peine
de mort ne tarderait pas a élre rétablie. Ne proclame-t-on pas
a haute et intelligible voix que la civilisation actuelle, avec la
religion, I'Etat, la propriété et la famille, doit étre renversée,
tout obstacle étre enlevé, afin de faire place nette pour I'éta-
blissement de la république sociale ?

Ailleurs, sous le régime du suffrage universel sans contre-
poids, on cherche & satisfaire les besoins généraux audacieuse-
ment exagérés, en accablant toujours plus d'impots la propriété
privée; on espére résoudre ainsilégalement la question sociale,
Mais dés que la minorité propriétaire, écrasée par la majorité,
ne pourra plus se résigner & tout subir, on ne se fera aucun
scrupule de saisir par des moyens révolutionnaires ce qui serait
par trop lent & obtenir par des procédés légaux, c’est-d-dire au
moyen des décrets du suffrage universel. En effet, les clubs
socialistes, savoir les agitateurs démagogiques, qui jeltent sur
tous les peuples le filet du nouveau royaume, ne se contentent
plus des facilités accordées a la classe ouvriére, compatibles
avec le maintien de ce qui a fait jusqu'a présent la base de la

' Le programme de l'alliance de la démocratie socialiste de Bakou-
nine commence ainsi : « L'alliance se déclare athée. » On lit dans des
chants imprimés & Zurich en 1874 : « C’est un gredin, celui qui reconnait
humblement en paroles et en actions gu'il régne un Dieu dans le ciel. »
La gredinerie ne pourrait que trop aisément se trouver de I'autre coté.



520 ALEXANDRE SCHWEIZER

civilisation : ce n’est qu’a la suite du bouleversement général
gue la domination des ci-devant opprimés et de leurs chefs sera,
définitivement assurée. La religion doit étre mise de cdté pré-
cisément parce qu’elle a été jusqu’ici la base la plus profonde
de la civilisation; il n'y a pas de monde supérieur au monde
présent; il n’y a pas de régne de Dieu dans ce monde-ci et au-
dessus de lui, il n’existe pas de monde idéal; il faut conquérir
le bonheur de tous ceux qui sortent victorieux de la lutte pour
Pexistence. Les moyens pour atteindre ce but surabondent: iln’y
a qu’a faire une caisse commune, pensent-ils, des inépuisables
ressources de la propriété privée, des produits du sol et du
travail, afin que 'organisation nouvelle assigne 4 chacun son
travail en lui assurant les jouissances réclamées par la dignité
humaine. — Mais cette organisation sociale est-elle possible et
viable!? Quelqu’un est-il en mesure d’établir que tous ces beaux
projets sont réalisables? Toute cette agitation ne risque-t-elle
pas d’aboutir & 'anarchie et & la misére générale? Le pro-
gramme de la queslion sociale, se proposant de résoudre le
probléme de la félicité universelle, n’est-il pas chimérique?
Toutes ces questions indiscrétes ne sauraient arréter les agita-
teurs de la démagogie. Au fait, pour distribuer & tous équitable-
ment le travail et la jouissance, ils comptent sur une espéce de
toute-science, de sagesse universelle, sinon de toute-puissance,
— impliquant Pinfaillibilité, — & laquelle tout ce qu’'on a vu
jusqu’a présent en fait de puissance ne saurait étre comparable.
Ils ne réfléchissent pas aux luttes terribles que provoquerait la
conquéte de cette toute-puissance ; et ceux qui en auraient fait
momentanément 'heureuse conquéte, faute de pouvoir con-
tenter tout le monde, avec cuelle facilité, grace a la guillotine,
au poison ou & I’épée, si cela ne pouvait se faire autrement, ne
seraient-ils pas renversés par leurs rivaux évincés, en atten-
dant que ceux-ci eussent bientot le méme sort! A cette inces-
sante lutle entre les démagogues, pour obtenir le pouvoir su-
préme, viendra s’ajouter inévitablement chez les masses le

t Malgré ses sympathies socialistes, Gustave Vogt a avoué qu'on n'a
pas encore prononcé le premier mot raisonnable sur la matidre. Voir son
discours de recteur en 1877.



L’AVENIR DE LA RELIGION 521

besoin d’acheter la plus grande somme possible de jouissance,
avec le moins de travail possible. Au plus fort de ce combat
sauvage pour l'existence, visant & augmenter la jouissance et
a diminuer le travail, il deviendra bientdt manifeste que la
nouvelle organisation sociale n’est qu’une utopie. La poursuite
du bonheur universel aboutira & la misére universelle, aprés
quoi, il faudra se relever du milieu de ces ruines pour restau-
rer, sl ¢’est encore possible, les bases de la civilisation actuelle.

Ce matérialisme pratique des socialistes, hien que, sous la
direction de Straus, il cherche sa justification dans le matéria-
lisme théorique des naturalistes et des philosophes, ne serait
pas si dangereux s’il n’avait prise que dans les rangs de ce
qu’on est convenu d’appeler les classes laborieuses. Mais nous
le voyons aussi propagé dans les classes les plus élevées, sous
forme de poursuite générale de la richesse et de la jouissance,
sans un travail correspondant qui aurait le grand tort de ne
porter des fruits que peu & peu. Le jeu, la spéculation, des
entreprises véreuses, exploitent au profit d’'un petit nombre de
capitalistes la liberté de l'industrie abandonnée malheureuse-
ment & elle-méme, aprés abolition des jurandes et des corps
de métier. Il ne manque nulle part ’hommes fort satisfaits,
qui, optimistes comme Straus, n’ont pas la moindre sympathie
pour les multitudes; ils abondent, ces spéculaleurs qui, par
Pattrait d’un intérét plus élevé, savent absorber les fonds de
la petite propriété : on fait monter artificiellement, au début,
les actions de ’entreprise nouvelle, au moyen de gros divi-
dendes prélevés sur le capital, puis on sait vendre au bon mo-
ment, aprés avoir réalisé d’immenses bénéfices aux dépens des
dupes. Et pourquoi les dupes manqueraient-elles jamais d’ac-
courir? Ne s’inspirent-elles pas du matérialisme pralique, aussi
bien que les fondateurs de ces entreprises? Ces nombreuses
entreprises véreuses, avec leurs inévitables catastrophes, en-
trainent pour bien des gens des pertes fort sensibles, et, ce
qui est plus grave, il en résulte, & ’égard de notre étal social,
une méfiance qui fait nécessairement les affaires du socialisme.
A mesure que la poursuite des biens spirituels est abandonnée
pour celle des jouissances matérielles beaucoup plus pré-

THEOL. ET PHIL. 1879. 35



522 ALEXANDRE SCHWEIZER

cieuses, on voit diminuer le courage de I’Etat, défenseur natu-
rel de la civilisation ; le danger du bouleversement révé par
les socialistes en devient plas grand et 'avenir de la religion
de plus en plus sombre.

Au fait, si I'histoire de la civilisation, la philosophie, les
sciences naturelles et le socialisme, porte-voix de ces sciences,
se prononcent toujours plus hautement contre la religion, il
seinble impossible que celle-ci puisse continuer & se maintenir,
répudiée qu’elle est par tous les intéréts vitaux. En effet, con-
tinuer simplement & vivoler dans les rangs de ceux qui, étran-
gers & ces grands courants du siécle, constituent des classes
incultes qui végeétent, ne serait pour elle qu’'une mort lente et
certaine. Le christianisme aurait la méme fin que jadis le
paganisme classique qui, refoulé dans les villages, dans les
bruyéres (Heide), en re¢ut le nom injurieux de paganisme
(Heidenthum) ou de foi du charbonnier.

I1I. La valeur de ces voix.

Et, malgré cela, la religion subsistera aussi longtemps que la
civilisation, de méme que l'anlique religion n’a pu disparaitre
que pour céder la place & une plus élevée. Les adversaires de
la religion que nous avons jusqu’a présent cités sont eux-mémes
obligés de 'accorder. Mais ce ne serait pas le cas qu'il demeu-
rerait toujours facile & montrer que la religion est & tout jamais
indispensable et nécessaire.

10 Les adversaires eux-mémes de la religion ne peuvent étre
assez logiques pour la bannir complétement.

H est vrai, les socialistes communistes avec leur matérialisme
pratique prétendent que la religion n’est bonne & rien. Ils n’en
ont pas moins, pendant quelque temps, fait appel au christia-
nisme en faveur de 1’élément le plus idéal de leur tendance.
Aujourd’hui encore, ils découvrent en lui cerlains éléments
qui leur sont congénéres, quand ce ne serait que le fils du char-
pentier sacrifié comme martyr, I'appel sympathique fait aux
opprimés, la fraternité pour tous, ou la disparition des castes
et des classes et méme le cosmopolitisme se substituant au
nationalisme. En un mot, le c6té humain de cette religion im-



L’AVENIR DE LA RELIGION 523

pose encore aux socialistes ; si seulement elle n’avait pas cer-
tains autres aspects, le coté idéal, ou, pour parler plus verte-
ment, ’élément surnaturel et transcendantal ; si, pour ennoblir
et humaniser la vie terrestre, il n’était pas indispensable de fuir
la mondanité; si on pouvait se dispenser de souffrir avec sou-
mission et de porter sa croix! Mais comme ces c6lés-1a du
christianisme sont peut-étre, comme le montre Schopenhauer,
justement les plus précieux, et ceux dont il ne saurait étre dé-
barrassé, les socialistes de ’heure présente en viennent toujours
plus & rejeter, 3 hair le christianisme et, en général, toute reli-
gion. En attendant, il faut en appeler:-a avenir, au sort inévi-
table que réserverail & I’humanité une victoire compléte de
Pathéisme socialiste et de I'organisation qu’il aménerait. Aussi-
tot qu’a la prétendue félicité universelle on verrait succéder la
misére générale et la barbarie, il ne resterait plus qu’a s’entre-
déchirer comme des animaux ou & revenir aux biens supérieurs
qu’on aurait rejetést.

Quant aux matérialistes pratiques de haut parage, 'écroule-
ment de leurs entreprises vertigineuses se charge de leur an-
noncer que le monde moral obéit & des lois inviolables, en
méme temps qu’il leur rappelle la base religieuse qu’ils affectent
de mépriser. Le matérialisme pratique peut fort bien refouler
la religion, la hair méme et la poursuivre pendant quelque
temps, mais il ne saurait en mettre en danger avenir: car
c’est justement pour échapper & la misere, dans laquelle il
plonge la société, que le cceur humain éprouve le besoin d’aller
demander & nouveau son salut & la religion.

Le matérialisme théorique, auquel le premier en appelle
comme i son autorité, parait beaucoup plus dangereux, parce
que, se présentant revétu de tout un appareil scientifique, il
nous impose davantage. Il s’agit donc d’examiner ses théories
courantes, pour s’assurer si, en dépit de leur tendance antireli-
gieuse, elles ne seraient peut-étre pas contraintes de déposer
en faveur de la religion. Nous avons d’abord I'aveu du hégélia-

¢ « La plus intolérable de toutes les tyrannies serait celle du commu-
nisme qui me mesurerait le travail & I'aune de la médiocrité et qui m'as-
signerait des jouissances du gott des autres. » Carritre, Religicese Reden,
pag. 473.



524 ALEXANDRE SCHWEIZER

nisme et de la philosophie pessimiste qui, aujourd’hui, trouve
plus de sympathie. A les entendre, la religion, tout en présen-
tant des vérités supérieures dans une forme malheureusement
défectueuse, n’en serait pas moins l'unique moyen de les mettre
a la portée de la multitude privée de culture philosophique. Un
pareil hommage est aussi peu fail pour satisfaire que la con-
descendance de 'optimiste Straus qui veut bien nous dire que,
pour longtemps encore, la majorité ne pourra se passer de
religion. Il n’en demeure pas moins vrali que ces aveux dé-
posent en faveur de certaines vérités supérieures indispen-
sables que la religion peut seule mettre & la portée des hom-
mes qui ne sont pas philosophes. Mais qu’arriverait-il donc s’il
fallait refuser & la philosophie elle-méme la paisible possession
de ces vérités d’un ordre supérieur? (’est 12 une opinion qui
est devenue trés répandue, tout particulierement chez les
naturalistes, non moins que parmi les philosophes sceptiques,
ou les criticistes qui répudient avec une décision croissante
toute espece de métaphysique. La philosophie spéculative a
perdu tout crédit & titre de métaphysique, & commencer par
celle de Hegel, passée de mode depuis longtemps , malgré les
nombreuses et grandes choses faites incontestablement par ce
philosophe. Quant aux essais de ses adversaires pessimistes de
concevoir la chose en soi comme volonté ou comme l'incon-
scient, en dépit de la sensation qu’ils produisent comme événe-
ment contemporain, ils ne peuvent éviter le méme sort. La
philosophie spéculative, qui n’est du reste guére cultivée que
par les Allemands, n’est absolument qu’une illusion, & tous
égards pareille & celle que ces philosophes attribuent a la reli-
ligion. Du moment ou la philosophie est répudiée avec la reli-
gion, toute tendance vers I'idéal se trouve condamnée, excepté
I'idéal artistique et la moralilé humaine. Il ne resterait plus
que les sciences exactes de la nature et les mathématiques,
dans lesquelles rentre une étude physiologique de la vie intel-
lectuelle, la physique psychique. La science de la nature se-
rait tout en tout, le dernier dge de la civilisation serait celui de
la science exacte, empirique, inductive ; le dernier degré de la
culture, le positivisme, laisserait derriére lui la religion et la



L’AVENIR DE LA RELIGION 525

spéculation, comme de vieilles illusions passées de mode. Mais
Pillusion ne serait-elle pas peut-étre du cdté de ceux qui jugent
ainsi des choses? Schopenhauer a prononcé un mot remar-
quable en faveur des besoins métaphysiques, en accordant que
les objets de la religion et ceux de la philosophie sont les
mémes. « L’Eglise branle sur sa base. Il a grossi d’une maniére
effrayante le nombre de ceux qu’un certain degré, une certaine
étendue de connaissances rend impropres a croire. Le ra-
tionalisme plat et vulgaire se targue de mesurer avec son
aune de tailleur les plus profonds mystéres du christianisme.
Le dogme central du péché originel est devenu un jouet d’en-
fant pour ces cerveaux vides et plats, parce qu’ils s’imaginent
que lexistence d’'un chacun commence avec s4 naissance et
que par conséquent nul ne peut étre coupable quand il fait son
entrée dans le monde. Dans de pareilles circonstances, le ma-
térialisme toujours prét léve la téte avec sa bestialité; avec
Pincapacité de croire augmente le besoin de connaitre. Avec
cela le besoin métaphysique est tout aussi ineffagable qu’au-
cun besoin physique, il prend au sérieux la philosophie, un
homme qui prend la vérité au sérieux. » Mais, comme d’aprés
Schopenhauer, il ne peut y avoir que fort peu de philosophes
et que ceux qu’ils peuvent instruire doivent é&tre nécessaire-
ment fort peu nombreux, il arrive ceci: pour les peuples, c’est
toujours la religion qui est chargée de satisfaire les besoins
métaphysiques ineffagables du peuple. C’est méme le cas pour
les hommes de génie, d’ailleurs en petit' nombre, car ils ont
beau expliquer bien des choses, ils n’arrivent jamais & trouver
le mot de I'énigme, comme Schopenhauer se plait & le rap-
peler toujours & nouveau. Ils sont éternellement condamnés a
s’arréter devant des faits inexplicables, comme « les forces de
de la nature » ou « le moi » choses données d’une fagon immé-
diate. Ce philosophe reconnait en outre qu’il peut bien, ala
vérité, connaitre et enseigner la vraie moralité, mais qu’il ne
saurait entreprendre de faire ce qu’il abandonne au domaine
religieux. J.-F. ASTIE.

(A suivre.)




	L'avenir de la religion : d'après Alexandre Schweizer

