
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: Dieu et l'homme. Partie I, Le corps et l'âme [suite]

Autor: Astié, J.-F. / Ulrici, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU ET L'HOMME

I. Première partie : Le corps et l'âme.

PAR

Dr H. ULRICI 4

IV

L'importance psychologique des sens et de leurs organes.

La vue et l'ouïe sont généralement reconnus comme les plus
importants des sens, non seulement parce qu'ils nous
procurent une plus grande variété de connaissances, mais surtout
parce qu'ils contribuent plus que les autres à la formation et au

développement des facultés. Lorsque ces sens manquent soit
dès la naissance, soit dans le cours de la vie, l'âme est profondément

affectée, appauvrie.
Le nerf optique n'est affecté que par la lumière, le courant

électrique, ou la pression ; à tous ces ébranlements il
répond exclusivement par des sensations de lumière. Cette
circonstance prouve que l'œil ne peut avoir pour but que de nous
faire connaître la lumière et les couleurs. Il est aussi organisé
de façon à ce que nous puissions voiries objets bien qu'ils soient
à des distances diverses de nous. Au fait, l'œil n'étant sensible
qu'à la lumière, nous ne voyons jamais les objets eux-mêmes,
mais la lumière, ou mieux encore les couleurs, la lumière qua-

1 Voir la livraison de juillet 1879.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 28



410 Dr H. ULRICI

lifiée. Ce n'est non plus qu'après avoir perçu les couleurs
diverses des objets que nous arrivons à connaître leur forme.
Les déclarations des aveugles de naissance qui sont parvenus à

voir établissent, que l'œil n'apprécie pas immédiatement la
distance des objets à lui, mais peu à peu, par suite de l'exercice;
au premier moment les objets produisaient l'impression de

s'appliquer tous sur l'œil; ils faisaient l'effet d'être plus grands
qu'ils n'avaient d'abord paru au toucher tout semblait être plat,
il n'y avait pas la moindre perspective.

De ces faits il résulte que nous sommes redevables à un long
exercice de l'âme de bien des connaissances que nous
attribuons à l'excitation nerveuse, à la sensation. Les récentes études

physiologiques confirment entièrement cette manière de

voir. C'est également au moyen de l'usage qu'on perçoit la
position des objets, en haut ou en bas, à gauche ou à droite. La

physiologie à elle seule est incapable de décider si l'œil a

immédiatement la perception de l'étendue ; c'est en consultant la
nature de l'âme qu'on peut décider la question. Ce n'est que
si l'âme possède une faculté d'extension, de s'étendre en elle-
même autour de son centre, qu'elle peut avoir la perception de

l'étendue.
La même observation s'applique aux sensations qui nous viennent

par le toucher. Nous ne percevons pas immédiatement au

moyen du toucher l'étendue, l'éloignemenl, la direction, lagran-
deur, la forme des choses. En soi et immédiatement, la sensation

du tact n'est qu'un ébranlement de l'âme plus ou moins

intense, mais sans aucun rapport avec l'espace, l'étendue, ou
la direction.

Tous ces faits établissent que ce n'est pas au moyen d'une
combinaison de nerfs que le mouvement des choses est perçu,
mais que l'âme elle-même le perçoit au moyen des yeux. Car la

perception du mouvement et de la direction des objets implique
la représentation de l'espace, et nous ne pouvons nous
représenter un objet en mouvement qu'en distinguant un objet d'un
autre. Ensuite ces faits ne s'expliquent qu'en partant de

l'hypothèse que l'âme, à la suite d'une expérience constante,
contracte l'habitude de se représenter les mouvements, qui en



DIEU ET L'HOMME 411

eux-mêmes peuvent être tout aussi bien un mouvement de l'œil
que des choses extérieures, comme un mouvement de celles-ci,
quand les objets affectent diverses parties de la rétine, sans que
les muscles soient en activité, et au contraire de considérer les
objets en repos quand les muscles moteurs de l'œil ou de la tête
se meuvent.

En sorte que nous obtenons la représentation de l'espace,
du mouvement, de la position, non par les organes, mais au
moyen d'une activité de l'âme que les organes provoquent et
qui est de nature exclusivement psychologique. C'est donc au

moyen de la faculté que l'âme possède de voir et de se représenter

que nous obtenons nos représentations de l'espace.
Il est d'autres faits physiologiques qui établissent la même

manière de voir. Ainsi la circonstance que nous ne nous
apercevons en rien dans la vision du point noir de la rétine ; le fait
que nous pouvons, au moyen de l'attention, voir plus distinctement

un objet entre plusieurs, quoique ces derniers frappent
également, plus vivement même, notre rétine ; la distinction
entre la sensation accomplie par les sens et la perception
consciente relevant de l'âme qui s'accomplit moins rapidement.
Ce rapport entre les nerfs et la perception se montre aussi dans

le fait de ces images qui surgissent au bout de quelque temps,
avec les yeux fermés ou ouverts, quand il nous est arrivé de

fixer pendant un certain temps nos regards sur un objet éclairé.
Plus la lumière était vive, plus nous l'avons regardé longtemps,
plus longtemps aussi nous en avons dans l'œil des images
subséquentes. La physiologie affirme que ce fait tient à ce que
l'ébranlement de la rétine se maintient plus longtemps que
l'action lumineuse qui l'a provoqué. Ce fait est encore
indispensable pour que l'âme puisse arriver à la perception de l'é-
loignement, de la position et de la direction des objets qui lui
prend plus de temps que la simple perception des couleurs.

Le phénomène de ces images retardées est intéressant au
point de vue psychologique, en ce qu'il établit que la représentation

que nous conservons d'un objet vu et que nous pouvons
reproduire, n'est nullement le résidu de l'ébranlement
nerveux, comme les matérialistes le prétendent. En effet ces images



412 Dr H. ULRICI

attardées n'ont pas toujours la couleur de l'objet, elles changent

même de couleur pendant leur durée. Il y a plus; Helm-
holtz observe que si cette image est une fois bien fixée, on

remarque en elle des traits qui n'ont pas été aperçus dans l'objet

lui-même. Ce fait ne prouve-t-il pas avec la dernière
évidence que la perception est le fait de l'âme et qu'elle ne saurait

se confondre avec la sensation produite sur le nerf optique?
Nous n'avons pas remarqué ces traits qui se trouvaient pourtant

dans la sensation, parce que l'attention de l'âme portait
sur d'autres caractères de l'image primitive. Ce qui, par
parenthèse, établit que la raison d'être de l'attention ne réside

pas dans le mécanisme corporel, mais dans un acte de l'âme.
Le même problème se pose à l'égard des autres sens, le, tact,

l'ouïe, etc. Nous trouvons le principe des perceptions reçues

par le moyen de ces sens en dehors du simple ébranlement

nerveux. Ici se pose une autre question : Comment l'âme en
vient-elle à distinguer entre les représentations pour en

rapporter quelques-unes à des objets extérieurs? Evidemment

pour le faire, il faut qu'elle soit en tout premier lieu capable
de rapporter certaines activités déterminations affections à

elle-même. C'est en cela que l'homme se distingue de l'animal.
Certaines perceptions lui paraissent être imposées (par quelque
objet extérieur), tandis que d'autres sont le produit de son
activité. Ce caractère imposé est surtout sensible lorsqu'il s'agit
des représentations désagréables (odeur, goût, etc.) : on a le
sentiment qu'on est obligé de les avoir. Ce sentiment est plus
faible lorsqu'il s'agit des perceptions de la vue, bien que ce

sens plus qu'aucun autre porte l'âme vers l'extérieur. C'est par
suite d'une activité de l'âme que les images qui nous paraissent
renversées sur la rétine (de façon que l'homme paraît marcher
sur la tête) sont redressées en suivant les rayons lumineux

pour remonter à l'objet dont ils partent. C'est également l'âme
qui ramène à l'unité les deux images parvenues par les yeux
à la rétine en remontant au seul objet occupant la même place
dans l'espace duquel sont partis ces rayons. Il va sans dire

que cette activité de l'âme est inconsciente.
IL L'oreille. Les perceptions fournies parce sens sont moins



DIEU ET L'HOMME 413

distinctes. C'est par lui que nous obtenons l'idée de la succession

parce qu'aucun corps ne peut vibrer d'une manière
constante. Toutefois le concours de la vue et du tact est

indispensable pour arriver à ce résultat.
Les causes de la perception sont immédiatement localisées

en dehors de nous, excepté quand le tympan ne peut plus
vibrer, alors le bruit est perçu comme étant dans la tête, purement

subjectif. Cela tient à ce que l'âme a contracté l'habitude
de ne considérer comme venant de dehors que les seules vibrations

qui lui parviennent par un ébranlement du tympan. Même

quand le son est de longue durée, l'oreille ne peut s'assurer de

la direction du corps qui le provoque, avec la même certitude
avec laquelle l'œil perçoit celle de l'objet vu.

L'oreille toutefois nous communique une beaucoup plus
grande variété de perceptions que l'œil, tant pour la quantité
que pour la qualité. Reste à savoir pourquoi elle a été plus
favorisée qu'aucun autre organe? Il faut admettre que tout cela

était indispensable pour le développement intellectuel de

l'homme, dès qu'il devait être supérieur à l'animal. Cette prérogative

de l'oreille était indispensable pour saisir les
nombreuses nuances du langage destinées à réveiller dans notre
esprit tout autant d'idées correspondantes. Il importe de

remarquer qu'il n'y a rien dans l'oreille de semblable à l'image
que laisse à l'œil un objet vu ; si cette espèce de résonnance
postérieure avait lieu l'audition des nuances délicates en
serait complètement troublée.

L'oreille est organisée de façon à saisir l'harmonie et la
discordance des divers sons qui la frappent. A cet égard encore
elle est plus favorisée que tous les autres sens, et même que
la vue. Car les peintres ne s'accordent pas sur l'harmonie des

couleurs, comme le font les musiciens sur celle des tons. C'est
donc de l'oreille, pour être appliquée ensuite à d'autres
domaines, qu'est venue primitivement la notion de l'harmonie,
c'est-à-dire la combinaison de certains éléments, qualités,
parties, choses, produisant en nous le sentiment de l'agréable.
Et, comme cette notion de l'harmonie est l'élément fondamental

dans l'idée de la beauté qui est la base de tous les divers



414 Dr H. ULRICI

arts, il en résulte que non seulement l'âme, mais déjà le
système nerveux a été organisé de façon à permettre à l'homme
d'arriver à l'idée du beau, de lui donner même, dans le sentiment

de l'agréable, une impulsion immédiate à développer cette
faculté. Si l'œil a été fait pour percevoir les plus petites
distances, l'oreille est organisée de façon à apprécier les plus
petits intervalles de temps.

Pour beaucoup des perceptions de ces deux sens supérieurs,
l'attention est indispensable. Cela tient à ce que ces deux sens
étaient tout particulièrement chargés de nous faire connaître
le monde extérieur et nos rapports avec lui. Si toutes ces
perceptions s'imposaient nécessairement à nous sans le concours
de notre attention, le but serait sinon manqué du moins fort
difficilement atteint. Il importe que nous puissions laisser pénétrer

ou non certaines impressions en nous, suivant l'intérêt
qu'elles ont. Cette faculté est d'autant plus importante à l'oreille
qu'elle n'a pas, comme l'œil, la ressource de se fermer.

Un seul son impressionne plus vivement qu'une seule
couleur. Rien n'agit plus fortement sur l'âme que les sensations
de l'ouïe, cri d'angoisse, de douleur. Nous sommes disposés à

accorder une confiance plus grande aux perceptions de ce sens

qu'à celles de tout autre. A tous ces égards l'ouïe se rapproche
du tact, dont elle peut être regardée comme une espèce de

modification, tandis que la vue, se distinguant en cela des

quatre autres sens, ne saurait se prêter à cette analogie.
III. Le tact. Ce qui caractérise les perceptions obtenues au

moyen de ce sens, c'est l'extrême facilité avec laquelle il
s'associe avec tous les autres, sauf l'odorat.

La douleur est toujours localisée et perçue comme une
manière d'être de notre corps et non d'un objet extérieur. Cela

tient à une raison psychologique, comme nous le verrons plus
tard. Au point de vue physiologique, cela tient à ce que nous

ne pouvons distinguer entre la douleur et la sensation de la

douleur.
Quelle que soit la partie du nerf lésée, la douleur est toujours

localisée à l'extrémité, à la superficie du corps. C'est à tel point

que les amputés sentent la douleur dans des membres qu'ils



DIEU ET L'HOMME 415

n'ont plus, au point d'en oublier la perte. Pour se rendre compte
de ce fait il faut se rappeler que l'impression, la sensation seule

ne suffit pas pour indiquer le lieu où elle s'accomplit; il faut

préalablement distinguer entre les diverses parties du corps,
et entre les diverses sensations. Il faut également distinguer
entre la sensation, ébranlement de l'âme au moyen des nerfs,
et la perception, acte au moyen duquel l'âme est informée
qu'elle a une sensation. Tout cela est réclamé par des faits

physiologiques incontestables. En effet, il est constant qu'un
ébranlement nerveux ne s'accuse comme sensation déterminée
qu'après être parvenu au cerveau ; d'autre part, quand l'âme
localise l'impression, la fixant à une partie du corps plutôt qu'à
une autre, il faut qu'elle ait un critère lui permettant d'assigner
sa place à chaque sensation. D'autre part, pour percevoir son

propre corps comme étendu, l'âme doit en percevoir l'existence
en plusieurs points distincts dans l'espace. Et, pour pouvoir
localiser une impression dans une portion spéciale du corps, il
faut que l'âme ait perçu cette partie du corps dans son
caractère déterminé, comme occupant une place arrêtée dans

l'espace. Mais comment les choses se distinguent-elles les

unes des autres dans l'espace? Il faut percevoir qu'une chose

se trouve à côté d'autres choses. Il résulte de tout cela que
l'âme ne peut distinguer les parties de son corps et ses sensations,

quant à l'espace, qu'en tant que toutes ces choses sont,

placées à côté les unes des autres dans un ordre déterminé.
Mais les sensations ne sont sensations, et ses sensations à elle,
qu'en tant qu'elles lui appartiennent comme états, déterminations,

mouvements. De sorte que l'âme ne peut concevoir les

sensations comme séparées dans l'espace que si elle est elle-
même étendue. De même l'âme ne peut localiser ses sensations

dans certaines parties du corps qu'à condition d'y être

présente elle-même, sans cela elle placerait les sensations en
dehors d'elle, c'est-à-dire qu'elles ne seraient plus siennes.

L'âme, il est vrai, se distingue toujours de son corps, mais ce

n'est pas à dire que les sensations appartiennent exclusivement
au corps. Au contraire, la sensation est le trait d'union constant
entre l'âme et le corps, si bien qu'elle est toujours considérée



416 Dr H. ULRICI

comme propriété de l'âme, D'autre part, il est manifeste que la
sensation ne peut être localisée que si elle n'est pas un simple
ébranlement nerveux, mais comme une affection d'un lieu
déterminé de l'âme. Ce n'est qu'à ces conditions-là que l'âme

peut distinguer ses sensations les unes des autres dans l'espace
et percevoir le lieu dans lequel chacune surgit.

Ces considérations nous obligent à admettre que l'âme se

répand dans tout le corps et que par conséquent elle perçoit
les sensations (comme affections de l'âme) à la place même du

corps où elles ont lieu au moyen de l'ébranlement nerveux.
La conscience seule (cette activité de l'âme au moyen de

laquelle elle est informée de l'existence et du caractère des

sensations, les perçoit et ne les reçoit pas seulement) a son siège
dans le cerveau. C'est donc là que, au moyen des nerfs,
doivent être conduites toutes les sensations, pour qu'on en
obtienne conscience et qu'on les perçoive dans leurs relations
dans l'espace.

Il est aussi un sentiment très délicat de l'effort que doivent
faire les muscles qui sont soumis à un mouvement dépendant
de notre volonté. On peut apprécier la différence d'efforts
musculaires à faire suivant que l'objet à soulever est de quarante
ou de trente-neuf livres. C'est ainsi que l'homme arrive au
sentiment de sa liberté. Ayant conscience qu'il peut faire usage de

ses muscles suivant ses vues et ses plans, il comprend que
l'organisme est destiné à obéir aux décisions de sa volonté et

que celles-ci ne doivent pas lui être imposées par l'organisme.
Les sensations du tact proprement dit (obtenues par le contact

de notre peau avec des corps pondérables l'étincelle
électrique et le froid ou le chaud) ont ceci de particulier que
dans certains cas, elles peuvent être séparées du sentiment
de la douleur. Dans le cas d'anesthésie, comme l'a montré la

physiologie moderne, on peut être insensible à la douleur, tout
en ayant la sensation du toucher. Le cas contraire peut aussi

se présenter : le tact disparaît et la douleur persiste. Cela tient
à ce que les nerfs qui ne sont plus susceptibles de ce degré
d'ébranlement que procure la douleur, possèdent encore celui

qui suffit pour donner la perception du tact. La nature mettrait



DIEU ET L'HOMME 417

donc plus d'importance à la conservation de ces dernières
sensations qui nous font connaître le monde, qu'à celles de la

douleur, qu'à la sensation corporelle de la douleur. Les sensations

du tact se distinguent du sentiment de la douleur en ce
qu'elles indiquent avec plus d'exactitude dans quelle partie
notre corps est affecté par un objet extérieur.

Il est connu qu'un ébranlement nerveux doit posséder une
certaine intensité pour provoquer une sensation qui se remarque.

Reste à savoir si ce degré de force détermine la formation

de la sensation ou simplement le fait qu'elle est ou non
remarquée. Beaucoup de faits signalés par Fechner portent à se

ranger à cette seconde alternative. Il est évident que bien des
choses affectent nos sens, mais d'une manière trop faible pour
provoquer une sensation appréciable, bien qu'elles exercent
une action sur nos nerfs. D'où il résulte encore que l'ébranlement

nerveux ne peut être identifié à ia sensation perçue :

pour qu'il y ait sensation, quelque chose doit venir s'ajouter à

l'ébranlement nerveux. Il n'en faut pas moins admettre que, si

faible qu'il soit, l'ébranlement nerveux n'en est pas moins transmis

au cerveau. Car enfin si le bruit que fait une chenille en
broutant les feuilles d'une forêt ne parvenait pas à notre
cerveau, celui fait par des millions de chenilles n'y parviendrait
pas non plus. Il faut, pour qu'il y ait perception, le concours
d'un acte de l'âme, que celle-ci ne peut toutefois effectuer que
si la sensation atteint un certain degré de force. De là résulte
ce principe psychologique important. Il faut distinguer entre
la simple impression et la sensation perçue, devenue un objet
de conscience : pour avoir conscience de la première (non
seulement comme ébranlement nerveux, mais encore comme
affection de l'âme) il faut encore un acte particulier de l'âme.
Cet acte est déterminé par le plus ou moins d'intensité de

l'impression qui varie d'un sens à l'autre ; pour que l'âme
agisse, il faut que la différence entre les impressions soit
appréciable.

IV. L'odorat et le goût. Les trois sens supérieurs ont ceci de

commun que leurs sensations peuvent être considérées comme
des modifications des mouvements mécaniques. Le goût et Fo-



418 Dr H. ULRICI

dorât, beaucoup moins importants au point de vue psychologique,

sont des modifications du procès chimique.
L'odorat ne peut, comparé aux autres sens, nous donner que

des connaissances très défectueuses des corps odorants. Mais

son rôle est d'autant plus important quand il s'agit de préserver

le corps de certaines influences fâcheuses. Il avertit les

organes de la respiration et de l'estomac. Chez l'homme comme
chez l'animal, il paraît agir spécialement sur les désirs pour
faire souhaiter ou repousser un objet. Il agit fortement sur
l'organisme au point de provoquer l'évanouissement (ce que
ne fait aucun autre sens) ou de ramener à la conscience de soi.

Agissant ainsi fortement sur le système nerveux les odeurs y
laissent de profondes traces, de sorte que ce sens paraît être en

rapport plus étroit que les autres avec la mémoire. Les études

physiologiques sur le goût sont encore moins avancées qu'au
sujet de l'odorat. Pour ce qui est de la délicatesse de la sensation,

le goût est moins exact que les autres sens. Il contribue
encore moins que l'odorat à notre développement intellectuel.
Mais son rôle est d'autant plus important pour tout ce qui en

nous concerne la vie végétative.
V. Sentiment général, disposition, penchant et instinct. —

Le sentiment général, le sentiment de la vie est la résultante
de tous les sentiments, de toutes les impressions, venant du
dehors ou du dedans. C'est là la base vague, obscure du sentiment

du moi. Mais nous n'en obtenons conscience que lorsque
une cause quelconque attire notre attention sur lui et nous
amène à comparer cet état actuel avec un état passé. Le sentiment

général se trouve alors modifié, il prend une direction
spéciale et devient la disposition. Celle-ci peut osciller, passer
d'un extrême à l'autre, de façon à favoriser ou à repousser des

désirs, sentiments ou représentations qui se font jour au même

moment. On ne connaît la cause de cette disposition que quand
elle est provoquée par quelque événement ou circonstance,
mais non quand elle résulte de l'état de l'organisme.

Voilà pourquoi le sentiment général et la disposition se trouvent

dans un rapport très étroit avec les penchants de l'âme
et du corps qui concourent à les former. La physiologie a com-



DIEU ET L'HOMME 419

plètement négligé l'étude des penchants du corps. Ce sont
autant de forces motrices inhérentes à l'organisme, des manifestations

de la spontanéité. Chaque penchant est la manifestation
de la spontanéité de l'organisme, provoquée par un besoin

correspondant à se mettre en mouvement pour atteindre un
certain but. Du moment où le penchant est une force poussant
à la recherche de l'objet dont on a besoin, il faut admettre qu'il
se trouve avec l'objet dans le même rapport que les diverses
masses s'attirant réciproquement par la gravitation et que des

matières s'attirant par l'affinité chimique. De même que
l'aiguille aimantée se dirige vers le nord, ainsi le penchant se

porte nécessairement vers l'objet dont il a besoin. L'animal non
seulement trouve l'objet avec certitude, mais il sait se le
procurer suivant les circonstances. Ce rapport est inné chez l'animal,

mais il n'est pas plus surprenant de voir les oiseaux
voyageurs se diriger, suivant la saison, vers le nord ou le sud, que
de voir des matières chimiques ayant de l'affinité s'attirer ou

que de voir le fer se porter vers l'aimant.
Ce n'est pas à dire que le penchant relève du corps seul: il

affecte l'âme et provoque des actes arbitraires, comme dit la

physiologie. C'est en cela que les penchants ou mouvements de

l'instinct se distinguent des mouvements réflexes. Ceux-ci sont
dirigés vers un but tout autant que les premiers, mais sans

l'intervention de l'âme, avec nécessité, alors que l'ébranlement
d'un nerf sensible se communique à des nerfs moteurs ou à

des muscles. Ce qui prouve encore le caractère arbitraire de

l'instinct, c'est qu'il change souvent chez l'animal, suivant
les circonstances. Lorsque les matériaux ordinaires pour faire
leurs nids manquent aux oiseaux, ils choisissent ceux qui
s'en rapprochent le plus, sauf à reprendre les premiers à

l'occasion. De sorte que, quoique né dans le corps, l'instinct
n'en affecte pas moins l'âme. Mais il n'en conserve pas moins
sa nature propre, c'est-à-dire que, même pour l'âme, il
demeure penchant, force agissante, et que par conséquent il ne se

sert de l'âme et de ses mouvements que comme d'un moyen.
L'âme de l'animal ne peut résister à l'instinct; elle ne peut
empêcher les mouvements corporels qu'il exige. De sorte que,



420 Dr H. ULRICI

au moyen des actes psychiques, l'instinct obtient les mêmes
résultats que s'il mettait immédiatement en mouvement les
membres du corps. Ainsi les manifestations de l'instinct
s'accomplissent là où elles sont sans but, alors que par conséquent
l'âme ne manquerait pas de les empêcher si cela était en son

pouvoir. Certains oiseaux voyageurs ont beau avoir été, dès

leur nid, mis à l'abri du froid et du manque de nourriture,
quand la saison de partir est arrivée, l'instinct n'en produit pas
moins toutes ses manifestations, comme s'ils étaient en liberté.
Le jeune taureau frappe son ennemi de la tète, même avant
d'avoir des cornes. Bien des faits du même genre établissent

avec la dernière évidence que le penchant est quelque chose

d'aveugle, d'irrésistible, de spontané et non le produit des

sensations, de l'exemple ou de l'instruction.
A côté de ces instincts périodiques (besoins de nourriture,

de repos, d'activité, besoins sexuels) qui se manifestent de

même sans cause connue dans l'organisme, il en est d'autres
qui résultent d'une sensation antérieure, ou qui sont déterminés

par elle. Chez l'animal comme chez l'homme chaque douleur

provoque le besoin de s'en délivrer. Il faut donc que
l'absence de douleur soit un besoin de l'organisme. Ainsi le
chien tourmenté par les vers va manger de l'herbe. Par la
même raison, les sentiments de plaisir excitent un mouvement
correspondant.

Il est des penchants qui sont également provoqués par des

sensations du corps et des sens qui n'ont rien à démêler avec
la douleur ou le plaisir. C'est probablement une sensation
particulière provoquée par la formation des œufs dans l'ovaire qui
pousse l'oiseau à faire son nid, les animaux amphibies à aller
déposer les uns leurs œufs dans l'eau, d'autres sur terre, bien

qu'ils vivent ordinairement dans l'eau et réciproquement.
On admire l'instinct des animaux parce qu'on suppose

toujours qu'ils agissent par pressentiment ou par prévision. Il n'en
est rien. Les changements de temps, par exemple, s'annoncent
par des sensations réelles qui nous échappent à nous, et ils agissent

en conséquence. C'est donc par l'état présent et non par
la prévision de l'avenir que l'instinct de l'animal est déterminé.



DIEU ET l'homme 421

Beste l'art des animaux qu'on désigne spécialement par le
mot instinct, et qui est aussi un grand objet d'admiration.
Tandis que l'instinct général agit en vue d'un but direct et

immédiat, ici il procure les moyens propres à atteindre le but.
Ainsi l'abeille, la fourmi, le castor préparent leurs demeures

en vue, feemble-t-il, de certaines fins. Au fond, c'est toujours
le même instinct de la conservation et de la propagation qui
est ici en jeu. On voit du merveilleux en tout cela parce qu'on
part de la supposition que l'animal se rend compte du but dans

lequel il prend toutes ces précautions et ces mesures. Il n'en
est rien, comme le prouve le fait de ce castor qui se met à

construire une digue dans un coin de sa cage, bien que, dans cette

circonstance, la chose soit sans but.
En tout cela nous n'avons que le penchant, comme manifestation

de cette spontanéité qui caractérise l'être vivant. C'est

lui qui provoque et dirige les manifestations de l'instinct d'une
manière correspondante à l'organisation particulière de l'animal.

Cela admis, rien d'étonnant que ces instincts se modifient

peu à peu et finissent par disparaître. C'est que la domestication,

par exemple, change l'organisme duquel procèdent les

instincts.
Il n'y a pas seulement des penchants du corps, mais aussi

des penchants de l'âme : celui qui porte à communiquer, à agir
dans une certaine direction, à étudier, à apprendre. Mais comme
il s'agit des instincts d'un seul et même être, ceux du corps
ébranlent l'âme et ceux de l'âme le corps. Ce résultat est

important. En effet, le penchant devient le lien, le moyen de l'action

réciproque qui rattache l'âme et le corps dans leurs fonctions

spécifiques. Il prend place entre les actes purement
psychiques de la représentation, de la réflexion et de la
conclusion, d'une part, et les fonctions purement organiques des

mouvements du corps, de l'autre. Aucune sensation, perception
ou représentation ne peut mettre les membres du corps en
mouvement si elle n'entre avec un penchant de l'âme ou du

corps dans un rapport tel qu'il concoure avec elle. Pour entrer
en possession d'un objet, il ne suffit pas de le voir, il faut
encore un désir qui provoque l'acte nécessaire pour s'en emparer.



422 Dr H. ULRICI

Le sentiment et le penchant sont déterminés à la fois par la
manière d'être primitive du corps et de l'âme et par l'excitation
extérieure des influences du dehors. Ce sont les derniers
éléments, de la vie de l'âme accessibles à nos recherches. A la vérité
nous ignorons ce qui se passe dans le corps et dans l'âme,
lorsque surgit une sensation ou un penchant ; nous ignorons
comment ils surgissent, de sorte que l'essence de l'un et de

l'autre nous échappe. Mais nous savons avec la dernière certitude

que nous avons des penchants et des sensations, qu'ils
sont choses distinctes et des facteurs primitifs de la vie de

l'âme. La perception sensible en particulier forme la base de

notre connaissance et de notre savoir, le penchant la base de

notre volonté et de notre conduite.
Ces deux facteurs antérieurs à la conscience de soi sont

également les éléments primitifs du langage. La langue a
débuté par une interjection, c'est-à-dire par la manifestation
rendue par un ton d'un mouvement de l'âme, à la suite d'un
sentiment qui s'impose à elle. Déjà dans ce tout premier
commencement le penchant et la sensation agissent ensemble. En
effet, quand le nouveau-né crie, le mouvement des organes de
la voix ne paraît sans but, incompréhensible que s'il est considéré

exclusivement comme la manifestation d'une sensation

désagréable. Dès que nous admettons qu'il est inspiré par des

besoins et des penchants, parce que les cris diminuent l'intensité

de l'excitation nerveuse, le phénomène se trouve suffisamment

expliqué. Voilà aussi pourquoi dans la plupart des langues
les racines sont des verbes, c'est-à-dire des mots indiquant une
activité, un mouvement. En effet, les mouvements, les
activités des choses exercent une beaucoup plus grande influence
sur l'homme, provoquent à un plus haut degré le sentiment
de l'agréable et du désagréable, la crainte ou la surprise, que
les attributs des objets.

Il est vrai que ce langage des interjections est aussi éloigné
du vrai langage que le chant des oiseaux ou les aboiements du
chien. Toutefois, dès le début, il se distingue de ces manifestations

chez l'animal. L'homme, en effet, par le fait qu'il
se tient droit, peut beaucoup plus aisément que l'animal



DIEU ET l'homme 423

émettre des sons divers. Les cris de l'homme pour imiter et

pour appeler auront donc été, dès le début, plus variés et plus
significatifs. A cette langue des interjections a dû s'ajouter dès
le début une mimique pour indiquer les mouvements, les

actions, les objets (nourriture) nécessaires à la vie. C'est de ces
éléments-là qu'a dû se former peu à peu, avec le développement

des facultés, la langue proprement dite au moyen de

mots. L'interjection n'est pas encore en soi un mot pouvant
s'unir à d'autres mots. Pour qu'elle le devienne, il faut de plus
tout un développement intérieur de l'âme qui se rattache à la
formation des sens, des signes et qui est favorisée par elle.
Pour que l'interjection devienne un mot, c'est-à-dire serve à

désigner une représentation, il faut d'abord qu'on ait obtenu
conscience de la sensation et qu'on en ait fait une représentation,

en d'autres termes l'interjection ne devient mot que
lorsque l'homme émet le son comme désignation de l'impression

provoquée parles sens.
Dès qu'un homme a formé un mot pour désigner un phénomène

particulier et qu'il a été accepté par d'autres, rien de

plus aisé que de l'employer pour désigner tous les objets
semblables ou quelques-unes de leurs qualités, c'est-à-dire des

notions, des attributs, et de le mettre en relation avec d'autres

mots, pour lui donner un sens assez différent peut-être du
primitif et s'en servir pour désigner les divers rapports des choses

entre elles.
Par les remarques qui précèdent nous ne prétendons pas

avoir résolu le difficile problème de l'origine du langage. Il
s'agit seulement d'indiquer de quel point de vue psychologique
on peut soulever un coin du voile qui enveloppe les premiers
pas de l'homme dans la voie de la civilisation.

Voici donc les résultats de toute notre étude physiologique
qui militent en faveur de facultés psychiques spéciales et de

l'existence de l'âme :

1° Bien loin de pouvoir, au moyen de faits organiques,

expliquer la sensation, la perceplion et la conscience, la

physiologie est obligée d'admettre comme facteur un tiers
intermédiaire qui lui échappe absolument et qui n'est point



424 Dr H. ULRICI

par conséquent de nature physiologique, organique. En vertu
du principe qui veut que toute force ait son étoffe, cette force
spéciale échappant à la physiologie, doit avoir aussi quelque
chose de substantiel, un centre dont elle émane c'est-à-dire,
il faut reconnaître à l'âme une qualité différente de l'organisme,
des atomes qui la constituent et par cela même une existence
relativement indépendante.

2° Le fait que tout ébranlement nerveux, même quand il est

parvenu de la circonférence du corps au cerveau, n'est perçu
qu'après un temps plus ou moins long, prouve qu'il faut un
acte spécial de l'âme pour transformer le phénomène nerveux
en sensation appréciable.

3° La construction du système nerveux montre évidemment

que le cerveau qui en est le centre, est destiné à être le siège

et l'organe d'une force, l'âme, chargée de diriger tout
l'organisme.

4° L'activité morphologique, grâce à laquelle le corps obtient

une certaine forme et certains membres, ne peut être attribuée
à la force vitale, encore moins aux forces physiques et chimiques

de la nature, mais à une force différente, l'âme.
5° La vue, l'ouïe, le tact, les muscles, ne sauraient nous donner

l'intuition de l'étendue, de la direction, de la position, de

l'éloignement, du mouvement des choses; il faut une activité
de l'âme qui distingue, compare, juge, comme aussi pour arriver

à nos représentations du temps.
6° Le fait qu'on voit avec le point noir de la rétine prouve

que la vue n'est pas une simple sensation, qu'à l'activité
nerveuse doit s'ajouter la faculté représentative de l'âme qui ne
lui est pas identique.

7° Le fait, reconnu par les physiologues, que la perception
dépend essentiellement de l'attention, ne s'explique que par
une activité spéciale de l'âme.

8° La différence entre les images et les perceptions visuelles
montre que la simple impression sensible et la sensation
consciente sont deux choses différentes, et que la perception et la

reproduction des images exigent un acte de l'âme.
9° Deux faits physiologiques prouvent la même thèse ; le



DIEU et l'homme 425

degré deforce que doivent avoir les divers ébranlements
nerveux pour être perçus; le degré d'intensité qui doit exister
entre deux ébranlements nerveux pour être apprécié par nous ;

il résulte de là que nous ne percevons que des différences,
c'est-à-dire que toute perception est un résultat de la faculté

que possède l'âme d'établir des différences.
10° L'âme et ses facultés se développent avec le corps, mais

seulement jusqu'au moment où le corps a atteint son complet
développement. D'après la théorie matérialiste, le développement

de l'âme devrait s'arrêter avec celui du corps, tandis qu'il
n'en est rien. Ce fait prouve que si l'âme a besoin du corps et

que si elle ne peut s'en servir pour se développer complètement

que lorsqu'il a atteint son point culminant de développement,

les deux ne sont pourtant pas identiques, comme la force
et l'étoffe, la fonction et l'organe.

J.-F. Astié.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 29


	Dieu et l'homme. Partie I, Le corps et l'âme [suite]

