Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)

Artikel: Dieu et 'homme. Partie I, Le corps et I'ame
Autor: Astié, J.-F. / Ulrici, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379248

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIEU ET L'HOMME

I. Premiere partie: Le corps et I'aime.
PAR

Dt H. ULRICI *

La seule question philosophique dont la solution intéresse
encore notre époque c’est celle de savoir lequel est le vrai du
matérialisme ou du spiritualisme. Le probléme est psycho-
logique. Le matérialisme est en effet une simple hypothése
comme le spiritualisme, en ce sens que toutes les explications
des phénomeénes ne sont que des hypothéses plus ou moins so-
lidement établies. Le matérialisme est une hypothese psvcho-
logique. En effet, il ne nie nullement les phénoménes qu’on est
convenu d’appeler psychiques. Comment pourrait-il le faire
sans contester aussi la présupposition de tous les phéno-
menes, le fait qui est & la base de tous les autres faits, le fait
de la conscience et par cela méme la représentation, la con-
naissance, la science, c’est-a-dire sans se renier lui-méme en
tant qu’il aspire & étre lui-méme une connaissance, une science?
Le matérialisme ne prétend uniquement qu'a expliquer les
phénomenes psychologiques. Au lieu de voir en eux les effets
d’une causalité différente du corps et appelée ame, il les tient
pour des manifestations de certaines fonctions de 'organisme,

t Gott und Mensch, von Dt Hermann Ulricl. 1. Leid wund Seele. Erster
physiologischer Theil. Zweite vermehrte Auflage. — Leipzig, T.-0. Weigel.
THEOL. ET PHIL, 1879, 22



322 DF H. ULRICGI

spécialement du cerveau, avec le concours de tout le systéme
nerveux. Le matérialisme est une espéce de psychologie, en ce
gqu'il représente une des explications auxquelles la science a
eu recours pour rendre compte des phénomeénes psychiques.

Cette explication conduit inévitablement au Systéme de la
nature, du baron d’Holbach et & L’homme machine, de Lamet-
trie, qui firent une sensation passagere il y a une centaine d’an-
nées. Ce n’est que dans la maniére de présenter ces principes
que le matérialisme contemporain differe de celui du siecle
dernier. Bien que I’homme ne soit pour lui qu’une machine,
il évite d’employer ce mot choquant. Il préfere dire que, comme
tous les autres étres vivants, ’homme doit son origine 4 une
combinaison tout & fait particulidre des éléments primitifs ou
atomes, qui s’est effectuée dans des circonstances spécialement
favorables, sous I'action des forces naturelles de la physique et
de la chimie.

Aux yveux des matérialistes modernes, comme pour d’Hol-
bach, la pensée n’est qu’une modification de la sensibilité phy-
sique. Toutefois la sensation, d’aprés Moleschott, est rapportée
de P'organisme aux choses, tandis que le Systéme de la nature
y voyait un changement déterminé dans notre cerveau, provo-
qué par les impulsions que nos organes recoivent de causes
externes ou internes. D’Holbach définit la perception: 'impres-
sion devenue consciente, un ébranlement communiqué du de-
hors aux organes et transmis par ceux-cl au cerveau. Vogt,
ayant recours & la notion physiologique des sécrétions, prétend
que les représentations sont sécrétées par le cerveau, comme
la bile par le foie et I'urine par les reins. Ou encore, d’aprés
Moleschott, la pensée est un mouvement, une translation de la
matiére du cerveau. D’apres le Systéme de lu nature, la volonté
est cetle modification de notre cerveau qui le pousse a l'action,
c’est-a-dire au mouvement des membres de I’organisme, en
vue d’obtenir ce qui le modifie d’'une facon conforme & son
étre. Selon Moleschott, la volonté est I'expression nécessaire
d’un état de notre cerveau, provoqué par des impressions exté-
rieures. Dans un cas pas plus que dans l'autre, 1l ne saurait
étre question de liberté de la volonté. Le péché et le crime sont



DIEU ET L’HOMME 323

les conséquences d’un état maladif ou anormal du cerveau.
En un mot, tandis que le Systéme de la nature se borne 4 pré-
senter en général ’homme comme un pur produit de la na-
ture, au-dessus de laquelle il ne saurait s’élever méme en
pensée, le matérialisme moderne, spécifiant davantage, deé-
clare que ’homme est la résultanie des parents et de sa nour-
rice, du lieu et du temps, de l'air et de la température, du son
et de la lumiére, de I'alimentation et du vétement, ou pour em-
ployer la formule de Feuerbach, que I’homme est tout simple-
ment ce qu’il mange.

Rien de plus aisé que de montrer que les conséquences de
ces principes aboutissent & renverser le matérialisme comme
théorie scientifique. La vérité et 'erreur ne sont plus que de
vains mots sans signification ni portée. Il ne saurait pas plus
étre question d’une représentation vraie ou fausse que d’un
mouvement vral ou faux de la matiére du cerveau, d’une bile
vraie ou fausse. Ce n’est donc qu’en se contredisant lui-méme
que le matérialisme peut en venir & tenir ses principes pour
vrais et ceux des adversaires pour faux. Toute idée, toute as-
sociation d’idées n’étant que la résultante inévitable d’un pro-
cés naturel, les circonstances une fois données, toutes les
pensées ont une valeur égale, aucune ne saurait prétendre
I'emporter sur les autres. Si elles different de forme et de con-
tenu, cela tient A certaines circonstances et conditions qui ont
concouru a leur formation. Admettra-t-on une distinction entre
des circonstances favorables et défavorables, enire un état nor-
mal et une condition anormale du cerveau sécrétant les pen-
seées ? Mais pour étre en droit de parler de circonstances défa-
vorables, il faut partir de I'hypothése qu'on doit aboutir &
certains résultats déterminés. Or comme, d’aprés le matéria-
lisme, tout ce qui arrive est la résultante d’'une combinaison
accidentelle de matieres et de forces, tous les produits doivent
avoir la méme valeur; peu importe ce qui arrive, une combi-
naison doit valoir autant ou aussi peu que l'autre.

Cette distinction entre circonstances favorables et défavo-
rables est de plus contredite par les faits. La méme chose, dans
des circonstances d’ailleurs parfaitement identiques, est congue



324 D' H. ULRIGI

difféeremment par divers hommes. Mais dira-t-on peut-étre
que ces hommes devront alors différer par le cerveau ou par
les nerts? Cependant ces divers états, ces diverses conditions
du cerveaun sont, d’apres le matérialisme, aussi légitimes les
unes que les autres. Pour parler d’un état normal ou anormal
du cerveau, il faut partir de 'hypothése que la formation de
cet organe a lieu conformément & un certain type préalable qui
se réalise toujours, quand il ne survient pas des obstacles inté-
rieurs ou extérieurs. Mais le matérialisme ne saurait admettre
une puissance normatrice de ce genre présidant au développe-
ment. Il faudrait pour pouvoir dominer ces matiéres et ces
forces que, dés le commencement, cette puissance noriatrice
les eut déterminées et mesurées. C’est 12 admettre préalable-
ment une force qui a ordonné, prédisposé les maliéres, les
forces en vue de la formation d’un cerveau normal, une force
par conséquent agissant d’aprés certaines régles, en vue d’at-
teindre un certain but, c’est-a-dire exactement le contraire de
cette combinaison accidentelle de inatieres et de forces aveu-
gles que le matérialisme place & la base de toute existence. On
ne saurait méme admeltre sans contradiction que ces matiéres
et leurs forces se combinent accidentellement en un certain
ordre normal qui persiste. Né accidentellement, cet ordre nor-
mal ne peut se maintenir et continuer d’agir qu'accidentelle-
ment. Mais une norme qui agit accidentellement, un ordre ac-
cidentel qui, & chaque instant, peut se changer, se troubler,
n’est plus de la régularité ni de l'ordre, puisque ses produits
résultent de jeux du hasard, agissant aveuglément sans aucun
plan, sans aucun ordre. Ce n’est pas assez que le matérialisme
soit condamné a se contredire en remontant, pour rendre
compte des pensées diverses, & des états réguliers et irréguliers
du cerveau. Ceux-cl ne sont & leur tour qu’une fiction (ui ne
saurait subsister devant les faits. Physiologiquement, il n’y a
pas la moindre différence entre le cerveau d'un idiot et celui
d’un homme d’esprit, pour ne pas parler du cerveau d’hommes
également bien doués. Et cependant quelles profondes diffé-
rences de pensées, non seulement entre les imbéciles et les
gens d’esprit, mais entre des hommes également hien doués!



DIEU ET L'HOMME 325

Néanmoins, la mission de la science consisle toujours a faire
disparaitre les différences. Elle doit détruire I'erreur et la faus-
seté en remontant a leur source, en vue de réunir tous les
hommes sous le sceptre de la vérité douée de ce merveilleux
caractére, qui consiste, une fois découverte et reconnue, & se
frayer inévitablement la voie en se soumettaut et en éman-
cipant les esprits.

Le matérialisme ne peut concourir a remplir cette mission ;
elle n’existe pas d’ailleurs pour lui; il est condamné & nier la
vérité. Il n’a jamais cherché & prouver comment il se fait qu’une
irritation nerveuse provoquée par un son de voix, ou par la
vue de quelques caractéres, — si tant est qu’elle puisse provo-
quer dans le cerveau la secrétion d’une pensée nouvelle, — est
en état de provoquer la conviction ou la simple représentation
que I'idée précédente est fausse et la nouvelle vraie. Pour le
matérialisme, tout progrés devrait consister en un perfection-
nement du cerveau. Mais comment un cerveau défectueux,
mauvais, produira-t-il une pensée dont la réalisation ameénera
son perfectionnement a lui-méme? Comment la pensée née
dans le cerveau d’un Allemand sera-t-elle admise et reconnue
pour vraie par le cerveau d’un Persan ou d’un négre, formé et
développé dans des circonstances toutes différentes? La ma-
tiere du cerveau changeant constamment, suivant les circon-
stances extérieures auxquelles il demeure soumis, comment se
fait-il qu’il puisse garder une pensée, 'analyser, la mettre en
rapport avec d’autres, en un mot comment peut-il réfléchir,
observer ?

Plus de vérité généralement reconnue; autant de cervelles,
autant d’idées; plus de science, pas plus celle des matérialistes
que celle de leurs adversaires. Aucune différence n’existant
entre le cervean d’un spiritualiste et celui d’'un matérialiste, la
pensée du premier, quand il maintient son hypothese, ne sau-
rait avoir moins de valeur que celle du second quand il avance
la sienne. Il doit par conséquent donner raison & celui qui lui
donne tort & lui-méme, c’est-a-dire que le matérialisme se nie
lui-méme comme science, condamné qu’il est 4 se contredire.

Il ne saurait s’en tenir & la négation de la liberté de la volonté;



326 DT H. ULRICI

il faul qu’il nie la volonté elle-méme. De fait, la volonté n’est
rien d’autre que 'activité au moyen de laquelle je fais d’une im-
pulsion donnée le motif de mes efforts, que I'acte par lequel je
donne une valeur a I'impulsion, soit libre ou non. Si, comme la
‘pierre qu’on pousse, je devais donner immédiatement suite &
Pimpulsion regue, je n’aurais plus ni liberté ni volonté. L’in-
grédient d’activité propre qui se trouve dans chaque acte doit
persister dans la volonté, s’il est encore questibn de volonté et
d’action comme distinctes de ce qui arrive simplement. Un
étre qui dans aucun sens, sous aucun rapport, ne se détermine,
mais est déterminé, ne se meut, mais est mis en mouvement,
cet étre ne veut pas, il ne fait qu’obéir ; il n’agit pas, il est ex-
clusivement passif. C’est bien la la place que le matérialisme
assigne 4 'homme lorsqu’il en fait une machine dépendant &
tous égards des forces physiques et chimiques de la nature. I}
n’est plus qu'une apparition momentanée dans le mouvement
perpétuel des atomes qui vont se groupant et se désagrégeant
sans cesse. Il ne saurait méme réagir contre ce mouvement; il
faudrait pour cela qu’il elit une certaine force en lui-méme, une
impulsion partant de lui-méme, c’est-a-dire qu’il y et en lui
plus qu’il n’est impliqué dans l'idée d’un étre qui n’est
gu’excité, déterminé du dehors.

Il est clair que la responsabilité de I'idée morale ne saurait
subsister. Le matérialiste moderne n’est donc que logique
quand il ne voit dans les actions immorales que I'effet d’une
maladie chronique ou les symptomes d’un état maladif du cer-
veau et du systeme nerveux. Mais, encore ici, la physiologie ne
réussit pas & constater la moindre trace de différence entre le
cerveau d’'un homme vertueux et celui d’'un criminel. Qutre
que cette hypothése arbitraire est sans valeur scientifique, le
matérialiste se voit condamné 4 se contredire une fois encore,
en accordant la méme valeur au vice qu’a la vertu. La vertu
peut étre aussi bien que le vice le résultat d’un état maladif du
cerveau. Au point de vue matérialiste, cette assertion est la plus
probable. L’expérience nous montre en effet que I'immoralité
et I'injustice sont plus communes. La maladie ne pouvant étre



DIEU ET L'HOMME 3927

qu’une exception, la santé la régle, le fait le plus commun doit
étre ’état normal.

Tout cela ne suffit pas pour réfuter le matérialisme. Il n’est
atteint par ces conséyuences qu’en tant qu’il prétend étre une
science, un systéme philosophique. La conséquence logique de
I’hypothése matérialiste c’est le scepticisme, ou mieux encore
le pur subjectivisme. Si donc le matérialisme arrivait a4 prouver
que sa conception fondamentale s’appuie sur les faits, il aurait
raison d’aboutir au subjectivisme absolu. Car il n’est pas con-
tradictoire d’admettre que les opinions les plus opposées, y
compris le matérialisme, ne soient que des fantaisies momenta-
nées, soumises aux caprices du hasard. Il faudrait pour cela que
les faits auxquels le matérialisme en appelle fussent des vérités
objectives 4 I'abri de tout doute. Alors nous nous trouverions
en face d’une contradiction nouvelle. En partant de I’hypothése
d’une vraie connaissance, on arrive i nier toute science hu-
maine; de la certitude admise de ces faits résulterait I'incerti-
tude universelle; en partant de I'hypothése d’une science dé-
terminée, on arriverait & nier toute science ; les conséquences
se chargeraient de renverser les prémisses. Le matérialisme
peut répondre & celte objection. Il n’a qu’a dire que certains
faits généraux sont revétus d'un caractére irrésistible de certi-
tude et d’évidence, tandis que tout le reste n’est qu’un ensemble
d’opinions purement subjectives qui dépendent des circon-
stances et des dispositions des individus. Cette supposition n’est
pas en elle-méme contradictoire. Et si les faits étaient prouvés,
il faudrait bien nous y soumettre, puisque nous ne pouvons rien
ni contre la maniére d’étre bien constatée de la nature, ni contre
celle de notre propre étre.

Il faut donc accorder que le matérialisme n’est réfuté que
lorsque les fondements sur lesquels il s’appuie sont renversés,
que lorsqu’il est établi que les faits auxquels il en appelle ne
sont pas revétus du caractére d’évidence qu’il leur préte, qu’ils
ne comportent pas les conséquences qu’il en tire. Or, les points
de départ et d’appui du matérialisme constituent justement son
point fort. Les résultats récents des sciences naturelles parais-



328 D' H. ULRICI

sent déposer en sa faveur. Il se rencontre ici avec la tendance
de I'époque éminemment réalisle et pratique; il a pour lui les
tendances matérialistes du peuple et de ses conducteurs. C’est
de 1a qu’il tire cette force de conviction qui fait défaut a ses
principes théoriques. C’est ainsi que le matérialisme a réussi, —
il faut lui en tenir compte, — & faire descendre la philosophie
allemande de ces hauteurs vertigineuses de la spéculation ol
elle était privée de point d’appui et de toute valeur scientifique,
pour reprendre la voie fatigante et réfléchie de la recherche
scientifique. Il a appris & la philosophie que tout fait est une
puissance contre laquelle ne sauraient prévaloir ni la pensée
pure ni la dialectique la plus pénétrante. Car en en appelant
aux faits, il insiste sur un des facteurs essentiels de cette néces-
sité de la pensée sur laguelle reposent toute certitude et toute
évidence, toute connaissance et toute science.

(Pest justement cette puissance incontestable des faits qui
nous oblige & soumettre & un sévere examen les principes du
matérialisme. Pourquoi se borne-t-il & nier I’existence de 'dme
humaine sans contester celle du corps humain et des fonctions
organiques? Comment se fait-il que I'existence réelle de ’ame
soit problématique, tandis que personne ne met en doute I’exis-
tence de I’homme corporel en tant qu’étre spécial et organisé ?
Dira-t-on que c’est parce que nous percevons sensiblement
notre corps, ce qui n’est pas le cas de notre ame? Mais:le ma-
térialiste qui se contente de cette réponse, admet I’existence
réelle de choses, de mouvements, de forces qu’il ne percoit
nullement au moyen des sens. Nous admettons tous que la terre
est ronde et se meut autour du soleil, bien que, loin de nous le
faire voir, les yeux nous montrent le contraire. Le matérialisme
admet une force de gravitation, de cohésion, d’affinité chimi-
que, bien que nous ne voyions rien d’aucune de ces forces qui
n’échappent pas moins que I’dme i la perception au moyen des
sens. La logique dissipe la contradiction apparente. Elle nous
montre que nous sommes faits de telle maniére que nous ne
devons tenir comme existant réellement que ce que les lois de
notre pensée nous obligent &4 tenir pour tel, que nous soyons
du reste informés de son existence par les sens ou par la re-



DIEU ET L'HOMME 329

flexion, par les conclusions ou les conséquences logiques. La
logique montre en effet ue toute certitude, toule évidence se
fonde sur une double activité de ’esprit. Celle-ci consiste en
partie dans les conditions naturelles de notre pensée et se
manifeste au moyen des lois, des normes logiques, en partie
dans les influences qu’elle recoit et qui la contraignent a réagir
d’une maniére déterminée. Voild pourquoi nous ne pouvons
faire autrement que d’admettre que tout objet est égal & lui-
méme, A = A et non A = non A. Voild pourquoi nous ne pou-
vons nous empécher de reconnaiire une existence réelle i ce
ui est objet de notre perception sensible. Nos sensations, sen-
timents et perceptions s’imposent en effet & nous de facon
telle que nous sommes forcés de les avoir, que nous n’y pou-
vons rien changer et que la loi de causalité nous oblige & cher-
cher une cause & ces choses qui s’imposent & nous. Voila pour-
(quol nous rapportons nos sensations aux choses comme a leur
cause. Mais au commencement nous ne nous apercevons pas
(que notre impression n’est pas exclusivement produite parl’ac-
tion des objets sur nous, que notre propre étre y est pour cuel-
que chose. (Uest 'expérience qui vient nous instruire. Elle nous
enseigne que les objets, toul en étant la cause de nos sensations,
peuvent étre fort différents de ce qu’ils nous semblent étre
quand nous les percevons.

Ce fait explique pourquoi, dés les temps les plus anciens,
certains hommes ont nié existence de ’Ame, tandis que d’au-
tres I'affirmaient. Les résuliats logiques auxquels nous venons
d’arriver autorisent en effet quiconque estime avoir de bonnes
raisons pour cela a affirmer l'existence indépendante de 1'ame,
bien qu’il ne puisse la montrer & chacun comme 1l ferait pour
une pierre ou pour une plante. Mais justement parce qu’il ne
peut montrer I’Ame, tout dépend de la valeur des arguments
qu’il croit pouvoir avancer pour y croire. La loi de causalité
nous oblige sans contredit & chercher une cause des divers phé-
nomenes psychologiques qui se trouvent en nous. Mais contre
I'admission d’urie essence appelée dme, 11 g’est toujours élevé
les objections suivantes : 1°¢ Fiat-on obligé de remonter & une
cause particuliere de chaque phénoméne, enyésulterait-il pour



330 DT H, ULRICI

I’dme une existence réelle indépendante de celle du corps?
2¢ Les soi-disant phénoménes psychologiques ne seraient-ils
pas la conséquence de certaines combinaisons complexes de
I’organisme, ce qui rendrait inutile I'ildée d’une cause distincte
du corps?

Les résultats des sciences naturelles paraissant confirmer ces
idées, I’étude psychologique doit débuter par les examiner.
Dans ce but, il faut se demander : 1° Qu’est-ce que les sciences
naturelles entendent par existence réelle, qu'entendent-elles
par I'étre; 2° En quoi consistent les forces et les fonctions de
I’organisme qui sont la condition ou pour parler avec le maté-
rialisme, la cause des phénomeénes psychiques? C’est la physio-
logie seule qui permet de répondre & ces questions.

LE PROBLEME PHYSIOLOGIQUE

I
Essence de la matiere et notion de l'organisme.

I. Matiére et force. Ce n’est qu'au moyen de [’expérience
qu’on s’assure de l'existence d’un objet quelconque. Nous ne
pouvons en effet le connaitre qu’en tant qu’il se fait connaitre &
nous, c’est-a-dire qu’il concourt de facon telle que nous en
obtenions une perception, une connaissance empirique. Les
sciences naturelles ne considérent comme existant réellement
que ce qui possede une existence matérielle. En effet, toute
connaissance d'un objet ne peut partir que de l'expérience et
on ne peut constater scientifiquement et controler que ces seuls
résultats de I'expérience qui reposent sur la sensation, la per-
ception sensible. Or les sens ne nous font connaitre immédia-
terment du moins que des objets matériels. La question de sa-
voir s'il existe quelque chose d’immalériel ne reléve pas des
sciences naturelles. Celles-ci en effet ne s’occupent que de ce
qui s’impose a tous par I’expérience immédiate. Voila pourquoi
elles se vantent d’étre des sciences exactes, elles ne tiennent
pour scientifiquement vraies que les choses de la vérité des-
quelles chaque individu peut se convaincre par sa propre intui-



DIEU ET L'HOMME 331

tion, observation, expérience, c’est-a-dire les objets matériels.
Sans nier 'existence d’'un immatériel, d’'une 4me, les sciences
naturelles doivent I’exclure du champ de leurs études.

La matiére c’est ce (qui tombe sous le sens du toucher, ce qui
est saisissable. Ce n’est encore la toutefois que la détermina-
tion générale qui sert de base & la notion de matiére. A cela
viennent s’ajouter nécessairement d’autres qualités, concer-
nant des phénoménes d’équilibre et de mouvement, qui peu-
vent étre plus aisément percues par la vue que par le toucher.
Ces phénoménes et leurs lois rentrent, aussi d’aprés les physi-
ciens, dans la notion de matiére. Aussi lorsque des phénoménes
de ce genre se présentent, conclut-on a I’existence de la ma-
tiere, bien qu'on ne puisse pas la saisir iramédiatement, parce
qu’elle est trop éloignée ou voilée, ou trop ténue. Les fonc-
tions de tous les autres sens concluent également a 1’existence
de la matiére, qui est ainsi la base la plus générale des phéno-
meénes naturels.

Cette définition ne nous dit pas ce que la matiére est en
elle-méme. Nous savons seulement que son caractére princi-
pal ou fondamental consiste & étre saisissable & la main et que
cette qualité se rattache trés étroilement a d’autres qui
peuvent étre percues par les sens. Il faut cependant nous en
contenter puisque jusqu’a présent les matérialistes n’en ont pas
trouvé de meilleure.

Toutefois la matiére n’est saisissable qu’en tant qu’elle est
pour nous objet de phénomeéne, et non en elle-méme, telle
quelle doit étre pensée. En effet, d’aprés les naturalistes, la
matiére n’est pas une masse égale et continue. Chacun sait que
les objets matériels peuvent ou bien se briser d’eux-mémes en
un grand nombre de parties ou étre morcelés artificiellement.
La chimie a montré de plus que les objets matériels peuvent
étre dissous, non seulement mécaniquement en parties essen-
tiellement identiques, mais encore chimiquement en parties
essentiellement différentes. Et ces parties chimiques, ces ma-
tires chimiques qui ne peuvent plus étre dissoutes, analysées,
se retrouvent dans les plus petites parties d’un corps qui n’est
divisé que mécaniquement ; elles sont les éléments qui consti-



332 D' H. ULRICI

tuent les choses, les substances qui se trouvent & la base des
choses que nous voyons.

Ces petites parties, que le microscope peut seul faire voir,
sont appelées molécules par les sciences naturelles. Elles ne
peuvent étre remarquées au moyen du tact ; elles ne sont plus
saisissables. Néanmoins toute matiére, toute masse saisissable
consiste en molécules.

La science de la nature va plus loin encore. Appuyée sur
plusieurs faits, elle conclut que la discrétion de la matiére en
elle-méme va au deld de toute division saisissable pour se
perdre dans ce qui ne peut absolument pas étre percu. Les
petites molécules des corps encore percevables au moyen du
microscope sont & leur tour composées de petites parties ¢lé-
mentaires qui, si elles ne sont pas absolument simples, doivent
étre considérées comme physiquement et chimiquement indi-
visibles, parce que scientifiquement on ne peut trouver aucun
moyen de les diviser encore. La science de la nature appelle
ces éléments des molécules, atomes, en partant de l'idée de
leur indivisibilité : en derniére analyse ce sont ces atomes qui
constituent les corps, toute matiere percevable.

Il y a deux espéces d’atomes, les pondérables, ceux dont la
pesanteur peut étre appréciée et qui sont soumis aux lois de la
gravitation, et les lmpondérables, qui se trouvent dans tous
les corps et forment autour des premiers et des molécules
une sphere, tout en s’en maintenant distincts. Ce sont ces
atomes impondérables et leurs mouvements qui constituent les
phénomeénes de la lumiére et de la chaleur, et vraisemblable-
ment ceux du magnétisme et de I’électricité. On les appelle
également atomes d’éther, parce que la science de la nature ad-
met qu’une infinité de ces atomes remplissent I’espace infini
du monde.

Cette hypothése des atomes n’a pas jusqu’a présent été ré-
futée : elle se justifie également aux yeux du philosophe.

Ces trois notions (matiere, molécule, atome) rentrent dans
I’expression générale d’étoffe; seulement, il faut se bien rap-
peler que la définition : la matiére est le saisissable, s’applique
non i 'étoffe mais & la matiére seule. Le substratum de la ma-



DIEU ET L'HOMME 333

tiére, le vrai étre au sens physique, consiste en atomes, en ato-
mes absolument insaisissables et imperceptibles. De sorte que
ce qui est palpable dans la nature, la matiere, consiste en 1m-
palpable, ou mieux est en soi impalpable; ce qui apparait est
en soi quelque chose qui n’apparait pas; le sensible est en soi
suprasensible; le divisible, indivisible. On n’a donc pas droit
de prétendre que tout étre réel, naturel, est saisissable, tombe
sous les sens. En effet, les éléments desquels sont faites toutes
ces choses sensibles ne sont pas dans ce cas. On doit tenir
pour matériel tout ce qui est un composé d’atomes, qu’il soit
d’ailleurs perceptible ou non par les sens.

Ce résultat est de la plus haute importance pour la psycholo-
gie. On ne peut plus tenir pour immatériel ce quine tombe pas
sous les sens, puisque la matiére elle-méme n'y tombe pas dans
ses parlies constitutives. I’4me ne sera pas non plus immaté-
rielle puisqu’elle est simple, car la matiére est également simple
et indivisible dans ses éléments. L’absence d’étendue ne saurait
non plus étre donnée comme un trait fondamental de I'imma-
tériel. Tout ce qui est matériel, consistant en une réunion d’a-
tomes, n’est pas constant, mais discontinu, morcelé en atomes
(atomistisch gegliedertes); I'immatériel est au contraire constant,
une unité continue, non interrompue, et comme tel nécessaire-
ment étendu. S1 'atome matériel réduit & sa plus extréme peti-
tesse n’est plus qu'un point qui ne peut exister qu’en union
avec d’autres atomes et de ce fait acquérir une étendue percep-
tible, 'immatériel sera un atome, existant par lui-méme, indi-
visible parce qu’il est simple, et en vertu d’une force d’expan-
sion remplissant un espace déterminé. En un mot, 'atome ma-
tériel et I'atome immatériel ont ceci en commun d’étre simples,
¢’est-a-dire indivisibles et imperceptibles aux sens. L'immaté-
riel se distingue du matériel en ce que celui-ci, réduit & n’étre
qu’un simple point dans I’espace, ne peut exister qu’'uni & d’au-
tres alomes, tandis que I'immatériel, libre de cette limitation
s’étendant sur un espace donné, le remplit d’'une maniére con-
tinue, existe par lui-méme, sans qu'il ait nécessairement besoin
d’étre uni & d’autres atomes.

Tout ceci ne prouve pas encore qu’il existe un étre immaté-



334 D' H. ULRICI

riel. Nous nous bornons ici & tirer, pour le moment, une consé-
quence de la notion que les naturalistes donnent de la nature. La
notion de la matiére et celle de I’'atome étant opposées (la pre-
miére étendue, la seconde non étendue), quel droit les sciences
naturelles ont-elles de déclarer que ’atome est matériel, ou qu’y
a-t-il de commun entre la matiére et 'atome pour qu’on puisse
les faire rentrer I'un et I'autre dansla notion d’étoffe ? En d’au-
tres termes, comment l'indivisible peut-il donner le divisible,
le non-percevable, le percevable, I'impalpable, le palpable?

Pour répondre 3 ces questions, nous sommes amenés 3 exa-
miner la notion que les sciences naturelles donnent de la force.
Il n’y a, en effet, que certaines forces, communes & la matiére
et aux atomes, qui constituent ’élément général de ces notions
et qui transforment les atomes en matiere.

Les atomes pondérables et les impondérables ont en commun
les deux forces fondamentales de 'attraction et de la répulsion.
La premiére se manifeste : 1° au moyen de la pesanteur qui fait
que toutes les parties d’'un méme corps, terre ou corps céleste,
sont attirées vers leur centre commun et que, de plus, tous les
corps s’attirent les uns les autres conformément & une loi dé-
terminée. L’attraction agit : 2° sous la forme de la cohésion et
de I'adhésion. En vertu de la cohésion, toutes les parties sem-
blables de la masse d’un corps sont maintenues ensemble dans
une certaine position et un ordre déterminé. En vertu de la
force appelée adhésion, des parties différentes d’une masse sont
attirées et retenues par celle-ci. L’attraction agit : 3° comme af-
finité chimique en vertu de laquelle des atomes d’espéce diffé-
rente s’attirent réciproquement et s’unissent chimiquement
pour former des corps de méme espéce. L’attraction con-
court : 4° & cette activité appelée force vitale. C'est cette force
qui réunit les atomes constituant les corps organiques, d’aprés
certaines proportions chimiques déterminées et cela sous forme
de cellules rattachées les unes aux autres, les attire les uns vers
les autres et les maintient ensemble. L’attraction se montre :
5° dans la maniére d’agir du magnétisme et de I’électricité.

L’action de la force de répulsion n’est pas moins variée. Elle
se manifeste 1° d’'une facon tout & fait générale comme force de



DIEU ET L’HOMME 335

résistance, soit force d’inertie, en vertu de laquelle aucun corps
ne se meut lui-méme, ni ne s’arréte une fois mis en mouvement.
La force de résistance au sens plus étroit du mot est celle par
laquelle tous les atomes, molécules et corps, cherchent & main-
tenir le lieu qu’ils occupent dans ’espace, de méme que leur
existence, et se défendent par conséquent contre toute tentative
de les expulser de leur place ou de les absorber. La répulsion
agit : 20 comme élasticité, en vertu de laquelle les corps, non
contents de repousser toute pression venant du dehors, s’éten-
dent de nouveau quand la pression a disparu, pour reprendre
leur volume antérieur. Elle agit également : 3° comme force de
répulsion dans le sens le plus étroit, inhérente & tous les gaz et
agissant de lelle fagon que non seulement les atomes des gaz
se repoussent quand ils sont précipités les uns contre les autres
mais aussi de maniére & remplir tout espace vide qui se ren-
contre. La répulsion préte aussi son concours : 4° & la force
vitale; elle en est le cdté en vertu duquel les corps organisés
repoussent les matiéres qui leur sont dangereuses ou dont ils
n’ont plus que faire. La répulsion se manifeste : 5° dans les for-
ces électriques et magnétiques, spécialement dans la chaleur
qui étend, désagrége les molécules des corps.

Aprés avoir signalé le grand role que jouent les deux forces
de I'attraction et de la répulsion, il s’agirait de définir la force.
Les sciences ne se chargeant pas de la chose, il faut recourir a la
logique qui entend par 1a la cause d’une activité donnée. La
force ne peut donc étre percue en elle-méme, elle ne se mani-
feste que médiatement au moyen de Pactivité qui en résulle.
Mais que faut-il entendre par activité? Il ne peut étre question
d’en donner aucune définition, pas plus que du mouvement qui
en est un autre nom, parce que ce sont la de ces intuitions
simples et primitives qui servent & définir tout le reste. Chaque
force naturelle se confond avec ce (ue dans la nature organique
on appelle un penchant, une propension. De sorte que si dans le
monde organique et psychique noustrouvons des phénomenes se
distinguant clairement de certains autres, nous sommes en droit
de leur assigner pour cause une force spéciale, une propension
particuliére. Or, les sciences naturelles, le matérialisme lui-



336 DT H. ULRICI

méme, admelttent qu’il y a de ces phénomeénes particuliers ap-
pelés psychiques. Seulement on nie que ces phénomeénes auto-
risent 2 admettre une Ame indépendante du corps. Chaque force
dans la nature n’est pas seulement conditionnée par une ma-
tiere, mais liée a elle : point de force sans matiére.

Cette assertion, admise par presque tous les naturalistes, sup-
pose que nous connaissons parfaitement bien ce qui constitue
I'essence de la matiere et de la force. Or, nous ne savons ce que
la force est en elle-méme, nous ne la connaissons que par ses
manifestations et ses effets. L’essentiel, c¢’est que I'étoffe qu'on
prétend distinguer de la force, dans la lamiére, par exemple,
se dissout dans la notion de force, n’est qu’'une force, une ma-
nifestation de force et se confond en réalité avec elle.

Il ne sert de rien de se réfugier dansle domaine de ’abstrac-
tion pour prétendre que I'étoffe est I’élément absolument gé-
néral, ce qui est la présupposition de toute force et de toute
activité qui pour étre atome doit avant tout étre.

[l est certain en effet que pour agir la force doit étre. L’étoffe
ne saurait non plus étre concue comme quelque chose d’inerte,
d’inactif, d’immobile, portant en soi le principe d’une activité
pour se manifester comme force dés que la condition voulue
se présente, le concours d’une autre étoffe ou d’une autre force.
En effet la force ne peut étre inhérente a cet élément inerte, en
repos, et celui-ci ne peut se transformer en force et en acti-
vité sans devenir quelque chose d’entiérement différent. Dans
le premier cas, si la matiére renfermait en soi la force, elle ne
serait plus que la possibilité d’une manifestation de force, car
elle n’a aucun autre caractere positif. Dans le second cas, la
matiere ne serait & son tour que force et activité, c’est-a-dire
cela méme dont il s’agit de la distinguer, cela méme qui, & ce
qu'on prétend, ne peut exister sans étoffe. Dans les deux cas
I’étoffe disparaitrait, la notion de force nous resterait comme
unique contenu de la représentation.

On aboutit au méme résultat avec des définitions plus con-
cretes de I'étoffe. On arrive a identifier la notion d’étoffe avec
celle de résistance, c’est-a-dire donc avec celle de force. Fal-
lut-il admettre avec les naturalistes que la force et la matiére



DIEU ET L’HOMME 337

sont toujours inséparables, cela ne suffirait pas pour établir
que la force n’est pas indépendante. Car il reste toujours & sa-
voir laquelle des deux est le porteur, le substratum, ce qui
existe pour soi. On a tout autant de droit d’affirmer que la ma-
tiere est liée, attachée & la force. Ce n’est donc qu’en vertu
d’'une hypotheése arbitraire qu’on arrive 4 accorder a la matiére
une existence indépendante qui est refusée a la force. Il est évi-
dent que c’est plutdt le contraire qui est vrai, puisque la science
de la nature reconnait que la force est la cause de tous les phé-
nomenes de la matiére. Encore ici comme partout, la préten-
due étoffe finit par se dissoudre en force : on ne réussit pas a
maintenir de différence entre les deux notions.

Comment pourrait-il en étre autrement? L’étoffe n’existerait
pas pour nous si elle ne faisait acte de présence, ce qu’elle ne
peut faire qu'en agissant sur nous, ainsi au moyen d’une force,
d’une activité qu’elle déploie. De sorte que pour nous, l'étoffe
n’est rien d’autre que la cause de cette impression, la force de
laquelle procede 'impression que nous recevons.

Mais, bien qu’elle ne soit pour nous que cela, ne pourrait-
elle pas étre autre chose en elle-méme? Car enfin la force ne
saurait étre suspendue en l’air; il faut bien qu’il y ait quelque
chose & quoi elle tienne, dont elle parte; il lui faut une base,
un substratum d’olt procédent les forces (ui nous appa-
raissent comme qualités des choses. Il est plus évident encore
que nous ne saurions concevoir une activité sans quelque chose
qui 'exerce, aucun infinitif comme mouvoir, agir, penser, sans
un substantif qui se meuve, qui agisse, qui pense. — Mais, re-
pondrons-nous, ce quelque chose porteur de la force, ne sau-
rait & son tour étre suspendu en l'air, car dans ce cas il ne
serait plus que la force d’étre suspendu en lair. Ce substra-
tum ne serait 4 son tour qu’une force, la force portant la qua-
lité qu’elle attire , retient et groupe, De sorte que ce substantif
prealable, indispensable se trouve & son tour n’étre que quel-
que chose d’actif.

Comment distinguer quelque chose d’actif de ’activité? Dira-
t-on qu’il est le principe de Plactivité, qu’elle en part et en
procede ? Mais pour étre cause de Pactivité il faut qu’il la pro-

315

THEOL, ET pHiL. 1879, &



338 DT H. ULRICI

duise de lui comme cause, ou qu’il se change en activité, c’est-
a-dire qu’en tant qu’il est 'activité provoquant cette pro-
duction ou cette trasnformation. S’il n’est activité que dans ce
sens que ’activité part de lui, il ne sera que le commencement
de I'activité, 'activité elle- méme qui commence.

Enfin les défenseurs de I’étoffe sont hors d’état de dire ce
que pourrait bien éire ce quelque chose qui porte la force et
qui exerce l'activité. N’est-ce pas une contradiction dans les
termes que d’admettre un certain quelque chose qui n’est pu-
rement et simplement qu'une inconnue, un X, ne pouvant étre
ni représenté, ni congu, qu'on ne peut admettre faute de pou-
voir le penser? Qu’on ne nous objecte pas que nous ignorons
ce que sont la force, I'activité, le mouvement. S1nous sommes
hors d’état de dire ce que sont ces choses en elles-mémes, c’est
parce que considérées ainsi elles sont absolument simples, et
saisissables par conséquent au moyen d’une simple intuition.
Or an moyen de cette intuition nous savons parfaitement ce
que sont le mouvement, ’activité, la force. Personne au con-
traire n’est en mesure de penser, de se représenter, de voir ce
qu’est I'étoffe en soi.

Voila ce gque nous pourrions répondre aux naturalistes qui
demeureraient sans réplique. Mais la question des rapports de
la force et de I’étoffe, probléme philosophique et psychologique,
non moins que naturel, n’en serait pas pour cela résolu. Et il
faut cependant le résoudre si on veut avoir une idée de ’ame
et de ses rapports avec le corps. Nous accordons sans peine,
que d’apres le lémoignage constant de I’expérience, toute acti-
vité procéde de quelque chose d’actif, qu’elle peut étre distin-
guée de ce a4 quoi elle est attachée. Mais il faut qu’on nous ac-
corde que ce queliue chose n’est connu que par ses mani-
festations de force, ne se fait connaitre que comme force.
Il faut qu’on avoue que cette étoffe ne se fait connaitre que
comme saisissable, par la résistance qui en est la détermina-
tion la plus caractéristique.

Partant de ce fait et nous rappelant que dans le cercle de
nos expériences il n'y a absolument rien qui ne fasse con-
naitre sa présence que par la seule résistance, nous sommes



DIEU ET L’HOMME 339

en voie de résoudre le probléme. Il est manifeste en premier
lieu que la force de résistance se trouve en opposition avec
toutes les autres forces. L’essence de la résistance consiste en
effet uniquement en ceci: réagir contre une autre force (le
mouvement), tandis que de toutes les autres forces naturelles
aucune n’agit sans le concours d’une autre et n’a d’effet que
dans cetie action commune. La force de résistance prise ainsi
exclusivement en elle-méme apparait alors nécessairement
comme matiére, exactement comme elle est présentée par
ceux qui la préconisent. En effet comme simple force de résis-
tence elle ne peut provoquer ni mouvement, ni changement,
ni produire quoi que soit de positif. Tout son pouvoir con-
siste & résister & d’autres forces, a les contrarier, & les arréter,
et & demeurer nécessairement inerte aussi longtemps qu’elle
n’est pas attaquée par une autre force. Cette force d’inertie, de
résistance implique deux choses : la force d’étre, qui consiste &
se maintenir dans son étre, 4 se maintenir contre toute attaque,
pour se conserver, et en second lieu I’étendue, la force de se
maintenir en un lieu, 4 c4té des autres étres.

La force de résistance doit donc se trouver nécessairement
chez tout ce qui est, car sans cela il serait chassé du cercle
de V'existence, il cesserait d’étre. C’est donc 14 la force fonda-
mentale, c’est-a-dire celle & laquelle toutes les autres doivent
étre rattachées pour subsister. Aussi toutes les autres forces
sont elles bien rattachées a elle. Tel est le sens de 'axiome
sans étoffe point de force.

Mais nous ne possédons pas encore la notion de I'étoffe telle
que nous la présente I’expérience: la matiére pure seule serait
exclusivement activité résistante ; mais dans le monde réel nous
ne rencontrons nulle part la matiére pure. Le moindre atome
n’offre pas seulement de la résistance, il posséde d’autres for-
ces encore: il déploie d’autres activités encore. Chaque atome
se présente en conséquence comme un point dans lequel plu-
sieurs forces se réunissent pour former un centre entouré de
tout un cercle d’effets. Il se manifeste justement comme actif
par le fait qu’il exerce les activités les plus diverses et se dis-
tingue de chacune d’elles comme en étant le porteur. 11 doit



340 DT H. ULRIGL

en étre ainsi. Car en fait cet atome comme point d’union de ses
forces ne se distingue pas seulement de chacune d’elles, mais
encore de I’ensemble d’elles toutes. Et cela non pas qu’il soit
le contraire de la force (de I'étoffe), mais plutdt parce qu’il pos-
sede une force particuliére différente des autres. En effet, les
forces diverses qu'’il déploie ne peuvent étre et demeurer unies
sans une force pour les unir, les retenir ensemble. Cette force
que doit également posséder tout corps, la matiére comme
masse pour que le corps puisse exister comme une unité formée
d’atomes, cette force peut étre appelée substance des atomes,
du corps, car elle se trouve sous toutes les autres forces du corps
et celul-ci ne peut exister qu'aussi longtemps qu’elle subsiste.
Quant a elle, elle n’agit pas en dehors mais au dedans, dans
les forces auxquelles elle sert de point de réunion. Voila pour-
quoi elle doit paraitre en dehors nécessairement comme inac-
tive, comme repos, inertie, persistance. Autant il v a de ces
centres (atomes), autant il y a d’étoffes déterminées ayant cer-
taines forces pariiculiéres et, suivant les circonstances, ser-
vant de point de départ & des activités déterminées.

Il résulte de 14 que I'étoffe, admise par tous, ne difféere en rien
de la force, mais qu’elle n’est tout simplement que la manifes-
tation, le phénoméne d’une force centrale résistante, résultant
implicitement et nécessairement du fait que la force dans la
nature n’est pas quelque chose de tout & fait général n’admet-
tant aucune difference, mais qu’elle agit en des centres divers
qui se trouvent en rapport les uns avec les autres, agissant les
uns sur les autres. Dans chacun d’eux, des forces diverses se
trouvent groupées autour d'une force centrale qui leur sert de
lien et qui les conserve en leur état comme force de résistance.
Ainsi se trouve résolue la contradiction inhérente & la notion
de la matiére donnée par les sciences naturelles qui en font un
ensemble d’éléments se contredisant les uns les autres.

Appliquant ces principes généraux i la question psycholo-
gique, nous dirons.gu’il n’est pas nécessaire que I'dme, c’est-
a-dire la force qui se trouve a la base des phénoménes psychi-
ques, soit liée a une étoffe matérielle différant d’elle (corps),
mais qu’il lui suffit d’étre pourvae d’une force de résistance in-



DIEU ET L’HOMME 341

hérente et qui en retient ensemble les forces diverses. D’autre
part, il n’est pas indispensable que cette force de résistance
unie & la force psychique s’accuse au sens du tact et soit sai-
sissable comme la matiére au sens restreint. En effet, les ato-
mes et les molécules les plus ténus et qui constituent la matiére
ne se font pas connaitre au tact, et les atomes impondérables
(les atomes d’éther) 12 méme ol ils se trouvent réunis en gran-
des masses ne sont pas saisissables a la main, bien qu’ils pos-
sédent une force de résistance extensive et intensive. Pourquoi
la force de résistance de ’Ame ne serait-elle pas intensivement
si faible qu’elle échappét & la perception du tact, de fagon a pa-
raitre & cet égard tout aussi peu perceptible que les éléments
fondamentaux de la matiere? Néanmoins elle n’en participerait
pas moins & la nature de I’étoffe, en tant qu'une force de ré-
sistance lui est inhérente ; la force de résistance est en effet le
but fondamental de tout ce qui est étoffe. Mais il n’est nulle-
ment nécessaire pour cela qu’elle soit matérielle, elle est plu-
tot immatérielle en temps gu’elle n’a nul besoin d’étre formée
de parties, d’atomes : comme centre de forces, elle peut étre
tout aussi simple que les atomes matériels, en se distinguant
toutefois essentiellement de ces derniers par ses forces parti-
culieres. L’dme est-elle réellement ce qu’elle peut étre d’apres
les sciences naturelles, est-elle réellement immatérielle au sens
qui vient d’étre indiqué; a-t-elle vis-a-vis du corps une exis-
tence indépendante? Pour répondre & ces questions, il nous
faut examiner le rapport de I'Ame et du corps. Comme nous ne
pourrions fixer les rapports entre ’ame et le corps sans com-
mencer par connaitre ce dernier, nous examinerons ce qu’est
Iorganisme en général, pour montrer la différence entre l'or-
ganique et 'inorganique.

IL. Notion de Uorganisme. Les naturalistes, gui, comme
Liebig, admettent la force vitale, prétendent que c’est elle qui
distingue les étres organiques des inorganiques. Elle provoque-
rait du reste entre les mémes éléments qui constituent le monde
inorganique cette combinaison moléculaire spéciale qui s’ap-
pelle la vie, Porganisme. Les naturalistes qui, comme Lotze, ne
veulent pas admettre la force vitale, font consister la différence



342 D' H. ULRICI

entre I'inorganique et 'organique en une force autre que les
forces physiques et chimiques. Les phénomeénes de la crois-
sance. de la nutrition, de la propagation ne sauraient étre
ramenés a des causes physiques et chimiques. Les naturalistes
sont obligés de parler de forces spéciales qui pour nous cons-
tituent la force vitale : c’est nous refuser le mot tout en accor-
dant finalement la chose. La finalité, la téléologie est un autre
trait carastéristique de Uorganisme. Elle est interne en ce que
toutes les parties de 'organisme sont réglées d’aprés un plan
gqui a pour but la conservation de I'organisme, et externe en
tant que I'étre organisé est adapté au milieu dans lequel il est
appelé & vivre. Les objections les plus ordinaires peuvent étre
ainsi réfutées, elles ne portent d’ailleurs que sur la finalité
externe. Mais le matérialisme moderne nie résolument la
téléologie interne. Rien dans un organisme, dans sa formation,
dans sa structure, dans l’action réciproque des parties et du
tout n’aurait été fixé en vue d’un but. Tout s’expliquerait exclu-
sivement par des causes mécaniques, par le jeu aveugle de
forces matérielles.

Darwin a fait I'application de ce principe général & 'origine
et au développement des especes pour bannir de ce domaine
toute téléologie et toute métaphysique. Il aurait montré com-
ment la pature est arrivée a produire des espéces diverses
en suivant exactement les mémes procédés que nos éleveurs
de pigeons, de moutons ou de plantes. La sélection et 1’hé-
rédité accompliraient tout au moyen du combat pour 'exis-
tence. Heaeckel lui-méme, qui représente le darwinisme en
Allemagne, avoue que la sélection ne saurait s’expliquer par
la seule maniére dont les étres se nourrissent, ni par les
circonstances au milieu desquelles ils se nourrisseni , air, eau,
lumiére, chaleur, climat. Il convient que dés le commence-
ment de leur existence, les étres organiques sont a la fois tres
semblables et trés dissemblables. Il prétend expliquer ces dif-
férences au moyen de certaines influences qu’auraient subies
les organes générateurs des parents. C’est 13 une pure hypo-
thése puisqu’il avoue que cette influence sur les organes des
parents ne saurait étre constatée. Pour expliquer la variété, il



DIEU ET L'HOMME 343

faut donc admettre une certaine force organique spéciale. On
ne serait pas plus avancé quand bien méme tout s’expliquerait
par la nourriture. Le phénomeéne de la croissance et de assi-
milation réclame en effet & son tour une force organique spé-
ciale qui agit au moyen de forces physiques et chimiques sans
étre dominée par elles. Le fait de ’'hérédité ne peut non plus
s’expliquer mécaniquement. Il réclame une force organique
spéeciale. On ne peut y voir un pur effet de la procréation qui
consisterait & communiquer aux descendants une partie de la
matiére des parents. Il est établi en effet qu’il y a des généra-
tions alternantes dans lesquelles les produits différent de leurs
parents pendant plusieurs générations pour ne revenir que
plus tard au type primitif.

La nature au moyen du combat pour l'existence obtiendrait
les mémes résultats que les éleveurs, seulement elle agirait sans
plan et il lui faudrait plus de temps. Fut-elle vraie, cette expli-
cation ne couperait pas court & toute métaphysique. En effet,
comment expliquer 'origine du premier organisme? La méca-
nique seule ne réussit pas a en rendre compte. Et cependant,
en vertu du principe de causalité il lui faut une cause. Gomme
les forces physiques et chimiques ne peuvent suffire, il ne reste
plus aux matérialistes qu’a supposer que la vie est née d’une
combinaison accidentelle de certains atomes. Seulement ¢’est
se mettre en contradiction avec une autre loi matérialiste qui
veut que tout ait lieu dans U'univers conformément aux loisd’une
inflexible nécessité. D'ol vient cette contradiction? Comment
la lever ? Ou bien le jeu du hasard n’est qu’un autre nom pour
désigner une puissance métaphysique, ou l'idée d'une inflexible
nécessité est une pure hypothese qui doit céder la place & la
croyance en des forces libres agissant en vue d’'un but et
contribuant a régler la formation. le développement de ces or-
ganismes.

On ne réussit pas mieux a se débarrasser de la finalité, de la
téléologie. En effet, la paléontologie établit d’'une maniere in-
coniestable que les organismes ont toujours été en se perfec-
tionnant, Ensuite les organismes sont toujours agencés en vue
d’un but. Tout cela ne peut s'expliquer par la pure action mé-



344 D' H. ULRICI

canique des forces physiques. Ces faits réclament : 41° que les
organismes ne soient pas seulement variables, mais des le dé-
but cette variabilité devait avoir une propension déterminée a
s’éloigner de son type qui fit propre a lui faire remporter la
victoire dans la lutte pour lexistence; 2° que les différences
spéciales résultant de la variation fussent de nature & pouvoir se
fixer en s’augmentant et en se fortifiant; ce sont 14 deux choses
qui, loin de procéder de la variabilité, doivent venir s’y ajouter
pour procurer peu a peu la finalité et le perfectionnement de
I'organisme. A elle seule la variabilité aurait pu provoquer ou
des types impropres & se conserver, ou bien encore des types
convenables, mais en si petit nombre et si faibles qu’ils n’au-
raient pu se maintenir; 3° Les variétés doivent étre de nature a
pouvoir se développer, c’est-a-dire étre conformes a la loi de
perfectionnement et de finalité; 4° Les circonstatices extérieures
doivent au début avoir été telles et s’étre modifiées 4 mesure
de maniére & favoriser une sélection toujours plus heureuse et
une perfection supérieure. Il fallait donc qu’il y eit un déve-
loppement paralléle dans la couche de la superficie terrestre.
Tout cela ne peut avoir eu lieu par suite d’un simple hasard ou
d’une nécessité inflexible et par conséquent toujours la méme,
Ce résultat ne contredit pas senlement les faits, mais aussi la
théorie de Darwin qui admet une grande variabilité dans les
organismes et de grands changements dans les conditions
d’existence. Du moment ou il faut admettre une force disposant
les organismes de facon telle qu’ils varient suivant les besoins,
et que les circonstances extérieures se développent d’une ma-
niére correspondante, nous avons une force agissant en vue
d’un but, une cause finale. Bien loin donc de bannir la finalité
de P’explication de la nature, Darwin l’aurait implicitement re-
connue, se bornant a la transporter du terme de développement
des organismes & leur tout premier commencement.

Le mérite de Darwin serait grand encore si sa théorie était
définitivement reconnue vraie, ce qui n’est pas le cas en ce mo-
ment. Tout en rendant compte de certaines variétés de races
elle n’aurait pas trouvé l'origine des grandes classes, ordres et
genres d’organismes que nous voyons exister aujourd’hui cote &



DIEG ET L'HOMME 345

coOte avec des types bien distincts. Prenant I’offensive, les darwi-
niens prétendent qu’aucun physiologue n’a encore réussi a in-
diquer une différence entre les variétés et les espéces. Cette
incapacité des physiologues ne suffit pas pour contester la réa-
lité de cette différence, car nous n’avons encore aucune défini-
tion satisfaisante de I’affinité chimique, de ’électricité, dumagné-
tisme, sans que personne s’avise de s’en prévaloir pour nier la
réalité de ces forces, ni la diversité de leur mode d’action. Et
puis, dés qu’on fail disparaitre la différence enire les espéces
et les variétés, il en résulte une grave objection contre le dar-
winisme.

Suivant que c’est 'hérédité ou la sélection qui 'emporte, dit
Heeckel, dans la lutte pour I'existence, la forme de I’espéce se
fixe, devient persistante, ou se transforme dans une espéce
nouvelle. Mais nous avons aujourd’hui encore des organismes
fort primitifs, des moneres, des bathvbiens, et diverses espéces
de protistes. Ils ont réussi & se maintenir en dépit de tous les
changements subis par la surface de la planéte; ils sont incon-
testablement sortis victorieux du combat pour I’existence. Com-
rment se fait-il, qu’en vertu de cette méme lutie pour l’exis-
tence une partie de ces étres ait du se transformer en espéces
supérieures, en d’autres formes d’organisation ? La méme ques-
tion se pose & I’occasion de toutes les espéces encore existantes
aujourd’hui, dont la paléontologie constate la présence dans les
premiers jours de la création organique. Il faut admettre ou
bien que tous les organismes inférieurs furent entrainés dans
la grande évolution de développement et de perfectionnement,
puisqu’ils ne pouvaient étre victorieux dans la lutte pour I'exis-
tence qu’en se transformant ainsi suivant les circonstances, ou
bien qu'il n’y a pas eu d’évolution de ce genre. Le darwinisme
n’a pas encore répondu A cette grande difficulté mise en avant
par F. Pfaff. Siaujourd’hui encore, les espéces les plus inférieu-
res coexistent cote a cote, soit dans le méme milieu, soit dans
des conditions d’existence différentes, on ne voit pas pourquoi
elles n’auraient pas pu le faire dans tous les temps. La chose
est d’autant plus vraisemblable que d’apres Lyell tous les chan-
gements & la surface de la terre n’auraient eu lieu que trés len-



346 D' H. ULRICI

tement et sous 'action des mémes forces qui agissent encore
aujourd’hui.

Mais le principe de Haeckel : la forme de I’espéce demeure
immuable quand I'hérédité 'emporte sur la sélection, contredit
Phypothése fondamentale de Darwin. D’aprés le naturaliste an-
glais, I’hérédité ne peut jamais prévaloir sur la sélection. En
effet la lutte pour lexistence et le changement des conditions
d’existence ont régné partout et toujours et il n’y a eu de défi-
nitivement victorieux que les organismes qui ont pu s’accom-
moder de ces faits et se modifier en conséquence. Ailleurs
Heeckel explique la persistance des types inférieurs par une
distinction entre les groupes conservateurs et les groupes pro-
gressifs. — Mais ce n’est 12 évidemment qu’un autre nom pour
désigner les espéces. Cette différence entre les conservateurs
et les progressifs doit avoir existé dés le début et parmi les mo-
néres et les protistes. De sorte que dés le tout commencement
il y aurait eu deux classes distinctes d’organismes, les uns qui
représentaient le principe d’'un développement progressif, les
autres le principe de la conservation des espéces. Mais ce prin-
cipe fondamental renverse I'idée de la sélection naturelle. Ce
ne serait plus par suite du combat pour l'existence, mais en
vertu d’une tendance primitive innée & certains organisines,
que les espéces différentes seraient nées !

Dans la lutte pour I'existence entre les divers parasites, sui-
vant Haeckel , ce sont les moins prétentieux qui doivent 'em-
porter, c’est ce qui favorise leur retour a un état inférieur;ils
perdent peu & peu les organes du mouvement et la vue. Le
méme principe doit s’appliquer & tous les organismes. Ceux qui
ont le moins de prétentions et le moins de besoins s’en tirent
toujours le plus aisément. Ce seraient donc les organismes in-
férieurs qui auraient le moins besoin de changer, et ceux
d’entre eux qui accidentellement s’éléveraient & un degré supé-
rieur devraient succomber. Ce n’est pas tout. Plus une espéce
est supérieure et a des exigences, pluselle doit rapidement dis-
paraitre ou redescendre & un degré inférieur. Cela encore con-
tredit une des idées les plus fondamentales du darwinisme. Ad-
mettons, si vous le voulez, que les especes supérieures sont



DIEU ET L'HOMME 347

procédées des inférieures, en tout cas ce ne saurait étre au
moyen du combat pour 'existence qui conduit & de tout autres
conséquences.

Brown et M. Wagner ont signalé une autre conséquence du
darwinisme que les faits se chargent de contredire. Si les espé-
ces diverses ne provenaient exclusivement que de la sélection,
il en résulterait dans les deux régnes une confusion de formes
qui rendrait impossible toute division systématique en groupes,
espéces, genres, familles. La tendance & dévier du type, ten~
dance qui se transmettrait par I’hérédité, et 4 s’accuser encore
plus dans la génération suivante aménerait une infinie variété
de formes; il y aurait presque autant d’espéces que d’individus.
C’est 1a encore une difficulté a laquelle les disciples de Darwin
n’ont pas répondu.

A ces objections théoriques vient s’ajouter une difficulté de
fait. La paléontologie, quia constaté I’existence fossile de types
principaux qui existent aujourd'hui, n’a pas retrouvé les types
de transition si indispensables a la théorie de I’évolution. Dar-
win prétend, il est vrai, qu’ils pourraient bien se trouver au
fond des mers. Mais outre que cette supposition n’est pas vrai-
semblable, ce n’est qu’une hyphothése ajoutée & d’autres. Le
fait de la stérilité des métis produits par le croisement de deux
espéces différentes suffit pour renverser la théorie. Darwin a
inutilement cherché a atténuer ce fait d’expérience en en
restreignant la portee.

A ces difficultés générales qui contrarient 'idée fondamen-
tale dela théorie viennent s’en ajouter de particuliéres portant
en partie sur le principe lui-méme, en partie sur la possibilité
de le réaliser. A. Kolliker a fait remarquer qu’il existe tout un
systéme non seulement de planies, mais encore de minéraux,
ne permettant pas de faire procéder les uns des autres. Cela
suppose un principe de formation qui régne dans le monde des
plantes comme dans celui des minéraux. Il y a des faits de mé-
tagénese en vertu desquels des animaux supérieurs parcourent
des formes, d’accord avec certains types simples sans procé-
der directement de ces derniers par métamorphose; ensuite
des faits d’hétérogénie chez des animaux avec deux formes



348 D* H. ULRICI

sexuelles. Tout cela autorise & conclure par analogie que la
méme loi régne dans le monde des animaux. Conformément a
un plan général de développement, d’'une espeéce, il en procéde
une autre fort différente et cela d’'une maniére immédiate, sans
I'interposition de variétés, sans combat pour l'existence. Il y a
dans la création organique une loi immanente de dévelop-
pement. Ces faits contredisent I’hypothése de Darwin en vertu
de laquelle tous les organismes seraient provenus d'une forme
unique. En tout cas, les animaux supérieurs ne peuvent s’étre
développés du plasme primitif dans lequel ils auraient été en
germe. Du moment ot il faut admettre plusieurs arbres généa-
logiques indépendants, on est forcé d’accorder qu’il régne une
loi générale de développement. Kélliker reconnnait du reste
expressément qu’aucune des deux hypothéses ne se trouve
confirmée par les faits. On n’a pas pu encore établir qu’un type
bien caractéristique se soit transformé en un autre. Le célébre
botaniste C. Nigeli fait & son tour des objections importantes.
M. Wagner, tout en admettant les deux faits fondamentaux du
darwinisme, 'hérédité et la variabilité, nie que la sélection na-
turelle et la lutte pour 'existence suffisent pour expliquer I'o-
rigine des espeéces.

Le darwinisme est donc loin d’avoir triomphé. Agassiz ne
veut y voir qu’un amas de pures assertions. Le célebre physio-
logue H. Helmholtz, tout en accordant que certaines variétés
de la méme espéce peuvent s’expliquer par les idées de Dar-
win, n’admet pas que les faits confirment la théorie générale
faisant tout procéder d’une forme primitive. R. Virchow, tout
en accordant que le darwinisme ne peut étre répudié comme
impossible ou irrationnel, maintient qu’il manque encore de la
confirmation des faits. G.-T. Fechner, & la fois physicien, phy-
siologue et philosophe, s’est prononcé pour le darwinisme, par
la considération que les grandes difficultés qu’il offre se retrou-
vent dans toutes les explications. 11 prétend, il est vrai, les faire
disparaitre, lui, mais il n’y réussit qu’en renversant les idées
fondamentales de Darwin et de Heeckel, qui prétendent tout
expliquer par lejeu, action mécanique de forces exclusivement
physiques et chimiques, & I'exclusion de tout plan et de toute



DIEU ET L’HOMME 349

finalité. De sorte que la sélection naturelle n’est plus qu’un
instrument de développement et de perfectionnement au moyen
de la lutte pour l'existence. Il remet en honneur la force vitale
si décriée. D’apres lui, ce serait I'inorganique qui serait procédé
de 'organique. Il y aurait eu un temps ot les atomes se trou-
vaient dans un état de mouvement, d’agitation qui rappelait la
nature organique encore plus que l'inorganique. La cessation
de cet état aurait amené les deux especes différentes de molé-
cules, les organiques et les inorganiques, qui auraient donné les
deux régnes correspondants. Aux interventions du hasard, si
indispensables au darwinisme, 1l faut substituer I'idée d’une
harmonie, d’'un accord entre l'origine, les conditions d’exis-
tence des organismes et les lieux, les temps et les causes. Il y
aurait eu entre les deux facteurs qui se seraient complétés une
dépendance réciproque. Mais tout cela exige une force agissant
suivant un plan, une force faisant naitre les organismes jus-
tement dans le milieu approprié, convenable & la chose. Mais
qui a établi cette harmonie entre les organismes et le milieu
dans lequel ils doivent se développer? Fechner l'affirme cette
harmonie sans l'expliquer. Toutefois il reconnait l'existence
d’un principe conscient qui aurait créé et mis en ordre 'uni-
vers.

En dépit des prétentions de Darwin et de Heeckel, la distinc-
lion entre le monde inorganique et le monde organique doit
donc étre maintenue, Un organisme est un ensemble plus ou
ou moins compliqué d’étoffes et de forces (d’atomes comme
centre de toutes les forces naturelles agissantes). Il n’est pas
seulement disposé conformément & un plan et en vue d’un but,
mais soit dans sa formation, soit dans son développement, ainsi
que dans les mouvements (2 proprement parler moléculaires)
et les fonctions de ses parties il parait dominé par une force,
spontanée (force vitale) qui se dirige d’aprés certains types,
qui sert & certains buts. Avec le concours indispensable des
forces physiques et chimiques et en les mettant a son service,
la force vitale est engagée dans un travail incessant de produc-
tion et de reproduction. Par cette force vitale qui met & son
service les forces chimiques et physiques dont le concours lui



350 D® H. ULRICI

est indispensable et qui se trouve engagée dans un travail in-
cessant de production et de reproduction, I’organisme se main-
tient jusqu’a ce qu’il ait parcouru les phases diverses de son
développement pour se dissoudre alors et rentrer dans les
forces et les matiéres inorganiques jusque-1a enchainées en lui.

D’autre part, nous ne contestons nullement la théorie de 1’é-
volution d’une maniére générale; nous repoussons seulement
la conception de Darwin et de Heeckel qui prétendent exclure
toute idée de plan pour n’admettre exclusivement qu'une ac-
tion mécanique. Nous admettons un principe général de for-
mation et de développement immanent aussi bien aux miné-
raux qu’aux organismes; ce principe, dés le commencement a
régné d’une maniére harmonique, en vue d’'un but et c’est
d’apres lui que les divers minéraux, les divers organismes, en
suivant une marche progressive, se sont formés et développés
les uns aprés les autres et les uns des autres. Pour I'espéce
humaine comme pour les autres animaux supérieurs, le combat
pour l'existence a été un moyen de discipline et aussi actif
qu’approprié a la réalisation de ce principe. En mettant en jeu
les forces, il a provoqué le développement des facultés physiques
et psychiques et contribué essentiellement, soit au perfection-
nement de 'organisation, soit 4 la conservation et & la propa-
gation des variétés les mieux qualifiées pour la lutte.

II

Le corps humain dans ses rapports avec les phénomeénes
psychiques.

D’aprés le naturisme contemporain, ’organisme de ’homme
ne se distinguerait pas essentiellement de celui des animaux
supérieurs : ’homme ne serait que relativement le plus parfait
des animaux. Si 'on ne considére que l'organisme intérieur
(cerveau, poumoun, coeur, estomac, foie, reins, entrailles, etc.),
il faut bien avouer qu’il est le degré le plus élevé du développe-
ment animal se rattachant immédiatement & la classe la plus
élevée des mammiferes. Dés qu'il s’agit de la forme et des modi-
fications de I'organisation qui en résultent, le singe est le seul



DIEU EE L'HOMME 351

terme de comparaison. La ressemblance est si frappante qu’on
est tout porté & se demander si ’homme ne serait pas un singe
perfeclionné.

Les darwiniens n’hésitent pas & répondre affirmativement.
Nous descendrions du singe , ou mieux d’un ancétre commun,
un singe primitif ou un singe homme. La paléontologie toute-
fois n’a pas trouvé vestige de cet ancétre. D’aprés F. K. E. von
Beer, il n’y a ni climat, ni nourriture, ni maladie pouvant expli-
quer comment la main de derriére de 'orang-outang s’est
transformée dans ce pied humain qui ne se retrouve pas dans
la création. Admettons que c’est le développement du cerveaun
qui a amené ’homme & marcher droit, et que le développe-
ment du cerveau est, & son tour, 'expression des dispositions
intellectuelles supérieures; reste toujours a savoir d’ol sera
provenue chez 'orang-outang cette supériorité d’intelligence.
Le singe est organisé pour vivre sur les arbres, ’homme pour
marcher droit sur un terrain ferme. On dira peut-étre que ces
deux aptitudes se seront développées dans le cours du temps
pour s’accommoder aux besoins. Et 'ancétre commun en vue
de quoi aura-t-il & son tour été organisé, car enfin tous les au-
tres animaux ont un lieu de séjour, d’habitation déterminé?
Nos ancétres étaient-ils peut-étre des grimpeurs, dont quel-
ques descendants, saisis par l'idée du progrés, auraient saute
d’un arbre & 'autre pendant des milliers, des millions d’années
jusqu’a ce que leurs extrémités postérieures eussent contracté.
la forme convenable qui leur permit de marcher droit? Je pré-
térerais admettre encore que la premiére forme a été planti-
grade, et que quelques descendants ne voulant pas quitter les
arbres ou ils trouvaient leur nourriture seraient devenues ces
neveux gambadeurs qu’'on a appelés les singes. Il y aurail eu
alors une rechute remarquable. On ne verrait pas non plus
pourquoi toute la postérité la plus immédiate de 'homme pri-
mitif n’aurait pas préféré la vie plus facile sur les arbres et ne
se serait pas transformée en singes. De sorte que le combat
pour I'existence aurait dt avoir lieu entre diverses especes de
singes.

Quoigue & moitié converti au darwinisme, le célébre physio-



392 DT H. ULRICI

logue Owen maintient toujours que notre pied est celui d’'un
étre destiné & marcher droit, tandis que celui du gorille n’a pas
perdu les caractéres qui le rendent propre & saisir les ob-
jets. De sorte que les intermédiaires entre le plus inférieur
d’entre les hommes et le plus éleve d’entre les singes nous font
toujours défaut.

La différence de crane et de cerveau n’est pas moins frap-
pante, comme Rud. Wagner 'a déja fait remarquer. Le crane du
moins favorisé des négres, du microcéphale, est parfaitement
d’accord pour I'essentiel avec le plus parfait de ceux de la race
caucasique, tandis que ceux des plus supérieurs d’entre les
singes sont fort différents dans le détail et dans I’ensemble.
J.-L. Bischoff, physiologue distingué de Munich, est d’accord
sur ce point avec Owen, Duvernois et C. Giebel. H, Bur-
meister et C. Aeby se sont prononcés dans le méme sens. Il
n’y a pas, entre les crdnes de divers mammiféres, de différence
comparable méme de loin 4 celle qui régne entre le crane du
plus élevé des singes et du moindre des hommes. Keferstein,
le célébre zoologue de Gottingen, se prononce dans le méme
sens qu'Aeby. Enfin, bien qu’il penche vers le darwinisme,
R. Virchow se prononce également contre la descendance du
singe. G. Vogt si prompt & la réplique n’a pas relevé la réfuta-
tion de sa prélention a voir dans les crines des hommes micro-
céphales une modification de ceux des chimpanzés. Fr. Miiller,
dans son manuel d’'Ethnographie générale, admet que cet an-
cétre commun au singe et & ’homme aurait été une espéce de
sauvage qui n’aurait pas encore parlé. Cette idée darwi-
nienne aboutit & plusieurs inconséquences qui la renversent.

Fallat-il admettre que homme est le type le plus rapproché
du singe, la différence essentielle entre les deux n’en existerait
pas moins. La nature n’aime pas les sauts; elle agit avec har-
monie, tout en intercallant entre les types le plus d’intermé-
diaires possibles. Et, de méme qu’il y a entre le régne végétal
et le régne animal des étres intermédiaires dont le caractére
est difficile & déterminer, il pourrait y avoir des transitions du
méme genre entre le régne animal et le régne humain.
I’homme pourrait descendre directement ou indirectement du



DIEU ET L’HOMME 353

singe , mals certes pas au moyen du jeu purement mécanique
des forces physiques et chimiques. Et toutefois en qualité de
membre le plus élevé de la série, il pourrait tellement difféerer
physiquement de 'essence de ’'animal qu’on n’etit pas le droit
de le considérer simplement comme un animal plus parfait.
De sorte que, tout en étant fort rapproché des animaux,
I’homme pourrait appartenir & une série supérieure d’étres.
En qualité de transition entre cette série supérieure et le régne
animal, I’homme serait le premier anneau inférieur d’une
forme d’existence se rattachant a la terre, tout en lui étant su-
périeure.

Les faits psychologiques et physiologiques concourent & as-
signer cette position importante & I'homme dans I'ordre géné-
ral de l'univers. D’aprés le célebre physiologue Bischoff, ce
n’est nullement en vertu d’'une simple différence de degré d’ap-
titudes psychiques que 'homme a seul la conscience de lui-
méme et se voit forcé de réfléchir sur lui-méme et sur ses
rapports avec le reste de la création. On ne retrouve pas en
effet la moindre trace de réflexions de ce genre chez aucun
des animaux supérieurs.

L.-K. Schmarda qui a dernierement jeté les bases d’une psy-
chologie des animaux, partage pour l’essentiel les vues de Bi-
schoff. D’aprés ce dernier cette capacité de ’homme tient au
développement de son cerveau au moyen duquel la force qui
crée et construit tout Ie corps manifeste ses qualités psychiques.
Parmi les mammiferes, c’est bien ’homme qui a le cerveau le
plus volumieux, relativement parlant. Il est admis qu’en géné-
ral les facultés intellectuelles sont proportionnées a la grosseur
du cerveau. A la double fonction du cerveau qui est & la fois
organe de 'ame et centre de fonctions nerveuses inconscientes,
correspondent dans sa composition deux substances différentes,
I'une blanche, 'autre grise. La substance grise, organe spécial
de I'ame, est relativement plus considérable chez I’hnomine que
chez tous les aulres animaux.

A cela se rattache une construction spéciale du cerveau. Les
circonvolutions du cerveau sont plus nombreuses, plus profon-
des, plus variées chez I'homme que chez aucun autre animal.

THEOL. ET PinL. 1879, A



354 D' H, ULRICI

J.-M. Schiff insiste surtout sur le mode d’action du cerveau
qui est tellement différent qu’il n’est pas permis de douter de
la différence d’organisation. Des maladies du cerveau aménent
bien souvent chez I'homme la paralysie des extrémités d’une
moitié du corps et d'un coOté du visage. Il n’y a pas chez les
animaux de paralysie amenée par une cause de ce genre. Il
résulte de 14 que chez 'animal les nerfs moteurs se relient i
toutes les parties du corps, tandis que chez 'homme chaque
hémisphére du cerveau ne gouverne qu'une moitié du corps.
Il est aussi probable que les nerfs se croisent en entrant dans
le cerveau, si bien que, dans le cas de paralysie, c’est le coté
opposé a4 I'hémisphére malade qui se trouve frappé. La con-
struction du cerveau de 'homme est donc entierement diffé-
rente de celle de 'animal. Ce point de croisement est aussi le
nceud ol se rencontrent les vaisseaux nerveux, les nerfs sen-
sibles et les nerfs moteurs. (’est 14 que se rencontrent égale-
ment les impressions sensibles qui donnent la sensation et la
perception. De sorte qu’il est prouvé physiologiquement que
’animal ne saurait avoir conscience de laui-méme comme
I’homme.

Bien que tel sens puisse étre plus développé chez tel animal
que chez 'homme, c’est pourtant celui-ci qui, par le moyen des
sens a plus de rapports avec le monde extérieur. L’homme seul
parle. Et comme la différence des organes vocaux ne sulffit pas
pour expliquer le mutisme des animaux,il faut qu'’ils ne parlent
pas parce qu’ils n’ont rien & dire. Il est donc évident que
I’homme et 'animal ne sauraient étre mis sur le méme éche-
lon dans I’échelle progressive des étres qui régnent dans la
création entiere.

Tandis que les physiologues se déclarent & leur point de vue
hors d’état de rendre compte des phénoménes psychologiques,
les matérialistes de profession ne veulent y voir que le fruit
d’une fonction de 'organisme et nient toute 4me. Cette préten-
tion, dépourvue de toute preuve scientifique, se fonde sur le
fait inconiestable en vertu duquel une affection du cerveau
trouble la conscience de soi. Mais, bien (ue le concours du
cerveau soit indispensable pour avoir des idées, il n’en résulle



DIEU ET L’HOMME 355

pas qu’il les produise alui seul, et encore qu’il les secréte comme
le foie la bile. Biichner lui-méme déclare que cette analogie fa-
vorite de C. Vogt et de Moleschott n’est pas admissible.

La physiologie est si peu en état de rendre compte du fait de
conscience, qu’elle ne peut expliquer ’excitation nerveuse et la
conséquence immédiate qui en résulte, la sensation. Elle ne peut
meéme expliquer ce qui arrive quand un nerf est excité par un
objet extérieur. Jamais la physiologie & elle seule ne réussira
a expliquer ces faits. C’est que toute sensation implique déja
quelqu’un qui se sent. Il faut une activité réflective a I'inté-
rieur portant sur I'agent méme qui sent. Plusieurs physiologues
marquants, A. Fick deZurich, Dubois-Reymond, en sont venus
4 reconnaitre que la sensation est un phénoméne immatériel.
Malgré ses sympathies matérialistes, C. Ludwig reconnait que
les nerfs ne suffisent pas & eux seuls pour rendre compte dela
sensation. Il faut qu’il vienne s’ajouter cuelque chose d’autre.
Comme les physiologues sont hors d’état de déterminer ce
quelque chose qui leur échappe, nous avons droit de conclure
qu’il n’est pas de nature physiologique, qu’il n’est pas matériel
et organique. Nous avons le droit de maintenir cette conclu-
sion jusqu’a ce que les physiologues par leur méthode aient
réussi & mettre la main sur ce facteur inconnu. Ce n’est que
subjectivisme pur quand, pour éviter les conséquences spiri-
tualistes de ces faits, les matérialistes ont recours a I'idée d’une
facultas occulta de la matiére organique qu’il est réservé a
Pavenir de nous faire connaitre. Quant i nous cette force in-
connue, indispensable pour qu’il y ait sensation, nous 'appe-
lons force psychique ou dme.

111
Le systéme nerveux et 'dme.

Les dernieres études physiologiques ont abouti & des résultats
qui sont de la plus haute importance pour la psychologie. On
est arrivé & apprécier le temps que met une impression pour
arriver jusqu’au cerveau. Cela prouve de la fagon la plus claire
qu’il faut distinguer entre I'excitation nerveuse et la sensalion.



356 DT H. ULRICI

Le concours du cerveau est indispensable pour qu’il y ait sen-
sation et perception. La différence marquée entre les nerfs sensi-
bles et les nerfs moteurs n’est pas moins importante. Non seu-
lement ils se distinguent et ils ont des fonctions différentes,
mais ils suivent une voie différente pour ne se croiser que dans
le cerveau. Celui-ci est donc le centre de tous les nerfs, 1'or-
gane de tout le systéme nerveux. Aussi se forme-t-il le tout
premier dans le feetus. Chez 'homme, il a évidemment pour
but de régulariser, d’harmoniser toutes les fonctions. Il a, de
plus, la direction et une espéce de surveillance de ’'organisme
tout entier. Un fait peu remarqué jusqu’ici met en lumiére
toute 'importance de cette seconde fonction psychologique du
cerveau. Il transforme l’agitation nerveuse en repos muscu-
laire. 1l faut donc que la force psychique soit douée de la faculté
de transformer un mouvement nerveux arbitraire qu’elle a pro-
voqué. Elle posséde une spontanéité qui lui permet de provo-
quer des changements correspondants. Ce qui met dans tout
son jour le grand role prépondérant de ’dme, c’est qu'on ne
peut découvrir la plus légére différence dans la substance des
nerfs divers, bien qu’ils soient les instruments de sensations
si diverses. Il n’y a pas la moindre différence entre le nerf op-
tique et le nerf olfactif, bien que I’'un soit totalement insensible
aux impressions qui ébranlent profondément l'autre. Si telle
excitation nerveuse est appelée lumiére et telle autre amertume,
cela tient 4 ’ame seule. Il existe donc une force distincte des
nerfs qui s’en sert comme de simples organes. Ajoutons qu’il
est des animaux inférieurs qui se meuvent et cherchent leur
nourriture, sans posséder les moindres traces d’'un systéme
nerveux.

Par les expériences de l’ablation du crine de certains ani-
maux, Flourens a cherché & déterminer la localité du cerveau
qui doit étre le siége des sensations. Il parait constaté que le
cervelet préside au mouvement, tandis que la volonté dépen-
drait du cerveau. Si une moitié est enlevée, I'animal perd la
vue et conserve ses instincts ; sile tout est enlevé, ceux-ci dis-
paraissent également, mais la faculté de se mouvoir el de rece-
voir des sensations n’en est pas affectée. Il y a donc une diffé-



DIEU ET L’HOMME 357

rence frappante entre les facultés vitales et les facultés intellec-
tuelles. Toutes les tentatives d’assigner les diverses facultés a
des portions déterminées du cerveau n’ont abouti jusqu’a pré-
sent qu’a faire reconnaitre deux points comme organes spéciaux
du langage et de la mémoire.

De méme que les forces physiques et chimiques se manifes-
tent par des effets divers, ainsila lumiére éclaire et réchauffe; a
la base des divers phénomenes psychiques, onne trouve qu'une
force unique se manifestant par des actions diverses. Justement
parce que les facultés diverses sont attachées & des organes
particuliers, pour comprendre le fait d’une action commune et
d’'une influence réciproque, incontestable physiologiquement
comme psychologiquement, il faut admettre qu’elles procédent
toutes d’une seule et méme force. Fallit-1l admetire pour les
diverses activités de I’ame diverses forces liées & diverses por-
tions des nerfs, il est évident que nous ne pourrions mettre li-
brement toutes les sensations, perceptions, dans un certain rap-
port, conformément & un plan et en vue d'un but, sans le con-
cours d’'une force dominatrice chargée de conduire et de diriger
les autres. D’autre part, la conscience, immuable en soi et iden-
tique, ne pourrait percevoir et metire en rapport ces phéno-
menes divers si elle ne se confondait avec cette force domina-
trice. Or, dés que celle-ci est admise, les autres ne sont plus
que les organes de son activité. Enfin, elles ont toutes un carac-
tere commun les distinguant spécifiquement de toutes les acti-
vités organiques et physiques, preuve nouvelle de I'unité de la
force qui est & la base d’elles toutes. Malgré ces faits, la circon-
stance que les diverses facultés psychiques ont l'air d’étre atta-
chées & des portions particuliéres du cerveau a conduit cer-
tains physiologues & les dériver de diverses forces psychiques.
Mais s’il est vrai que chaque sensation, souvenir, acte de vo-
lonté prouve que la conscience est une, bien que le contenu
change sans cesse, il n’est pas moins certain que la force psy-
chique qui produit la conscience et le contenu de la conscience
doit &tre une et identique.

Dés que V'unité de la force psychique est admise, en vertu du
principe scientifique qui veut qu’il n’y ait pas de force sans ma-



358 D' H ULRICI

tiere, on se demande & quelle matiere du cerveau la force psy-
chique sera donc inhérente. Lotze admet qu’elle aurait pour
porteur un atome déterminé. Un autre physiologue, Ludvig,
montre que cette hypothése est intenable. R. Wagner et R. Vir-
chow admettent un fluide animal; I’Ame serait une substance
semblable & la lumiére, au magnétisme ou a I’électricité. H. Bur-
meister se rattache dans une certaine mesure a la méme hypo-
thése. J.-M. Schiff combat cette idée du point de vue du
matérialisme qui prétend, sans succés, tout expliquer mécani-
quement.

Du point de vue physiologique rien ne nous empéche d’ad-
mettre une substance spéciale de I'ame si d’autres raisons nous
conduisent & le faire. L’hypothése d’un fluide impondérable,
semblable & I'électricité, dans lequel baigneraient tous les ato-
mes du cerveau est réfutée par le fait de 'unité de la con-
science et de la perception. Chaque sensation devrait nous ap-
paraitre comme. une multiplicité répondant & celle des atomes.
On ne saurait objecter ici que tout en ayant deux yeux et deux
oreilles nous n’avons qu’une seule sensation. Car s’il en est
ainsi, c’est parce que la conscience demeure une; si elle était
multiple, comme dans I'hypothése du fluide animal entourant
les atomes, les perceptions des yeux et de l'oreille qui, en soi,
demeurent divisées, ne pourraient étre ramenées a 'unité.

Pour lever toutes les difficultés, il faudrait pouvoir concevoir
le fluide animal, non pas atomistiquement, comme un ensemble
datomes groupés d’une fagon quelconque, mais comme une
substance continue, indivisible, et en méme temps comme un
fluide. Les naturalistes ne manqueront pas de protester, habi-
tués qu’ils sont a concevoir toute matiére d’un point de vue ato-
mistique. Nous rappellerons ici que les atomes absolument im-
perceptibles ne sont en aucune facon un objet d’observation,
mais une pure hypothése qui ne se fait accepter que parce qu’elle
rend compte des phénomeénes. Ensuite, 'atome ne peut étre
congu que comme un centre de forces dont le centre constitue
la force de résistante, de sorte que chaque atome doit avoir une
étendue quelconque tant petite soit elle. Ce centre, avec la
grandeur déterminée, constitue I’étoffe de 'atome ; il est le por-



DIEU ET L’HOMME 359

teur des autres forces. Représentons-nous un centre de forces
qui se distinguera des atomes matériels. Il n’offrira de force de
résistance qu’en ce qu’il sera la force de s’étendre et que, au lieu
de céder aux atomes de son voisinage, il cherchera % les em-
brasser, a4 en pénétrer les molécules et par cela méme & exer-
cer sur eux certaines influences; une substance de ce genre
sera en méme temps une espéce de fluide. Ce qui constitue le
fluide, c’est, en effet, la capacité de recevoir en son sein d’au-
tres étoffes, de les entourer, de les pénétrer. Ce genre de fluide
tiendrait de 1'étoffe, en ce qu’il ne pourrait s’étendre que dans
une certaine mesure, apres quol il ne pourrait plus recevoir
d’autres matiéres. Il rappellerait encore ’atome matériel, en ce
qu’il aurait un centre d’expansion qui serait également indivi-
sible. Mais cette force centrifuge pourrait étre transformée en
force centripéte par un choc du dehors, comme c’est le cas
pour tout fluide. Seulement, a titre de substance continue,
non con¢ue atomistiquement, ce fluide se distinguerait de tout
autre corps et pourrait en cela étre appelé immatériel.

En concevant ’dme comme un fluide de ce genre, on en sau-
vegarde l'unité, l'identité de conscience; on concoit que tout
en pénétrant le corps entier elle puisse avoir son centre d’ac-
tion dans le cerveau. Le double courant dans I'organisme, 1'ac-
tivité centripéte par les nerfs sensibles et I’activité centrifuge
par les nerfs moteurs s’explique également. Les nerfs sensibles
sont nécessaires pour transformer en force centripéte, la force
en soi centrifuge de I'ame. Il se manifeste ainsi en faveur de
notre hypothése une analogie entre les modes d’action fonda-
mentaux, encore physiologiques en quelque sorte de I'dme et
les fonctions physiologiques du systéme nerveux dans ses rap-
ports avec les phénomenes psychiques. Ainsi disparait la con-
tradiction entre I’hypothése qui oblige & mettre le siége de ’'ame
(son centre d’activité) dans le cerveau, et le fait que nous éprou-
vons les sensations, non pas dans le cerveau, mais sur le point
du corps qui regoit 'impression. L’ame étant présente dans le
corps entier, il est naturel quapres que l'impression est de-
venue sensation dans le cerveau, cette sensation soit localisée
14 ol elle a primitivement surgi comme impression. Ainsi dis-



360 D' H. ULRICI

parait la contradiction entre le fait que diverses parties du cer-
veau paraissent servir d’organe a des facultés diverses de ’dme,
bien que celle-ci ne puisse étre con¢ue comme attachée 4 une
partie spéciale du cerveau. Tout en ayant le centre de son acti-
vité localisé dans le cerveau, I’'ame l'a en elle-méme; c’est elle
qui y conduit tous les ébranlements nerveux et qui en fait partir
toutes les impulsions de la volonté pour agir sur les nerfs.

11 est ainsi établi que du point de vue physiologique, I’hypo-
thése d’'une substance de I’ame différente de celle de 'orga-
nisme n’est pas seulement admissible mais exigée.

Ici se présente une grave objection. Comment se peut-il que
les parents engendrent des enfants en tout semblables 2 eux,
sans gque leur Ame, dont une portion semble passer dans celle
des enfants, perde en rien son identité ? Rappelons d’abord
que le fait de la génération exclut I'idée que ’ame puisse éire
fixée 4 un atome, qu’elle ressemble & un fluide logé exclusive-
ment dans le cerveau, tandis qu’elle s’accommode fort bien de
notre définition. Le probléme est insoluble aussi longtemps
qu’on s’en tient aux notions physiques ordinaires sur la ma-
tiere et la force, sur leurs rapports. Du moment, en effet, oula
matiére est différente de la force et ou toute force est liée & une
matiére, le partage de I’étoffe entraine nécessairement celui de
la force qui perd proportionnellement a la quantité de matiére
qui lul est enlevée.

Plusieurs phénomeénes bien constatés contredisent cependant
cette théorie. Un aimant ne magnétise-t-il pas de la limaille de
fer par le contact, un courant électrique ne provoque-t-il pas
d’autres courants, par induction, sans rien perdre de sa force?
Dans ces cas évidemment une force partage avec d’autres sa
force et son activité sans en étre le moins du monde diminuée
elle-méme. Elle se partage par le fait qu’elle entre dans une
autre matiére. Il ne se peut, en effet, que la force magnétique
soit déja inhérente dans la limaille fer de facon & ce que le
contact avec laimant ne servit qu’a ’exciter. On ne com-
prendrait pas alors comme il se fait que le magnétisme dispa-
raisse dans la limaille, dés que le contact cesse, tandis qu’il
persiste dans 'aimant. Et puis, de I’acier frotté pendant quelque



DIEU ET L'HOMME 361

temps avec un aimant ne demeure-t-il pas magnétisé, bien que
Paimant conserve toute sa force? Et cependant il a communi-
qué sa force a un autre corps d’'une maniére permanente,.
On ne voit pas pourquol la torce physique de I’organisme ma-
ternel ne pourrait pas se communiquer de la méme fagon & un
organisme nouveau. La difficulté se résout plus facilement dés
qu’'on admet que I’étoffe n’est rien en elle-méme, mais que
dans les corps materiels (atomes) elle est la force de résistance
comme centre d’autres forces, et chez ’Ame la force centrale
qul s’étend pour embrasser ce qui ’entoure. Cette force expan-
sive pénetre toutes les molécules de 'organisme, par consé-
quent les molécules de la semence du peére, celles de I'ceuf
maternel, de méme que celles qui forment le nouvel étre. En
se séparant de l'organisme maternel, le nouvel étre, la force
psychique qui lui est inhérente s’en sépare également pour
agir d’une fagon indépendante, sans que la force psychique de
I'organisme primitif en soit nullement affectée. Il n’y a d’abso-
lument indivisible que le centre qui se trouve dans cette force
méme. Mais justement parce que le centre réside dans cette
force méme, parce que tout mouvement expansif ne peut
naturellement partir que d’un centre, la force psychique com-
muniquée a la nouvelle créature devient d’elle-méme le centre
de son propre mouvement, pour agir dans la formation et le
développement de I’organisme nouveau.

On voit comment, par le fait de la procréation une d4me peut
naitre de deux autres, sans que l'identité, la force et I'activite
de celles-ci en soient le moins du monde affectées. On comprend
aussi ue enfant puisse hériter, dans certains cas, de certai-
nes particularités physiques ou psychiques et dans d'autres
différer relativement des parents puisque, dés le début, et non
pas dans le cours du dévelopement seulement il posséde
une individualité particuliére différente de celles qui ont con-
couru & la former. Ainsi s’expliquent les modes fort divers de
génération suivant les espéces qui tiennent & la maniére d’étre
particuliére du corps.

Mais il est un fait important qui contribue toujours & gagner
beaucoup d’adhérents au matérialisme. Aucune force psychi-



362 D* H. ULRICI

que ne peut se manifester dés que l’'organe corporel indispen-
sable lui manque, est dérangé ou géné dans ses fonctions.
L’ceuf a beau étre fructifié et vivant en lui-méme, il demeure
sans sensation, sans mouvement arbitraire jusqu’a ce que 'or-
ganisme ait atteint un certain développement qui fournisse &
la force psychique les organes indispensables pour fonctionner,
Le fait incontestable de I'absolue dépendance dans laquelle la
vie psychique se trouve de lorganisme, parait exclure toute
idée d’une substance animale différente, indépendante du
corps.

Bien que Lotze ait une conception mécanique de 'organisme,
il se prononce en faveur de la spontanéité et de I'indépendance
de I’ame. Il prétend que les phénoménes du sommeil, de I’é-
vanouissement, de la perte partielle de la mémoire bien com-
pris n'impliquent nullement une dépendance absolue de ’dme.
Le fait qu'une force ne se manifeste pas ou ne peut se montrer
au dehors n'implique nullement qu’elle n’existe pas ou qu’elle
n’'agit pas. Une force peut étre constituée naturellement de
facon telle que pour que ses manifestations soient visibles elle
ait besoin du concours d’autres forces. Ainsi pour que 1’élec-
tricité manifeste son effet, il faut le frottement, le proceés chi-
mique. D’aatre part, la manifestation extérieure de cette force
peut étre tellement empéchée par I'action de forces opposées
que Pactivité en soit réduite & un effort inappréciable. Ainsi la
pesanteur se manifeste comme simple tendance vers le centre
de la terre, lorsque la résistance de corps solides vient s’oppo-
ser au mouvement de chute. Les pertes partielles de mémoire
prouvent tout au plus que la manifestation de cette faculté est
liée & certaines portions du cerveau. Le fait que souvent nous
nous rappelons le contenu d’un souvenir, tandis que la forme
nous échappe, implique que la mémoire repose sur une force
psychique qui n’est dépendante de certaines conditions orga-
nigues que pour ce qui est delaforme de ses actes particuliers.
En effet, si le souvenir n’était que la résultante d’un certain
agencement des nefs, on ne comprendrait pas comment le sou-
venir pourrait exister indépendamment de sa forme. Il faudrait
que le matérialisme commencit par prouver que lactivité



DIEU ET L’HOMME 363

nerveuse suffit & elle seule pour expliquer la mémoire; aussi
longtemqs qu’il ne l'a pas fait, il est obligé d’admettre une
faculté psychique spéciale pour la mémoire,

Lotze n’a cependant pas répondu a la partie la plus difficile
de I'objection : comment se fait-il que ’Ame qui n’est si substan-
tiellement, si virtuellement un simple produit du corps ne
puisse toutefois agir, faire acte de présence, se manifester
qu’'avec le concours d’un organisme? Ici il faut remonter jus-
qu’a la nature de ’Ame pour trouver la réponse. Dans son étre
et dans son action, comme substance ou comme force, elle est
soumise & certaines conditions exactement comme tous les
étres et toutes les forces du monde. C’est une loi générale de
la nature que certains effets ne se manifestent que lorsque les
conditions voulues sont remplies. Pour occuper sa place dans
I'univers, I’'ame doit étre soumise & cette loi. Il ne suit pas de
14 que la spontanéité doive lui étre contestée, mais simplement
qu’elle ne peut se faire jour que dans certaines conditions,
I’organisme est la condition de cette action de ame. I lui est
nécessaire comme moyen pour se former, se développer et
comme instrument pour le jeu et la manifestation de ses forces.
D’autre part, I'organisme a besoin de ’dme, comme lien, prin-
cipe moteur des éléments divers, membres et fonctions quile
constituent.

La force psychique et la force vitale se tiennent de si prés
gqu'on ne peut s’empécher de se demander §’il ne faut pas les
confondre. Toutefois la force vitale n’agit qu’atomistiquement,
ce qui n'est pas le cas de la force psychique. C'est a celle-ci
qu’appartient l'activité morphologique chez tous les étres, qui
ne se comprendrait pas au moyen d’une simple force vitale
agissant mécaniquement, sans aucun plan. Il est vrai que I’ame
commence par exercer cette activité instinctivement sans s’en
rendre compte. Pour savoir si les deux forces doivent étre
identifiées, ou congues comme la manifestation d’'une seule et
méme force, il faut avoir considéré ’dme non passeulement du
point de vue de la physiologie, comme nous 'avons fait jusqu’a
présent, mais encore de celui de la psychologie. C’est ce que
nous ferons en exposant les résultats des sciences physiologi-



364 DT H. ULRICI

ques au sujet des sens qui nous fournissent surtout les maté-
riaux pour activité psychique.

La question de 'immortalité de I’dme n’est pas exclusive-
ment psychologique, c¢’est & la morale et & la philosophie reli-
gieuse qu’il appartient de la résoudre alors que la psychologie
a fourni les éléments fondamentaux du probléme. Tout ce que
peut faire la psychologie c’est de montrer que, de son point de
vue et de celui de la physiologie, 'immortalité personnelle est
possible, tout au plus que, bien loin d’étre contredite, elle est
soutenue par les résultats des études physiologiques. Ainsi de
tout ce qui précede il résulte que I’dme en elle-méme, comme
centre de forces psychiques (abstraction faite de la conseiencé),
peut exister fort bien aprés la destruction du corps. Pour nier
ce fait il faut admettre avec les matérialistes qu’il n’existe pas
d’ame et que tous les phénoménes psychologiques sont de
simples fonctions de lorganisme. Du moment ou cette hypo-
thése est inadmissible, ainsi que nous croyons I'avoir fait voir,
du moment o1 'Ame doit é&ire concue comme une substance
particuliére, & la facon de chaque atome physique, c’est-a-dire
comme une force centrale unie & d’autres forces, les portant et
les unissant, qui n’est pas seulement produite par I’organisme,
mais qui, dés le premier instant de 1'existence de celui-ci agit
avec lui, cornme condition de sa formation et de sa persistance,
elle peut se séparer de lui et continuer & exister sans lui. C’est
142 un fait qui ne saurait étre contesté au nom de la physiologie.
En effet, la différence entre I’dAme et les atomes physiques con-
siste seulement en ce que chez ces derniers le centre qui unit
les forces et par conséquent le coté matériel, consiste dans
la force de résistance, tandis que pour I’dAme il réside dans la
force d’expansion. Celle-ci ne représente pas seulement laforce
de résistance et avec elle le coté matériel de ’'ame, mais elle
agit, comme nous l'avons montreé, exactement dans le méme
sens. La différence entre I'dme et les atomes physiques ne
porte par conséquent que sur le mode d’agir, non sur leur
substantialité, sur la force d’éire et de subsister. Aussi certain
que la physiologie, d’accord avec la physique et la chimie,
proclame avec raison que les matiéres simples (atomes) cons-



DIEU ET L'HOMME 365

tituant 'organisme ne périssent pas avec la dissolution de
celui-cl, mais entrent dans d’autres relations inorganiques ou ils
continuent a exister, aussi certainement doit-on admettre la
persistance de 'ame apreés la mort du corps. Car aucune force
ne peut absolument surgir de nouveau d’une simple combinai-
son d’étoffes quelle qu’elle soit. Ce procédé ne peut servir a
mettre au jour des forces mémes, mais des forces qui, anté-
rieurement ne se manifestaient pas par suite des forces natu-
relles dont elles dépendaient et qui maintenant entrent dans des
combinaisons matérielles nouvelles. Une force qui naitrait de
cette maniere serait ou bien un effet sans cause, vu que la
simple rencontre des étoffes ne donne qu’une simple juxtapo-
sition dans l’espace qui & elle seule ne peut produire aucun
effet, ni étre le siége d’'une force; ou bien la matiere devrait
posséder en elle-méme la faculté de produire la force, c¢’est-a-
dire que la force proviendrait d’antres forces, dont elle serait
plutot la manifestation et non quelque chose de primitif, mais
le résultat d’une activité qui, parmi ses moyens, doit déja ren-
fermer la force. Voild pourquoi, comme nous I'avons vu, les
adversaires de la force vitale, admettent implicitement, sans le
vouloir et sans s’en douter, ce qu’ils nient et pourquoi ilenarrive
exactement de méme & ceux qui repoussent une force psychi-
que particuliere. Voild pourquol nous n’avons pas été seule-
ment contraints d’admettre une force vitale particuhiere, mais
nous avons di prétendre qu’au point de vue de la physiologie,
1l faut accorder également une force psychigque comme subs-
tance de 1’ame, force centrale de forces psychiques unies &
elle. Or, du moment ou il existe une telle substance de ’Ame,
il en résulte avec une nécessité inéluctable qu’aussi sir qu’au-
cune matiere, aucune force, en général, rien qui existe ne peut
étre anéanti, de méme aussi 'dme aprés la dissolution du
corps ne saurait étre anéantie.

Mais tout cela ne nous avance pas beaucoup quand il s’agit
d’établir 'immortalité personnelle, ¢’est-a-dire la persistance de
la conscience, de la conscience de soi, aveclaquelle notre per-
sonnalité se maintient ou disparait. Comme tousles phénomeénes
de 'Ame se trouvent étroitement liés au concours de l'orga-



366 D* H. ULRICI

nisme, comme ’Ame ne peut arriver davoir la conscience d’elle-
méme et obtenir de sensations sans le concours du systeme
nerveux, du point de vue physiologique il ne peut étre question
d’une persistance de la conscience sans le corps. La science na-
turelle a plutot raison quand elle nie 'immortalité dans ce
sens, c’est-a-dire une durée consciente de 1’dme isolée de tout
corps. Mais elle a beau étre souvent admise, cette forme d’im-
mortalité n’est pas la seule possible ni celle qui est générale-
ment recue. Le christianisme, par exemple, n’affirme pas uni-
gquement la persistance de I’ame aprés la mort , mais encore la
résurrection du corps, c’est-a-dire le rétablissement de I'orga-
nisme ou mieux encore l'union nouvelle de I’ame & un corps
nouveau semblable & ’ancien, mais plus parfait. Ce n’est qu’en
vertu de cette réunion que, d’apres le dogme chrétien, 'ame
persiste comme consciente. Bien loin d’étre contredite, cette
foi est réclamée par les résultats des études physiologiques.
En effet, si la conscience de soi est & la vérité troublée tempo-
rairement par des phénomeénes organiques, et méme entiere-
ment détruite, il n’en est pas moins certain que, I'obstacle sur-
monté, elle reparait dans toute son intégrité. Il faut donc ad-
mettre que bien que la conscience disparaisse au moment oll
I’ame se sépare du corps, son réveil n’est pas seulement pos-
sible, mais, d’aprés ’analogie de ce (ui se passe sur la terre,
aura réellement lieu, dés que I’ame sera unie & un organisme
pareil ou semblable. Il est évident que le rétablissement de la
conscience n’exige pas la restauration du méme organisme. Le
corps de l'enfant differe sous bien des rapports de celui du
vieillard, quoique l'identité de soi se maintienne intacte pen-
dant tout le cours de la vie. L’aveugle né et le sourd et muet
sont privés de bien des organes importants pour le développe-
ment des facultés de ’ame, il y est cependant suppléé, par une
éducation soignée, de sorte que les mémes moyens ne sont pas
absolument indispensables pour la formation et la conservation
de la conscience de soi. On peut perdre une portion importante
de la substance du cerveau sans que la conscience soit altérée
ou, du moins, elle reparait aprés la guérison des parties affec-
tées. Les sensations et leurs organes différent beaucoup avec



DIEU ET L'HOMME 367

les diverses especes d’animaux, et cependant les phénomenes
psychiques qui en résultent (affections, actions de I'dAme, per-
ceptions) doivent étre essentiellement les mémes. Preuve nou-
velle que comme deux facteurs différents concourent, le méme
effet peut étre obtenu par des moyens différents ou seulement
semblables. Il s’agit uniquement de savoir si la réunion de
I’ame & un nouveau corps est physiologiquement admissible.
Or, elle est méme exigée comme consequence des principes
qui, d’apres la science, dominent la nature. La nature vise tou-
jours & procurer aux forces les moyens de se manifester et d’a-
gir. Non seulement toutes les forces de la nature ont en elles
une certaine loi qui en régle l'action, mais elles trouvent tou-
jours au dehors les moyens, les conditions qui leur permettent
d’agir. Ce n’est que par ce moyen-la que V'ordre et la régularité
régnent dans la nature. Pour étre conséquente la sciencede la
nature doit admettre que 1’aAme & son tour aura l'occasion de
s'affirmer non seulement une fois et pour un instant, mais d’une
facon permanente. De sorte qu’aprés la mort, ’'dme humaine
pourra bien étre privée temporairement de la conscience, mais
qu’eile est destinée & la retrouver plus tard avec tout son con-
tenu antérieur en s’unissant & un nouveau corps, I’élément ter-
restre et accidentel, dat-il disparaitre. Du point de vue des
sciences naturelles, on peut maintenir que cette évolution doit
toujours aller se renouvelant sans cesse, mais on doit accor-
der qu’il peut y étre mis un terme par 'union de I’ame & un
corps qui ne puisse plus en étre séparé. Quant a la raison, elle
exige une solution de ce genre, parce qu'une évolution sansbut
et sans terme est irrationnelle. Par conséquent la science de la
nature ne peut combattre la foi & 'immortalité del’Ame au sens
qui vient d’étre indiqué : pour étre logique, elle doit méme en
affirmer, sinon la vérité, du moins la vraisemblance.

J.-F. ASTIE,
(A suivre.)




	Dieu et l'homme. Partie I, Le corps et l'âme

