
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: Dieu et l'homme. Partie I, Le corps et l'âme

Autor: Astié, J.-F. / Ulrici, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIEU ET L'HOMME

I. Première partie: Le corps et l'âme.

PAR

Dr H. ULRICI «

La seule question philosophique dont la solution intéresse

encore notre époque c'est celle de savoir lequel est le vrai du

matérialisme ou du spiritualisme. Le problème est
psychologique. Le matérialisme est en effet une simple hypothèse
comme le spiritualisme, en ce sens que toutes les explications
des phénomènes ne sont que des hypothèses plus ou moins
solidement établies. Le matérialisme est une hypothèse
psychologique. En effet, il ne nie nullement les phénomènes qu'on est

convenu d'appeler psychiques. Comment pourrait-il le faire
sans contester aussi la présupposition de tous les

phénomènes, le fait qui est à la base de tous les autres faits, le fait
de la conscience et par cela même la représentation, la
connaissance, la science, c'est-à-dire sans se renier lui-même en

tant qu'il aspire à être lui-même une connaissance, une science?
Le matérialisme ne prétend uniquement qu'à expliquer les

phénomènes psychologiques. Au lieu de voir en eux les effets
d'une causalité différente du corps et appelée âme, il les tient
pour des manifestations de certaines fonctions de l'organisme,

1 Gott und Mensch, von Dr Hermann Ulrici. I. Leib und Seele. Erster
physiologischer Theil. Zweite vermehrte Auflage.— Leipzig, T.-O. Weigel.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 22



322 Dr H. ULRICI

spécialement du cerveau, avec le concours de tout le système
nerveux. Le matérialisme est une espèce de psychologie, en ce

qu'il représente une des explications auxquelles la science a

eu recours pour rendre compte des phénomènes psychiques.
Cette explication conduit inévitablement au Système de la

nature, du baron d'Holbach et à L'homme machine, de Lamet-

trie, qui firent une sensation passagère il y a une centaine d'années.

Ce n'est que dans la manière de présenter ces principes
que le matérialisme contemporain diffère de celui du siècle

dernier. Bien que l'homme ne soit pour lui qu'une machine,
il évite d'employer ce mot choquant. Il préfère dire que, comme
tous les autres êtres vivants, l'homme doit son origine à une
combinaison tout à fait particulière des éléments primitifs ou

atomes, qui s'est effectuée dans des circonstances spécialement
favorables, sous l'action des forces naturelles de la physique et
de la chimie.

Aux yeux des matérialistes modernes, comme pour d'Holbach,

la pensée n'est qu'une modification de la sensibilité
physique. Toutefois la sensation, d'après Moleschott, est rapportée
de l'organisme aux choses, tandis que le Système de la nature
y voyait un changement déterminé dans notre cerveau, provoqué

par les impulsions que nos organes reçoivent de causes
externes ou internes. D'Holbach définit la perception: l'impression

devenue consciente, un ébranlement communiqué du
dehors aux organes et transmis par ceux-ci au cerveau. Vogt,
ayant recours à la notion physiologique des sécrétions, prétend
que les représentations sont sécrétées par le cerveau, comme
la bile par le foie et l'urine par les reins. Ou encore d'après
Moleschott, la pensée est un mouvement, une translation de la
matière du cerveau. D'après le Système de la nature, la volonté
est cette modification de notre cerveau qui le pousse à l'action,
c'est-à-dire au mouvement des membres de l'organisme, en

vue d'obtenir ce qui le modifie d'une façon conforme à son
être. Selon Moleschott, la volonté est l'expression nécessaire
d'un état de notre cerveau, provoqué par des impressions
extérieures. Dans un cas pas plus que dans l'autre, il ne saurait
être question de liberté de la volonté. Le péché et le crime sont



DIEU ET l'homme 323

les conséquences d'un état maladif ou anormal du cerveau.
En un mot, tandis que le Système de la nature se borne à

présenter en général l'homme comme un pur produit de la
nature, au-dessus de laquelle il ne saurait s'élever même en

pensée, le matérialisme moderne, spécifiant davantage,
déclare que l'homme est la résultante des parents et de sa nourrice,

du lieu et du temps, de l'air et de la température, du son
et de la lumière, de l'alimentation et du vêtement, ou pour
employer la formule de Feuerbach, que l'homme est tout simplement

ce qu'il mange.
Rien de plus aisé que de montrer que les conséquences de

ces principes aboutissent à renverser le matérialisme comme
théorie scientifique. La vérité et l'erreur ne sont plus que de

vains mots sans signification ni portée. Il ne saurait pas plus
être question d'une représentation vraie ou fausse que d'un
mouvement vrai ou faux de la matière du cerveau, d'une bile
vraie ou fausse. Ce n'est donc qu'en se contredisant lui-même
que le matérialisme peut en venir à tenir ses principes pour
vrais et ceux des adversaires pour faux. Toute idée, toute
association d'idées n'étant que la résultante inévitable d'un procès

naturel, les circonstances une fois données, toutes les

pensées ont une valeur égale, aucune ne saurait prétendre
l'emporter sur les autres. Si elles diffèrent de forme et de

contenu, cela tient à certaines circonstances et conditions qui ont
concouru à leur formation. Admettra-t-on une distinction entre
des circonstances favorables et défavorables, entre un état normal

et une condition anormale du cerveau sécrétant les pensées

Mais pour être en droit de parler de circonstances
défavorables, il faut partir de l'hypothèse qu'on doit aboutir à

certains résultats déterminés. Or comme, d'après le matérialisme,

tout ce qui arrive est la résultante d'une combinaison
accidentelle de matières et de forces, tous les produits doivent
avoir la même valeur; peu importe ce qui arrive, une combinaison

doit valoir autant ou aussi peu que l'autre.
Cette distinction entre circonstances favorables et défavorables

est de plus contredite par les faits. La même chose, dans
des circonstances d'ailleurs parfaitement identiques, est conçue



324 D' H. ULRICI

différemment par divers hommes. Mais dira-t-on peut-être
que ces hommes devront alors différer par le cerveau ou par
les nerfs? Cependant ces divers états, ces diverses conditions
du cerveau sont, d'après le matérialisme, aussi légitimes les

unes que les autres. Pour parler d'un état normal ou anormal
du cerveau, il faut partir de l'hypothèse que la formation de

cet organe a lieu conformément à un certain type préalable qui
se réalise toujours, quand il ne survient pas des obstacles
intérieurs ou extérieurs. Mais le matérialisme ne saurait admettre
une puissance normatrice de ce genre présidant au développement.

Il faudrait pour pouvoir dominer ces matières et ces
forces que, dès le commencement, cette puissance normatrice
les eût déterminées et mesurées. C'est là admettre préalablement

une force qui a ordonné, prédisposé les matières, les

forces en vue de la formation d'un cerveau normal, une force

par conséquent agissant d'après certaines règles, en vue
d'atteindre un certain but, c'est-à-dire exactement le contraire de

cette combinaison accidentelle de matières et de forces aveugles

que le matérialisme place à la base de toute existence. On

ne saurait même admettre sans contradiction que ces matières
et leurs forces se combinent accidentellement en un certain
ordre normal qui persiste. Né accidentellement, cet ordre normal

ne peut se maintenir et continuer d'agir qu'accidentellement.

Mais une norme qui agit accidentellement, un ordre
accidentel qui, à chaque instant, peut se changer, se troubler,
n'est plus de la régularité ni de l'ordre, puisque ses produits
résultent de jeux du hasard, agissant aveuglément sans aucun
plan, sans aucun ordre. Ce n'est pas assez que le matérialisme
soit condamné à se contredire en remontant, pour rendre
compte des pensées diverses, à des états réguliers et irréguliers
du cerveau. Ceux-ci ne sont à leur tour qu'une fiction qui ne
saurait subsister devant les faits. Physiologiquement, il n'y a

pas la moindre différence entre le cerveau d'un idiot et celui
d'un homme d'esprit, pour ne pas parler du cerveau d'hommes
également bien doués. Et cependant quelles profondes
différences de pensées, non seulement entre les imbéciles et les

gens d'esprit, mais entre des hommes également bien doués



DIEU ET l'homme 325

Néanmoins, la mission de la science consiste toujours à faire

disparaître les différences. Elle doit détruire l'erreur et la fausseté

en remontant à leur source, en vue de réunir tous les
hommes sous le sceptre de la vérité douée de ce merveilleux
caractère, qui consiste, une fois découverte et reconnue, à se

frayer inévitablement la voie en se soumettant et en émancipant

les esprits.
Le matérialisme ne peut concourir à remplir cette mission ;

elle n'existe pas d'ailleurs pour lui; il est condamné à nier la
vérité. Il n'a jamais cherché à prouver comment il se fait qu'une
irritation nerveuse provoquée par un son de voix, ou par la

vue de quelques caractères, — si tant est qu'elle puisse provoquer

dans le cerveau la sécrétion d'une pensée nouvelle, — est

en état de provoquer la conviction ou la simple représentation
que l'idée précédente est fausse et la nouvelle vraie. Pour le
matérialisme, tout progrès devrait consister en un perfectionnement

du cerveau. Mais comment un cerveau défectueux,
mauvais, produira-t-il une pensée dont la réalisation amènera
son perfectionnement à lui-même? Comment la pensée née
dans le cerveau d'un Allemand sera-t-elle admise et reconnue
pour vraie par le cerveau d'un Persan ou d'un nègre, formé et

développé dans des circonstances toutes différentes? La
matière du cerveau changeant constamment, suivant les
circonstances extérieures auxquelles il demeure soumis, comment se

fait-il qu'il puisse garder une pensée, l'analyser, la mettre en

rapport avec d'autres, en un mot comment peut-il réfléchir,
observer

Plus de vérité généralement reconnue; autant de cervelles,
autant d'idées; plus de science, pas plus celle des matérialistes

que celle de leurs adversaires. Aucune différence n'existant
entre le cerveau d'un spiritualiste et celui d'un matérialiste, la
pensée du premier, quand il maintient son hypothèse, ne saurait

avoir moins de valeur que celle du second quand il avance
la sienne. Il doit par conséquent donner raison à celui qui lui
donne tort à lui-même, c'est-à-dire que le matérialisme se nie
lui-même comme science, condamné qu'il est à se contredire.

Il ne saurait s'en tenir à la négation de la liberté de la volonté;



326 Dr H. ULRICI

il faul qu'il nie la volonté elle-même. De fait, la volonté n'est
rien d'autre que l'activité au moyen de laquelle je fais d'une
impulsion donnée le motif de mes efforts, que l'acte par lequel je
donne une valeur à l'impulsion, soit libre ou non. Si, commela
pierre qu'on pousse, je devais donner immédiatement suite à

l'impulsion reçue, je n'aurais plus ni liberté ni volonté.
L'ingrédient d'activité propre qui se trouve dans chaque acte doit

persister dans la volonté, s'il est encore question de volonté et
d'action comme distinctes de ce qui arrive simplement. Un
être qui dans aucun sens, sous aucun rapport, ne se détermine,
mais est déterminé, ne se meut, mais est mis en mouvement,
cet être ne veut pas, il ne fait qu'obéir ; il n'agit pas, il est
exclusivement passif. C'est bien là la place que le matérialisme
assigne à l'homme lorsqu'il en fait une machine dépendant à

tous égards des forces physiques et chimiques de la nature. Il
n'est plus qu'une apparition momentanée dans le mouvement
perpétuel des atomes qui vont se groupant et se désagrégeant
sans cesse. Il ne saurait même réagir contre ce mouvement; il
faudrait pour cela qu'il eût une certaine force en lui-même, une
impulsion partant de lui-même, c'est-à-dire qu'il y eût en lui
plus qu'il n'est impliqué dans l'idée d'un être qui n'est
qu'excité, déterminé du dehors.

Il est clair que la responsabilité de l'idée morale ne saurait
subsister. Le matérialiste moderne n'est donc que logique
quand il ne voit dans les actions immorales que l'effet d'une
maladie chronique ou les symptômes d'un état maladif du
cerveau et du système nerveux. Mais, encore ici, la physiologie ne
réussit pas à constater la moindre trace de différence entre le

cerveau d'un homme vertueux et celui d'un criminel. Outre

que cette hypothèse arbitraire est sans valeur scientifique, le

matérialiste se voit condamné à se contredire une fois encore,
en accordant la même valeur au vice qu'à la vertu. La vertu
peut être aussi bien que le vice le résultat d'un état maladif du

cerveau. Au point de vue matérialiste, cette assertion est la plus
probable. L'expérience nous montre en effet que l'immoralité
et l'injustice sont plus communes. La maladie ne pouvant être



DIEU ET l'homme 327

qu'une exception, la santé la règle, le fait le plus commun doit
être l'état normal.

Tout cela ne suffit pas pour réfuter le matérialisme. Il n'est
atteint par ces conséquences qu'en tant qu'il prétend être une
science, un système philosophique. La conséquence logique de

l'hypothèse matérialiste c'est le scepticisme, ou mieux encore
le pur subjectivisme. Si donc le matérialisme arrivait à prouver
que sa conception fondamentale s'appuie sur les faits, il aurait
raison d'aboutir au subjectivisme absolu. Car il n'est pas
contradictoire d'admettre que les opinions les plus opposées, y
compris le matérialisme, ne soient que des fantaisies momentanées,

soumises aux caprices du hasard. Il faudrait pour cela que
les faits auxquels le matérialisme en appelle fussent des vérités
objectives à l'abri de tout doute. Alors nous nous trouverions
en face d'une contradiction nouvelle. En partant de l'hypothèse
d'une vraie connaissance, on arrive à nier toute science
humaine; de la certitude admise de ces faits résulterait l'incertitude

universelle ; en partant de l'hypothèse d'une science
déterminée, on arriverait à nier toute science ; les conséquences
se chargeraient de renverser les prémisses. Le matérialisme
peut répondre à cette objection. Il n'a qu'à dire que certains
faits généraux sont revêtus d'un caractère irrésistible de certitude

et d'évidence, tandis que tout le reste n'est qu'un ensemble

d'opinions purement subjectives qui dépendent des
circonstances et des dispositions des individus. Cette supposition n'est

pas en elle-même contradictoire. Et si les faits étaient prouvés,
il faudrait bien nous y soumettre, puisque nous ne pouvons rien
ni contre la manière d'être bien constatée de la nature, ni contre
celle de notre propre être.

Il faut donc accorder que le matérialisme n'est réfuté que
lorsque les fondements sur lesquels il s'appuie sont renversés,
que lorsqu'il est établi que les faits auxquels il en appelle ne
sont pas revêtus du caractère d'évidence qu'il leur prête, qu'ils
ne comportent pas les conséquences qu'il en tire. Or, les points
de départ et d'appui du matérialisme constituent justement son

point fort. Les résultats récents des sciences naturelles parais-



328 D1' H. ULRICI

sent déposer en sa faveur. Il se rencontre ici avec la tendance
de l'époque éminemment réaliste et pratique; il a pour lui les
tendances matérialistes du peuple et de ses conducteurs. C'est
de là qu'il tire cette force de conviction qui fait défaut à ses

principes théoriques. C'est ainsi que le matérialisme a réussi, —
il faut lui en tenir compte, — à faire descendre la philosophie
allemande de ces hauteurs vertigineuses de la spéculation où
elle était privée de point d'appui et.de toute valeur scientifique,
pour reprendre la voie fatigante et réfléchie de la recherche
scientifique. Il a appris à la philosophie que tout fait est une
puissance contre laquelle ne sauraient prévaloir ni la pensée

pure ni la dialectique la plus pénétrante. Car en en appelant
aux faits, il insiste sur un des facteurs essentiels de cette nécessité

de la pensée sur laquelle reposent toute certitude et toute
évidence, toute connaissance et toute science.

C'est justement cette puissance incontestable des faits qui
nous oblige à soumettre à un sévère examen les principes du
matérialisme. Pourquoi se borne-t-il à nier l'existence de l'âme
humaine sans contester celle du corps humain et des fonctions
organiques? Comment se fait-il que l'existence réelle de l'âme
soit problématique, tandis que personne ne met en doute l'existence

de l'homme corporel en tant qu'être spécial et organisé?
Dira-t-on que c'est parce que nous percevons sensiblement
notre corps, ce qui n'est pas le cas de notre âme? Mais le
matérialiste qui se contente de cette réponse, admet l'existence
réelle de choses, de mouvements, de forces qu'il ne perçoit
nullement au moyen des sens. Nous admettons tous que la terre
est ronde et se meut autour du soleil, bien que, loin de nous le
faire voir, les yeux nous montrent le contraire. Le matérialisme
admet une force de gravitation, de cohésion, d'affinité chimique,

bien que nous ne voyions rien d'aucune de ces forces qui
n'échappent pas moins que l'âme à la perception au moyen des

sens. La logique dissipe la contradiction apparente. Elle nous
montre que nous sommes faits de telle manière que nous ne
devons tenir comme existant réellement que ce que les lois de

notre pensée nous obligent à tenir pour tel, que nous soyons
du reste informés de son existence par les sens ou par la ré-



DIEU ET l'homme 329

flexion, par les conclusions ou les conséquences logiques. La
logique montre en effet que toute certitude, toute évidence se
fonde sur une double activité de l'esprit. Celle-ci consiste en

partie dans les conditions naturelles de notre pensée et se
manifeste au moyen des lois, des normes logiques, en partie
dans les iniluences qu'elle reçoit et qui la contraignent à réagir
d'une manière déterminée. Voilà pourquoi nous ne pouvons
faire autrement que d'admettre que tout objet est égal à lui-
même, A A et non A non A. Voilà pourquoi nous ne
pouvons nous empêcher de reconnaître une existence réelle à ce

qui est objet de notre perception sensible. Nos sensations,
sentiments et perceptions s'imposent en effet à nous de façon
telle que nous sommes forcés de les avoir, que nous n'y
pouvons rien changer et que la loi de causalité nous oblige à chercher

une cause à ces choses qui s'imposent à nous. Voilà pourquoi

nous rapportons nos sensations aux choses comme à leur
cause. Mais au commencement nous ne nous apercevons pas

que notre impression n'est pas exclusivement produite par l'action

des objets sur nous, que notre propre être y est pour quelque

chose. C'est l'expérience qui vient nous instruire. Elle nous
enseigne que les objets, tout en étant la cause de nos sensations,
peuvent être fort différents de ce qu'ils nous semblent être
quand nous les percevons.

Ce fait explique pourquoi, dès les temps les plus anciens,
certains hommes onl nié l'existence de l'âme, tandis que d'autres

l'affirmaient. Les résultats logiques auxquels nous venons
d'arriver autorisent en effet quiconque estime avoir de bonnes

raisons pour cela à affirmer l'existence indépendante de l'âme,
bien qu'il ne puisse la montrer à chacun comme il ferait pour
une pierre ou pour une plante. Mais justement parce qu'il ne

peut montrer l'âme, tout dépend de la valeur des arguments
qu'il croit pouvoir avancer pour y croire. La loi de causalité

nous oblige sans contredit à chercher une cause des divers
phénomènes psychologiques qui se trouvent en nous. Mais contre
l'admission d'une essence appelée âme, il s'est toujours élevé
les objections suivantes : 1° Fût-on obligé de remonter à une
cause particulière de chaque phénomène, en résulterait-il pour



330 Dr H. ULRICI

l'âme une existence réelle indépendante de celle du corps?
2° Les soi-disant phénomènes psychologiques ne seraient-ils

pas la conséquence de certaines combinaisons complexes de

l'organisme, ce qui rendrait inutile l'idée d'une cause distincte
du corps?

Les résultats des sciences naturelles paraissant confirmer ces

idées, l'étude psychologique doit débuter par les examiner.
Dans ce but, il faut se demander : 1° Qu'est-ce que les sciences
naturelles entendent par existence réelle, qu'entendent-elles
par l'être ; 2° En quoi consistent les forces et les fonctions de

l'organisme qui sont la condition ou pour parler avec le
matérialisme, la cause des phénomènes psychiques? C'est la physiologie

seule qui permet de répondre à ces questions.

LE PROBLÈME PHYSIOLOGIQUE

I

Essence de la matière et notion de l'organisme.

I. Matière et force. Ce n'est qu'au moyen de l'expérience
qu'on s'assure de l'existence d'un objet quelconque. Nous ne

pouvons en effet le connaître qu'en tant qu'il se fait connaître à

nous, c'est-à-dire qu'il concourt de façon telle que nous en
obtenions une perception, une connaissance empirique. Les

sciences naturelles ne considèrent comme existant réellement

que ce qui possède une existence matérielle. En effet, toute
connaissance d'un objet ne peut partir que de l'expérience et

on ne peut constater scientifiquement et contrôler que ces seuls

résultats de l'expérience qui reposent sur la sensation, la

perception sensible. Or les sens ne nous font connaître immédiatement

du moins que des objets matériels. La question de

savoir s'il existe quelque chose d'immatériel ne relève pas des

sciences naturelles. Celles-ci en effet ne s'occupent que de ce

qui s'impose à tous par l'expérience immédiate. Voilà pourquoi
elles se vantent d'être des sciences exactes, elles ne tiennent

pour scientifiquement vraies que les choses de la vérité
desquelles chaque individu peut se convaincre par sa propre intui-



DIEU ET L'HOMME 331

tion, observation, expérience, c'est-à-dire les objets matériels.
Sans nier l'existence d'un immatériel, d'une âme, les sciences
naturelles doivent l'exclure du champ de leurs études.

La matière c'est ce qui tombe sous le sens du toucher, ce qui
est saisissable. Ce n'est encore là toutefois que la détermination

générale qui sert de base à la notion de matière. A cela

viennent s'ajouter nécessairement d'autres qualités, concernant

des phénomènes d'équilibre et de mouvement, qui peuvent

être plus aisément perçues par la vue que par le toucher.
Ces phénomènes et leurs lois rentrent, aussi d'après les physiciens,

dans la notion de matière. Aussi lorsque des phénomènes
de ce genre se présentent, conclut-on à l'existence de la

matière, bien qu'on ne puisse pas la saisir immédiatement, parce
qu'elle est trop éloignée ou voilée, ou trop ténue. Les fonctions

de tous les autres sens concluent également à l'existence
de la matière, qui est ainsi la base la plus générale des phénomènes

naturels.
Cette définition ne nous dit pas ce que la matière est en

elle-même. Nous savons seulement que son caractère principal

ou fondamental consiste à être saisissable à la main et que
cette qualité se rattache très étroitement à d'autres qui
peuvent être perçues par les sens. Il faut cependant nous en

contenter puisque jusqu'à présent les matérialistes n'en ont pas

trouvé de meilleure.
Toutefois la matière n'est saisissable qu'en tant qu'elle est

pour nous objet de phénomène, et non en elle-même, telle

qu'elle doit être pensée. En effet, d'après les naturalistes, la

matière n'est pas une masse égale et continue. Chacun sait que
les objets matériels peuvent ou bien se briser d'eux-mêmes en

un grand nombre de parties ou être morcelés artificiellement.
La chimie a montré de plus que les objets matériels peuvent
être dissous, non seulement mécaniquement en parties
essentiellement identiques, mais encore chimiquement en parties
essentiellement différentes. Et ces parties chimiques, ces

matières chimiques qui ne peuvent plus être dissoutes, analysées,

se retrouvent dans les plus petites parties d'un corps qui n'est

divisé que mécaniquement ; elles sont les éléments qui consti-



332 D1' H. ULRICI

tuent les choses, les substances qui se trouvent à la base des

choses que nous voyons.
Ces petites parties, que le microscope peut seul faire voir,

sont appelées molécules par les sciences naturelles. Elles ne
peuvent être remarquées au moyen du tact ; elles ne sont plus
saisissables. Néanmoins toute matière, toute masse saisissable
consiste en molécules.

La science de la nature va plus loin encore. Appuyée sur
plusieurs faits, elle conclut que la discrétion de la matière en
elle-même va au delà de toute division saisissable pour se

perdre dans ce qui ne peut absolument pas être perçu. Les

petites molécules des corps encore percevables au moyen du

microscope sont à leur tour composées de petites parties
élémentaires qui, si elles ne sont pas absolument simples, doivent
être considérées comme physiquement et chimiquement
indivisibles, parce que scientifiquement on ne peut trouver aucun
moyen de les diviser encore. La science de la nature appelle
ces éléments des molécules, atomes, en parlant de l'idée de

leur indivisibilité : en dernière analyse ce sont ces atomes qui
constituent les corps, toute matière percevable.

Il y a deux espèces d'atomes, les pondérables, ceux dont la

pesanteur peut être appréciée et qui sont soumis aux lois de la

gravitation, et les impondérables, qui se trouvent dans tous
les corps et forment autour des premiers et des molécules

une sphère, tout en s'en maintenant distincts. Ce sont ces
atomes impondérables et leurs mouvements qui constituent les

phénomènes de la lumière et de la chaleur, et vraisemblablement

ceux du magnétisme et de l'électricité. On les appelle
également atomes d'éther, parce que la science de la nature
admet qu'une infinité de ces atomes remplissent l'espace infini
du monde.

Cette hypothèse des atomes n'a pas jusqu'à présent été
réfutée : elle se justifie également aux yeux du philosophe.

Ces trois notions (matière, molécule, atome) rentrent dans

l'expression générale d'étoffe ; seulement, il faut se bien
rappeler que la définition : la matière est le saisissable, s'applique
non à l'étoffe mais à la malière seule. Le substratum de la ma-



DIEU ET l'homme 333

tière, le vrai être au sens physique, consiste en atomes, en
atomes absolument insaisissables et imperceptibles. De sorte que
ce qui est palpable dans la nature, la matière, consiste en

impalpable, ou mieux est en soi impalpable; ce qui apparaît est

en soi quelque chose qui n'apparaît pas; le sensible est en soi

suprasensible; le divisible, indivisible. On n'a donc pas droit
de prétendre que tout être réel, naturel, est saisissable, tombe

sous les sens. En effet, les éléments desquels sont faites toutes
ces choses sensibles ne sont pas dans ce cas. On doit tenir
pour matériel tout ce qui est un composé d'atomes, qu'il soit
d'ailleurs perceptible ou non par les sens.

Ce résultat est de la plus haute importance pour la psychologie.

On ne peut plus tenir pour immatériel ce qui ne tombe pas
sous les sens, puisque la matière elle-même n'j tombe pas dans

ses parties constitutives. L'âme ne sera pas non plus immatérielle

puisqu'elle est simple, car la matière est également simple
et indivisible dans ses éléments. L'absence d'étendue ne saurait
non plus être donnée comme un trait fondamental de l'immatériel.

Tout ce qui est matériel, consistant en une réunion
d'atomes, n'est pas constant, mais discontinu, morcelé en atomes

(atomistisch gegliedertes); l'immatériel est au contraire constant,
une unité continue, non interrompue, et comme tel nécessairement

étendu. Si l'atome matériel réduit à sa plus extrême
petitesse n'est plus qu'un point qui ne peut exister qu'en union
avec d'autres atomes et de ce fait acquérir une étendue perceptible,

l'immatériel sera un atome, existant par lui-même,
indivisible parce qu'il est simple, et en vertu d'une force d'expansion

remplissant un espace déterminé. En un mot, l'atome
matériel et l'atome immatériel ont ceci en commun d'être simples,
c'est-à-dire indivisibles et imperceptibles aux sens. L'immatériel

se distingue du matériel en ce que celui-ci, réduit à n'être
qu'un simple point dans l'espace, ne peut exister qu'uni à d'autres

atomes, tandis que l'immatériel, libre de cette limitation
s'étendant sur un espace donné, le remplit d'une manière
continue, existe par lui-même, sans qu'il ait nécessairement besoin
d'être uni à d'autres atomes.

Tout ceci ne prouve pas encore qu'il existe un être immaté-



334 D1' H. ULRICI

riel. Nous nous bornons ici à tirer, pour le moment, une
conséquence de la notion que les naturalistes donnent de la nature. La
notion de la matière et celle de l'atome étant opposées (la
première étendue, la seconde non étendue), quel droit les sciences
naturelles ont-elles de déclarer que l'atome est matériel, ou qu'y
a-t-il de commun entre la matière et l'atome pour qu'on puisse
les faire rentrer l'un et l'autre dans la notion d'étoffe En d'autres

termes, comment l'indivisible peut-il donner le divisible,
le non-percevable, le percevable, l'impalpable, le palpable?

Pour répondre à ces questions, nous sommes amenés à

examiner la notion que les sciences naturelles donnent de la force.
Il n'y a, en effet, que certaines forces, communes à la matière
et aux atomes, qui constituent l'élément général de ces notions
et qui transforment les atomes en matière.

Les atomes pondérables et les impondérables ont en commun
les deux forces fondamentales de l'attraction et de la répulsion.
La première se manifeste : 1° au moyen de la pesanteur qui fait

que toutes les parties d'un même corps, terre ou corps céleste,
sont attirées vers leur centre commun et que, de plus, tous les

corps s'attirent les uns les autres conformément à une loi
déterminée. L'attraction agit : 2° sous la forme de la cohésion et
de l'adhésion. En vertu de la cohésion, toutes les parties
semblables de la masse d'un corps sont maintenues ensemble dans

une certaine position et un ordre déterminé. En vertu de la
force appelée adhésion, des parties différentes d'une masse sont
attirées et retenues par celle-ci. L'attraction agit : 3° comme
affinité chimique en vertu de laquelle des atomes d'espèce différente

s'attirent réciproquement et s'unissent chimiquement
pour former des corps de même espèce. L'attraction
concourt : 4° à cette activité appelée force vitale. C'est cette force

qui réunit les atomes constituant les corps organiques, d'après
certaines proportions chimiques déterminées et cela sous forme
de cellules rattachées les unes aux autres, les attire les uns vers
les autres et les maintient ensemble. L'attraction se montre :

5° dans la manière d'agir du magnétisme et de l'électricité.
L'action de la force de répulsion n'est pas moins variée. Elle

se manifeste 1° d'une façon tout à fait générale comme force de



DIEU ET l'homme 335

résistance, soit force d'inertie, en vertu de laquelle aucun corps
ne se meut lui-même, ni ne s'arrête une fois mis en mouvement.
La force de résistance au sens plus étroit du mot est celle par
laquelle tous les atomes, molécules et corps, cherchent à maintenir

le lieu qu'ils occupent dans l'espace, de même que leur
existence, et se défendent par conséquent contre toute tentative
de les expulser de leur place ou de les absorber. La répulsion
agit : 2° comme élasticité, en vertu de laquelle les corps, non
contents de repousser toute pression venant du dehors, s'étendent

de nouveau quand la pression a disparu, pour reprendre
leur volume antérieur. Elle agit également : 3° comme force de

répulsion dans le sens le plus étroit, inhérente à tous les gaz et

agissant de telle façon que non seulement les atomes des gaz
se repoussent quand ils sont précipités les uns contre les autres
mais aussi de manière à remplir tout espace vide qui se

rencontre. La répulsion prête aussi son concours : 4° à la force
vitale; elle en est le côté en vertu duquel les corps organisés
repoussent les matières qui leur sont dangereuses ou dont ils
n'ont plus que faire. La répulsion se manifeste : 5° dans les forces

électriques et magnétiques, spécialement dans la chaleur
qui étend, désagrège les molécules des corps.

Après avoir signalé le grand rôle que jouent les deux forces
de l'attraction et de la répulsion, il s'agirait de définir la force.
Les sciences ne se chargeant pas de la chose, il faut recourir à la
logique qui entend par là la cause d'une activité donnée. La
force ne peut donc être perçue en elle-même, elle ne se manifeste

que médiatement au moyen de l'activité qui en résulte.
Mais que faut-il entendre par activité? Il ne peut être question
d'en donner aucune définition, pas plus que du mouvement qui
en est un autre nom, parce que ce sont là de ces intuitions
simples et primitives qui servent à définir tout le reste. Chaque
force naturelle se confond avec ce que dans la nature organique
on appelle un penchant, une propension. De sorte que si dans le
monde organique et psychique noustrouvons des phénomènes se

distinguant clairement de certains autres, nous sommes en droit
de leur assigner pour cause une force spéciale, une propension
particulière. Or, les sciences naturelles, le matérialisme lui-



336 Dr H. ULRICI

même, admettent qu'il y a de ces phénomènes particuliers
appelés psychiques. Seulement on nie que ces phénomènes
autorisent à admettre une âme indépendante du corps. Chaque force
dans la nature n'est pas seulement conditionnée par une
matière, mais liée à elle : point de force sans matière.

Cette assertion, admise par presque tous les naturalistes,
suppose que nous connaissons parfaitement bien ce qui constitue
l'essence de la matière et de la force. Or, nous ne savons ce que
la force est en elle-même, nous ne la connaissons que par ses

manifestations et ses effets. L'essentiel, c'est que l'étoffe qu'on
prétend distinguer de la force, dans la lumière, par exemple,
se dissout dans la notion de force, n'est qu'une force, une
manifestation de force et se confond en réalité avec elle.

Il ne sert de rien de se réfugier dans le domaine de l'abstraction

pour prétendre que l'étoffe est l'élément absolument
général, ce qui est la présupposition de toute force et de toute
activité qui pour être atome doit avant tout être.

liest certain en effet que pour agir la force doit être. L'étoffe
ne saurait non plus être conçue comme quelque chose d'inerte,
d'inactif, d'immobile, portant en soi le principe d'une activité

pour se manifester comme force dès que la condition voulue
se présente, le concours d'une autre étoffe ou d'une autre force.
En effet la force ne peut être inhérente à cet élément inerte, en

repos, et celui-ci ne peut se transformer en force et en activité

sans devenir quelque chose d'entièrement différent. Dans
le premier cas, si la matière renfermait en soi la force, elle ne
serait plus que la possibilité d'une manifestation de force, car
elle n'a aucun autre caractère positif. Dans le second cas, la
matière ne serait à son tour que force et activité, c'est-à-dire
cela même dont il s'agit de la distinguer, cela même qui, à ce

qu'on prétend, ne peut exister sans étoffe. Dans les deux cas
l'étoffe disparaîtrait, la notion de force nous resterait comme
unique contenu de la représentation.

On aboutit au même résultat avec des définitions plus
concrètes de l'étoffe. On arrive à identifier la notion d'étoffe avec
celle de résistance, c'est-à-dire donc avec celle de force.
Fallût-il admettre avec les naturalistes que la force et la matière



DIEU ET l'homme 337

sont toujours inséparables, cela ne suffirait pas pour établir
que la force n'est pas indépendante. Car il reste toujours à

savoir laquelle des deux est le porteur, le substratum, ce qui
existe pour soi. On a tout autant de droit d'affirmer que la
matière est liée, attachée à la force. Ce n'est donc qu'en vertu
d'une hypothèse arbitraire qu'on arrive à accorder à la matière
une existence indépendante qui est refusée à la force. Il est
évident que c'est plutôt le contraire qui est vrai, puisque la science
delà nature reconnaît que la force est la cause de tous les
phénomènes de la matière. Encore ici comme partout, la prétendue

étoffe finit par se dissoudre en force : on ne réussit pas à

maintenir de différence entre les deux notions.
Comment pourrait-il en être autrement? L'étoffe n'existerait

pas pour nous si elle ne faisait acte de présence, ce qu'elle ne

peut faire qu'en agissant sur nous, ainsi au moyen d'une force,
d'une activité qu'elle déploie. De sorte que pour nous, l'étoffe
n'est rien d'autre que la cause de cette impression, la force de

laquelle procède l'impression que nous recevons.
Mais, bien qu'elle ne soit pour nous que cela, ne pourrait-

elle pas être autre chose en elle-même? Car enfin la force ne
saurait être suspendue en l'air ; il faut bien qu'il y ait quelque
chose à quoi elle tienne, dont elle parte ; il lui faut une base,
un substratum d'où procèdent les forces qui nous
apparaissent comme qualités des choses. Il est plus évident encore
que nous ne saurions concevoir une activité sans quelque chose

qui l'exerce, aucun infinitif comme mouvoir, agir, penser, sans

un substantif qui se meuve, qui agisse, qui pense. — Mais, re-
pondrons-nous, ce quelque chose porteur de la force, ne saurait

à son tour être suspendu en l'air, car dans ce cas il ne
serait plus que la force d'être suspendu en l'air. Ce substratum

ne serait à son tour qu'une force, la force portant la qualité

qu'elle attire retient et groupe. De sorte que ce substantif
préalable, indispensable se trouve à son tour n'être que quelque

chose d'actif.
Comment distinguer quelque chose d'actif de l'activité? Dira-

t-on qu'il est le principe de l'activité, qu'elle en part et en

procède? Mais pour être cause de l'activité il faut qu'il la pro-
THÉOL. ET PHIL. 1879. 23



338 Dr H. ULRICI

duise de lui comme cause, ou qu'il se change en activité, c'est-
à-dire qu'en tant qu'il est l'activité provoquant cette
production ou cette trasnformation. S'il n'est activité que dans ce

sens que l'activité part de lui, il ne sera que le commencement
de l'activité, l'activité elle-même qui commence.

Enfin les défenseurs de l'étoffe sont hors d'état de dire ce

que pourrait bien être ce quelque chose qui porte la force et

qui exerce l'activité. N'est-ce pas une contradiction dans les

termes que d'admettre un certain quelque chose qui n'est
purement et simplement qu'une inconnue, un X. ne pouvant être
ni représenté, ni conçu, qu'on ne peut admettre faute de pouvoir

le penser? Qu'on ne nous objecte pas que nous ignorons
ce que sont la force, l'activité, le mouvement. Si nous sommes
hors d'état de dire ce que sont ces choses en elles-mêmes, c'est

parce que considérées ainsi elles sont absolument simples, et
saisissables par conséquent au moyen d'une simple intuition.
Or au moyen de cette intuition nous savons parfaitement ce

que sont le mouvement, l'activité, la force. Personne au
contraire n'est en mesure de penser, de se représenter, de voir ce

qu'est l'étoffe en soi.

Voilà ce que nous pourrions répondre aux naturalistes qui
demeureraient sans réplique. Mais la question des rapports de

la force et de l'étoffe, problème philosophique et psychologique,
non moins que naturel, n'en serait pas pour cela résolu. Et il
faut cependant le résoudre si on veut avoir une idée de l'âme
et de ses rapports avec le corps. Nous accordons sans peine,
que d'après le témoignage constant de l'expérience, toute activité

procède de quelque chose d'actif, qu'elle peut être distinguée

de ce à quoi elle est attachée. Mais il faut qu'on nous
accorde que ce quelque chose n'est connu que par ses
manifestations de force, ne se fait connaître que comme force.
Il faut qu'on avoue que cette étoffe ne se fait connaître que
comme saisissable, par la résistance qui en est la détermination

la plus caractéristique.
Partant de ce fait et nous rappelant que dans le cercle de

nos expériences il n'y a absolument rien qui ne fasse
connaître sa présence que par la seule résistance, nous sommes



DIEU ET l'homme 339

en voie de résoudre le problème. Il est manifeste en premier
lieu que la force de résistance se trouve en opposition avec
toutes les autres forces. L'essence de la résistance consiste en
effet uniquement en ceci : réagir contre une autre force (le
mouvement), tandis que de toutes les autres forces naturelles
aucune n'agit sans le concours d'une autre et n'a d'effet que
dans cette action commune. La force de résistance prise ainsi
exclusivement en elle-même apparaît alors nécessairement
comme matière, exactement comme elle est présentée par
ceux qui la préconisent. En effet comme simple force de résis-
tence elle ne peut provoquer ni mouvement, ni changement,
ni produire quoi que soit de positif. Tout son pouvoir consiste

à résister à d'autres forces, à les contrarier, à les arrêter,
et à demeurer nécessairement inerte aussi longtemps qu'elle
n'est pas attaquée par une autre force. Cette force d'inertie, de

résistance implique deux choses : la force d'être, qui consiste à

se maintenir dans son être, à se maintenir contre toute attaque,
pour se conserver, et en second lieu l'étendue, la force de se

maintenir en un lieu, à côté des autres êtres.
La force de résistance doit donc se trouver nécessairement

chez tout ce qui est, car sans cela il serait chassé du cercle
de l'existence, il cesserait d'être. C'est donc là la force
fondamentale, c'est-à-dire celle à laquelle toutes les autres doivent
être rattachées pour subsister. Aussi toutes les autres forces
sont elles bien rattachées à elle. Tel est le sens de l'axiome
sans étoffe point de force.

Mais nous ne possédons pas encore la notion de l'étoffe telle
que nous la présente l'expérience: la matière pure seule serait
exclusivement activité résistante ; mais dans le monde réel nous
ne rencontrons nulle part la matière pure. Le moindre atome
n'offre pas seulement de la résistance, il possède d'autres forces

encore : il déploie d'autres activités encore. Chaque atome
se présente en conséquence comme un point dans lequel
plusieurs forces se réunissent pour former un centre entouré de

tout un cercle d'effets. Il se manifeste justement comme actif
par le fait qu'il exerce les activités les plus diverses et se

distingue de chacune d'elles comme en étant le porteur. 11 doit



340 Dr H. ULRICI

en être ainsi. Car en fait cet atome comme point d'union de ses
forces ne se distingue pas seulement de chacune d'elles, mais

encore de l'ensemble d'elles toutes. Et cela non pas qu'il soit
le contraire de la force (de l'étoffe), mais plutôt parce qu'il
possède une force particulière différente des autres. En effet, les
forces diverses qu'il déploie ne peuvent être et demeurer unies
sans une force pour les unir, les retenir ensemble. Cette force

que doit également posséder tout corps, la matière comme
masse pour que le corps puisse exister comme une unité formée
d'atomes, cette force peut être appelée substance des atomes,
du corps, car elle se trouve sous toutes les autres forces du corps
et celui-ci ne peut exister qu'aussi longtemps qu'elle subsiste.

Quant à elle, elle n'agit pas en dehors mais au dedans, dans
les forces auxquelles elle sert de point de réunion. Voilà pourquoi

elle doit paraître en dehors nécessairement comme inactive,

comme repos, inertie, persistance. Autant il y a de ces

centres (atomes), autant il y a d'étoffes déterminées ayant
certaines forces particulières et, suivant les circonstances,
servant de point de départ à des activités déterminées.

Il résulte de là que l'étoffe, admise par tous, ne diffère en rien
de la force, mais qu'elle n'est tout simplement que la manifestation,

le phénomène d'une force centrale résistante, résultant
implicitement et nécessairement du fait que la force dans la

nature n'est pas quelque chose de tout à fait général n'admettant

aucune différence, mais qu'elle agit en des centres divers

qui se trouvent en rapport les uns avec les autres, agissant les

uns sur les autres. Dans chacun d'eux, des forces diverses se

trouvent groupées autour d'une force centrale qui leur sert de

lien et qui les conserve en leur état comme force de résistance.
Ainsi se trouve résolue la contradiction inhérente à la notion
de la matière donnée par les sciences naturelles qui en font un
ensemble d'éléments se contredisant les uns les autres.

Appliquant ces principes généraux à la question psychologique,

nous dirons qu'il n'est pas nécessaire que l'âme, c'est-
à-dire la force qui se trouve à la base des phénomènes psychiques,

soit liée à une étoffe matérielle différant d'elle (corps),
mais qu'il lui suffit d'être pourvue d'une force de résistance in-



DIEU ET L'HOMME 341

hérente et qui en retient ensemble les forces diverses. D'autre
part, il n'est pas indispensable que cette force de résistance
unie à la force psychique s'accuse au sens du tact et soit
saisissable comme la matière au sens restreint. En effet, les
atomes et les molécules les plus ténus et qui constituent la matière
ne se font pas connaître au tact, et les atomes impondérables
(les atomes d'éther) là même où ils se trouvent réunis en grandes

masses ne sont pas saisissables à la main, bien qu'ils
possèdent une force de résistance extensive et intensive. Pourquoi
la force de résistance de l'âme ne serait-elle pas intensivement
si faible qu'elle échappât à la perception du tact, de façon à

paraître à cet égard tout aussi peu perceptible que les éléments
fondamentaux de la matière? Néanmoins elle n'en participerait
pas moins à la nature de l'étoffe, en tant qu'une force de

résistance lui est inhérente ; la force de résistance est en effet le
but fondamental de tout ce qui est étoffe. Mais il n'est nullement

nécessaire pour cela qu'elle soit matérielle, elle est plutôt

immatérielle en temps qu'elle n'a nul besoin d'être formée
de parties, d'atomes : comme centre de forces, elle peut être
tout aussi simple que les atomes matériels, en se distinguant
toutefois essentiellement de ces derniers par ses forces
particulières- L'âme est-elle réellement ce qu'elle peut être d'après
les sciences naturelles, est-elle réellement immatérielle au sens

qui vient d'être indiqué; a-t-elle vis-à-vis du corps une
existence indépendante? Pour répondre à ces questions, il nous
faut examiner le rapport de l'âme et du corps. Comme nous ne

pourrions fixer les rapports entre l'âme et le corps sans
commencer par connaître ce dernier, nous examinerons ce qu'est
l'organisme en général, pour montrer la différence entre
l'organique et l'inorganique.

II. Notion de l'organisme. Les naturalistes, qui, comme
Liebig, admettent la force vitale, prétendent que c'est elle qui
distingue les êtres organiques des inorganiques. Elle provoquerait

du reste entre les mêmes éléments qui constituent le monde
inorganique cette combinaison moléculaire spéciale qui
s'appelle la vie, l'organisme. Les naturalistes qui, comme Lotze, ne
veulent pas admettre la force vitale, font consister la différence



342 Dr H. ULRICI

entre l'inorganique et l'organique en une force autre que les

forces physiques et chimiques. Les phénomènes de la

croissance, de la nutrition, de la propagation ne sauraient être
ramenés à des causes physiques et chimiques. Les naturalistes
sont obligés de parler de forces spéciales qui pour nous
constituent la force vitale : c'est nous refuser le mot tout en accordant

finalement la chose. La finalité, la teleologie est un autre
trait carastéristique de l'organisme. Elle est interne en ce que
toutes les parties de l'organisme sont réglées d'après un plan
qui a pour but la conservation de l'organisme, et externe en

tant que l'être organisé est adapté au milieu dans lequel il est

appelé à vivre. Les objections les plus ordinaires peuvent être
ainsi réfutées, elles ne portent d'ailleurs que sur la finalité
externe. Mais le matérialisme moderne nie résolument la

teleologie interne. Rien dans un organisme, dans sa formation,
dans sa structure, dans l'action réciproque des parties et du

tout n'aurait été fixé en vue d'un but. Tout s'expliquerait
exclusivement par des causes mécaniques, par le jeu aveugle de

forces matérielles.
Darwin a fait l'application de ce principe général à l'origine

et au développement des espèces pour bannir de ce domaine
toute teleologie et toute métaphysique. Il aurait montré
comment la nature est arrivée à produire des espèces diverses
en suivant exactement les mêmes procédés que nos éleveurs
de pigeons, de moutons ou de plantes. La sélection et
l'hérédité accompliraient tout au moyen du combat pour l'existence.

Hseckel lui-même, qui représente le darwinisme en

Allemagne, avoue que la sélection ne saurait s'expliquer par
la seule manière dont les êtres se nourrissent, ni par les
circonstances au milieu desquelles ils se nourrissent, air, eau,
lumière, chaleur, climat. Il convient que dès le commencement

de leur existence, les êtres organiques sont à la fois très
semblables et très dissemblables. Il prétend expliquer ces
différences au moyen de certaines influences qu'auraient subies
les organes générateurs des parents. C'est là une pure hypothèse

puisqu'il avoue que cette influence sur les organes des

parents ne saurait être constatée. Pour expliquer la variété, il



DIEU ET l'homme 343

faut donc admettre une certaine force organique spéciale. On

ne serait pas plus avancé quand bien même tout s'expliquerait
par la nourriture. Le phénomène de la croissance et de
l'assimilation réclame en effet à son tour une force organique
spéciale qui agit au moyen de forces physiques et chimiques sans
être dominée par elles. Le fait de l'hérédité ne peut non plus
s'expliquer mécaniquement. Il réclame une force organique
spéciale. On ne peut y voir un pur effet de la procréation qui
consisterait à communiquer aux descendants une partie de la
matière des parents. Il est établi en effet qu'il y a des générations

alternantes dans lesquelles les produits diffèrent de leurs
parents pendant plusieurs générations pour ne revenir que
plus tard au type primitif.

La nature au moyen du combat pour l'existence obtiendrait
les mêmes résultats que les éleveurs, seulement elle agirait sans

plan et il lui faudrait plus de temps. Fût-elle vraie, cette
explication ne couperait pas court à toute métaphysique. En effet,
comment expliquer l'origine du premier organisme? La mécanique

seule ne réussit pas à en rendre compte. Et cependant,
en vertu du principe de causalité il lui faut une cause. Comme

les forces physiques et chimiques ne peuvent suffire, il ne reste
plus aux matérialistes qu'à supposer que la vie est née d'une
combinaison accidentelle de certains atomes. Seulement c'est
se mettre en contradiction avec une autre loi matérialiste qui
veut que tout ait lieu dans l'univers conformément aux lois d'une
inflexible nécessité. D'où vient cette contradiction Comment
la lever? Ou bien le jeu du hasard n'est qu'un autre nom pour
désigner une puissance métaphysique, ou l'idée d'une inflexible
nécessité est une pure hypothèse qui doit céder la place à la

croyance en des forces libres agissant en vue d'un but et

contribuant à régler la formation, le développement de ces

organismes.

On ne réussit pas mieux à se débarrasser de la finalité, de la

teleologie. En effet, la paléontologie établit d'une manière
incontestable que les organismes ont toujours été en se
perfectionnant. Ensuite les organismes sont toujours agencés en vue
d'un but. Tout cela ne peut s'expliquer par la pure action mé-



344 Dr H. ULRICI

canique des forces physiques. Ces faits réclament : 1° que les
organismes ne soient pas seulement variables, mais dès le
début cette variabilité devait avoir une propension déterminée à

s'éloigner de son type qui fût propre à lui faire remporter la
victoire dans la lutte pour l'existence ; 2° que les différences

spéciales résultant de la variation fussent de nature à pouvoir se

fixer en s'augmentant et en se fortifiant; ce sont là deux choses

qui, loin de procéder de la variabilité, doivent venir s'y ajouter
pour procurer peu à peu la finalité et le perfectionnement de

l'organisme. A elle seule la variabilité aurait pu provoquer ou
des types impropres à se conserver, ou bien encore des types
convenables, mais en si petit nombre et si faibles qu'ils
n'auraient pu se maintenir; 3° Les variétés doivent être de nature à

pouvoir se développer, c'est-à-dire être conformes à la loi de

perfectionnement et de finalité; 4° Les circonstances extérieures
doivent au début avoir été telles et s'être modifiées à mesure
de manière à favoriser une sélection toujours plus heureuse et
une perfection supérieure. Il fallait donc qu'il y eût un
développement parallèle dans la couche de la superficie terrestre.
Tout cela ne peut avoir eu lieu par suite d'un simple hasard ou
d'une nécessité inflexible et par conséquent toujours la même.
Ce résultat ne contredit pas seulement les faits, mais aussi la
théorie de Darwin qui admet une grande variabilité dans les

organismes et de grands changements dans les conditions
d'existence. Du moment où il faut admettre une force disposant
les organismes de façon telle qu'ils varient suivant les besoins,
et que les circonstances extérieures se développent d'une
manière correspondante, nous avons une force agissant en vue
d'un but, une cause finale. Bien loin donc de bannir la finalité
de l'explication de la nature, Darwin l'aurait implicitement
reconnue, se bornant à la transporter du terme de développement
des organismes à leur tout premier commencement.

Le mérite de Darwin serait grand encore si sa théorie était
définitivement reconnue vraie, ce qui n'est pas le cas en ce
moment. Tout en rendant compte de certaines variétés de races
elle n'aurait pas trouvé l'origine des grandes classes, ordres et

genres d'organismes que nous voyons exister aujourd'hui côte à



DIEU ET l'homme 345

côte avec des types bien distincts. Prenant l'offensive, les darwiniens

prétendent qu'aucun physiologue n'a encore réussi à

indiquer une différence entre les variétés et les espèces. Cette

incapacité des physiologues ne suffit pas pour contester la réalité

de cette différence, car nous n'avons encore aucune définition

satisfaisante de l'affinité chimique, de l'électricité, du magnétisme,

sans que personne s'avise de s'en prévaloir pour nier la

réalité de ces forces, ni la diversité de leur mode d'action. Et

puis, dès qu'on fait disparaître la différence entre les espèces
et les variétés, il en résulte une grave objection contre le
darwinisme.

Suivant que c'est l'hérédité ou la sélection qui l'emporte, dit
Hseckel, dans la lutte pour l'existence, la forme de l'espèce se

fixe, devient persistante, ou se transforme dans une espèce
nouvelle. Mais nous avons aujourd'hui encore des organismes
fort primitifs, des monères, des bathybiens, et diverses espèces
de protistes. Ils ont réussi à se maintenir en dépit de tousles
changements subis par la surface de la planète; ils sont
incontestablement sortis victorieux du combat pour l'existence. Comment

se fait-il, qu'en vertu de cette même lutte pour l'existence

une partie de ces êtres ait du se transformer en espèces

supérieures, en d'autres formes d'organisation La même question

se pose à l'occasion de toutes les espèces encore existantes

aujourd'hui, dont la paléontologie constate la présence dans les

premiers jours de la création organique. Il faut admettre ou
bien que tous les organismes inférieurs furent entraînés dans
la grande évolution de développement et de perfectionnement,
puisqu'ils ne pouvaient être victorieux dans la lutte pour l'existence

qu'en se transformant ainsi suivant les circonstances, ou
bien qu'il n'y a pas eu d'évolution de ce genre. Le darwinisme
n'a pas encore répondu à cette grande difficulté mise en avant

par F. Pfaff. Si aujourd'hui encore, les espèces les plus inférieures

coexistent côte à côte, soit dans le même milieu, soit dans
des conditions d'existence différentes, on ne voit pas pourquoi
elles n'auraient pas pu le faire dans tous les temps. La chose
est d'autant plus vraisemblable que d'après Lyell tous les
changements à la surface de la terre n'auraient eu lieu que très Ien-



346 Dr H. ULRICI

tement et sous l'action des mêmes forces qui agissent encore
aujourd'hui.

Mais le principe de Hseckel : la forme de l'espèce demeure
immuable quand l'hérédité l'emporte sur la sélection, contredit
l'hypothèse fondamentale de Darwin. D'après le naturaliste
anglais, l'hérédité ne peut jamais prévaloir sur la sélection. En
effet la lutte pour l'existence et le changement des conditions
d'existence ont régné partout et toujours et il n'y a eu de

définitivement victorieux que les organismes qui ont pu s'accommoder

de ces faits et se modifier en conséquence. Ailleurs
Hseckel explique la persistance des types inférieurs par une
distinction entre les groupes conservateurs et les groupes
progressifs. — Mais ce n'est là évidemment qu'un autre nom pour
désigner les espèces. Cette différence entre les conservateurs
et les progressifs doit avoir existé dès le début et parmi les
monères et les protistes. De sorte que dès le tout commencement
il y aurait eu deux classes distinctes d'organismes, les uns qui
représentaient le principe d'un développement progressif, les

autres le principe de la conservation des espèces. Mais ce principe

fondamental renverse l'idée de la sélection naturelle. Ce

ne serait plus par suite du combat pour l'existence, mais en

vertu d'une tendance primitive innée à certains organismes,

que les espèces différentes seraient nées

Dans la lutte pour l'existence entre les divers parasites,
suivant Hseckel, ce sont les moins prétentieux qui doivent
l'emporter, c'est ce qui favorise leur retour à un état inférieur ; ils
perdent peu à peu les organes du mouvement et la vue. Le
même principe doit s'appliquer à tous les organismes. Ceux qui
ont le moins de prétentions et le moins de besoins s'en tirent
toujours le plus aisément. Ce seraient donc les organismes
inférieurs qui auraient le moins besoin de changer, et ceux
d'entre eux qui accidentellement s'élèveraient à un degré supérieur

devraient succomber. Ce n'est pas tout. Plus une espèce

est supérieure et a des exigences, plus elle doit rapidement
disparaître ou redescendre à un degré inférieur. Cela encore
contredit une des idées les plus fondamentales du darwinisme.

Admettons, si vous le voulez, que les espèces supérieures sont



DIEU ET l'homme 347

procédées des inférieures, en tout cas ce ne saurait être au

moyen du combat pour l'existence qui conduit à de tout autres

conséquences.
Brown et M. Wagner ont signalé une autre conséquence du

darwinisme que les faits se chargent de contredire. Si les espèces

diverses ne provenaient exclusivement que de la sélection,
il en résulterait dans les deux règnes une confusion de formes

qui rendrait impossible toute division systématique en groupes,
espèces, genres, familles. La tendance à dévier du type,
tendance qui se transmettrait par l'hérédité, et à s'accuser encore
plus dans la génération suivante amènerait une infinie variété
de formes; il y aurait presque autant d'espèces que d'individus.
C'est là encore une difficulté à laquelle les disciples de Darwin
n'ont pas répondu.

A ces objections théoriques vient s'ajouter une difficulté de

fait. La paléontologie, qui a constaté l'existence fossile de types
principaux qui existent aujourd'hui, n'a pas retrouvé les types
de transition si indispensables à la théorie de l'évolution. Darwin

prétend, il est vrai, qu'ils pourraient bien se trouver au
fond des mers. Mais outre que cette supposition n'est pas
vraisemblable, ce n'est qu'une hyphothèse ajoutée à d'autres. Le
fait de la stérilité des métis produits par le croisement de deux

espèces différentes suffit pour renverser la théorie. Darwin a

inutilement cherché à atténuer ce fait d'expérience en en

restreignant la portée.
A ces difficultés générales qui contrarient l'idée fondamentale

delà théorie viennent s'en ajouter de particulières portant
en partie sur le principe lui-même, en partie sur la possibilité
de le réaliser. A. Kölliker a fait remarquer qu'il existe tout un

système non seulement de plantes, mais encore de minéraux,
ne permettant pas de faire procéder les uns des autres. Cela

suppose un principe de formation qui règne dans le monde des

plantes comme dans celui des minéraux. Il y a des faits de mé-

tagénèse en vertu desquels des animaux supérieurs parcourent
des formes, d'accord avec certains types simples sans procéder

directement de ces derniers par métamorphose; ensuite
des faits d'hétérogénie chez des animaux avec deux formes



848 Dr H. ULRICI

sexuelles. Tout cela autorise à conclure par analogie que la
même loi règne dans le monde des animaux. Conformément à

un plan général de développement, d'une espèce, il en procède
une autre fort différente et cela d'une manière immédiate, sans

l'interposition de variétés, sans combat pour l'existence. Il y a

dans la création organique une loi immanente de développement.

Ces faits contredisent l'hypothèse de Darwin en vertu
de laquelle tous les organismes seraient provenus d'une forme
unique. En tout cas, les animaux supérieurs ne peuvent s'être

développés du plasme primitif dans lequel ils auraient été en

germe. Du moment où il faut admettre plusieurs arbres
généalogiques indépendants, on est forcé d'accorder qu'il règne une
loi générale de développement. Kölliker reconnnaît du reste

expressément qu'aucune des deux hypothèses ne se trouve
confirmée par les faits. On n'a pas pu encore établir qu'un type
bien caractéristique se soit transformé en un autre. Le célèbre
botaniste C. Nägeli fait à son tour des objections importantes.
M. Wagner, tout en admettant les deux faits fondamentaux du
darwinisme, l'hérédité et la variabilité, nie que la sélection
naturelle et la lutte pour l'existence suffisent pour expliquer
l'origine des espèces.

Le darwinisme est donc loin d'avoir triomphé. Agassiz ne
veut y voir qu'un amas de pures assertions. Le célèbre physio-
logue H. Helmholtz, tout en accordant que certaines variétés
de la même espèce peuvent s'expliquer par les idées de Darwin,

n'admet pas que les faits confirment la théorie générale
faisant tout procéder d'une forme primitive. R. Virchow, tout
en accordant que le darwinisme ne peut être répudié comme
impossible ou irrationnel, maintient qu'il manque encore de la
confirmation des faits. G.-T. Fechner, à la fois physicien, phy-
siologue et philosophe, s'est prononcé pour le darwinisme, par
la considération que les grandes difficultés qu'il offre se retrouvent

dans toutesles explications. 11 prétend, il est vrai, les faire
disparaître, lui, mais il n'y réussit qu'en renversant les idées
fondamentales de Darwin et de Hseckel, qui prétendent tout
expliquer par le jeu, l'action mécanique de forces exclusivement
physiques et chimiques, à l'exclusion de tout plan et de toute



DIEU et l'homme 349

finalité. De sorte que la sélection naturelle n'est plus qu'un
instrument de développement et de perfectionnement au moyen
de la lutte pour l'existence. Il remet en honneur la force vitale
si décriée. D'après lui, ce serait l'inorganique qui serait procédé
de l'organique. Il y aurait eu un temps où les atomes se
trouvaient dans un état de mouvement, d'agitation qui rappelait la
nature organique encore plus que l'inorganique. La cessation
de cet état aurait amené les deux espèces différentes de molécules,

les organiques et les inorganiques, qui auraient donné les
deux règnes correspondants. Aux interventions du hasard, si

indispensables au darwinisme, il faut substituer l'idée d'une
harmonie, d'un accord entre l'origine, les conditions d'existence

des organismes et les lieux, les temps et les causes. Il y
aurait eu entre les deux facteurs qui se seraient complétés une
dépendance réciproque. Mais tout cela exige une force agissant
suivant un plan, une force faisant naître les organismes
justement dans le milieu approprié, convenable à la chose. Mais

qui a établi cette harmonie entre les organismes et le milieu
dans lequel ils doivent se développer? Fechner l'affirme cette
harmonie sans l'expliquer. Toutefois il reconnaît l'existence
d'un principe conscient qui aurait créé et mis en ordre l'univers.

En dépit des prétentions de Darwin et de Hseckel, la distinction

entre le monde inorganique et le monde organique doit
donc être maintenue. Un organisme est un ensemble plus ou
ou moins compliqué d'étoffes et de forces (d'atomes comme
centre de toutes les forces naturelles agissantes). Il n'est pas
seulement disposé conformément à un plan et en vue d'un but,
mais soit dans sa formation, soit dans son développement, ainsi

que dans les mouvements (à proprement parler moléculaires)
et les fonctions de ses parties il paraît dominé par une force,
spontanée (force vitale) qui se dirige d'après certains types,
qui sert à certains buts. Avec le concours indispensable des

forces physiques et chimiques et en les mettant à son service,
la force vitale est engagée dans un travail incessant de production

et de reproduction. Par cette force vitale qui met à son
service les forces chimiques et physiques dont le concours lui



350 Dr H. ULRICI

est indispensable et qui se trouve engagée dans un travail
incessant de production et de reproduction, l'organisme se maintient

jusqu'à ce qu'il ait parcouru les phases diverses de son

développement pour se dissoudre alors et rentrer dans les

forces et les matières inorganiques jusque-là enchaînées en lui.
D'autre part, nous ne contestons nullement la théorie de

l'évolution d'une manière générale; nous repoussons seulement
la conception de Darwin et de Hseckel qui prétendent exclure
toute idée de plan pour n'admettre exclusivement qu'une
action mécanique. Nous admettons un principe général de

formation et de développement immanent aussi bien aux minéraux

qu'aux organismes; ce principe, dès le commencement a

régné d'une manière harmonique, en vue d'un but et c'est

d'après lui que les divers minéraux, les divers organismes, en

suivant une marche progressive, se sont formés et développés
les uns après les autres et les uns des autres. Pour l'espèce
humaine comme pour les autres animaux supérieurs, le combat

pour l'existence a été un moyen de discipline et aussi actif
qu'approprié à la réalisation de ce principe. En mettant en jeu
les forces, il a provoqué le développement des facultés physiques
et psychiques et contribué essentiellement, soit au perfectionnement

de l'organisation, soit à la conservation et à la propagation

des variétés les mieux qualifiées pour la lutte.

II

Le corps humain dans ses rapports avec les phénomènes
psychiques.

D'après le naturisme contemporain, l'organisme de l'homme
ne se distinguerait pas essentiellement de celui des animaux
supérieurs : l'homme ne serait que relativement le plus parfait
des animaux. Si l'on ne considère que l'organisme intérieur
(cerveau, poumon, cœur, estomac, foie, reins, entrailles, etc.),
il faut bien avouer qu'il est le degré le plus élevé du développement

animal se rattachant immédiatement à la classe la plus
élevée des mammifères. Dès qu'il s'agit de la forme et des
modifications de l'organisation qui en résultent, le singe est le seul



DIEU EE L'HOMME 351

terme de comparaison. La ressemblance est si frappante qu'on
est tout porté à se demander si l'homme ne serait pas un singe
perfectionné.

Les darwiniens n'hésitent pas à répondre affirmativement.
Nous descendrions du singe, ou mieux d'un ancêtre commun,
un singe primitif ou un singe homme. La paléontologie toutefois

n'a pas trouvé vestige de cet ancêtre. D'après F. K. E. von
Bser, il n'y a ni climat, ni nourriture, ni maladie pouvant expliquer

comment la main de derrière de l'orang-outang s'est
transformée dans ce pied humain qui ne se retrouve pas dans
la création. Admettons que c'est le développement du cerveau
qui a amené l'homme à marcher droit, et que le développement

du cerveau est, à son tour, l'expression des dispositions
intellectuelles supérieures; reste toujours à savoir d'où sera

provenue chez l'orang-outang cette supériorité d'intelligence.
Le singe est organisé pour vivre sur les arbres, l'homme pour
marcher droit sur un terrain ferme. On dira peut-être que ces

deux aptitudes se seront développées dans le cours du temps

pour s'accommoder aux besoins. Et l'ancêtre commun en vue
de quoi aura-t-il à son tour été organisé, car enfin tous les
autres animaux ont un lieu de séjour, d'habitation déterminé?
Nos ancêtres étaient-ils peut-être des grimpeurs, dont quelques

descendants, saisis par l'idée du progrès, auraient sauté
d'un arbre à l'autre pendant des milliers, des millions d'années

jusqu'à ce que leurs extrémités postérieures eussent contracté
la forme convenable qui leur permit de marcher droit? Je

préférerais admettre encore que la première forme a été plantigrade,

et que quelques descendants ne voulant pas quitter les

arbres où ils trouvaient leur nourriture seraient devenues ces

neveux gambadeurs qu'on a appelés les singes. Il y aurait eu
alors une rechute remarquable. On ne verrait pas non plus
pourquoi toute la postérité la plus immédiate de l'homme
primitif n'aurait pas préféré la vie plus facile sur les arbres et ne
se serait pas transformée en singes. De sorte que le combat

pour l'existence aurait dû avoir heu entre diverses espèces de

singes.

Quoique à moitié converti au darwinisme, le célèbre physio-



352 Dr H. ULRICI

logue Owen maintient toujours que notre pied est celui d'un
être destiné à marcher droit, tandis que celui du gorille n'a pas
perdu les caractères qui le rendent propre à saisir les

objets. De sorte que les intermédiaires entre le plus inférieur
d'entre les hommes et le plus élevé d'entre les singes nous font
toujours défaut.

La différence de crâne et de cerveau n'est pas moins
frappante, comme Rud. Wagner l'a déjà fait remarquer. Le crâne du

moins favorisé des nègres, du microcéphale, est parfaitement
d'accord pour l'essentiel avec le plus parfait de ceux de la race
caucasique, tandis que ceux des plus supérieurs d'entre les

singes sont fort différents dans le détail et dans l'ensemble.
J.-L. Bischoff, physiologue distingué de Munich, est d'accord

sur ce point avec Owen, Duvernois et C. Giebel. H, Bur-
meister et C. Aeby se sont prononcés dans le même sens. Il
n'y a pas, entre les crânes de divers mammifères, de différence

comparable même de loin à celle qui règne entre le crâne du

plus élevé des singes et du moindre des hommes. Keferstein,
le célèbre zoologue de Göttingen, se prononce dans le même

sens qu'Aeby. Enfin, bien qu'il penche vers le darwinisme,
R. Virchow se prononce également contre la descendance du

singe. C. Vogt si prompt à la réplique n'a pas relevé la réfutation

de sa prétention à voir dans les crânes des hommes
microcéphales une modification de ceux des chimpanzés. Fr. Müller,
dans son manuel d'Ethnographie générale, admet que cet
ancêtre commun au singe et à l'homme aurait été une espèce de

sauvage qui n'aurait pas encore parlé. Cette idée
darwinienne aboutit à plusieurs inconséquences qui la renversent.

Fallût-il admettre que l'homme est le type le plus rapproché
du singe, la différence essentielle entre les deux n'en existerait

pas moins. La nature n'aime pas les sauts ; elle agit avec
harmonie, tout en intercallant entre les types le plus d'intermédiaires

possibles. Et, de même qu'il y a entre le règne végétal
et le règne animal des êtres intermédiaires dont le caractère
est difficile à déterminer, il pourrait y avoir des transitions du
même genre entre le règne animal et le règne humain.
L'homme pourrait descendre directement ou indirectement du



DIEU ET l'homme 353

singe, mais certes pas au moyen du jeu purement mécanique
des forces physiques et chimiques. Et toutefois en qualité de

membre le plus élevé de la série, il pourrait tellement différer
physiquement de l'essence de l'animal qu'on n'eût pas le droit
de le considérer simplement comme un animal plus parfait.
De sorte que, tout en étant fort rapproché des animaux,
l'homme pourrait appartenir à une série supérieure d'êtres.
En qualité de transition entre cette série supérieure et le règne
animal, l'homme serait le premier anneau inférieur d'une
forme d'existence se rattachant à la terre, tout en lui étant
supérieure.

Les faits psychologiques et physiologiques concourent à

assigner cette position importante à l'homme dans l'ordre général

de l'univers. D'après le célèbre physiologue Bischoff, ce

n'est nullement en vertu d'une simple différence de degré
d'aptitudes psychiques que l'homme a seul la conscience de lui-
même et se voit forcé de réfléchir sur lui-même et sur ses

rapports avec le reste de la création. On ne retrouve pas en
effet la moindre trace de réflexions de ce genre chez aucun
des animaux supérieurs.

L,-K. Schmarda qui a dernièrement jeté les bases d'une
psychologie des animaux, partage pour l'essentiel les vues de

Bischoff. D'après ce dernier cette capacité de l'homme tient au

développement de son cerveau au moyen duquel la force qui
crée et construit tout le corps manifeste ses qualités psychiques.
Parmi les mammifères, c'est bien l'homme qui a le cerveau le

plus volumieux, relativement parlant. Il est admis qu'en général

les facultés intellectuelles sont proportionnées à la grosseur
du cerveau. A la double fonction du cerveau qui est à la fois

organe de l'âme et centre de fonctions nerveuses inconscientes,
correspondent dans sa composition deux substances différentes,
l'une blanche, l'autre grise. La substance grise, organe spécial
de l'âme, est relativement plus considérable chez l'homme que
chez tous les autres animaux.

A cela se rattache une construction spéciale du cerveau. Les

circonvolutions du cerveau sont plus nombreuses, plus profondes

plus variées chez l'homme que chez aucun autre animal.
THÉOL. ET PHIL. 1879. 24



354 Dr H. ULRICI

J.-M. Schiff insiste surtout sur le mode d'action du cerveau
qui est tellement différent qu'il n'est pas permis de douter de

la différence d'organisation. Des maladies du cerveau amènent
bien souvent chez l'homme la paralysie des extrémités d'une
moitié du corps et d'un côté du visage. Il n'y a pas chez les
animaux de paralysie amenée par une cause de ce genre. Il
résulte de là que chez l'animal les nerfs moteurs se relient à

toutes les parties du corps, tandis que chez l'homme chaque
hémisphère du cerveau ne gouverne qu'une moitié du corps.
Il est aussi probable que les nerfs se croisent en entrant dans
le cerveau, si bien que, dans le cas de paralysie, c'est le côté
opposé à l'hémisphère malade qui se trouve frappé. La
construction du cerveau de l'homme est donc entièrement
différente de celle de l'animal. Ce point de croisement est aussi le
nœud où se rencontrent les vaisseaux nerveux, les nerfs
sensibles et les nerfs moteurs. C'est là que se rencontrent également

les impressions sensibles qui donnent la sensation et la
perception. De sorte qu'il est prouvé physiologiquement que
l'animal ne saurait avoir conscience de lui-même comme
l'homme.

Bien que tel sens puisse être plus développé chez tel animal

que chez l'homme, c'est pourtant celui-ci qui, par le moyen des

sens a plus de rapports avec le monde extérieur. L'homme seul

parle. Et comme la différence des organes vocaux ne suffit pas

pour expliquer le mutisme des animaux,il faut qu'ils ne parlent
pas parce qu'ils n'ont rien à dire. Il est donc évident que
l'homme et l'animal ne sauraient être mis sur le même échelon

dans l'échelle progressive des êtres qui régnent dans la
création entière.

Tandis que les physiologues se déclarent à leur point de vue
hors d'état de rendre compte des phénomènes psychologiques,
les matérialistes de profession ne veulent y voir que le fruit
d'une fonction de l'organisme et nient toute âme. Cette prétention,

dépourvue de toute preuve scientifique, se fonde sur le
fait incontestable en vertu duquel une affection du cerveau
trouble la conscience de soi. Mais, bien que le concours du

cerveau soit indispensable pour avoir des idées, il n'en résulte



DIEU et l'homme 355

pas qu'il les produise à lui seul, et encore qu'il les secrète comme
le foie la bile. Büchner lui-même déclare que cette analogie
favorite de C. Vogt et de Moleschott n'est pas admissible.

La physiologie est si peu en état de rendre compte du fait de

conscience, qu'elle ne peut expliquer l'excitation nerveuse et la

conséquence immédiate qui en résulte, la sensation. Elle ne peut
même expliquer ce qui arrive quand un nerf est excité par un

objet extérieur. Jamais la physiologie à elle seule ne réussira
à expliquer ces faits. C'est que toute sensation implique déjà

quelqu'un qui se sent. Il faut une activité reflective à l'intérieur

portant sur l'agent même qui sent. Plusieurs physiologues
marquants, A. Fick de Zurich, Dubois-Reymond, en sont venus
à reconnaître que la sensation est un phénomène immatériel.
Malgré ses sympathies matérialistes, C. Ludwig reconnaît que
les nerfs ne suffisent pas à eux seuls pour rendre compte delà
sensation. Il faut qu'il vienne s'ajouter quelque chose d'autre.
Comme les physiologues sont hors d'état de déterminer ce

quelque chose qui leur échappe, nous avons droit de conclure

qu'il n'est pas de nature physiologique, qu'il n'est pas matériel
et organique. Nous avons le droit de maintenir cette conclusion

jusqu'à ce que les physiologues par leur méthode aient
réussi à mettre la main sur ce facteur inconnu. Ce n'est que
subjectivisme pur quand, pour éviter les conséquences spiri-
tualistes de ces faits, les matérialistes ont recours à l'idée d'une

facultas occulta de la matière organique qu'il est réservé à

l'avenir de nous faire connaître. Quant à nous cette force

inconnue, indispensable pour qu'il y ait sensation, nous l'appelons

force psychique ou âme.

III
Le système nerveux et l'âme.

Les dernières études physiologiques ont abouti à des résultats
qui sont de la plus haute importance pour la psychologie. On

est arrivé à apprécier le temps que met une impression pour
arriver jusqu'au cerveau. Cela prouve de la façon la plus claire

qu'il faut distinguer entre l'excitation nerveuse et la sensation.



356 Dr H. ULRICI

Le concours du cerveau est indispensable pour qu'il y ait
sensation et perception. La différence marquée entre les nerfs sensibles

et les nerfs moteurs n'est pas moins importante. Non
seulement ils se distinguent et ils ont des fonctions différentes,
mais ils suivent une voie différente pour ne se croiser que dans

le cerveau. Celui-ci est donc le centre de tous les nerfs,
l'organe de tout le système nerveux. Aussi se forme-t-il le tout
premier dans le fœtus. Chez l'homme, il a évidemment pour
but de régulariser, d'harmoniser toutes les fonctions. Il a, de

plus, la direction et une espèce de surveillance de l'organisme
tout entier. Un fait peu remarqué jusqu'ici met en lumière
toute l'importance de cette seconde fonction psychologique du

cerveau. 11 transforme l'agitation nerveuse en repos musculaire.

Il faut donc que la force psychique soit douée de la faculté
de transformer un mouvement nerveux arbitraire qu'elle a

provoqué. Elle possède une spontanéité qui lui permet de provoquer

des changements correspondants. Ce qui met dans tout
son jour le grand rôle prépondérant de l'âme, c'est qu'on ne

peut découvrir la plus légère différence dans la substance des

nerfs divers, bien qu'ils soient les instruments de sensations
si diverses. Il n'y a pas la moindre différence entre le nerf
optique et le nerf olfactif, bien que l'un soit totalement insensible
aux impressions qui ébranlent profondément l'autre. Si telle
excitation nerveuse est appelée lumière et telle autre amertume,
cela tient à l'âme seule. Il existe donc une force distincte des

nerfs qui s'en sert comme de simples organes. Ajoutons qu'il
est des animaux inférieurs qui se meuvent et cherchent leur
nourriture, sans posséder les moindres traces d'un système
nerveux.

Par les expériences de l'ablation du crâne de certains

animaux, Flourens a cherché à déterminer la localité du cerveau
qui doit être le siège des sensations. Il paraît constaté que le

cervelet préside au mouvement, tandis que la volonté dépendrait

du cerveau. Si une moitié est enlevée, l'animal perd la

vue et conserve ses instincts ; si le tout est enlevé, ceux-ci
disparaissent également, mais la faculté de se mouvoir et de recevoir

des sensations n'en est pas affectée. Il y a donc une diffé-



dieu et l'homme 357

rence frappante entre les facultés vitales et les facultés intellectuelles.

Toutes les tentatives d'assigner les diverses facultés à

des portions déterminées du cerveau n'ont abouti jusqu'à présent

qu'à faire reconnaître deux points comme organes spéciaux
du langage et de la mémoire.

De même que les forces physiques et chimiques se manifestent

par des effets divers, ainsi la lumière éclaire et réchauffe ; à

la base des divers phénomènes psychiques, on ne trouve qu'une
force unique se manifestant par des actions diverses. Justement

parce que les facultés diverses sont attachées à des organes
particuliers, pour comprendre le fait d'une action commune et
d'une influence réciproque, incontestable physiologiquement
comme psychologiquement, il faut admettre qu'elles procèdent
toutes d'une seule et même force. Fallût-il admettre pour les
diverses activités de l'âme diverses forces liées à diverses
portions des nerfs, il est évident que nous ne pourrions mettre
librement toutes les sensations, perceptions, dans un certain
rapport, conformément à un plan et en vue d'un but, sans le
concours d'une force dominatrice chargée de conduire et de diriger
les autres. D'autre part, la conscience, immuable en soi et
identique, ne pourrait percevoir et mettre en rapport ces phénomènes

divers si elle ne se confondait avec cette force dominatrice.

Or, dès que celle-ci est admise, les autres ne sont plus
que les organes de son activité. Enfin, elles ont toutes un caractère

commun les distinguant spécifiquement de toutes les
activités organiques et physiques, preuve nouvelle de l'unité de la
force qui est à la base d'elles toutes. Malgré ces faits, la circonstance

que les diverses facultés psychiques ont l'air d'être
attachées à des portions particulières du cerveau a conduit
certains physiologues à les dériver de diverses forces psychiques.
Mais s'il est vrai que chaque sensation, souvenir, acte de

volonté prouve que la conscience est une, bien que le contenu
change sans cesse, il n'est pas moins certain que la force
psychique qui produit la conscience et le contenu de la conscience
doit être une et identique.

Dès que l'unité de la force psychique est admise, en vertu du

principe scientifique qui veut qu'il n'y ait pas deforce sans ma-



358 D1' H ULRICI

tière, on se demande à quelle matière du cerveau la force

psychique sera donc inhérente. Lotze admet qu'elle aurait pour
porteur un atome déterminé. Un autre physiologue, Ludvig,
montre que cette hypothèse est intenable. R. Wagner et R.
Virchow admettent un fluide animal ; l'âme serait une substance
semblable à la lumière, au magnétisme ou à l'électricité. H. Bur-
meister se rattache dans une certaine mesure à la même
hypothèse. J.-M. Schiff combat cette idée du point de vue du
matérialisme qui prétend, sans succès, tout expliquer
mécaniquement.

Du point de vue physiologique rien ne nous empêche
d'admettre une substance spéciale de l'âme si d'autres raisons nous
conduisent à le faire. L'hypothèse d'un fluide impondérable,
semblable à l'électricité, dans lequel baigneraient tous les
atomes du cerveau est réfutée par le fait de l'unité de la
conscience et de la perception. Chaque sensation devrait nous
apparaître comme une multiplicité répondant à celle des atomes.
On ne saurait objecter ici que tout en ayant deux yeux et deux
oreilles nous n'avons qu'une seule sensation. Car s'il en est

ainsi, c'est parce que la conscience demeure une; si elle était

multiple, comme dans l'hypothèse du fluide animal entourant
les atomes, les perceptions des yeux et de l'oreille qui, en soi,
demeurent divisées, ne pourraient être ramenées à l'unité.

Pour lever toutes les difficultés, il faudrait pouvoir concevoir
le fluide animal, non pasatomistiquement, comme un ensemble
d'atomes groupés d'une façon quelconque, mais comme une
substance continue, indivisible, et en même temps comme un
fluide. Les naturalistes ne manqueront pas de protester, habitués

qu'ils sont à concevoir toute matière d'un point de vue ato-

mistique. Nous rappellerons ici que les atomes absolument
imperceptibles ne sont en aucune façon un objet d'observation,
mais une pure hypothèse qui ne se fait accepter que parce qu'elle
rend compte des phénomènes. Ensuite, l'atome ne peut être

conçu que comme un centre de forces dont le centre constitue
la force de résistante, de sorte que chaque atome doit avoir une
étendue quelconque tant petite soit elle. Ce centre, avec la

grandeur déterminée, constitue l'étoffe de l'atome ; il est le por-



DIEU ET l'homme 359

teur des autres forces. Beprésentons-nous un centre de forces

qui se distinguera des atomes matériels. Il n'offrira de force de

résistance qu'en ce qu'il sera la force de s'étendre et que, au lieu
de céder aux atomes de son voisinage, il cherchera à les

embrasser, à en pénétrer les molécules et par cela même à exercer

sur eux certaines influences ; une substance de ce genre
sera en même temps une espèce de fluide. Ce qui constitue le

fluide, c'est, en effet, la capacité de recevoir en son sein d'autres

étoffes, de les entourer, de les pénétrer. Ce genre de fluide
tiendrait de l'étoffe, en ce qu'il ne pourrait s'étendre que dans

une certaine mesure, après quoi il ne pourrait plus recevoir
d'autres matières. Il rappellerait encore l'atome matériel, en ce

qu'il aurait un centre d'expansion qui serait également indivisible.

Mais cette force centrifuge pourrait être transformée en
force centripète par un choc du dehors, comme c'est le cas

pour tout fluide. Seulement, à titre de substance continue,
non conçue atomistiquement, ce fluide se distinguerait de tout
autre corps et pourrait en cela être appelé immatériel.

En concevant l'âme comme un fluide de ce genre, on en

sauvegarde l'unité, l'identité de conscience; on conçoit que tout
en pénétrant le corps entier elle puisse avoir son centre d'action

dans le cerveau. Le double courant dans l'organisme,
l'activité centripète par les nerfs sensibles et l'activité centrifuge
par les nerfs moteurs s'explique également. Les nerfs sensibles

sont nécessaires pour transformer en force centripète, la force
en soi centrifuge de l'âme. Il se manifeste ainsi en faveur de

notre hypothèse une analogie entre les modes d'action
fondamentaux, encore physiologiques en quelque sorte de l'âme et
les fonctions physiologiques du système nerveux dans ses

rapports avec les phénomènes psychiques. Ainsi disparaît la
contradiction entre l'hypothèse qui oblige à mettre le siège de l'âme
(son centre d'activité) dans le cerveau, et le fait que nous éprouvons

les sensations, non pas dans le cerveau, mais sur le point
du corps qui reçoit l'impression. L'âme étant présente dans le

corps entier, il est naturel qu'après que l'impression est
devenue sensation dans le cerveau, cette sensation soit localisée
là où elle a primitivement surgi comme impression. Ainsi dis-



360 Dr H. ULRICI

paraît la contradiction entre le fait que diverses parties du
cerveau paraissent servir d'organe à des facultés diverses de l'âme,
bien que celle-ci ne puisse être conçue comme attachée à une
partie spéciale du cerveau. Tout en ayant le centre de son activité

localisé dans le cerveau, l'âme l'a en elle-même; c'est elle

qui y conduit tous les ébranlements nerveux et qui en fait partir
toutes les impulsions de la volonté pour agir sur les nerfs.

Il est ainsi établi que du point de vue physiologique, l'hypothèse

d'une substance de l'âme différente de celle de l'organisme

n'est pas seulement admissible mais exigée.
Ici se présente une grave objection. Comment se peut-il que

les parents engendrent des enfants en tout semblables à eux,
sans que leur âme, dont une portion semble passer dans celle
des enfants, perde en rien son identité? Rappelons d'abord

que le fait de la génération exclut l'idée que l'âme puisse être
fixée à un atome, qu'elle ressemble à un fluide logé exclusivement

dans le cerveau, tandis qu'elle s'accommode fort bien de

notre définition. Le problème est insoluble aussi longtemps
qu'on s'en tient aux notions physiques ordinaires sur la
matière et la force, sur leurs rapports. Du moment, en effet, où la
matière est différente de la force et où toute force est liée à une
matière, le partage de l'étoffe entraîne nécessairement celui de

la force qui perd proportionnellement à la quantité de matière

qui lui est enlevée.

Plusieurs phénomènes bien constatés contredisent cependant
cette théorie. Un aimant ne magnétise-t-il pas de la limaille de

fer par le contact, un courant électrique ne provoque-t-il pas
d'autres courants, par induction, sans rien perdre de sa force?
Dans ces cas évidemment une force partage avec d'autres sa

force et son activité sans en être le moins du monde diminuée
elle-même. Elle se partage par le fait qu'elle entre dans une
autre matière. Il ne se peut, en effet, que la force magnétique
soit déjà inhérente dans la limaille fer de façon à ce que le

contact avec l'aimant ne servît qu'à l'exciter. On ne

comprendrait pas alors comme il se fait que le magnétisme disparaisse

dans la limaille, dès que le contact cesse, tandis qu'il
persiste dans l'aimant. Et puis, de l'acier frotté pendant quelque



DIEU ET L'HOMME 361

temps avec un aimant ne demeure-t-il pas magnétisé, bien que
l'aimant conserve toute sa force? Et cependant il a communiqué

sa force à un autre corps d'une manière permanente.
On ne voit pas pourquoi la torce physique de l'organisme
maternel ne pourrait pas se communiquer de la même façon à un
organisme nouveau. La difficulté se résout plus facilement dès

qu'on admet que l'étoffe n'est rien en elle-même, mais que
dans les corps matériels (atomes) elle est la force de résistance

comme centre d'autres forces, et chez l'âme la force centrale
qui s'étend pour embrasser ce qui l'entoure. Cette force expansive

pénètre toutes les molécules de l'organisme, par conséquent

les molécules de la semence du père, celles de l'œuf
maternel, de même que celles qui forment le nouvel être. En

se séparant de l'organisme maternel, le nouvel être, la force

psychique qui lui est inhérente s'en sépare également pour
agir d'une façon indépendante, sans que la force psychique de

l'organisme primitif en soit nullement affectée. Il n'y a d'absolument

indivisible que le centre qui se trouve dans cette force
même. Mais justement parce que le centre réside dans cette
force même, parce que tout mouvement expansif ne peut
naturellement partir que d'un centre, la force psychique
communiquée à la nouvelle créature devient d'elle-même le centre
de son propre mouvement, pour agir dans la formation et le

développement de l'organisme nouveau.
On voit comment, par le fait de la procréation une âme peut

naître de deux autres, sans que l'identité, la force et l'activité
de celles-ci en soient le moins du monde affectées. On comprend
aussi que l'enfant puisse hériter, dans certains cas, de certaines

particularités physiques ou psychiques et dans d'autres
différer relativement des parents puisque, dès le début, et non

pas" dans le cours du dévelopement seulement il possède

une individualité particulière différente de celles qui ont
concouru à la former. Ainsi s'expliquent les modes fort divers de

génération suivant les espèces qui tiennent à la manière d'être
particulière du corps.

Mais il est un fait important qui contribue toujours à gagner
beaucoup d'adhérents au matérialisme. Aucune force psychi-



362 Dr H. ULRICI

que ne peut se manifester dès que l'organe corporel indispensable

lui manque, est dérangé ou gêné dans ses fonctions.
L'œuf a beau être fructifié et vivant en lui-même, il demeure
sans sensation, sans mouvement arbitraire jusqu'à ce que
l'organisme ait atteint un certam développement qui fournisse à

la force psychique les organes indispensables pour fonctionner,
Le fait incontestable de l'absolue dépendance dans laquelle la
vie psychique se trouve de l'organisme, paraît exclure toute
idée d'une substance animale différente, indépendante du

corps.
Bien que Lotze ait une conception mécanique de l'organisme,

il se prononce en faveur de la spontanéité et de l'indépendance
de l'âme. Il prétend que les phénomènes du sommeil, de

l'évanouissement, de la perte partielle de la mémoire bien compris

n'impliquent nullement une dépendance absolue de l'âme.
Le fait qu'une force ne se manifeste pas ou ne peut se montrer
au dehors n'implique nullement qu'elle n'existe pas ou qu'elle
n'agit pas. Une force peut être constituée naturellement de

façon telle que pour que ses manifestations soient visibles elle
ait besoin du concours d'autres forces. Ainsi pour que l'électricité

manifeste son effet, il faut le frottement, le procès
chimique. D'autre part, la manifestation extérieure de cette force

peut être tellement empêchée par l'action de forces opposées

que l'activité en soit réduite à un effort inappréciable. Ainsi la

pesanteur se manifeste comme simple tendance vers le centre
de la terre, lorsque la résistance de corps solides vient s'opposer

au mouvement de chute. Les pertes partielles de mémoire

prouvent tout au plus que la manifestation de cette faculté est

liée à certaines portions du cerveau. Le fait que souvent nous

nous rappelons le contenu d'un souvenir, tandis que la forme

nous échappe, implique que la mémoire repose sur une force

psychique qui n'est dépendante de certaines conditions orga-
nigues que pour ce qui est de la forme de ses actes particuliers.
En effet, si le souvenir n'était que la résultante d'un certain

agencement des nefs, on ne comprendrait pas comment le
souvenir pourrait exister indépendamment de sa forme. Il faudrait

que le matérialisme commençât par prouver que l'activité



DIEU ET l'homme 363

nerveuse suffit à elle seule pour expliquer la mémoire ; aussi

longtemqs qu'il ne l'a pas fait, il est obligé d'admettre une
faculté psychique spéciale pour la mémoire,

Lotze n'a cependant pas répondu a la partie la plus difficile
de l'objection : comment se fait-il que l'âme qui n'est si
substantiellement, si virtuellement un simple produit du corps ne
puisse toutefois agir, faire acte de présence, se manifester
qu'avec le concours d'un organisme? Ici il faut remonter
jusqu'à la nature de l'âme pour trouver la réponse. Dans son être
et dans son action, comme substance ou comme force, elle est
soumise à certaines conditions exactement comme tous les
êtres et toutes les forces du monde. C'est une loi générale de

la nature que certains effets ne se manifestent que lorsque les

conditions voulues sont remplies. Pour occuper sa place dans

l'univers, l'âme doit être soumise à cette loi. Il ne suit pas de

là que la spontanéité doive lui être contestée, mais simplement
qu'elle ne peut se faire jour que dans certaines conditions.
L'organisme est la condition de cette action de l'âme. Il lui est

nécessaire comme moyen pour se former, se développer et

comme instrument pour le jeu et la manifestation de ses forces.

D'autre part, l'organisme a besoin de l'âme, comme lien, principe

moteur des éléments divers, membres et fonctions qui le

constituent.
La force psychique et la force vitale se tiennent de si près

qu'on ne peut s'empêcher de se demander s'il ne faut pas les

confondre. Toutefois la force vitale n'agit qu'atomistiquement,
ce qui n'est pas le cas de la force psychique. C'est à celle-ci
qu'appartient l'activité morphologique chez tous les êtres, qui
ne se comprendrait pas au moyen d'une simple force vitale
agissant mécaniquement, sans aucun plan. Il est vrai que l'âme

commence par exercer cette activité instinctivement sans s'en

rendre compte. Pour savoir si les deux forces doivent être

identifiées, ou conçues comme la manifestation d'une seule et
même force, il faut avoir considéré l'âme non pas seulement du

point de vue de la physiologie, comme nous l'avons fait jusqu'à
présent, mais encore de celui de la psychologie. C'est ce que
nous ferons en exposant les résultats des sciences physiologi-



364 Dr H. ULRICI

ques au sujet des sens qui nous fournissent surtout les matériaux

pour l'activité psychique.
La question de l'immortalité de l'âme n'est pas exclusivement

psychologique, c'est à la morale et à la philosophie
religieuse qu'il appartient de la résoudre alors que la psychologie
a fourni les éléments fondamentaux du problème. Tout ce que
peut faire la psychologie c'est de montrer que, de son point de

vue et de celui de la physiologie, l'immortalité personnelle est

possible, tout au plus que, bien loin d'être contredite, elle est

soutenue par les résultats des études physiologiques. Ainsi de

tout ce qui précède il résulte que l'âme en elle-même, comme
centre de forces psychiques (abstraction faite de la conscience),
peut exister fort bien après la destruction du corps. Pour nier
ce fait il faut admettre avec les matérialistes qu'il n'existe pas
d'âme et que tous les phénomènes psychologiques sont de

simples fonctions de l'organisme. Du moment où cette hypothèse

est inadmissible, ainsi que nous croyons l'avoir fait voir,
du moment où l'âme doit être conçue comme une substance

particulière, à la façon de chaque atome physique, c'est-à-dire
comme une force centrale unie à d'autres forces, les portant et
les unissant, qui n'est pas seulement produite par l'organisme,
mais qui, dès le premier instant de l'existence de celui-ci agit
avec lui, comme condition de sa formation et de sa persistance,
elle peut se séparer de lui et continuer à exister sans lui. C'est

là un fait qui ne saurait être contesté au nom de la physiologie.
En effet, la différence entre l'âme et les atomes physiques
consiste seulement en ce que chez ces derniers le centre qui unit
les forces et par conséquent le côté matériel, consiste dans

la force de résistance, tandis que pour l'âme il réside dans la
force d'expansion. Celle-ci ne représente pas seulement laforce
de résistance et avec elle le côté matériel de l'âme, mais elle

agit, comme nous l'avons montré, exactement dans le même

sens. La différence entre l'âme et les atomes physiques ne

porte par conséquent que sur le mode d'agir, non sur leur
substantialité, sur la force d'être et de subsister. Aussi certain

que la physiologie, d'accord avec la physique et la chimie,
proclame avec raison que les matières simples (atomes) cons-



DIEU ET l'homme 365

tituant l'organisme ne périssent pas avec la dissolution de

celui-ci, mais entrent dans d'autres relations inorganiques où ils
continuent à exister, aussi certainement doit-on admettre la

persistance de l'âme après la mort du corps. Car aucune force
ne peut absolument surgir de nouveau d'une simple combinaison

d'étoffes quelle qu'elle soit. Ce procédé ne peut servir à

mettre au jour des forces mêmes, mais des forces qui,
antérieurement ne se manifestaient pas par suite des forces
naturelles dont elles dépendaient et qui maintenant entrent dans des

combinaisons matérielles nouvelles. Une force qui naîtrait de

cette manière serait ou bien un effet sans cause, vu que la

simple rencontre des étoffes ne donne qu'une simple juxtaposition

dans l'espace qui à elle seule ne peut produire aucun
effet, ni être le siège d'une force ; ou bien la matière devrait
posséder en elle-même la faculté de produire la force, c'est-à-
dire que la force proviendrait d'autres forces, dont elle serait
plutôt la manifestation et non quelque chose de primitif, mais
le résultat d'une activité qui, parmi ses moyens, doit déjà
renfermer la force. Voilà pourquoi, comme nous l'avons vu, les

adversaires de la force vitale, admettent implicitement, sans le
vouloir et sans s'en douter, ce qu'ils nient et pourquoi il en arrive
exactement de même à ceux qui repoussent une force psychique

particulière. Voilà pourquoi nous n'avons pas été seulement

contraints d'admettre une force vitale particulière, mais

nous avons dû prétendre qu'au point de vue de la physiologie,
il faut accorder également une force psychique comme substance

de l'âme, force centrale de forces psychiques unies à

elle. Or, du moment où il existe une telle substance de l'âme,
il en résulte avec une nécessité inéluctable qu'aussi sûr qu'aucune

matière, aucune force, en général, rien qui existe ne peut
être anéanti, de même aussi l'âme après la dissolution du

corps ne saurait être anéantie.
Mais tout cela ne nous avance pas beaucoup quand il s'agit

d'établir l'immortalité personnelle, c'est-à-dire la persistance de

la conscience, de la conscience de soi, avec laquelle notre
personnalité se maintient ou disparaît. Comme tous les phénomènes
de l'âme se trouvent étroitement liés au concours de l'orga-



366 Dr H. ULRICI

nisme, comme l'amene peut arriver à avoir la conscience d'elle-
même et obtenir de sensations sans le concours du système

nerveux, du point de vue physiologique il ne peut être question
d'une persistance de la conscience sans le corps. La science
naturelle a plutôt raison quand elle nie l'immortalité dans ce

sens, c'est-à-dire une durée consciente de l'âme isolée de tout
corps. Mais elle a beau être souvent admise, cette forme
d'immortalité n'est pas la seule possible ni celle qui est généralement

reçue. Le christianisme, par exemple, n'affirme pas
uniquement la persistance de l'âme après la mort, mais encore la

résurrection du corps, c'est-à-dire le rétablissement de l'organisme

ou mieux encore l'union nouvelle de l'âme à un corps
nouveau semblable à l'ancien, mais plus parfait. Ce n'est qu'en
vertu de cette réunion que, d'après le dogme chrétien, l'âme
persiste comme consciente. Bien loin d'être contredite, cette
foi est réclamée par les résultats des études physiologiques.
En effet, si la conscience de soi est à la vérité troublée
temporairement par des phénomènes organiques, et même entièrement

détruite, il n'en est pas moins certain que, l'obstacle
surmonté, elle reparaît dans toute son intégrité. Il faut donc
admettre que bien que la conscience disparaisse au moment où
l'âme se sépare du corps, son réveil n'est pas seulement
possible, mais, d'après l'analogie de ce qui se passe sur la terre,
aura réellement lieu, dès que l'âme sera unie à un organisme
pareil ou semblable. Il est évident que le rétablissement de la

conscience n'exige pas la restauration du même organisme. Le

corps de l'enfant diffère sous bien des rapports de celui du

vieillard, quoique l'identité de soi se maintienne intacte pendant

tout le cours de la vie. L'aveugle né et le sourd et muet
sont privés de bien des organes importants pour le développement

des facultés de l'âme, il y est cependant suppléé, par une
éducation soignée, de sorte que les mêmes moyens ne sont pas
absolument indispensables pour la formation et la conservation
de la conscience de soi. On peut perdre une portion importante
de la substance du cerveau sans que la conscience soit altérée

ou, du moins, elle reparaît après la guérison des parties affectées.

Les sensations et leurs organes diffèrent beaucoup avec



DIEU ET l'homme 367

les diverses espèces d'animaux, et cependant les phénomènes

psychiques qui en résultent (affections, actions de l'âme,
perceptions) doivent être essentiellement les mêmes. Preuve
nouvelle que comme deux facteurs différents concourent, le même
effet peut être obtenu par des moyens différents ou seulement
semblables. Il s'agit uniquement de savoir si la réunion de

l'âme à un nouveau corps est physiologiquement admissible.

Or, elle est même exigée comme conséquence des principes
qui, d'après la science, dominent la nature. La nature vise

toujours à procurer aux forces les moyens de se manifester et d'agir.

Non seulement toutes les forces de la nature ont en elles

une certaine loi qui en règle l'action, mais elles trouvent
toujours au dehors les moyens, les conditions qui leur permettent
d'agir. Ce n'est que par ce moyen-là que l'ordre et la régularité
régnent dans la nature. Pour être conséquente la science de la

nature doit admettre que l'âme à son tour aura l'occasion de

s'affirmer non seulement une fois et pour un instant, mais d'une
façon permanente. De sorte qu'après la mort, l'âme humaine

pourra bien être privée temporairement de la conscience, mais

qu'elle est destinée à la retrouver plus tard avec tout son
contenu antérieur en s'unissant à un nouveau corps, l'élément
terrestre et accidentel, dût-il disparaître. Du point de vue des

sciences naturelles, on peut maintenir que cette évolution doit
toujours aller se renouvelant sans cesse, mais on doit accorder

qu'il peut y être mis un terme par l'union de l'âme à un
corps qui ne puisse plus en être séparé. Quant à la raison, elle
exige une solution de ce genre, parce qu'une évolution sansbut
et sans terme est irrationnelle. Par conséquent la science delà
nature ne peut combattre la foi à l'immortalité de l'âme au sens

qui vient d'être indiqué : pour être logique, elle doit même en

affirmer, sinon la vérité, du moins la vraisemblance.

J.-F. Astié.
(A suivre.)


	Dieu et l'homme. Partie I, Le corps et l'âme

