Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)
Artikel: La conscience. Troisieme étude, La révélation de la conscience en face

de la révélation de la nature et de celle des saintes Ecritures
Autor: Malan, C.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CONSCIENCE

TROISIEME ETUDE

La révélation de la conscience en face de la révélation
de la nature et de celle des saintes Ecritures.

La premiére chose qui nous frappe, ¢’est 'accord qui subsiste
entre ces trois révélations. Non seulement ce que notre con-
science nous dit soit & ’égard de nous-mémes, soit'd 1'égard de
Dieu, s’accorde avec ce qui, & ce méme égard, résulte de notre
expérience de l'univers, mais nous en retrouvons encore la
confirmation la plus expresse dans le témoignage historique de
la révélation écrite.

Il ne saurait nous étre indifférent de pouvoir constater un
semblable accord entre des expériences de nature aussi diverse,
et qui demeurent aussi indépendantes les unes des autres.

Du reste, il suffit d’'un coup d’ceil pour reconnaitre, dans
I’auteur de la nature et dans le Dieu de la Bible, ce méme Etre
dont l’action vivante nous est apparue au dedans de nous-
mémes. (est bien, dans les deux cas, celui qui se montre en
face de la créature comme I'Etre personnel, Mailre souverain
et souverainement bon; comme le Dieu créateur et conserva-
teur. Personne, pour discerner 'ceuvre du Dieu de la nature,
ou pour croire au Dieu de 'Evangile, n’a jamais da d’abord
oublier I'expérience que lui avait value sa conscience person-
nelle, ou renier le Dieu que cette éxpérience lui avait réveélé.

Bien au contraire. La fagon spéciale dont chacun sera
arrivé & apprécier cette expérience intime, décidera tou-
jours de ’impression que produirait sur lui soit la vue de 1'uni-



LA GONSCIENCE 235

vers, soit le récit biblique. (e sentiment d’un rapport person-
nel inauguré avec nous par Dieu lui-méme dans Pautorité de
notre conscience , — sentiment auquel répond, de notre part,
ce qu'on a coutume d’appeler notre « religion naturelle, » —
ce sentiment sera toujours chez nous le point de départ de
tout ce qui plus tard mériterait au dedans de nous le nom d’une
foi positive. C’estbien la d’ailleurs ce que proclame I’Evangile.
Il exige sur toutes ses pages des coeurs déjd préparés en vue
de la lumiére qu’il apporte. Il nous montre notre Seigneur fai-
sant lni-méme dépendre la foi & ses paroles de la position prise
préalablement par son auditeur & 'égard d’'une «volonté de
Dieu» reconnue comme telle 1.

Et si tel est le cas & I'égard de la vérité quant & Dieu, il est
évident qu’il en doit étre de méme dans ce qui a trait & la vérité
sur ’homme, lequel est la créature de Dieu. La aussi, cette ex-
perience intérieure, qui aboutit & la conscience de I’état anor-
mal de notre volonté réfléchie, sera ce sur quoi viendra
s’appuyer 'enseignement de ’Ecriture &4 I'égard de nous-mémes.
De la certitude qu’aura revétue 4 nos yeux cette premiére ex-
périence dépendra donc toujours, et la position que nous pren-
drions & I'endroit des impressions de nos sens comme mani-
festations des faits sensibles, et la confiance que nous inspi-
rerait I’Ecriture comme témoignage des actes historiques du
Dieu de notre conscience.

Il est vrai que cette coincidence de la parole scripturaire avec
notre expérience intime n’est pas aussiapparente a ’endroit des
faits cosmiques et des faits anthropologiques qu’elle I'est a 'en-
droit de la vérité sur Dieu. Mais cela est naturel! L'Ecriture se
présente elle-méme comme un témoignage rendu & une action
historique de Dieu. Ce n’est donc qu’incidemment qu’elle tou-
chera soit 4 ce qui concerne 'univers, soit & ce qui a trait au
fait humain lui-méme.

Quant aThomnme, rappelons ce que dit Ecriture et de la
création de I’homme par Dieu, et des rapports soutenus avec
homme par le Dieu qui Pavait créé.

D’apres I’Ecriture, Dieu ne crée pas ’homme par une action

t Jean VII, 17,



236 C. MALAN

directe, ni au moyen d’un acte unique. Illecrée en s’y prenant
pour ainsi dire & deux fois, et en agissant & chaque fois d'une
facon indirecte.

En effet, pour créer 'homme, Diea commence par ce qui n’est
qu’une modification d’un fait déja créé par lui. Dans une seconde
action , celle par laquelle 'homme est « fait en ame vivante, »
c’est-a-dire par laquelle est constituée la personnalité vivante
de 'homme, Dieu «souffle lui-méme un souffle de vie dans les
narines » de ’étre qu’il avait d’abord « formé de la poudre de
la terre.»

Cependant déja le premier acte accompli par Dieu en vue de
la création de 'homme n’avait pas été de tous points semblable
a celui par lequel il avait déja fait sortir de la terre les plantes
et les animaux, La, Dieu s’était borné 4 commander a la terre.
Quand il s’agit de 'homme, Dieu se sert encore de la terre,
mais en la « formant » lui-méme au moyen d'un acte direct et
délibéré. Son ordre, i lui seul, n’eut pas suffi dans ce cas spé-
cial. Avec cela, cette premiére action n’a pas pour résultat
I’homme tout entier, tel que Dieu le veut. Il n’en résulte que
la forme d’existence qui sera assignée a I’étre humain; forme
d’existence terrestre, c’est-a-dire matérielle et essentiellement
temporaire.

Dans son second acte, Dieu n’emprunte plus quoi que ce soit
a'lélément déja créé. C’est directement de Lui-méme qu'il fait
sortir ce qui va deéfinitivement constituer ’homme. La person-
nalité humaine, une fois achevée, sera donc le résultat de ce qui,
de la part du Créateur, aura été un acte complexe. Dieu aura
réuni, dans cette personnalité, deux faits jusque-la étrangers
Pun & I'autre, I'élément créé et la vie incréée elle-méme.

Le premier est emprunté a la terre. La vie qui résulte de
cette origine est donc un fait essentiellement cosmique et tem-
poraire. Elle ne serapar conséquent que la forme historique et
provisoire de I'activité de I'étre qui va apparaitre grice & I'a-
vénement de la vie incréée. Une existence matérielle ne peut
constituer, pour un étre semblable, qu'un organe temporaire,
qu'une forme d’activité transitoire. Quant a la vie qui lul est
directement communiquée par Celui qui «seul possede l'im-



LA CONSCIENCE 237

mortalite, » 1l est évident que c’est en elle, et en elle seule, que
résidera «la vie éternelle » de cet étre.

Si, parce que 'homme «de la terre » est destiné & servir a la
manifestation de la vie divine, Dieu a voulu le préparer «de
ses propres mains, » ce n’est cependant que par la communi-
cation de la vie divine que I’'nomme, dit le récit sacré, « appa-
rut en ame vivante ; » qu’il fut doué de I'existence qui le carac-
térise; que I'’homme devint homme.

La chose étant ainsi, il est évident que, du moment ol ce
nouvel étre arrivera a la conscience de soi, il se trouvera, au
dedans de lui-méme, en présence de deux faits essentiellement
différents et inégaux en valeur. Le principe spirituel issu de
Dieu méme demeurera pour I'nomme la source et le lieu de sa
vie impérissable. Dans la vie du « corps formé de la poussiére, »
il reconnaitra au contraire une existence passagére et inférieure,
bien que cette existence renferme momentanément toute la
manifestation qui est accordée & sa vie éternelle.

Du reste,'Ecriture tout entiére nous parle de I'’homme d’une
facon qui s’accorde avec ces premiers faits. C’est ainsi que 1'état
actuel de ’homme, cet état dans lequel les instincts de son exis-
tence passagére ont rejeté au second rang le principe éternel
de la vie, nous y est constamment représenté comme différant
essentiellement de ce qu’avait été son état originel. L'imperfec-
tion morale de 'homme actuel, la vitiation fonciére de sa vo-
lonté, sa faiblesse incurable en face de Iinstinct normal qui
subsiste encore au dedans de lui, ce fait caractéristique de son
état présent, tout cela nous est représenté dans ’'Ecriture comme
la conséquence d’une déréliction du principe de sa vie normale,
comme le résultat d’'une détermination prise par ’homme en
opposition avec la loi essentielle de sa volonté, quiétait qu’elle
concordat avec celle de son Créateur.

Par 13, ’homme s’est placé lui-méme, une fois pour toutes,
sous Finfluence de ces instincts terrestres qui devaient n’étre
pour lui que les organes toujours dociles d’une activité provi-
soire. Le centre desaliberté, ou de sa décision libre, s’est déslors
déplacé. Savie délibérée s’est développée en dehors de 'influence
du souffle (ou de VEsprit) divin qui devait en étre le principe.



238 C. MALAN

Non pas que ’homme nous soit représenté comme ayant
directement repousse cette vie divine elle-méme , puisqu’elle
nous est bien plutdt montrée subsistant encore & cette heure
au dedans de lui. Mais il y a soustrait toute la sphére de son
activité réfléchie et consciente. Au lieu d’affirmer lui-méme sa
volonté dans le sens du principe de cette vie divine en lui,
il a été induit & abdiguer sa liberté devant une volonté étran-
gére et ennemie, qui existait avant lui dans le milieu ol Dieu
I'avait d’abord placé. (Cest ainsi que, victime d’une séduction
a laquelle il et pu se soustraire, I'homme a laissé se glisser
au centre des déterminations de sa volonté des appétits qui
devaient demeurer soumis a la libre activité de cette volonté.
It a méme fait plus. Il a placé, paria, au point de départ de sa
volonté elle-méme, ce qui ne lui avait été accordé que comme
'organe provisoire de son activité. I’homme a ainsi, par suite
d’un acte de liberté réfléchie, soustrait sa volonté a ce qui de-
vait en constituer le principe. Par 14 méme il a substitué, dans
son existence, une activité imparfaite et aveugle au principe
assuré de sa vie elle-méme.

(Vest ainsi que 'homme non seulement a péché, mais gu’il
est devenu pécheur. Aussison développement historique prend-
il dés lors une direction opposée & celle qui elit dii étre la sienne.
Au lien d’un développement normal, au lieu d’une vie
spirituelle dirigeant librement les énergies de son existence
historique et terrestre, il n’y a plus, pour ’homme, que ceite
existence laissée A elle-méme, c’est-a-dire qu’'une agitation
étrangére A sa vie éternelle et indigne du nom de vie. Dés
lors, ou bien, se contentant de la seule activité de son aAme en
dehors de la loi de T'esprit divin, il demeure ce que Paul
appelle 'homme de lU'dme, 'homme psychique; ou bien,
s’arrétant plus bas encore, il se met au service de l’exis-
tence matérielle de son corps, en méritant alors, de la part
- du méme apotre, le nom d’homme de la chair ou d’homme
charnel.

Voild bien, dans ses principaux traits, le fait anthropologique
tel qu’il découle soit du récit scripturaire de la création de



LA CONSCIENGE 239

’homme, soit de ce que I’Ecriture nous expose sur les rapports
historiques de Dieu avec 'homme qu’il avait créé!.

Quant & ce qui, dans cette Ecriture, concernerait directe-
ment le fait de la conscience morale, il faut distinguer entre
les divers témoignages dont se compose I’Ecriture,

Si nous nous en tenons a ’apdire Paul, celui qui en parle
de la facon la plus explicite, la conscience morale n’est pas
une vue directe que ’'dme humaine aurait de Dieu lui-méme;
c'est la vue qui lui est accordée, au dedans d’elle-méme, de
I'ceuvre commandée par une loi divine. D’aprés cet apotre, il
est donc évident que la conscience morale n’aura fait son ap-
parition dans ’homme que lorsque, par le fait du péché, le
rapport entre sa volonté et la volonté divine sera devenu un
rapport d’opposition. Jusque-13, c’est-4-dire pendant I'état d’'in-
nocence, la volonté spontanée se confondait nécessairement
chez lui avec ce qui était pour luila volonté de Dieu. Cette der-
niére ne se faisait sentir & lui que sous la forme d’une sanction
donnée A sa libre activité. Cette volonté divine ne revétait pas
& ses yeux le caractére soit d’'une prohibition, soit méme d’un
commandement qui lui etit enjoint de développer une activité
opposée & la sienne propre. Ce n’est qu’en conséquence de son
péché que I’homme est arrivé a ressentir la volonté de Dieu
non pas comine ce qui serait une régle, une norme, un guide,
mais comme une loi. «La loi, nous dit saint Paul, est inter-
venue a cause du péché. »

C’est bien aussi ce qui ressort du grand fait historique & I’oc-
casion duquel Papdtre exprime cette pensée. Ce fait, c’est
qu’ Israél, le peuple qui est sous la conduite spéciale et directe
deDieu, est tout d’abord retenu sous I’économie de laLoi. C’est
dire que, pendant cette période éducatrice, ce peuple est sur-
tout appelé i faire I'expérience de la réalité et du caractére
essentiel du péché; tout en demeurant, jusqu’d ce que cette

*C'est dans ce point de vue anthropologique de I'Ecriture qu'il faut
chercher et les droits et les limites des doctrines d’évolution qui préoceu-
pent si généralement les esprits & cette heure, dans ce qui concerne la
genese de 'homme.



240 C. MALAN

expérience ait été compléte, incapable de s’élever jusqu’a la vic-
toire sur le principe méme du péché. Israél est retenu sous la
discipline de la Loi jusqu’a ce qu’il soit arrivé a discerner, dans
son péché, le résultat d’une opposition fonciére a la volonté de
Dieu considérée comme telle. Aussi bien voyons-nous «la pré-
dication de larepentance » marquer, dans I'histoire de ce peu-
ple, la fin de I’économie de la Loi.

Tout cela nous fait comprendre comment nous ne trouvons
pas méme le mot de conscience dans l’Ancien Testament. Le
péché n’y est pas analysé dans son principe. 1l n’y est ressenti
(que comme une opposition historique aux commandements
formulés par le Seigneur lui-méme devant le peuple. 1l apparait
donc comme une transgression & un commandement, beaucoup
plutdt que comme la simple manifestation de ce qui serait un
état foncier de ténebres et de mort.

Sans doute ’Ancien Testament n’ignore pas la présence au
dedans de I'homme de ce fait centiral de volonté que nous
révele la conscience morale. Mais ce fait y est apprécié dans
ses résultats; il n’y est pas I'objet d’une analyse réfléchie. Avec
cela, le péché y est constaté comme provenant du « coeur »,
c’est-a~-dire du cenire méme de la vie personnelle. C’est tou-
jours ce coeur « d’ou procéedent les sources de la vie » qui est
le siége et la source du péché, comme c’est le coeur qui redoute
ou qui doit aimer les commandements. C'est le coeur que Dieu
demande avant tout. Si le culte de Dieu y est d’abord une
obéissance active et historique, ce culte n'y est cependani
jamais contenu tout entier dans cette obéissance-la. 1l n’y est
jamais I'obéissance aveugle ; le simple accomplissement d’une
ccuvre commandée. I’Ancien Testament ignore la doctrine de
Vopus operatum. Cependant, bien que le culte de Dieu y soit
toujours la manifestion d’une position religieuse assumée par
le coeur, c’est un rapport que le coeur maintient plutot tout
d’abord a I’égard de la loi de Dieu qu’a I’égard de Dieu luai-
méme. L’adorateur, dans ’Ancien Testament, va & Dieu d travers
sa loi; dans le Nouveau, le fidéle arrive a saisir et & préférer la
loi de Dieu au moyen de l’expérience directe que Dieu lui a
accordée de Lui-méme.



LA CONSCIENCE 241

Ce qui distingue la religion d’Israél des religions des paiens, ce
n’est donc pas encore la liberté. (est cependant ce fait capital
que la loi est pour Israél ce qui aété directement proclamé par
le Dieu vivant et souverain. Si, comparé aux « nations » qui le
remplaceront dans le royaume de Dieu sur la tei're, Israél est
un peuple d’impressions immédiates, un peuple lyrique, un
peuple enfant, il posséde ce caractére en commun avec ’hu-
manité qui ’entoure. Méme sur ce terrain-la, cependant, son
culte se distingue de celui de tous les peuples contemporains
par ce caractére de spiritualité qui, & cette heure, distingue la
foi chrétienne de toutes les autres croyances religieuses, Au
milieu de ces peuples enfants, Israél est bien le représentant du
culte spirituel et intérieur. Seulement, ce culte-13, il se borne &
en pratiquer les mandats. Il ne le réfléchit pas. Il n’en analyse pas
le principe. Chargé d’étre, dansle monde, le témoin de 'ccuvre
historique du Dieu vivant, sa tiche n’est pas autant d’analyser
le mode des rapports entre Dieu et ’dme humaine, qu’elle n’est
d’obéir purement et simplement devant tous & la volonté divine
telle qu’elle a été positivement formulée par Dieu lui-méme.

Cependant, comme tout ce dont la pensée n’est pas arrivée &
Justifier la raison d’étre, cette position religieuse des fidéles de
I'Ancien Testament ne pouvait étre que temporaire. Aussi les
voyons-nous ne s’y maintenir qu’a grand’peine, et grace 4 une
interposition constante et directe de la providence éducatrice
de leur Dieu. Israél retombe toujours de nouveau, soit dans le
culte extérieur des idoles, soit, aprés que la captivité l'efit
définitivement arraché a ce danger-13, dans le culte moins
grossier, mais tout aussi extérieur, de la lettre, du dogme, des
institutions et des cérémonies.

C’est 12 contre que dut réagir avant tout I’enseignement de
Jésus-Christ. Aussi le voyons-nous, tout en se rattachant,
comme Juif, aux faits historiques par lesquels Dieu s’était
révélé a son peuple, s’appliquer, au début de son ministére, 2
ramener le peuple au « culte en esprit et en vérité. » Cest
ainsi, par exemple, qu’il s’efforce alors de vivifier I'autorité de
la révélation traditionnelle, en la subordonnant expressément
a celle de la révélation intérieure par la conscience.



242 C. MALAN

Pour cela, cependant, Jésus, fidéle & son caractére de « témoin
de la vérité, » se contente d’en appeler A 1’autorité de sa propre
consciencel. Il ne s’arréte pas, lui non plus, a justifier la légi-
timité de cette autorité. Il ne nomme pas la conscience. Aussi
bien n’etit-il trouvé, ni dans ses propres conceptions intellec-
tuelles, ni dans celles de ses auditeurs, les éléments de cette
idée-la. Le sentiment direct de la volonté de son Péere tenait
chez lui la place qu’occupait tout entiere, chez ses auditeurs,
le souvenir des actions et la pensée des commandements his-
toriques de Dieu. (Cest pour cela que nous l'entendons se
borner a4 désigner clairement le fait intérieur qui le rattache
lui & son Pére, et gui doit aussi rattacher ses auditeurs a la
connaissance de Dieu. Il parle fort expressément de cet « ceil
intérieur » qui, lorsqu’il est pur, éclaire notre 4me tout entiére,
et dont 'obscurcissement la laisse dans les ténébres.

En cela, comme en toutes choses, Jésus se borne & témoi-
gner du fait; il ne lexplique pas. De plus, il est évident que,
chez lui-méme, la réalité dont il témoigne est immédiatement
ressentie, qu’il n’y arrive pas au moyen d’un travail de pensée.
En particulier, nulle part dans son enseignement nous ne
trouvons ne fat-ce quun mot qui dénote, méme de loin,
lanalyse expresse du fait psychologique que nous étudions ici.
Il connait sans doute, nous venons de le voir, la lumiére inté-
rieure de I’Ame, mais il ne la désigne jamais (ainsi que tous les
autres faits du méme genre) qu’au moyen de figures. Sa mission’
était de ramener ses auditeurs & 'expérience de la réalité, ou,
comme il le disait, « & P'obéissance a la vérité 2, » et non pas
de justifier devant eux telle ou telle conception spéciale de
cette vérité.

Cependant, si de la parole du Maitre nous passons & celle
des disciples qu’il avait formés « pour enseigner les nations, »
nous voyons bientdt ces apotres de Jésus-Christ donner & leur
témoignage une forme différente de celle qui-avait caractérisé
I’enseignement du Seigneur. Du moment ol la parole aposto-

* Par exemple dans cette expression : « En vérité, en vérité, je vous
dis, » qu'il emploie, méme en citant I Ecriture. Jean 111, 11 et suivants.
¢ Jean I1I, 21; VI1L, 32; XVI1, 17-19; comp. Act. VI, 7, ete.



LA CONSCIENCE 243

lique arrive & devoir s’adresser a4 des esprits analyseurs et
réfléchis, la forme dogmatique ou analytique vy remplace la
synthése, qui, aprés avoir tout d’abord été la forme de la parole
des prophétes et du Seigneur lui-méme, avait caractérisé le
témoignage des apotres en face du peuple élu. C’est aussi pour
cela que nous voyons la doctrine de chaque apotre revétir une
forme différente suivant la position intellectuelle et morale de
ceux auxquels elle s’adresse. En général, c’est dans les besoins
spéciaux des auditeurs qu’il faut chercher les raisons de ce
fait, que nous possédons plusieurs types soit de la doctrine,
soit déja du témoignage apostolique. Une seule parole, dans
les deux cas, n’etit pas suffi & exprimer complétement ce dont
chacun des témoins n’avait nécessairement qu’'une expérience
partielle, ni & atteindre le point de vue spécial de chacun de
ceux auxquels ils devaient s’adresser.

Pour nous en tenir au sujet particulier qui nous occupe, c’est
bien 14 ce qui fait que Pierre, qui n’emploie pas méme le mot
de conscience dans ses nombreux discours A Jérusalem, fait
usage de ce terme lorsqu’il écrit aux « dispersés. » C’est aussi
pour cela que Jean, par contre, dans ses épitres, n’emploie
déjd plus ce méme terme. Si les premiers auditeurs de Pierre
n’eussent pas compris ce mot, pour les auditeurs de Jean c’elit
été la désignation d’une expérience dépassée. On pourrait dire
que si Pierre, & Jérusalem, ne connait pas encore le mot de
conscience, Jean, 4 Ephése, ne le connait déja plus. Pour ce
dernier, et pour ceux auxquels il écrit, la pleine possession de
la vie a remplacé ce qui n’en avait été que l'idée. La vérité
pour eux, c’est le Véritable, Dieu « n’aime pas. » Il « est
amour ; » et, siquelqu’un aime Dieu, Jean ne dit pas seulement
de cet homme qu’il « connait Dieu, » il va plus loin, il dit
« qu’il est en Dieu et Dieu en lui. »

Aussi, comme nous I'avons vu, est-ce surtout chez Paul
qu’apparait le mot de conscience, et que ce mot revét le sens
dans lequel nous ’'employons & cette heure.

Ce « docteur des Gentils, » qui, comme tel, est encore tout
specialement notre maitre, distingue entre la ouveidnog, témoin
toujours fidele des rapports entre notre volonté et la volonté de



244 G. MALAN

Dieu en nous, et la connaissance réfléchie que notre vic aurait
de la nature et des conseéquences de ces rapports. Il distingue
donc entre notre conscience elle-méme et les jugements plus
ou moins clairs, plus ou moins justes que nous formerions sur
ce dont témoigne notre conscience. Ces jugements, ou Joywspol,
dépendront de l'activité de notre voig, ou de nos Swwvoiont.

Sans entrer ici plus avant dans I'étude spéciale du langage
de Paul, résumons ce qu’on pourrait appeler la doctrine scrip-
turaire de la conscience, afin de voir si cette doctrine coincide
avec les conclusions auxquelles nous avaient amenés l'analyse
directe des faits eux-mémes.

Rappelons d’abord que, dans I’Ancien Testament, la con-
science du péché n’est encore que le sentiment d’'un désordre
dans l'activité historique de la volonté, tandis que dans le
Nouveau ce sentiment fait place, peu & peu, 4 celui d’un état
anormal de la volonté elle-méme. La « mauvaise conscience »
n’y est plus le seul souvenir de telles ou telles transgressions,
c’est le sentiment que ’homme a de lui-méme comme d'un
transgresseur.

Cette « conscience nouvelle » a été produite par la vue de
I'obéissance libre, et avec cela parfaite, qui, chez le Fils de
'homme, remplace ce qui n’avait été, chez ses fréres, qu’'une
soumission plus ou moins forcée et fragmentaire & une loi exté-
rieure. Jésus-Christ, qui dit de lui-méme qu’il est venu dans
le monde pour étre le témoin de la vérité, l'a été tout
d’abord par le seul fait de son apparition dans Ie mode d’exis-
tence actuel de 'homme. A lui seul ce fait a révelé la réalité
historique de U'homme normal. Il a fait, pour la pensée hu-
maine, de ce qui jusque-1a n’avait pu étre au mieux qu’un pur
idéal, I'objet d’'une connaissance positive ; de ce qui n’avait pu
se présenter 4 'humanité que sous la forme d’une aspiration
inutile, le premier de ses souvenirs, sos seul souvenir absolu,
ineffacable et éternel. L’apparition de ce « Fils del’homme » a

t 11 arrive aussi & Paul de confondre sous le nom de conscience le
voug et la cuveldnows considérée alors comme un fait complexe. Mais cela

ne saurait effacer la distinction qu'il statue expressément ailleurs entre
ces deux termes.



LA CONSCIENCE 245

donc suffi pour réveiller chez ’homme déchu, avec la con-
science de ses origines éternelles, celle de la loi essentielle de sa
nature. Dés lors aussi les mots de « bonne » et de « mauvaise »
conscience remplacent peu & peu, chez ceux que saisit ce
grand fait, les expressions par lesquelles méme les meilleurs
d’entre eux s’étaient bornés jusque-la & parler soit de I'accom-
plissement soit de la transgression des commandements divins.

Si l'on tient compte de cette évolution dans expérience
religieuse, voici ce qui résulte, pour le sujet qui nous occupe,
du témoignage et de ’Ancien et du Nouveau Testament.

11 en ressort premiérement que, chez I’homme dans I'état
« d’'innocence, » la conscience morale se confondait avec la
conscience qu’il avait de lui-méme; que, dans cet homme-la.
la vie morale ne se distinguait pas de I’énergie générale de la
volonté. Avant I'épreuve de la tentation, Adam n’est mis en
face d’aucun commandement de Dieu.

Chez le « saint, » au contraire, la conscience de l'obligation
morale a fait son apparition, puisque chez cet homme la vo-
lonté propre, quoique soumise, exisie bien tout entiére. Seu-
lement le « saint » prend plaisir & accomplir la volonté de
Dieu; il la préfére a la sienne propre. Tel est le cas pour la
conscience humaine de Jésus. Bien qu’il ne confonde pas sa
propre volonté avec la volonté de Dieu, ce n’est pas a ce qui
serait une opposition essentielle qu'il les distingue. La diffé-
rence entre ces deux volontés ne résulte chez lui que de I'ho-
rizon restreint qui est le sien. Quant au but final, quant & la
direction supréme, ces deux volontés pour lui n’en font
qu'une. Ce n’est que sur les moyens pour atteindre a ce but,
pour réaliser cette direction, que Jésus se voit appelé a re-
noncer a sa volonté propre, en préférant le chemin qui lui est
montre par son Pére 4 celui qu’il elt discerné lui-méme. Et ce
méme fait d’'une volonté humaine coincidant, quant & son but
et dans sa direction générale, avec la volonté divine, ce fait se
retrouve i cette heure chez ceux « qui sont de Christ, » en tant
du moins qu’ils le sont réellement, c’est-a-dire en tant qu'ils
sont « animés de l'esprit de Jésus-Christ. » Il est encore de
ces hommes-13, grace a Dieu.



246 C. MALAN

Il ressort encore de I’Ecriture que, dans I’homme devenu
pécheur, la conscience de soi implique le sentiment d’un chan-
gement foncier survenu dans 'homme lui-méme. Ce change-
ment consiste en ce que sa volonté délibérée a cessé d’étre a
I'unisson avec ce qui constitue encore pour lui le principe
central de sa vie, et la loi de saliberté. 1l ala conscience d’étre,
dans sa volonté délibérée, détaché d’un principe normal qu’il
continue néanmoins & recéler au dedans de lui-méme. Aussi
cette persistance est-elle pour luil’objet d’une crainte, laquelle
a pour objet l'auteur présumé ou pressenti de ce fait de vie,
De la vient que pour un tel homme la crainte demeure le com-
mencement, mais aussi seulement le commencement, ¢’est-a-
dire le point de départ de la sagesse.

Il résulte enfin du témoignage de ’Ecriture que ce n’est que
lorsque 'homme a épuisé ce que peut lui enseigner cet « es-
clavage de la loi » qu’il arrive & pouvoir faire ’'expérience de
Dieu lui-méme. En attendant que tel soit le cas, il parvient peu
& peu, par ’expérience du caractére anormal de sa propre vo-
lonté réfléchie, & se rendre compte de I'existence et de la nature
de la loi. Il recoit toujours plus profondément 'impression d’une
volonte supréme, c’est-a-dire d’une volonté qui ne saurait étre
que celle de Dieu. C’est ainsi que ’homme arrive 4 voir, dans
‘ce qui n’était d’abord a ses yeux que la transgression d’une loi,
une offense qui a atteint la personne divine elle-méme. L’idéal
de la vie morale lui apparait toujours plus comme une vérité.
(’est 14, peu & peu, pour lui un but réel et qui est réellement
imposé a son activité. Ce but, il ne le congoit pas d’une fagon
abstraite, il le percoil comme le retour de sa volonté ala vo-
lonté de son Dieu; comme 1'union, je dis mieux, comme la réu-
nion de son cceur avec le ceeur méme, c'est-d-dire avec la
volonté vivante et acluelle de son Dieu. Dés lors, cessant de ne
se préoccuper que de P'accomplissement d’une loi, il aspire
a convertir ses affections, & se convertir, & se donner lui-méme
4 son Dieu.

'Cette nouvelle tiche, cependant, il ne peut méme penser a
la remplir, comme il avait pu se flatter d’arriver & accomplir



LA GONSCIENCE 247

celle que lui imposait la loi. Si, & ce dernier égard, 'homme
avait pu espérer qu’il arriverait & obéir au commandement,
maintenant qu’il se voit en face non plus de ce qui ne serait
qu'une loi de Dieu, mais de la volonté méme de 'auteur de
cette loi, cette illusion n’est plus possible. Mis en rapport direct
avec la Sainteté vivante elle-méme, il faut ou qu’il la repousse
expressément, ou qu’il renonce & sa volonté propre en donnant
son cceur & Dieu.

« Donner son cceur a Dieu, » c’est ce que ’Evangile ap-
pelle chez I'homme la conversion. Cette conversion, dont
Israél n’entrevoyait pas clairement la nature, bien qu’il n’en
ignorat ancunement la nécessité, le Nouveau Testament nous
la montre mise & la portée de ’homme par Dieu lui-méme,
lorsque Dieu accomplit, & I’égard de ’homme, I'acte spécial
de « la régénération. »

Dans la régénération Dieu intervient lui-méme, et, en le fai-
sant, il met un terme au conflit insoluble entre ce qui est dans
I'homme, d’un coté, la conscience de la volonté divine, et de
Pautre celle des droits de sa propre liberté.

Avec cela, cette régénération, le mot le dit, implique une
action réciproque de Dieu et de 'homme.

D’un coté, le role de ’homme y est un rdle non pas passif.
mais réceptif. De Vautre cOté, ce qui est vrai de I’'homme est
aussi vrai de Dieu. Dieu lui-méme, dans cet acte, s’abaisse, &
I'égard de 'homme, jusqua la réceptivité. Il s’y montre a
homme comme voulant faire dépendre sa béatitude de 'action
de 'homme lui-méme. Il vient & 'homme pécheur. 1l le re-
cherche. Il l'attend. Il se met & sa place. Il épouse ses senti-
ments, revét ses obscurités, ses faiblesses, sa nature elle-méme.
« Il se tient a la porte du cceur humain et il frappe. »

C’est 13 le mystére trés saint de Pamour de Dieu pour
homme; amour qui, lui aussi, n’est ni un pur mouvement
passif d’affinité de nature, ni un sentiment personnel et égoiste,
mais bien un acte positif de volonté, un acte de sacrifice et de
dévouement, un amour saint. Aussi Dieu non seulement pos-
séde cet amour. Il en est possédé. Il est amour. Il s’abaisse



248 C. MALAN

jusqu’a provoquer, jusqu’a demander, jusqu’a attendre 'amour
de ce coeur qui, sans cela, n’oserait méme penser a vouloir se
donner a Lul.

Le coté formel de cette action réciproque, c’est que ’homme
livre son coeur et que 'Esprit divin le vivifie. Lorsque cela a
réellement eu lieu, le coeur de 'homme a été changé, retourné,
convertl. En méme temps a disparu dans ’homme, non pas
sans doute le souvenir de ses péchés passés, mais la conscience
de son péché comme d’un fait actuellement présent dans le
centre de sa volonté.

Dés lors, il n’a plus conscience de lui-méme, uniquement ni
méme principalement, comme de celui qui a péché. 1l est avant
tout, & ses propres yeux, celui que Dieu a aimé, non pas sans
doute avec son péché, mais en dépit de son péché, et afin de le
sauver de I’état de mort ou le réduisait son péche. La conscience
que 'homme a de lui-méme est donc changée. Il a délaissé
aussi bien la pensée de ses mérites que la préoccupation de
ses démérites, pour ne plus se voir que tel que son Dieu le
voit. Il a quitté, dépouillé, oubli¢ son amour-propre. Il I’a rem-
placé par un sentiment envers lui-méme qui ne s’inspire que
de 'amour que Dieu a pour lui. Transporté par la foi, c’est-a-
dire par la confiance en Dieu Lui-méme, au point de vue qui est
celui de Dieu a son égard, transporté pour ainsi dire dans le
cceur méme de son Dieun, il revét vis-a-vis de lui-méme les
sentiments de son Dieu pour lui. H se sent, il se voit, il s’aime
uniquement comme Dieu le voit et 'aime. Il s’estime de nou-
veau, il se considére lui-méme ., parce qu’il honore en sa per-
sonne ’objet sacré de 'amour de son Dieu.

On le voit, la conscience que 'homme a de lui-méme est de-
venue tout autre!. Aussi est-elle dite dés lors « avoir été puri-
fiée par la foi; » ce qui veut dire que ’objet de cetie conscience
est dorénavant, dans Phomme lui-méme, un cceur devenu pur,
grice A 'amour qu’y a engendré la confiance en l'amour de
Dieu. Sous ce rapport, il n’y a plus de différence entre le régé-

* L'expression peut-tre la plus hardie du fait dont nous parlons est
celle de 'apdtre Paul, qui, comme tel, a seul pu la formuler de la sorte.
Rom. V1I, 17.



LA CONSCIENCE 249

néré et ’'nomme dans 1’état d’innocence , sinon que le premier
a gardé le souvenir de ses péchés passés. Mais ce souvenir,
tout en le maintenant dans I’humilité et dans le détachement
de lui-méme, est pour luiune occasion permanente d’adoration
émue et de gratitude. Dans ce nouvel état, ’homme n’a plus
seulement au dedans de lui un cceur «sur lequel est écrite
I’ceuvre que commande Ja loi; » il a en lul un cceur nouveau,
un coeur qui préfere, qui recherche cette méme volonté divine,
laquelle jusque-la ne s’était fait sentir & lui que sous la forme
d’une loi imposée 4 son obéissance. Cela estsi vrai, qu'a 'égard
de la volonté de Dieu le régénéré «n’a plus besoin qu’on l'en-
seigne, et qu’ll connait toutes choses. »

Ne reconnaissons-nous pas ici la vivification de cet « homme
intérieur » que nous portions jusque-13 au dedans de nous-mémes
comme un germe non encore fécondé? Orsi nous pensons (ue,
méme avant qu’il eit ressaisi sa vie, par sa seule persistance
au dedans de nous, ce germe divin avait déjd imposé une lol
4 notre liberté, nous cemprendrons comment I’Evangile af-
firme, de ’homme chez lequel ce germe a commencé a déve-
lopper sa vie , que cet homme dés lors n’a pas acquis ce qui
serait une vie étrangere a sa nature, mais qu’il posséde?! ce qui
est sa propre vie éternelle, la vie que Dieu avait voulu de tout
temps qui fit la sienne.

La régénération nous apparait donc comme le passage, pour
’homme intérieur et normal, de ce qui n’était qu'un état de
persistance a ce qui va dorénavant étre une vie, dans le sens
propre de ce mot. Aussi ne nous étonnerons-nous pas de voir
qu’en dehors de la régénération ’Ecriture ne connaisse pas de
vie éternelle de I'homme, dans le sens d’une immortalité qui
fat essentielle 4 ’Ame de ’'homme naturel. En dehors de la ré-
génération, I'Ecriture ne connait, pour cette Ame, qu’un état de
subsistance provisoire et précaire. Elle ne nous en dit que
cela, et, dans la maniére dont elle s’exprime i cet égard, peut-
étre semble-t-il que rien ne s’oppose en effet & ce que l'on
voie, dans cette existence, un fait destiné, en dépit de ses ori-

1 ¥xer Lwhy.
THEOL. ET PHIL. 1879. 17



250 C. MALAN

gines, a s’éteindre dans 'dme, 1a ol il n’aurait pas été I'objet
de la vivification dont nous venons de parler.

Une fois 'homme régénéré dans le centre de sa vie person-
nelle, non seulement il approuve la loi de Dieu, mais « il y prend
plaisir. » 1l la veut, cette loi; disons mieux, il en veut le prin-
cipe, puisqu’il veut maintenant comme Dieu veut. Et en deve-
nant ainsi « homme nouveau, » il est redevenu lui-méme. I}
est & cetle heure ’homme tel que Dieu l'avait pensé, et tel qu’il
nous est apparu dans « le Fils de 'homme. » Possédant en lui-
méme une volonté libre qui est d’accord avec cette volonté ab-
solue qu’il n’avait jusque-1a ressentie que comme une loi, il se
«renouvelle incessamment 4 'image » de Celui qui 'avait « créé
pur » et « afin qu’il réalisit son image. » La conscience, parce
qu’elle ne se borne plus & mettre devant lui une loi, devient
chaque jour plus une lumiére et un guide pour sa libre volonté.

Contentons-nous de ce rapide exposé. Il sufiira, sans que
nous avons a 'appuyer des textes eux-mémes, pour vous rap-
peler jusqu’a quel point I’Ecriture , dans ce qui a trait & '’homme
et aux rapports de Dieu avec 'homme, témoigne des mémes
faits que ceux quenous avait déja révélésl’expérience de notre

sens intime.

L’Ecriture, cependant, n’est pas la seule « révélation exté-
rieure » avec laquelle nous avions entrepris de comparer le
résultat de notre analyse. A cdté du témoignage scripturaire
qui met sous nos yeux la révélation historique, il y a la nature,
cette révélation résultant pour nous de notre expérience sen-
sible.

Nous ne reviendrons pas sur ce fait que le Dieu que proclame
la nature est bien Celui dont nous avions saisi ’action s’exer-
cant au dedans de nous. Cela nous parait évident pour tout es-
prit attentif. Ce qui I’est moins, peut-étre, c’est que, sous cer-
tains rapports, ’évolution de cette vie qui est I'ceuvre de Dieu
se montre & nous plus clairement dans la nature extérieure que
dans notre étre intérieur; que son développement s’y révele
méme de plus prés que-dans ce que I'Ecriture témoigne de
notre vie spirituelle elle-méme. L’Ecriture, en effet, comme



LA CONSCIENCE 251

aussi notre propre conscience morale, se borne a affirmer les
faits de cette vie. Elle n’en expose ni la genése ni les progres
successifs.

Il est en particulier un fait que I’Ecriture, d’accord en cela
avec notre observation de nous-mémes, se contente de mettre
ainsi sous nos yeux, et sur lequel il semble que I'étude du
monde sensible soit peut-étre & méme de jeter quelque jour.
Je veux parler de cette dualité dans notre vie personnelle, de
ces deux formes de vie morale au dedans de nous, dont témoi-
gne I'Ecriture et dont, comme nous I’avons vu, nous avons
nous mémes conscience.

Quelle idée nous est-il possible de nous faire de ce fait le
plus intime de notre vie morale qui, résidant encore instinctif,
latent, potentiel, au point de départ de ce qui est en nous la
perception de l'obligation ,morale. deviendrait ensuite con-
scient de lui-méme et capable, dés lors, d’un libre développe-
ment ultérieur? De plus, comment rattacher cette crise si dé-
cisive et si caractérisée & ce qui serait une ceuvre de Dieu en
nous? Quel role assigner a 'action divine dans ce que nous
avons appelé notre « régénération? » Quelle idée un peu plau-
sible pouvons-nous arriver & nous faire de cette vie morale,
dont nous avons conscience comme d’une portion de notre
existence personnelle, et dont nous sentons pourtant qu’elle
ressort & une sphére éternelle et absolue? Comment se fait-il
que, sans cesser d’étre hommes, nous puissions « recevoir le
droit d’étre appelés enfants de Diew? » Qu’est-ce donc que ce
fait de vie capable de devenir une vie éternelle, et qui, cepen-
dant, laissé & lui-méme, n’empéchera pas, en dépit de ses im-
mortelles origines, que l'existence au centre duquel il réside
ne soit qu’une subsistance dans la mort?

Evidemment, la question qui domine ce probléme, c’est celle
de la vie. En particulier, c’est cette question-ci: Peut-on con-
cevoir comme un fait de vie personnelle, bien mieux, comme le
fait d’une vie personnelle destinée soit & s’éteindre en nous, soit
a s’y développer comme notre vie éternelle, ce qui n’est tout d’a-
bord qu’un fait instinctif? ce qui commence par n’étre qu'un
principe de vie aveugle et privé de la conscience de lui-méme?



252 C. MALAN

Sans doute, ce ne sera jamais par une analyse directe que
nous pourrions aborder I'étude d’un fait purement instinctif.
Nous serait-il cependant interdit de 'apprécier par voie d’ana-
logie, & laide d’autres faits de vie dont I’évolution demeure
accessible & notre observation ?

Ce qui semblerait nous encourager i tenter cette voie, c’est
I’exemple de notre Seigneur lui-méme. Nousle voyons, en effet,
lorsqu’il s’agit de nous expliquer les faits de la vie spirituelle
de ’dame, avoir recours aux faits de cette vie physique dont
I’évolution se passe sous nos yeux. S’appuyant sur cette con-
viction de tout homme qui croit au Dieu Créateur, que 'ceuvre
divine est une comme son auteur, Jésus n’hésite pas & enseigner
Paction invisible de Dieu au moyen des marques visibles de
cette méme action. (C’est ainsi que les lis des champs et les
oiseaux du ciel lui servent & démontrer la vigilance, la toute-
présence et la bonté de Dieu. (Pest ainsi que les diverses phases
de la vie d’'un champ de blé lui aident & faire voir les dangers
qui menacent la vie spirituelle dansles cceurs, ainsi que le but
auquel cette vie doit s’efforcer d’atteindre. En particulier, c’est
ainsi que, dans sa mémorable rencontre avec les Grecs, il se
borne, pour leur annoncer le Dieu vivant, & les renvoyer a cette
vie de la nature gu’ils croyaient cependant avoir si parfaite-
ment appréciéel.

(est tout spécialement ce mot de Jésus aux Grecs qui mon-
tre jusqu’a quel point la nature visible , si nous la savons com-
prendre, est propre & nous faire discerner I’évolution de notre
vie spirituelle. La question qui est mise devant nous ne con-
cerne en effet nullement ce qui serait la nature essentielle de
cette vie intérieure. Sous ce rapport, les manifestations de la
vie de la nature ne sauraient rien nous apprendre. Ce que nous
cherchons a saisir, c’est I’histoire de cette vie intérieure, c¢’est
sa genése, c’est son évolution progressive au dedans de nous.
Voici, & cet égard, la question dont il s’agit:

Premiérement, notre vie éternelle existe-t-elle, a-t-elle com-

tOn peut voir une étude spéciale de cette « rencontre de Jésus avec les

Grecs ,» par l'auteur de ces pages, dans le Chrétien évangélique d’'octobre
1878.



LA CONSCIENCE 263

mencé en nous avant notre régénération? Ce dernier fait ne
serait-il chez nous que la prise de possession, que 'avénement
de la conscience réfléchie et volontaire de notre vie éternelle?
Méme avant le moment o, comme dit I’Ecriture, nous rece-
vons le droit d’étre appelés « enfants de Dieu, » I’étions-nous
dans ce sens que, déja alors, nous étions « de race divine ? »
Dans ce cas, quelle est la valeur de ce fait de vie primitif et ori~
ginaire, qui a ainsi persisté au dedans de nous en dépit de notre
exil hors du paradis de Dieu?

De plus, qu’advient-il , dans le cas ol la régénération n’aurait
pas eu lieu en nous, de ce principe inconscient de vie divine?
Une vie divine n’est-elle pas. en elle-méme et dés son début,
un fait indestructible ?

Il n’est personne qui ne voie la portée de ces questions pour
la doctrine du salut, pour autant que cette doctrine implique le
fait moral tout entier.

Or, & cet égard, notre conscience et ’Ecriture elle-méme se
bornent & nous placer devant les faits. Ni I’une ni I'autre ne les
expliquent. En particulier, ’Ecriture, laquelle va plus loin que
la conscience dans I’'exposé de ces faits, n’emploie pour les
décrire qu’un langage figuré, langage dont la signification dé-
pendra par conséquent du degré d’expérience qu’on posséderait
des faits sensibles eux-mémes.

(est en face ou dece silence oude ces paroles problématiques
(que la vue de la nature semble, sinon nous dicter une solution,
du moins nous en faire pressentir la possibilité.

Une des branches de « I'histoire naturelle » qui a donné lieu
de nos jours aux plus brillantes découvertes, c’est celle de ’'em-
bryogénie, ou de I'observation des premiéres manifestations de
la vie organique dans la plante ou I’animal. Il m’est impossible
de m’étendre ici sur des faits dont I’exposition la moins com-
Plete exigerait beaucoup de détails, et des connaissances préa-
lables que je n’ai pas!. Il suffira cependant de rappeler, & ceux

'Ce qu'on va lire m'a été suggéré par un mot d’Ebrard, dans son
Apologetik. Je saisis cette occasion pour signaler d ceux de mes lec-
teurs qui ne le connaitraient pas encore, cet ouvrage hors ligne. Je parle
spécialement du premier volume.



204 C. MALAN

de vous qui ont présents & ’esprit les résultats de ces recher-
ches, un fait qu’ont mis en lumiére les micrographes modernes
dans leurs études sur les ceufs des animaux dits « inférieurs , »
ceufs qui, a cause de leur transparence, permettent ’observation
directe des premieres manifestations de la vie dans le germe.
C’est la présence, déja dansl'ceufnon fécondé, d’un fait de vie
animale. Ce fait de vie, qui se trahit par une pulsation irré-
guliére, inégale, intermittente, est destiné a cesser au cas ou
la fécondation n’aurait pas lieu. Cette « vie » s’éteint alors peu
4 peu, et le travail de la décomposition, qu’on pourrait, au
point de vue de l'organisme dont il s’agit, appeler une évo-
lution en sens inverse, ou une vie dans la mort, ne tarde pas
4 faire son apparition. Du moment, au contraire, ou cet ceuf est
soumis au contact de I’élément fécondant, ce premier mouve-
ment de vie se régularise. Le germe, qui était déja vivant, mais
d’une vie marchant directement & la décomposition, ce germe
commence aussitdt, avec une énergie progressive et soutenue, &
g’assimiler la matiere quil’entoure, et une nouvelle individualité
a inauguré, dans notre univers, la série de ses manifestations.

Voici donc, sous nos yeux, aux debuts d’'une méme vie,
I’apparition successive de deux fails bien distincts.

L’un, que nous pourrions nous contenter d’appeler un fait
d’existence ; dans lequel ce qui va devenir une vie individuelle
se manifeste déja par un effortirrégulier, intermittent, et bien-
tot impuissant. C’est le fait initial. Laissée 4 elle-méme, cette
forme de vie est destinée a faire bientdt place & ce quiensera la
négation directe.

Le second de ces faits, c’est cette méme vie s’affirmant et de-
venant le principe d’'une nouvelle activité; inaugurant ainsi un
progrés soutenu, en assimilant 4 ses organes les éléments du
milieu qui I’entoure et qui sans cela était, lui aussi, voué a la
décomposition.

C’est de plus le passage de la premiére 2 la seconde de ces deux
formes de la méme vie, passage quiest da & Pintervention d’un
agent semblable mais supérieur & celui dans lequel résidait
cette vie initiale, laquelle ett été inhabile & persister sans cette
intervention.



LA CONSCIENCE 255

Ces faits de la genése de la vie animale ne semblent-ils pas
étre comme une parabole vivante des faits spirituels que nous
avons considérés avec vous ? Il estdifficile, devant ces faits,
de ne pas se rappeler 'unanimité et la persistance avec laquelle
les témoins du Dieu vivant et de son ceuvre replacent toujours
devant nous, lorsqu’il est question du rapport entre ce Dieu et
homme, et cela aussi bien dans ’Ancien Testament que dans
le Nouveaun, 'image d’un connubium, d’'une union personnelle
mystique, dans laquelle ’Ame humaine est appelée & devenir
«1’épouse » de son Dieu. Vous vous rappelez le mot de Paul a
ce sujet, lorsqu’il parle de ce « mystére » dont il dit avoir une
intelligence spéciale, mot devant lequel nous sommes toujours
de nouveau saisis d'un étonnement involontaire.

Ce n’est pas ici le lieu de toucher au cOté passionnel de ces
images. lilles sont, sous ce rapport, devenues familiéres au
langage de la dévotion. Je ne les rappelle qu’au point de vue
de la vérité métaphysique qu’elles impliquent. A ce point de
vue spécial, je ne saurais m’empécher de vous rendre attentifs
& ce qui découle d’un tel langage pourla réponse a faire 4 cette
question qui nous avait occupés : « Comment concevoir une vie
éternelle, une vie provenant du «souffle de Diew, » qui, si
elle n’est pas ultérieurement soumise 4 une action de I'Esprit
fécondateur et créateur, est destinée 4 s'éteindre, en entrai-
nant sinon la cessation immédiate, du moins la décomposition
graduelle de I'existence humaine dont elle constituait la raison
d’étre ?

Nous contentant de ces quelques mots sur un sujet sur lequel
il serait facile de s’arréter trop longtemps, nous concluons du
coup d’ceil jeté avec vous soit sur le témoigage des faits sen-
sibles, soit sur celui de UEcriture : que ces deux révélations
extérieures s’accordent, aussi bien dans ce qui concerne la
doctrine sur 'homme qu'a 'égard de la doctrine sur Dieu, avec
les données de la révélation intérieure dont nous sommes re-
devables a la perception de notre conscience.

Avant de conclure cette étude, cependant, il est convenable,
vu P'autorité spéciale qui revient a la révélation écrite, de nous



266 C. MALAN

demander quelle doit demeurer pour nous, & I’égard de cette
révelation-13, 'importance d’'une semblable coincidence.

Y verrions-nous ce qui serait une preuve directe, peut-étre
méme la preuve décisive, de la justesse de nos conclusions ?
Sera-ce parce que nous aurons retrouvé, soit dans les faits
rapportés dans la Bible, soit méme encore dans le langage des
témoins de ces faits, ce qui s’accorderait avec les assertions
que nous avait dictées I'étude de nous-mémes, que nous re-
garderions cette étude comme ayant été bien conduite et ses
résultats comme légitimement acquis?

Cela revient & demander si nous attendrons d’avoir lu notre
Bible pour croire a notre propre conscience.

Mais non, messieurs! c’est précisément le contraire qu'’il faut
dire. ‘

S’il est indubitable que I'Ecriture sanctionne et met en une
vive lumiére les expériences de notre conscience, il n’en de-
meure pas moins vrai que cela ne saurait avoir lieu que chez
ceux de nous que leur conscience aurait déja amenés a ajouter
foi au témoignage de I’Ecriture. Ce qui nous a portés & recon-
naiire le caractére absolu de l'obligation morale demeurera
toujours chez nous le premier mobile de toute croyance. En
particulier , 'expérience que nous devons a notre conscience
morale sera toujours pour nous le critére supréme de tout fait
« religieux , » ce fait nous fat-il annoncé « par un ange de Dieu.»
Si donc on a tout lieu de répéter « que I’Ecriture se prouve
par elle-méme, » on ne saurait par 14 vouloir dire autre chose
sinon que I'Ecriture, précisément parce que son témoignage
s’accorde avec celui des faits de conscience, n’a besoin d’aucun
autre garant auprés de celui qui la lit. Ce qu'on affirme par
14, c’est que I'Ecriture se prouve ala conscience. En fait de
preuve, il n’est du reste que celle-14. Dieu lui-méme , parlant
directement & ’homme, ne saurait se présenter & lui que comme
«le Dieu de sa conscience. »

Si tel est le cas, me direz-vous ici, si nous possédons en
nous-méme un fait persistant dont Pappréciation suffit pour
nous dire directement, 4 I'égard de I'hnomme, de Diew, et
de la relation entre Dieu et ’homme, ce qui pour nous résul-



LA CONSCIENCE 257

terait du témoignage de V'Ecriture, qu’est-il encore besoin
de celle-ci? La révélation intérieure, révélation constante, ré-
sultant d’une expérience vivante, immédiate, qui précede en
chacun de nous celle qui viendrait de I'extérieur, cette révéla-
tion ne remplacera-t-elle pas, et méme avec avanlage, ce qui
n’est aprés tout qu’un témoignage de faits passés?

Cela revient, en face de I'Ecriture, & se demander s’il ne
suffit pas, pour peu qu'on soit attentif, sincére et résolu, de
s’en tenir & ce qu’'on nomme « la religion naturelle, » ou « le
sentiment religieux. » Nous ne saurions donner trop d’atten-
tion & une semblable question.

Si ce n’était son importance, peut-étre la meilleure réponse
4 y faire serait-ce la fatigue qui nous posséde tous & la fin de
ces etudes.

Non! messieurs, quand bien méme l'examen auquel nous
nous sommes livrés suffirait & nous dire tout ce qu’il faut savoir
et sur 'homme et sur Dieu, ainsi que sur les intentions de
Dieu 4 I'égard de I'homme, cet examen, méme sous sa forme
la plus simple, ne serait pas a la portée du grand nombre, et
humanité, dans son ensemble, serait condamnée & ne jamais
atteindre & ces vérités.

Elle a besoin, cette humanité, courbée qu’elle est sur sa
tiche de chaque jour, d’'une révélation tout autrement acces-
sible, et de lumiéres et de consolations qui soient plus & sa
portée. Une vérité qu'on n’entrevoit qu’au prix de recherches
de ce genre, des solutions réservées i ceux qui ont le loisir et
la faculté d’un travail de spéculation tel que celui dont nous
venons d’essayer, ce ne saurait élre 12 I'Evangile du petit et du
bauvre, le pain de 'humanité.

D'ailleurs, hatons-nous de le dire : aucune spéculation, quel-
que élevée et quelque attentive qu’elle soit, n’est en pouvoir
de donner ce dont elle n’arrivera bien plutot qu’a faire toujours
Plus vivement ressentir le besoin. Ce n’est pas en se contentant
de sonder une blessure qu’on la guérit, ni en découvrant un
abime qu’on le comble. .

Si les faits que nous avons étudiés nous ont conduits & re-
connaitre au dedans de nous l'action vivante d’un Dieu per-



258 C. MALAN

sonnel, souverain créateur et conservateur du principe de notre
vie, c’est que ce nom de Dieu nous le possédions déja dans
notre pensée religieuse. On ne saurait reconnaitre que ce qu’on
a déja connu.

Du reste, ce qui prouve surabondamment ce que vaut, pour
une connaissance positive de Dieu lui-méme, la seule étude de
son action au dedans de nous, c’est que ce méme fait intérieur
de I’ame, mille fois analysé par les penseurs de tous les 4ges,
ne leur a jamais, & lui seul, révélé le Dieu vivant. Parmi ces
hommes, il y en a eu de tout temps qui sont parvenus, a force
de loyauté et de courage, & se rendre compte et du caractére
absolu de 'autorité intérieure, et de cette existence souveraine
gqu’implique une autorité semblable. Aucun d’eux n’est allé
plus loin. Chacun d’eux a traduit par une idée ou par un
symbole différent l'expérience qu’il avait faite. Aucun n’est
jamais arrivé & nommer de son vrai nom l'objet de cette expé-
rience, ou bien, si le nom de Dieu lui était déja parvenu, i rat-
tacher & ce nom son veéritable sens. Comme le dit un apotre en
parlant de 'homme étranger a la révélation historique : « Si
I’lhomme a connu Dieu, il ne I'a pas glorifié comme Dieu. »

D’ou provient un fait aussi universel? La réponse est facile.
Aucune de ces ceuvres de Dieu qui sont également accessibles
a nous tous, fit-ce méme celle qui nous touche de plus preés,
celle qu’il accomplit incessamment au dedans de nous-némes,
aucun de ces faits ne suffira jamais, par cela seul qu’il se pré-
senterait 4 nous comme une ceuvre accomplie une fois par
Dieu, comme un fait divin, & nous faire entrer en un rapport
personnel et direct avec Dieu lui-méme.

Or c’est d’un rapport semblable qu’il s’agit pour nous. C’est
d’une expérience gue Dieu nous accorderait de lui-méme, puis-
que c’est d’étre arrivé & vouloir comme Lui veut, & aimer de
de 'amour dont Il aime, Lui, & penser & son point de vue, &
agir par les motifs qui sont les siens. Dés que c’est bien la ce &
quoi nous devons atteindre, il nous faudra non pas ce qui ne
serait que la vue d’'une ceuvre de Dieu, mais 'union de Dieu
lui-méme avec nous, la communication directe de sa vie elle-
méme. Tout ce qui ne serait que 'appréciation d’'une ceuvre



LA GONSCIENCE 259

divine demeurera, jusqu’a ce que nous en soyons arrivés 13, la
simple connaissance fragmentaire de la volonté d'un Dieu qui,
en lui-méme, demeurerait étranger 4 l’expérience intime de
notre étre.

Et puisque Dieu ne peut se révéler en lui-méme, puisqu’il
ne peut se révéler & nous que par des faits, il faudra que ces
faits révélateurs soient plus que de simples faits. Il faudra
que non seulement ce soient des actes, c’est-a-dire des faits
qui impliquent une action personnelle et vivante, mais que
ce soient des actes qui nous aient nous-mémes actuellement
pour objets. La nature, la loi, I’Ecriture, Jésus-Christ lui-méme,
aussi longtemps que le coeur n’y a pas saisi plus que ce qui ne
serait qu’un témoignage de faits passés, loin d’étre pour nous
des révélations, demeurent & nos yeux des problémes. Nous
n’avons alors jamais devant nous qu’une nature sans significa-
tion, qu'une loi sans entrailles, qu’'une lettre morte et sans
efficace; ou méme, a I'égard de Jésus-Christ, qu'un personnage
incompréhensible et contradictoire, idole muette, inutile, et
qui, comme telle, devient un danger pour notre vie morale,
dés que nous en faisons I'objet d’un culte foreé et inintelligent.

Considérez ce qui résulte, pour notre « sentiment religieux, »
de ce qu'on essaye le plus souvent de substituer & la révé-
lation de I'Ecriture, de I'ceuvre divine dans la nature! Nous
pouvons 'admirer, nous ne saurions méme nous y refuser.
Nous y « voyons comme & I'eil » les marques d’une gran-
deur, d’une sagesse et méme d’une bonté infinies ? Avec cela,
rien ne parle a notre cozur dans cette sagesse et cette gran-
deur; rien ne nous y fait pénétrer jusqu’au sujet vivant de
cette bonté. Il n’y a pas d’intention concernant chacun de
nous personnellement dans cette bonté générale, dans cette
générosité aveugle et prodigue dont I’éclat nous éblouit chaque
jour. Le voyageur prét & mourir de soif dans le désert saluera
avec bonheur la vue du fleuve dont I’eau va lui sauver la vie.
Mais rien, dans ces ondes puissantes ol il se désaltére, ne lui
Parlera de quoi que ce soit qui le porterait & de la reconnais-
Sance envers elles, & de la confiance, & de 'amour. Cela est
Raturel. 11 n’y a point eu en elles d’intention qui I'ait eu, lui



260 C. MALAN

personnellement, pour objet. Il les a rencontrées, peut-étre
meme cherchées et découvertes : ce n’est pas elles qui étaient
venues le secourir.

Sans doute, si notre seul rapport avec Dieu était ce qui ré-
sulte de ce fait qu’il a été 'auteur et qu’il demeure le conser-
vateur de 'ceuvre a laquelle nous devons 'existence; si, 4 son
égard, nous occupions une position semblable 4 celle des créa-
tures muettes qui nous entourent, cette bonté générale dont
elles vivent sous nos yeux nous suffirait & nous aussi.

Mais il y a, dans chacun de nous, un fait qui nous place vis-a-
vis de notre commun Créateur dans une position spéciale. Il y
a en nous quelque chose qui fait de chacun de nous un étre
formé pour devenir semblable & Dieu; quelque chose qui fait
de chacun de nous un « fils de Dieu. » Avec cela, notre état
actuel nous dit que nous sommes des fils égarés et rebelles.
Quelque altérée de Dieu que soit notre nature, bien que nous
sentions que rien en dehors de 'amour personnel de Dieu ne
saurait satisfaire aux besoinsinnés de notre cceur, ce méme coeur
a le sentiment profond et douloureux gue ce que nous appe-
lons notre amour ne peut s’élever jusque-la; que nous ne sa-
vons plus aimer. Tous, nous avons la conscience d’un éloi-
gnement de Dieu; de ce qui est en nous un état de chute, de
déréliction de nos origines; d’un éfat de péché.

Telle est la raison qui fait que pour aller & Dieu, nous ne
saurions nous contenter de ce qui ne serait qu’une lumiere,
cette lumiére fiit-elle la plus éclatante et la plus glorieuse. Ce
dont nous souffrons, ce n’est pas, en effet, de ce que les lu-
miéres qui nous sont accordées seraient fausses ou obscurcies.
Non! c’est de ce fait que ce ne sont que des lumiéres. Ce dont
nous souffrons, ¢’est de ce que, pour aller jusqu’a Dieu, nous
avons besoin de faits, et de faits tout autres que ceux qu’elles
nous découvrent. C’est, pour ne parler que de la plus indeé-
niable, pour ne parler que de la lumiére de notre conscience,
que, loin de nous conduire & Dieu, cette lumiére, si nous n’en
possédons pas d’autre, est précisément ce qui nous révele 'a-
bime qui nous sépare de Lui, tout en nous montrant que c’est
en Lui seul que résident les sources de notre vie. En méme



LA CONSGIENCE 261

temps que la vue de la loi essentielle de notre étre nous fait
toucher & la réalité de la volonté supréme, en méme temps et
au méme degré nous ressentons aussi cet autre fait, que notre
volonté actuelle n’est pas sujette et qu’elle ne saurait se rendre
elle-méme sujette & cette loi; que, quelles qu'en soient & nos
veux la juslice, la grandeur et la sainteté, nous ne saurions ne
fut-ce que vouloir en faire la loi des libres élans de notre
cceur d’homme.

Tel est bien le fait spécial qui nécessite 'avénement entre
Dieu et nous d’un rapport autre que celui qui intervient eutre
lui et le reste de ses créatures. Voila ce qui exige, entre Lui et
nous, un rapport tout autre que celui qui résulterait pour nous
de la seule vue de sa puissance ou méme de sa bonté. Pour
que nous-meémes, c’est-4-dire pour que notre cceur entre en
rapport avec Lui, il faut que nous ayons été de sa part les objets
de cette espeéce spéciale de bonlé qui s’appelle la grdce, ou le
pardon par amour. C’est bien la le rapport qui devra s’étre
établi, non pas tout d’abord de nous & Dieu, mais avant tout de
Dieu & nous, avant qu’il soit loisible & notre cceur de penser a
s’attacher 4 lui comme & notre Dieu.

Et ici, vous le sentez, il n’est pas question de telle ou telle
doctrine sur 'origine historique ou sur les conséquences finales
du péché. La conscience du péché, la constatation de la présence
au dedans de nous du péché, n’a rien affaire avec la doctrine par
laquelle nous nous rendrions compte & nous-mémes de ce fait.
L’expérience du fait précédera toujours toute doctrine a 'égard
de ce fait. Or Vexpérience du péché est un fait d’admission
universelle. C’est bien la réalité de cette expérience, jointe &
son universalité, qui seule explique le mystére douloureux de
Fhistoire et des peuples et des individus. C’est la réalité indé-
niable de cette expérience qui s’opposera toujours a la négation
d’une action extraordinaire, surnaturelle de Dieu envers
'homme. Devant le fait du péché, il faut non pas seulement
Pauteur de la vie et des lois de la vie, il faut & 'homme le Dieu
actuel et vivant, le Dieu qui exauce la priére et qui sauve celui
auquel lui-méme l'a dictée. Aussi tremble-t-on de voir de soi-
disant sages s’efforcer autour de nous, au nom des lois éter-



262 C. MALAN

nelles que Dieu a imprimées & son ceuvre, d’affaiblir le senti-
ment de ce fait de désordre intérieur, sentiment qu'’il faudrait
bien plutdt, ne ft-ce qu’au point de vue de la seule vérité
scientifique, faire toujours plus clairement constater & chacun.

Nous croyons avoir prouvé qu’il n’est pas de fait dont I’ex-
périence soit plus universelle et doive demeurer moins indé-
niable que le fait du péché. Tous nous avons besoin, en face
du Dieu que révéle 'autorité de notre conscience, d’'un pardon
directement accordé. Tous nous sentons, fiit-ce méme malgré
nous, que ce qui nous sépare de Dieu, c’est non seulement
quelque chose qui nous est personnel, comme le serait une
décision propre que nous serions & méme de modifier, mais
que c’est au dedans de nous une fait de vie spontanée, précé-
dant tout ce qui pourrait étre de notre part une décision quel-
conque. '

En face d’une telle expérience, il demeure évident que jus-
qu'a ce que nous ayons trouvé dans les ceuvres de Dieu qui
nous sont accessibles une action divine impliquant ce nouveau
rapport de Dien & nous, nous ne saurions méme penser a une
relation normale entre nous et Lui. Toute étude d’ceuvres di-
vines autre que celle-ld n’aboutira jamais, et cela d’autant
plus que nous l'aurions faite avec plus d’attention et de fidélité,
qu'a faire ressortir davantage 4 nos yeux le besoin absolu que
nous avons de cette ceuvre spéciale, de la part de Celui qui
s'est placé lui-méme devant nous comme la source de notre
vie et comme le législateur de notre liberté.

Ou bien nous imaginerions-nous, nous aussi, qu'un besoin
parviendra jamais, par le fait qu’il est vivement ressenti, &
créer ce qui doit le satisfaire1? Si I’on donne le nom de « reli-
gion » au seul sentiment des besoins religieux, pourra-t-on ja-
mais prétendre que ce sentiment-13, fit-il poussé a I’exiréme,
fiit-il devenu comme une faim et une soif de Dieu, puisse jamais
arriver & constituer pour 1'dAme une possession réelle de Dieu

* Chacun sait qu'il est un parti théollogique qui voit dans nos Evan-
giles une création de 1'époque que caractérise le sentiment général des
besoins auxquels répondent les faits racontés par ces Evangiles.



LA CONSCIENCE 263

lui-méme? La « soif de Dieu » peut sans doute, elle doit méme
étre pour 'Ame une révélation. Mais si ce sera celle de la né-
cessité absolue pour celte Ame d’arriver 4 la possession de
Dieu, ce ne sera jamais le fait méme de cette possession. Ce
qui seul I’inaugurera, cette possession, ce ne saurait étre que
lacte de confiance par lequel cette &me saisirait, dans le don
que Dieu lui a fait de lui-méme, les intentions actuelles de la
grace de son Dieu.

Car on ne les invente pas, on ne les imagine pas, ces « pen-
sées » divines! cette griace du Saint des saints pour des pé-
cheurs! Tout cela ne va nullement sans dire! Autrement com_
ment se fait-il que I'Ame humaine, aprés avoir déployé tant de
persévérance, d’ardeur et souvent méme d’héroisme & cette
recherche, est toujours saisie d’étonnement et d’admiration
lorsque la grice divine lui apparait pour la premiére fois?
D’olt vient encore que ce saisissement est d’autant plus fort
que la recherche dont il s’agit a été plus prolongée et plus ar-
dente? Et encore, lorsque cette méme ame a ensuile laissé
s'affaiblir en elle cette expérience, pourquoi sera-ce toujours &
Dieu qu'elle s’adressera pour que cette expérience lui soit
rendue ? Evidemment c’est qu’elle sent que c¢’élait & Dieu qu’elle
Pavail due! Cette 4me sait donc, & ne pas s’y trowper, qu’il
n’est pas en son pouvoir de ressaisir cette expérience & son
gré; que c’est Dieu seul qui peut la lui renouveler, par le don
que Dieu lui fait de Lui-méme, au moyen de la présence vivante
en elle de son Esprit.

De ce que c’est au coeur religieux que Dieu se révéle, nous
ne saurions jamais vouloir conclure que Dieu soit déja présent
lui-méme dans toute expérience religieuse du cceur. Dieu se
revéle au ceeur religieux précisément en réveillant dans ce
cesur-la le besoin qu'il a de son Dieu. Mais un hesoin religieux
ne constitue pas & lui seul la religion elle-méme. Le besoin, le
désir méme d’un trésor sera toujours, chez celui qui en est
possedé, la preuve de l'absence de ce trésor! Quelles que soient
la vérité et la grandeur de la révélation qui nous est accordée
par 'expérience de notre homme intérieur, cette révélation, loin



264 C. MAL AN

de pouvoir & elle seule satisfaire aux besoins qu’elle réveille en
nous, ne saurait jamais ahoutir qu’a nous les faire plus doulou-
reusement ressentir.

Cependant, me dit 'un de vous, n’avez-vous pas mis au
nombre de ces « expériences intimes de I’Ame, » non seulement
la vue d’une volonté divine dont la souveraine initiative nous
révele la grandeur, mais encore la vue de la bonté persistante
de ce méme Dieu a qui nous sommes contraints de rapporter
cette volonté? Cette derniere expérience, que chacun de nous
doit 4 sa propre conscience, ne suffit-elle pas & nous dire que
ce meme Dieu dont 'autorité est gravée dans notre dme, est aussi
le Dieu qui pardonne? L’expérience de la bonté divine ne suffit-
elle pas pour amener chacun de nous a cette confiance en Dieu
que vous avez appelée la possession de Dieu par notre cceur ?

Pour répondre & cette objection, il convient de s’arréter un
instant devant I’expérience spéciale dont il s’agit.

Nous avons vu que ce qui nous fait ainsi ressentir la bonté
de Dieu, c’est la persistance au dedans de nous, en dépit de
nolre indifférence ou méme de notre opposition, de 'autorité
divine qui s’imprime sous nos yeux sur l'instinct central de
notre étre. Plus nous faisons ’expérience de cette persistance,
cependant, plus aussi sommes-nous amenés a voir jusqu’a
quel point cette autorité est en opposition avec notre libre vo-
lonté. Si donc Dieu, en effet, nous révele de la sorte sa bonté,
il ne le fait pas par un acte nouveau, au moyen d’une impres-
sion qui viendrait s’ajouter a celles dont nous avions d’abord
eu conscience. Il le fait uniquement en nous continuant cette
premiére impression; en nous montrant que sa volonté, tou-
jours la méme, toujours inexorable dans sa sainteté, peut at-
tendre que nous soyons, nous, arrivés a 8tre saints. Jusque-la
cette volonté demeure la méme; toujours aussi absolue, et tou-
jours aussi étrangére a la nodtre. Evidemment, pour une dme
qui a consenti & reconnaitre un état de désordre moral dans ce
désaccord entre sa volonté propre et la volonté divine, ily aun
abime entre une bonté qui n’est que de la patience, et cette
autre bonté qui s’appellerait la grace, ou I'amour qui pardonne.



LA CONSCIENCE 265

La premiére ne change rien aux faits. Elle maintient tout
entiere une décision qu’etle se borne & ajourner. La seconde
implique déja une décision. Elle a déja changé les faits eux-
mémes. Disons mieux, elle nous révéle des faits nouveaux ; elle
nous annonce une « bonne nouvelle. » C’est par 14 qu’elle a
salsi, vaincu, conquis nos cosurs.

Tout ce que peut faire la patience la plus bienveillante, c’est
« de nous donner du temps, » pour que nous puissions discer-
ner toujours plus clairement I'impossibilité ol nous sommes de
nous conformer & la loi présente au dedans de nous. La grice
de Dieu fait davantage et tout autre chose. L’amour divin n’ap--
partient plus, comme la bonté et la patience de Dieu, aux
« choses qui sont pour un temps. » L’amour en Dieu ressort
a une autre sphere. C’est un fait de 'absolu et non du temps;
aussi est-ce un fait dont I’expérience & elle seule est pour nous
la preuve que nous avons pénétré jusqu’a la vie absolue et
€lernelle.

De cet instinct central dont la persistance au dedans de nous
constituait un vivant reproche, la grice de Dieu — laquelle
est, envers nous pécheurs, la manifestation de 'amour divin —
a fait l'instinct de notre liberté elle-méme, et le principe
le plus puissant de notre volonté réfléchie. Vaincus enfin
par 'amour immérité de Dieu pour nous, nous devenons
réellement des hommes nouveaux®. Placés au point de vue
qui est celui de Dieu lui-méme, nous nous jugeons dés lors
comme Lui nous juge. Comme Lui, nous voyons en nous des
fils de Dieu égarés, rebelles, oublieux de leur origine, mais
cependant des fils, et des fils bien-aimés de Diecu.

Or, par cela seul que nous nous jugeons de la sorte, nous
nous prouvons 4 nous-mémes que nous avons déjd mis le pied
sur les sentiers du retour. Nos cceurs « s’affermissent devant
Dieu. » Ils sentent quils se sont donnés & lui, puisque ses

pensées & notre égard commencent & devenir nos propres
pensées,

* «Si I'on pouvait encore avoir quelque prise sur un tel caractere (dit
Mme de Stagl en parlant du criminel), ce serait en lui persnadant tout &
coup qu’il est absolument pardonné. » (De I'Influence des passions.)

THEOL. ET PHIL. 1879, 18



266 C. MALAN

L’expérience de cette grace de Dieu ne saurait donc découler
pour nous du seul sentiment de sa patiente bonté. Pour que
cette expérience ait lieu, il faudra de toute nécessité qu'il in-
tervienne un fait totalement différent de tous ceux que nous
avait révélés la conscience que nous avions eue de la loi de
notre étre.

Il faudra que le Dieu que nous arévéié cette conscience se
présente & nous, non plus seulement comme différant I’accom-
plissement de sa loi, mais comme Celui qui, tout en la mainte-
nant devant nous, nous aime cependant en dépit de notre état
de péché. Il faudra que ce méme Dieu se fasse voir & nous,
non plus seulement comme Celui auquel nous devons aller,
mais comme Celui qui vient, bien plus ! comme Celui qui est
déja venu & nous. Or c¢’est 14 un fait que notre expérience in-
time nous révéle d’autant moins qu’elle demeure, & elle seule,
une protestation directe contre la possibilité d’un tel fait.

Vous le savez, il n'y a qu'un seul fait qui soit de nature 2
produire, au moyen d’un seul et méme acte et au méme degré,
ces deux impressions qui, partout, en dehors de ce fait, de-
meurent inconciliables, ne flit-ce gque pour notre pensée : je
veux dire I'impression de la sainteté divine unie non pas & ce
qui ne serait de la part de Dieu que de la bonté, mais & ce qui
est positivement et expressément "amour actuel de Dieu pour
nous.

Sans doute, nous n’entendons pas parler de ce qui ne serait
gu’'une pure idée absiraite de la sainteté absolue unie & celle
de I’absolue bonté. Ce dont nous parlons est autre chose qu’un
idéal, autre chose que l'affirmation abstraite d’une idée contra-
dictoire et impossible. C’est le fait réel, historique et positif
d’une justice et d’un amour absolus I’'un et 'autre, nous appa-
raissant dans un seul et méme acte personnel dont nous au-
rions été et dont nous demeurerions les objets.

Or c’est bien 13 ce qu’il nous faut! Ce dont nous avons besoin,
ce n’est pas d’une parole nous apportant la solution d’un pro-
bleme intellectuel ; ce n’est pas d’une idée nouvelle, s'imposant
de force & notre pensée. Non! il nous faut la vue d’un acte
positif accompli par Dieu & notre égard; acte qui impliquera



LA CONSCIENCE 267

pour notre expérience elle-méme la manifestation de la justice
condamnant le péché aussi irrévocablement que notre con-
science le voit condamné en nous, en méme temps que la ma-
nifestation de la grice souveraine ignorant le péché, passant
par-dessus le péché ; nous pardonnant non pas tel ou tel péché
dans notre vie passée, mais nous révélant que Dieu nous aime
dans notre étre éternel, c'est-a-dire en face et en dépit du
péché « qui habite en nous. » Il nous faut cela, et il nous faut
tout cela, si nous devons reconnaitre, dans cet acte d’amour,
le Dieu de notre conscience, Celui qui seul demeure pour nous
le Dieu vivant et vrai.

Or, nous le savons tous, il n’existe qu’un seul acte semblable.
Et bien que nous n’en ayons pas été les spectateurs (ce qui du
reste n’aurait pas suffi & nous le faire discerner), bien que nous
n’en possédions que le récit, cet acte est si bien ce que nous
venons de dire, que le récit que nous en avons ne peut avoir
été inventé ; qu’a lui seul, vu sa nature, le témoignage qui nous
le transmet porte avec lui la preuve de sa véracité.

Cette action de Dieu envers nous, c’est celle qui a eu sa
manifestation la plus accessible dans le fait de Golgotha. Dans
ce fait, seul de son espéce, nous ne voyons pas, comme dans
ce que nous révéle notre conscience, ce qui ne seraif que la
nécessité d’une union personnelle de Dieu avec notre libre vo-
lonté humaine ; non, nous y saisissons la réalité historique de,
cette union. Aussi bien est-ce 1 ce qui explique les conquétes
de la croix, en dépit soit de ceux qui 'ont compromise et défi-
guree, soit du caractére de folie qu’elle revétira toujours pour
notre pensée actuelle. Or, la révélation de I’Ecriture tout en-
tiere n’a d’autre but que celui d’affirmer la réalité de ce fait,
comme elle ne possédera jamais d’autre vérité & nos yeux que
celle qui résulterait d’une conviction préalable de V'absolue
necessité pour nous de ce méme fait.

Rien de plus distinct, je dis méme de plus opposé pour notre
seule pensée actuelle, que, d'un coté, le sentiment de la vo-
lont¢ de Dieu imposée a notre homme intérieur, et de 'autre
cdté, cette vue de Dieu venant Lui-méme nous prouver qu’il
nous aime. Ce dont il s’agissait pour nous, ce n’était pas autant



268 C. MALAN

de discerner la volonté divine, que de vouloir cette volonté.
Or on n’arrive & vouloir la volonté divine que lorsqu’on est
venu & vouloir Dieu lui-méme; que lorsque, saisi par son
amour, on est parvenu a l'aimer, lui, & le préférer. Ce n’est
qu'alors que, cessant de se vouloir soi, on commence a vouloir
avec lui, 4 vouloir ce qu’il veut.

A cette demande : La révélation intérieure rend-elle super-
flue I'extérieure? nous répondrons par conséquent que, bien
loin de rendre inutile le témoignage de la grice de Dieu, la
conscience est précisément ce qui, au dedans de nous, appelle
ce témoignage; tout comme la soumission i ce que nous fait
voir notre conscience est ce qui nous ameéne a I'accueillir.

A cette demande : Est-ce la conscience qui prouve I’Ecri-
ture ou VEcriture qui sanctionne la conscience ? nous répon-
drons que la seule preuve gqu’ambitionne I'Ecriture elle-méme,
c’est de « se prouver a toute conscience d’homme. »

Mais nous ajouterons aussitdt que si I'Ecriture se prouve & la
conscience, ce n’est pas par la conscience qu’elle se prouvera
jamais. En effet, sil’Ecriture s’appuie sur le témoignage de notre
conscience pour se faire écouter, ellea & nous dire ce que notre
conscience, a elle seule, n’a jamais dit et ne saurait jamais dire.
Rappeler que les faits dont témoigne notre conscience deman-
dent celui que I'Ecriture seule nous révele; affirmer que ces
premiers faits 'appellent, qu’ils Yexigent, ce sera avoir constaté
que jamaié la conscience ne remplacera pour nous I’Ecriture.
Reconnaitre que c’est notre conscience qui seule sanctionnera
devant nous la Sainte-Ecriture, ne veut pas dire que notre
conscience conférerait & cette Ecriture 'autorité avec laquelle
elle se présentera devant nous. La conscience ne saurait
conférer une autorité, n’en possédant elle-méme aucune. La
conscience est une perception. Elle est la vae d’une autorité
présente au dedans de moi; elle n’est pas, elle-méme, ceite
autorité. La conscience ou la vue d’une chose ne signifiera
Jamais la possession de cette chose. La conscience morale n’est
pas une force morale; c’est la perception de la réalité d’un fait
moral subsistant au dedans de nous; c¢’est donc la vue du be-



LA CONSCIENCE 269

soin que nous avons de la force morale qu'implique devant nous
ce méme fait.

La conscience et I’Ecriture s’appellent donc P'une l'autre;
clles se complétent mutuellement; ce sont deux paroles du
méme Dieu.

La conscience vient la premiére. Mais ce qu’elle nous révéle
demeure incomplet et incompris, s’il ne vient s’y ajouter ce
dont témoigne VEcriture. Ce n’est pas, sans doute, que la
vérité que nous révéle la conscience ne soit pas aussi compléte
et aussi éclatante que possible. Non! c’est que les faits qu’elle
met devant nous en demandent d’autres auxquels sa percep-
tion ne saurait atteindre. Elle nous fait voir « les faits terres-
tres; » I'Ecriture, elle, nous révele « les faits célestes » qu’exi-
gent pour nous les premiers’.

Ces « faits célestes, » ce sont des actes nouveaux, inespéres,
de Celui qui est déjd pour nous Pauteur de 'autorité morale
qui s’est fait sentir au dedans de nous. Ils constituent donc
pour nous une « révélation » nouvelle, tout en étant la mani-
festation de ce méme Dieu qui nous était déjh apparu comme
le Seigneur de notre liberté.

Quant & I'usage que nous ferions de cette révélation que ren-
ferme I'Ecriture, il est évident qu'une simple admission de la
vérité historique de tels ou tels faits passés n’impliquera pas
nécessairement, a elle seule, ce qui serait en nous une expé-
rience personnelle de 'Auteur de ces fails. Ce qui entrainera
pour nous une semblable expérience, ce sera que ces faits
nous apparaissent comme la manifestation d’une volonté dont
nous serions nous-mémes aujourd’hui les objets. C’est bien
ainsi que nous les présente I'Ecriture. Elle se donne comme le
témoignage historique d’un salut promis, préparé et accompli
par Pamour actuel du Dieu saint de notre conscience. Si, parce
que nous avons négligé I'expérience de notre conscience, nous
ne sentons aucun besoin de ce salut, ce témoignage restera
bour nous sans importance et sans vérité. Ce qui demeurera
acquis, cependant, ce sera I'importance redoutable d’un tel fait.

* Jean 117, 12



270 C. MALAN

La conscience morale est en nous une perception. L’objet de
cette perception est un fait de notre étre personnel, fait dont
le caractére nous révéle la réalité absolue, la volonté souve-
raine et la patiente bonté de I'auteur de notre étire. Cette révé-
lation résultant de notre conscience, tout en s’accordant avec
celle qui découlerait pour nous de la vue des faits sensibles
qui nous entourent, en exige une autre que celle-la, savoir
celle de la grace surnaturelle et souveraine de Dieu pour nous
pécheurs. Cette derniére révélation ne se trouve que dans les
faits dont témoigne la Sainte-Ecriture.

La conscience ne remplacera donc jamais pour nous I’Evan-
gile; mais sans la fidélité 4 la conscience, ’'Evangile nous de-
meure inutile.

Telle est la conclusion de notre exposé des rapports entre la
révélation intérieure et la révélation extérieure, et ¢’est aussi
celle de I’étude que nous avions entreprise sur la réalité positive
du fait intérieur dont témoigne la conscience morale, et sur la
place qui revient & ce fait dans la recherche de la vérité.

Cr MALAN.
1870 et 1879.




	La conscience. Troisième étude, La révélation de la conscience en face de la révélation de la nature et de celle des saintes Ecritures

