Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 12 (1879)

Artikel: De l'authenticité du fragment d'Aristide
Autor: Massebieau, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE

L’ AUTHENTICITE DU FRAGMENT D'ARISTIDE

Les Péres Mékhitaristes viennent de publier avec une inter-
prétation latine et sous ce titre : Sancti Aristidis, philosophi
otheniensts sermones duo, deux morceaux en langue armé-
nienne, de quatre ou cinq petites pages chacun, jusqu’a pré-
sent inédits et qu’ils considérent comme des traductions de
deux ouvrages ou parties d’ouvrages de l'ancien apologiste
Aristide. Dans cette hypothése, leur découverte serait pré-
cieuse, surtout celle du premier fragment, qui nous rendrait un
assez long passage d’une des plus anciennes apologies présen-
tées aux empereurs en faveur du christianisme. Atin d’intro-
duire autant de jour que possible dans ce probléme, nous
cominencerons par exposer ce qu'on sait jusqu’a présent sur
Aristide et sur son apologie; nous dirons. ensuite, autant que
le permet la parcimonie des renseignements donnés par les
éditeurs, comment sont arrivées jusqu’a nous les quelques pa-
ges publiées comme étant de lui. Il sera temps alors d’examiner
les deux morceaux, chacun suivant son importance : enfin

quelques mots suffiront pour dégager les résultats de ce
travail.

I

Le second siécle est en quelque sorte le siécle des apolo-
gistes. Auparavant ’Eglise, semble-t-il, se recrutait & petit bruit.

t D'un fragment d'apologie et d’une homélie attribués & Aristide et nou-
vellement publids par les Péres Mékhitaristes. — Travail lu en janvier 1879 &
la Société de théologie de Paris.

THEOL. ET PHIL, 1879. 15



218 L. MASSEBIEAU

Quand les chrétiens écrivaient, ¢’était seulement & leurs fréres,
pour les encourager ou les reprendre. Mais 2 la suite de 1’édit
de Trajan, des protestations contre la persécution, pénétrées
d’un esprit de prosélytisme, se multiplient. Elles sont adressées
soit au gouvernement, soit au public, soit & des amis. On n’en
compte pas moins de dix sous Adrien et les Antonins. Elles sont
remarquables non seulement par leur nombre, mais en général
par leur confiance dans le succés et par une tournure philoso-
phique qui était d’ailleurs parfaitement en harmonie avec le
caractere de ’époque.

En effet, un des traits les plus remarquables de la physiono-
mie de cette époque, c’est la faveur dont jouit la philosophie,
mais une philosophie animée par le besoin du surnaturel, une
philosophie religieuse, qui admettait, qui réclamait les mani-
festations divines, qui les créait & ’'occasion comme partie inté-
grante de ses systémes. Suspecte depuis Tibére et persécutée
par Néron et par Domitien, puis remise en honneur 4 partir du
régne de Trajan, la philosophie, sous le nouvel aspect que je
viens de signaler, offrait un aliment & toutes les ames qui
avaient rejeté la mythologie gréco-romaine et auxquelles les
superstitions étrangéres ne suffisaient pas. Ici, avec Plutarque et
Apulée, elle développait la démonologie ; 14, elle imaginait avec
les gnostiques et non sans emprunts aux croyances orientales
les séries merveilleuses des Eons: enfin, sur le trone ou des
empereurs acceptaient le titre de philosophe, elle mélait au
stoicisme l'idée d’un commerce régulier avec la divinité par
les songes, les augures, les sacrifices 1. Faut-il s’étonner si alors
un certain nombre de philosophes, ayant pris connaissance de
la religion chrétienne qui venait de ’Orient comme d’autres
cultes, mais qui s’en distinguait par la beauté de sa théologie et
de sa morale, s’y attachérent ; s’ils mélérent, au troupeau hum-
ble et patient qui attendait 4 tout moment la venue du Christ
et qui dans cette espérance souffrait sans protestation, un éle-
ment un peu étranger ; si, 4 la fois surpris et indignés des per-
sécutions qui atteignaient une manifestation également philo-
sophique et religieuse comme tant d’autres, ils réclameérent pour

' Voy. le stoicisme de Marc-Aurele.



DE L’AUTHENTICITE DU FRAGMENT D’ARISTIDE 219

leur secte!, auprés d’empereurs avec lesquels ils avaient tant
de points de ressemblance et dont I’un portait comme eux le
manteau ? Faut-il s’étonner g’ils crurent 4 un malentendu qu’il
serait facile de dissiper, s’ils demandérent une part de la faveur
commune pour une sorte de philosophie gue le surnaturel dont
elle était mélée ne distinguait pas nettement des autres; s’ils eu-
rent Uespoir de réussir2, et méme de convertir leurs souve-
rains 3?7 Les apologistes des siécle$ suivants, au contraire, ne se
tournent plus vers les empereurs, parce qu’ils sentent bien que
ce serait peine inutile, et, lorsqu’ils s’adressent aux pouvoirs
locaux, c’est plutdt sur le ton du défi, uniquement pour pro-
tester au nom d’une cause désespérée. Mais au second siecle
sept apologistes en appellent aux empereurs: Quadratus et
Aristide a Adrien; Justin, par deux fois, & Antonin; Méliton,
Athénagore, Apollinaire d’Hiérapolis4 et probablement Mil-
tiade > & Marc-Aurele. Les efforts des deux premiers durent
encourager leurs successeurs, car ils furent récompensés par
le succes.

Quadratus et Aristide étaient d’Athénes ; c¢’est de cette ville
que partirent trois apologies sur les sept que nous connaissons.
On sait peu de chose sur I'Eglise d’Athénes 3 cette époque:
elle ne parait remarquable ni par le courage, puisqu’une
persécution avait suffi pour ramener au paganisme le plus
grand nombre de ses membres®, ni par la vivacité de la foi,
puisque, plus tard, lorsque ’Eglise eut été reconstituée, Athé-
nagore, qui dans sa supplication 4 Marc-Auréle garde sur le
dogme un silence presque absolu?, fut obligé de faire & ses
fréres une sorte de conférence pour leur prouver la résurrection
des morts 8, La vieille race athénienne avait en grande partie

* Les apologistes s'indignent souvent de la différence qu'on met entre
eux et les philosophes, qu'on laissait librement se moquer des dieux.

* Athénagore, Supplication, § 2 et 2.

3 Méliton, In spicilegio solesmensi, tom, II, pag. LII.

' Eustbe., H. eccl.,, IV, 27.

* KEus., H. eccl., V, 17 et 28.

* Bus., H. eccl., 1V, 23.

" Peut-&tre pour ne pas en révéler le mystere.

¢ Athén., De resurrectione mortuorum, § 23,



220 L. MASSEBIEAU

disparu : la classe moyenne, diminuée par les guerres civiles
et la décadence du commerce, faisait place & un mélange de
barbares de divers pays que l'esclavage avait amenési. C’est
probablement dans cette tourbe flétrie par Tacite comme la lie
de tous les peuples que I’Eglise se recrutait en grande partie,
car les anciennes familles, celles qui formaient alors le fond
aristocratique de la cité et qui, agissant de concert, disposaient
ordinairement du gouvernement municipal, étaient en méme
temps les familles sacerdotales 2. Ce groupe, uni et solide, qui
maintenait la religion antique et qui brillait en méme temps
par la culture intellectuelle, plusieurs de ses membres étant ala
fois prétres et rhéteurs, ne dut pas fournir beaucoup d’adeptes
au christianisme. Au contraire, ¢’est de son sein que devaient
partir les persécutions, puisqu’il était & la fois le mandataire
des dieux de l'olympe et le dépositaire de 'autorité. Et peut-
étre n’irons-nous pas trop loin en supposantque la persécution
éclatait, lorsque un des nombreux rhéteurs ou philosophes de
cette ville d’université, devenu chrétien, s’adjoignant aux petites
gens de 'Eglise, raillait les cérémonies paiennes avec la liberté
habituelle aux philosophes, et causait ainsi un scandale. C’est
ainsi que Warburton 3 conjecture que la persécution qui éclata
pendant le second séjour d’Adrien & Athénes et & 'occasion de
laquelle I’évéque Quadratus et notre Aristide lui présentérent
leurs apologies eut pour occasion les moqueries des chrétiens
au sujet des mystéres d’Eleusis* lorsque 'empereur se fit
initier & ces mystéres dont I’éclat et la célébrité allaient alors
en grandissant 3.

Quoi qu’il en soit de cette hypothése, saint Jérome6 et la
chronique d’Eusébe’ nous apprennent que les chrétiens d’A-
thénes étaient persécutés lorsque Adrien se fit initier aux mys-

t Vidal-Lablache, Hérode Atticus, 1872, chap. VIII.

* Vidal-Lablache, chap. VIII.

* Cité par Routh, Reliquie, tom. I, pag. 72, 2¢ édition.

* La conjecture de W. s’appuie sur le rapprochement d'un passage
de saint Jérdme avec un passage de Celse.

* Vidal-Lablache, these citée, chap. VI1II.

8 Hier., De viris illustribus, XIX,

" Edition Scheene, tom, II, pag. 166.



DE L’AUTHENTICITE DU FRAGMENT D'ARISTIDE 21

téres d’Eleusis. C’était en126 ou 127, suivant qu’on s’en rapporte
a la traduction armeénienne de la chronique d’Eusébe ou a la
traductionde saint Jérdome. L’empereur accueillit favorablement
les apologies de Quadratus et d’Aristide 1. Clément de nature,
spirituel et moins superstitieux que sceptique, il ne se donna
jamais la peine de considérer de prés les chrétiens. Dans une
de ses lettres qui nous a été conservée 2 et dont il n’y a aucune
raison sérieuse de contester 'authenticité, il les confond avec
les adorateurs de Sérapis et traite leurs prétres d’astrologues,
de devins, de charlatans. Que lui importait un culte de plus ou
de moins ? il en avait tant vu dans ses voyages! Quadratus et
Aristide bénéficierent et de l'indulgence qu’il avait en général
pour les religions et de la faveur qu’il témoignait aux philoso-
phes, si nombreux a4 Athénes, avec lesquels il ne dédaignait
pas de converser® et dont Aristide du moins portait I'habit %,
Est-ce & peu prés dansle méme temps, comme le donne a pen-
ser la chronique d’Eusebe, que I’empereur écrivit au proconsul
d’Asie, Minucius Fundanus, les recommandations favorables au
christianisme que Justin nous a conservées3? On est du moins
en droit de conclure, et du fait que Justin cite, en terminant
son apologie, la lettre d’Adrien, et du passage ol saint Jérome
nous apprend que Justin imita Aristide 6, qu’en effet I’heureuse
issue de la démarche de Quadratus et d’Aristide auprés d’A-
drien ne fut pas sans influence sur la détermination que prit
Justin de présenter une apologie au successeur d’Adrien.
Maintenant que nous connaissons ce que I'histoire peut nous
apprendre sur les circonstances dans lesquelles fut présentée
Papologie d’Aristide, occupons-nous plus particuliérement de

* Eustbe et saint Jérome.

* Vopisei Saturninus, § 7.

* Voy. son entretien avee Secundus, Orelli, Opuse. grec. veter. tom. I,
pag. 227.

* Hier., De viris dll., XX.

* Un curieux passage de la lettre d'Irénée & Florin (Eus., V, 20) donne
& penser que sous le rbgne d’Adrien, et pendant son séjour & Smyrne,
un chrétien pouvait & la fois &tre bien en cour et assidu aupres de
Polycarpe. '

¢ Ad Magnum oratorem epistola.



222 L. MASSEBIEAU

Iauteur lui-méme et de son ouvrage, en recueillant les ren-
seignements que nous a transmis sur eux l'antiquité.

Eusebe parle deux fois d’Aristide. Dans son Histoire ecclé-
siastique ! 1l se contente de louer sa fidélité et son zéle, en rap-
pelant que son ouvrage était encore entre beaucoup de mains.
Dans sa chronique il le signale comme un philosophe. Saint Jé-
rome le mentionne aussi en deux endroits 2; il ’appelle un phi-
losophe trés éloquent, qui en devenant disciple du Christ
avait conservé le manteau; il nous apprend encore que son
apologie contenait une exposition raisonnée du christianisme et
qu’elle était remplie de passages des philosophes. Il ajoute que
de son temps elle se conservait chez les lettrés, comme up
témoignage du talent de I'auteur. Nous ne savons ou saint
Jérdome a puisé les renseignements qu’il ajoute & ceux que nous
tenons déja d’Euseébe.

Il faut maintenant franchir quatre siécles pour obtenir sur
notre auteur des détails nouveaux. Ils sont dus a ’archevéque
de Vienne, Adon, qui composa au IX¢ siécle le plus ancien des
martyrologes qui soient arrivés sansinterpolation jusqu’anous3.
Adon nous apprend (au 31 aott) qu’Aristide parla lui-méme
devant Adrien : luculentissime peroravit, ce qui d’ailleurs s’ac-
corde avec I'érgavianc A’Eusébe. Il ajoute un détail d’'une notable
importance : quod Christus solus esset Deus luculentissime pero-
ravit. Ainsi, d’aprés Adon, Aristide aurait aftirmé la divinité de
Jésus-Christ, en l'opposant sans doute aux faux dieux. On
serait porté & croire que ce nouveau trait n’est qu’une amplifi-
cation du texte de Rufin ou d’un des passages de saint Jérome
si au 3 octobre, le méme Adon signalant le martyre de Denys
I'Aréopagite, n’avait ajouté : ut Aristides Atheniensis vir fide sa-
pientiaque mirabilis testis est in eo opere quod de christiana
religione composuit. Hoc opus apud Athenienses summo genere
colitur, et inter antiguorum monumenta clarissimum tenetur,
ut peritiores Greecorum affirmant. (Ed. de 1645, pag. 77.) D’a-
prés ces lignes il est bien difficile de ne pas croire que I'ou-

+ 1V, 3.
* Epistola ad Magnum , et De wviris illustribus, XX.
® Sauf le vetus romanum, qui n'est guere qu'une nomenclature.



DE L’AUTHENTICITE DU FRAGMENT D’ARISTIDE 223

vrage était encore connu au IXe siéclet. A partir de cette épo-
que, on n’apprend réellement rien de nouveau a son sujet, mais
ce que nous en savons suffit pour nous faire regretter la perte
d’'une apologie remarquable par le talent oratoire de l'auteur,
par la tournure philosophique de son esprit, par les détails
gu’il donnait peut-&tre sur I'Eglise d’Athénes, puisqu’il rappor-
tait le martyre de Denysl’Aréopagite, enfin par son affirmation
vigoureuse de la divinité de Jésus-Christ. Jusqu’a présent tou-
tes les tentatives faites pour la retrouver, d’aprés un renseigne-
ment donné par La Guilletiére, avaient été vaines. Aujourd’hui
nous en posséderions du moins un fragment, si la découverte
des Mékhitaristes est réelle.

II

On sait quels services ont rendu et rendent encore 2 la litté-
rature sacrée les langues éthiopique, syriaque et armeénienne.
Elles conservent comme en dépot de nombreux ouvrages tra-
duits du grec que nous sommes loin de connaitre tous. La lan-
gue arménienne a peut-étre été la plus riche en trésors de ce
genre. Cela s’explique par ses nombreuses analogies avec le
grec? et par le fait que les écrivains arméniens des premiers
siécles de l’ére chrétienne allérent demander aux écoles d’A-
thénes, d’Alexandrie et de Constantinople leur éducation litté-
raire. Malheureusement la littérature arménienne antérieure au
IVe sigcle nous est inconnue, peut-étre 4 cause des incendies
des livres chrétiens ordonnés 2 diverses reprises par les rois de
Perse et plus tard par les musulmans. Le Ve siécle est regardé
comme I'Age d’or de la littérature arménienne. C’est alors que
furent traduites les Ecritures et la plus grande partie des Péres.
Le fragment donné comme appartenant 3 ’'apologie d’Aristide
remonterait & cette époque, d’aprés les éditeurs. C’est aussi
alors, si on s’en rapporte aux derniers critiques?, que fut faite

' A moins que les dernidres lignes d’Adon ne soient un écho de la
traduction de Rufin. Les Grecs désignés ne seraient alors autre chose
qu'Eustbe lui-m&me, mais cette interprétation est moins naturelle.

* Qui g'expliquent elles-mémes par la communauté d’origine, la lan-

gue arménienne appartient & la famille des langues aryennes.
* Voy. la chronique d'Eusdbe,édition Schoene 1866-75, pag. tmr du 2 vol.



224 L. MASSEBIEAU

la traduction arménienne de la chronique d’Eusébe qui a permis
de conirdler et souvent de corriger les dates données par saint
Jérdme.

La recherche des restes de 'antique littérature arménienne
se fait régulierement, sous la double impulsion de la religion
et du patriotisme, depuis le commencement du XVIIIe siecle. Un
ordre religieux, sorte de bénédictins d’Orient, fondé i cette
eépoque par Mékhitar, arménien convertiau catholicisme, et en-
tierement composé d’Armeéniens, s’est donné cetle tiche. Les
Mékhitaristes sont établis depuis 1747 dans les lagunes de Ve-
nise; ils se recrutent d’ordinaire dans le collége des jeunes Ar-
méniens annexé & leur monastére. La version arménienne de la
chronique d’Eusébe est le principal monument dont on leur soit
redevable. Elle fut publiée en 1818 par le pére Aucher avec
une traduction latine. Le dernier éditeur de ce grand ouvrage,
qui profita d’'un second manuscrit trouvé par le pére Nerses et
qui le collationna au couvent méme en 1864, vante la libérale
hospitalité des Mékhitaristes et le zéle empressé des jeunes
gens de leur collége qu’ils avaient mis & sa disposition pour la
collation de ce texte .

Nous voudrions n’avoir que des éloges pour cette docte cor-
poration ; ce n’est pas 3ans regret que nous nous voyons obli-
gé de dire que la publication des fragments attribués & Aristide
porte des traces sinon de décadence, du moins d’une précipita-
tion ficheuse. Nous ne reléverons qu’en passant la date de I’an
123 assignée & ’apologie d'Aristide d’aprés une opinion aujour-
d’hui généralement abandonnée, et la citation inexacte du texte
d’Adon. Ce quinous est sensible, ¢’est la parcimonie, ¢’est'ex-
tréme insuffisance des détails donnés sur la découverte de nos
fragments. Les a-t-on tirés d’un recueil de morceaux choisis?
Etaient-ils contenus comme citation dans quelque ouvrage? A
quelles marques les Péres reconnaissent-ils que la traduction,
que la transcription sont réellement des époques qu’ils leur
assignent? Sur tous ces points, pas de réponse. Les manuscrits
sont de tel siécle, la version de tel autre ; prenez et lisez ; voila
ce dont il faut nous contenter. Qu’il y ait eu négligence ou ex-
cés de réserve, la maniére de procéder des éditeurs, en nous

* Chronique d’Eustbe, édition Schoene, pag. XLvIII-XLIX.



DE L’AUTHENTICITE DU FRAGMENT D’ARISTIDE 295

réduisant a la preuve interne, diminue singuliérement la stireté
des conclusions que nous aurons & tirer : on ne voit pas ce
qu'a d’utile le mystére dont ces fragments sont en'veloppés:
on ne voit que trop ce qu'il a de nuisible,

Ensuite, et cela fait honneur 4 la piété des Mékhitaristes plus
qu'a leur science, il semble qu’ils aient fait cette publication
dans une intention militante. S’ils 'ont dédiée & Mgr Dupanloup,
c’est comme au premier apologiste de notre temps et pour
ajouter aux preuves de la divinité de Jésus-Christ. Il faut avoir
lu les deux pages de Le Moyne au XVII¢ siécle, la maniére
triomphale dont il étale le témoignage d’Adon, pour se rendre
compte de 'importance accordée au témoignage d’Aristide par
Iapologétique traditionnelle *. Ce mobile, tout respectable qu’il
soit, a entrainé les Mékhitaristes & une erreur manifeste en leur
faisant donner place dans leur publication & une prétendue
homélie d’Aristide qui constitue le second fragment et dont
nous ne dirons qu’un mot, attendu que, dans le manuscrit d’ o
les éditeurs Yont tirée, elle ne porte méme pas le nom d’Aris-
tide, ainsi qu’ils en conviennent . Elle est tirée, disent-ils, d’un
manuscrit du XII¢ siécle qui I'atiribue & Aristée. Chercher quel
est cet Aristée ce n’est pas aujourd’hui Uaffaire. Il suffit de dire
que son homélie, d’ailleurs chaleureusement écrite et entiere-
ment consacrée & prouver la divinité de Jésus-Christ, parait
postérieure au concile de Nicée. Arrivons au fragment apolo-
getique, autant qu’on peut l'examiner & travers la traduction
d’une traduction 2.

II1

Ce fragment, nous disent les Mékhitaristes, était contenu
dans un manuscrit en parchemin du Xe siécle ; la traduction

! « Dolendum quod non extet ista Aristidis oratio. Ex illo quippe facile
colligi posset, variis scripturse loecis divinitatem Domini nostri facile
fuisse comprobatam abistis nascentis Ecclesise sanctissimis et acutissimis
doctoribus, Periit vetustate temporum et forsan frande hareticorum.....
Ergo, seculo secundo ineunte, Aristides docuit divinitatem Christi, » ete.
ete. (Varia sacra, tom. VI, pag. 155 et suiv. ; 1685.)

* Nous avions fait ce travail avant qu'eitt paru dans cette revue la tra-
duction francaise, qui joint au mérite d’'une grande netteté I'avantage
d’avoir été revue sur le texte arménien.



226 L. MASSEBIEAU

elle-méme remonte au Ve siécle; sur ce dernier point nous
sommes obligés de nous fier & leur discernement. Ils ne s’ex-
pliquent pas sur le titre : A Uempereur Gésar-Adrien, Aristide
philosophe athénien, on ignore donc s’ils 'ont ajouté. Ce qui
est indubitable, c’est que le morceau est adressé & un souverain,
puisqu’ill commence par le mot « 6 roil, » qu'on y retrouve
aussi plus loin, Dans son ensemble il nous a paru offrir un ca-
ractére apologétique. | ‘

Sans doute on y regrette 'absence de ces renseignements
sur le culte qui contribuent tant &4 la valeur de ’apologie de
Justin, mais qui pouvaient manquer dans ’apologie compléte
d’Aristide, comme ils manquent dans celle d’Athénagore. N’y
cherchez pas davantage la réfutation des infamies dont les
chrétiens étaient déja certainement accusés du temps d’Adrien2.
Le fragment ne contient qu’une exposition de la foi chrétienne,
divisée en deux parties dont la premiére développe la notion
d’'un Dieu unique et la seconde la mission divine de Jésus~
Christ. Cette marche est celle dont on se servait pour Iinstruc-
tion des catéchumeénes. C’est en méme temps celle qu’em-
ploient Justin et Tertullien dans leurs apologies. 11 est évident
qu’elle était conforme & celle du symbole?; mais dans le cas
particulier qui nous occupe, le ton général, les allusions aux
erreurs paiennes, et d’autres traits que nous signalerons, nous
semblent s’opposer & ce qu’on considére ce fragment comme
la simple paraphrase d’une formule de baptéme.

Rien de plus conforme au plan général des apologies et sur-
tout aux habitudes des apologistes du second siécle, a la fois
philosophes et missionnaires, que les développements sur la
nature et sur l'unité de Dieu. La premiére partie du fragment

* On sait que le mot gree qui signifie roi était le terme par lequel les
écrivains grecs désignaient d'ordinaire les empereurs.

® On voit par la seconde apologie de Justin, § 10, que ces bruits exis-
taient déjh quand il était encore paien, c'est-d-dire vers 131; mais 1ls
n’étaient peut-8tre alors qu'a leur naissance, car, quelques années aupa-
ravant, Pline le jeune les ignore et Tacite ne les mentionne pas expres-
sément. _

* Voy. Vetustissimum Ecclesice romance symbolum, pag. 115 et suiv. du
deuxieme fascicule des Péres apostoliques d’Harnack, édition de 1878.



DE L’AUTHENTICITE DU FRAGMENT D’ARISTIDE 297

n’est en désaccord ni pour le ton ni pour la pensée avec les
apologies les plus anciennes.

L’auteur commence par dire au souverain auquelil s’adresse,
qu'aprés avoir contemplé la création et admiré l'ordre du
monde, il comprit que, puisque tout y est réglé par des lois,
¢’est un seul Dieu qui a produit toutes choses et quilesgouverne.

Il était naturel de commencer par prouver ’existence d’un
Dieu unique. C’est ce que fait en particulier Méliton, qui nous
montre quelle importance les chrétiens attachaient & cette vé-
rité préliminaire, car, d’aprés Méliton, 'origine de l'erreur
vient de l'ignorance ou ’homme est de Dieut. Dans la preuve
de l'existence de Dieu donnée par I'auteur de notre fragment,
on remarque, a4 cdté de I'influence platonicienne, la netteté
avec laquelle la doctrine de la création est acceptée. Il n’y a la
rien d’étonnant. En effet, bien gue sur ce point Justin hésite
et semble méme admettre avec Platon que Dieu n’a donné 4 la
matiére que la forme et non ’existence, pour Athénagore Dieu
est expressément le Créateur du monde, et la matiére en elle-
méme est son ceuvre?2, Sur ce point donc, rien ne s’oppose i ce
que l'auteur du fragment ait vécu au second siécle3.

Aprés avoir mis en lumiére 'existence du Dieu unique, il se
demande sil’on peut le définir et répond négativement. D’aprés
lui Ventreprise serait impossible et sans aucune utilité, car la
nature divine se refuse a toute explication; elle est ineffable,
infinie, inscrutable, incompréhensible 4 toute créature. L’auteur
sur ce point multiplie les affirmations; on dirait qu’il ne les
trouve jamais assez fortes ni assez nombreuses. Il est & peine
utile de faire observer qu’il obéissait ainsi & une tendance
générale au second siécle. Nous la retrouvons en particulier
chez Justin, chez Méliton, chez Athénagore%. On sait que cette

* « Origo erroris hac est, si homo Deum non cognoscat et loco Dei illud
quod non est Deus adoret. » (Trad. Renan, Spic. sol., tom. IL)

* T 8¢ v yewnhv xai gfapriv (Apol., § 4).

* Il est & peine nécessaire d’ajouter qu'en dehors des apologistesla créa-
tion ex nihilo est nettement affirmée au I1¢ sidele. Voy. Herm, Past., Mand. 1.

* « Nec ulla visio potest videre eum, nec ulla cogitatio potest compre-

hendere eum, nec ullum verbum exprimere eum.... Quid est Deus? Illud
quod... nec intelligi potest. » (Méliton, loc. cit.) Voy. Athén., § 10.



228 L. MASSEBIEAU

opinion, issue de Platon et du Philonisme, était partagée au
ITe siécle et poussée & l'extréme par les gnostiques. Nos pre-
miers apologistes, qui combatlaient avec vigueur les gnostiques
sur d’autres points, étaient & peu.prés d’accord avec eux sur
celui-ci. Il faut d’ailleurs convenir que ce sentiment de l'in-
compréhensibilité divine subsiste encore, quoique avec moins
d’énergie, dans les siécles suivanls. Notre auteur conclut qu’il
faut se contenter de savoir au sujet de Dieu qu’il a tout créé
par sa bonté. Il s’approprie ainsi, comme le fera quelques an-
nées plus tard Justin, un passage fameux de Platon. Il ajoute
que nous devons en conséquence adorer et glorifier Dieu et
aimer notre prochain comme nous-mémes. La modification
quil fait subir au commandement de Jésus! ne parait-elle pas
singuliere ? Faut-il se contenter d’adorer Dieu ? Est-il trop loin
de nous pour que nous ne puissions 'aimer? La nuance philo-
sophique et méme gnostique est ici sensible.

Tout indéfinissable que soit Dieu, au point qu’il est sans
nom (comme le diront Justin, Apol. I, 10, les gnostiques et le
néoplatonisme), notre auteur dit gu’on peut au moins affirmer
de lui une chose, et cette chose lui tient & coeur, et il y insiste
comme les autres apologistes pour 'opposer a I'idolatrie, ¢’est
que Dieu n’a pas été créé par un autre?. Il part de 13 pour
faire de ses perfections un éloge qui n’est pas sans beauté,
malgré quelque redondance. Ce qu’il admire surtout, c’est la
sagesse et la nature sans passion, purement intellectuelle, de
ce Dieu qu’il a opposé un peu plus haut 4 tout ce qui est agité
par les passions. En cela aussi il est entierement d’accord avec
Justin et les apologistes de la méme époque. C’est ainsi que
Juslin, 4 plusieurs reprises, appelle Dieu exempt de passion, en
ajoutant que I'homme aussi doit aspirer a se dépouiller de sa
nature sensible ; Méliton tient un langage & peu prés pareil.

* A moins que 'auteur ne cite tout simplement Lévit. XVIIL, 19, mais
c’est peu probable.

* Cf. Justin, 4pol.. I, 14 ; Méliton, passim (loc. cit.); Athénagore, § 32.
Ce qu’il dit sur Dieu qui remplit tout peut &tre rapproché d’'un passage
presque identique du Pasteur d'Hermas: wdvra yopiv, pévog 08 dxepntos iov
(Mand. I), Cf. Théoph. Ad Autol.., II, 3.



DE L’AUTHENTICITE DU FRAGMENT D’ARISTIDE 229

Notre auteur oppose encore aux idolatres, en conséquence
de la pureté de la nature divine, qu’elle n’a aucun besoin de
sacrifices et que c’est elle, au contraire, qui donne aux hommes
tous les biens dont ils jouissent et dont elle ne demande pas
une part, se contentant de leur reconnaissance : « Il n’a besoin
de rien, dit-il, et fournit lui-méme magnifiquement aux besoins
de tous... Lui-méme n’a besoin ni de sacrifices, ni d’oblations,
ni de victimes : il ne dépend pour aucune chose des créatures
visibles, car c’est lul qui rassasie tout et satisfait aux besoins
de tous, n’ayant jamais besoin de rien et toujours glorieux. »
Cette idée est aussi de celles que Justin affectionne et qu’il dé-
veloppe avec complaisance: il en est de méme pour Athéna-
gorel. On en sentira mieux la valeur apologétique si I'on se
souvient que pour les chrétiens les dieux des paiens étaient
des démons, d’'une nature intermédiaire entre Dieu et ’homme,
qui avaient poussé les peuples & rendre un culte & leurs pre-
miers rois, et qui se faisaient adorer eux-mémes sous les noms
de ces rois, ayant eu recours & ce stratagéme pour satisfaire
au besoin réel qu’ils avaient (contrairement & la nature du vrai
Dieu) de se nourrir du sang et de la graisse des victimes 2.
Justin dit que le seul sacrifice digne du vrai Dieu est I’action
de graces, I'eucharistie. I’auteur de notre fragment est moins
explicite, mais il reproduira bientét la pensée que les dieux
des nations sont leurs anciens rois et les auteurs de leur race.

En résumé, la physionomie de cette premiére partie rappelle
sans dissonance les idées et les procédés des apologistes du
second siecle. Il flotte sur 'ensemble comme un reflet plato-
nicien et méme quelquefois gnostique, qu'on remarque aussi
chez Justin et chez Méliton. L’auteur conclut en se servant d’une
expression familiére & Justin et & Athénagore, qu’on retrouve
dans les constitutions apostoliques et qui semble avoir fait
partie du rituel du second siécle: « Jai parlé de Dieu, dit-il,
dans la mesure de mes forces 3. »

* Justin, Apol, I, 10 et 13; Athénagore, § 13.

* Cette théorie est développée par Justin et dans I’ Apologétique de Ter-
tullien,

* Justin, dpol., I, 13, 55, 67; — Const. apost., VIIL, 12, Voy. Justin, édition
Otto de 1876 et sqq., tom. 1, pag. 187, note 10.



230 L. MASSEBIEAU

Dans la seconde partie, notre auteur, dont la marche est
trés réguliére et rappelle plutot ’art d’Athénagore que 'impro-
visation un peu incohérente de Justin, passe de Dieu au genre
humain pour montrer quels sont ceux qui ont été fideles aux
vérités qu’il vient d’énoncer et ceux quis’en sont écartés. Pour
plus d’ordre, il divise alors le genre humain en quatre races:
celle des Barbares, celle des Grecs, celle des Hébreux et celle
des Chrétiens. Sic’est & Adrien que s’adresse ’apostrophe « &
roi » ici renouvelée, n’est-il pas un peu surprenant de voir les
Romains classés devant un empereur romain parmi les Bar-
bares? Quant a l'idée de faire figurer les chrétiens parmi les
quatre races, si elle parait d’abord singuliére, surtout quand
on se souvient que d’apres I’épitre & Diognéte, par exemple, les
chrétiens se retrouvent chez toutes les nations et n’appar-
tiennent en particulier & aucune, cette bizarrerie apparente ne
tardera pas a s’expliquer. « Les Gentils et les Barbares, pour-
suit auteur, tirent leur origine de Bélus, de Chronos, d'Hieral,
et de leurs autres nombreuses divinités. » Rien de plus clair
(quant al'idée générale, puisque d’apres ’évhémérisme, adopté
par les chrétiens, les dieux des nations n’étaient autres que
leurs premiers rois ou héros, dont descendaient les peuples ou
seulement les familles royales. C’est ainsi que dans le premier
livre de Théophile a Autolycus (chap. 7), Bacchus est mis & la
téte de la généalogie des Ptolémeées. Les Grecs, poursuit I'au-
teur, descendent de Jupiter par Hellen, Xuthus, etc., et aussi
(comme dans 'exemple de Théophile) par le Thébain Bacchus.
Quant aux Hébreux, ils sont fils d’Abraham, d’Isaac, etc. Ici,
Pauteur aurait pu remarquer en passant, et nous ne serions pas
étonné qu’il lett fait plus loin, dans la partie de son ouvrage
aujourd’hui perdue, que les Hébreux n’ont pas commis la faute
de diviniser les auteurs de leur race. Il en vient enfin aux
chrétiens , et c’est ici qu’éclate un petit coup de théitre :
« La race des chrétiens tire son origine du Seigneur Jésus-
Christ. »

+ Chronos est sans doute Moloch, comme dans I'Apologétique de Tertui-
lien, chap. 9. Quant 2 Hiera, j’'ignore qui elle peut &tre; il ne peut étre
question de Hera, Junon, puisqu’il s'agit ici uniquement des Barbares.



DE L'AUTHENTICITE DU FRAGMENT D’ARISTIDE 231

On devine aisément qu’il s’agit pour eux de la nouvelle nais-
sance et I'on se souvient de la réponse de ce chrétien d’Egypte
4 un juge de Césarée, qui lul demandait quelle était sa patrie :
« Je suis de Jérusalem, » par ou il entendait, dit Eusebe, la Jé-
rusalem céleste 1. Justin n’avait-il pas dit mieux encore: « Nous
sommes la véritable race de Dieu2? » Les chrétiens sont nés
de Jésus, et comme lui-méme est fils de Dieu, c’est de Dieu
qu’ils descendent, c’est celui dont I'ineffable majesté a été plus
haut célébrée qui est leur véritable Pére. Tertullien nous
apprend que, de son temps, les paiens appelaient avec indigna-
tion les chrétiens tertium genus, la troisiéme race (ad Nationes,
I, 8,20, et scorpiace, 10), la premiére étant la leur propre et
la seconde celle des Juifs. La classification analogue de notre
auteur jette peut-étre sur ces passages singuliers de Tertullien
un jour inattendu. Il suffirait, pour les expliquer, de supposer
que les paiens, ne comprenant pas ce que les chrétiens disaient
d’eux-mémes dans un sens mystique, avaient fini par le leur
appliquer comme une injure. Dans ce cas, notre fragment serait
en réalité trés antique. La division en quatre races, au lieu de
trois, n’est pas une difficulté : un Grec a bien pu, pour séparer
les Barbares de ceux de sa nation, diviser les paiens en deux
classes.

L’auteur de notre fragmeni apologétique devait maintenant
faire connaitre la nature et la mission de Jésus-Christ, d’aprés
I'ordre suivi par les apologistes et les catéchistes, et nous n’a-
vons pas & nous étonner que dans cette partie de sa tache il ait
fait des emprunts a4 une confession de foi. Les confessions de
foi existaient dans la premiére moitié du second siécle et ne
pouvaient pas ne pas exister, puisqu’on n’était pas admis au
baptéme avant d’avoir rendu témoignage de sa foi 3.

Il présente Jésus comme le fils du Dieu Trés Haut, révélé aux

* Eustbe, Martyr. palest., chap. 11.

* Dial. § 116, 10 ddnfuwdy yévog éapeév ToD feob.

* C'est ce que déclare Justin, dpol. I, § 65. Voy. aussi le Vetustissimum
ecclesice romance symbolum, loc. cit. et dans Caspari, Ungedruckte, unbeach~
tete Quellen zur Gesch. des Taufsymbols, 1875.



232 L. MASSEBIEAU

hommes en méme temps que I'Esprit-Saint 1, et descendu du
ciel, ce qui fait penser & saint Jean et aux gnostiques. Il dit que
Jésus est né de la Vierge Marie, et Justin le dit comme lui. (Dal.
§ 120.) Quant & Vexpression « mére de Dieu, » elle suffirait &
faire rejeter I'authenticité du fragment, s’il n’était pas tres fa-
cile de supposer une interpolation 2, mais dans ce cas, ce n’est
pas ici qu’Aristide, s’il est auteur de ce morceau, aurait parlé
de la divinité de Jésus-Christ.

De la nature de Jésus, 'auteur, passant 4 sa mission, le
montre faisant choix des apotres, pour éclairer le monde de la
lumiére de la vérité ! Cette vérité comparée a une lumiére et
a plusieurs reprises, rappelle 'évangile de saint Jean, ainsi que
I'expression dont on se servait quelquefois pour désigner le
baptéme (ywmiguss) et que Justin affectionne, mais surtout les
développements analogues de Méliton. Ce que les apdtres
doivent enseigner c’est « la sagesse. » L’amour de Jésus est
laissé dans I'ombre. Il s’agit avant tout de la vérité dont le
commencement est la connaissance du Dieu unique signalé
plus haut et qui se compléte par la connaissance de Jésus-
Christ. Alors I’ame tout entiére est illuminée.

L’auteur revient maintenant & sa division en quatre nations,
dont la derniére est celle des chrétiens et nous sommes portés
a4 croire qu’aprés avoir représenté Jésus comme le pere de
cette nation, ainsi qu’il venait de le faire, il continuait en met-
tant dans leur-vrai jour les meeurs de ces chrétiens, le peuple
de Dieu.

Voila, telle qu’elle nous est apparue, la physionomie de ce
fragment. Nous croyons qu’il serait difficile d’en contester la
tournure apologétique. La théorie des quatre races, qui ex-
plique peut-éire un passage de Tertullien, lui donne un carac-
tere particulierement digne d’attention. Rien ne s’oppose a ce

! Par 'Esprit-Saint, d’apres la traduction de la Revue, mais les Pores
du second sitcle antérieurs & lrénée identifient souvent le Christ et le
Saint-Esprit. Voy. Harnack Pat. apost. op., fascic. I, pag. 124, note 5,
éd. 1876.

* Qui s'expliquerait trds bien, comme 1'a fait remarquer 'auteur de la
traduction citée, par la piété du traducteur arménien.



DE L’AUTHENTICITE DU FRAGMENT D'ARISTIDE 233

qu’il ait été écrit par un philosophe chrétien du second siecle, qui
aurait mélé & des idées platoniciennes quelque chose de 'es-
prit johannique ou plutét d’un gnosticisme dont les orthodoxes
orientaux de cette époque n’étaient pas entierement exempfs.
Quoique tenté de faire des réserves pour ce qui concerne la
seconde partie !, oll une ou deux interpolations ont pu se glis-
ser, nous ne voyons pas de raison suffisante pour enlever I'en-
semble de ce morceau & Aristide. Mais ce qui nous parait im-
périeusement nécessaire, c’est que, pour restreindre le champ
des incertitudes dans la mesure du possible, les Mékhitaristes,
dont il ne faut sans doute considérer 'opuscule que comme un
essai hatif, nous communiquent tout ce qu’ils savent sur ce
fragment dans une édition digne des savants travaux de leurs
prédécesseurs.
L. MASSEBIEAU.

t Le christianisme est représenté comme déja répandu dans le monde.
Cette exagération parait moins chogquante quand on se souvient qu'il ne
s'agit que du monde romain et avec quelle rapidité le christianisme se
répandit. Justin ne représente-t-il pas les chrétiens comme hais de tous
les peuples? Voy. surtout Apol. I, 39, ou il montre les douze apdtres en-
voyés par Christ pour conquérir le monde. — Nous avons négligé le frag-
ment sur la nature des anges et des démons, comme sans importance
particuliere,

THEOL. ET PHIL. 1879, 16



	De l'authenticité du fragment d'Aristide

