
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: De l'authenticité du fragment d'Aristide

Autor: Massebieau, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE

L'AUTHENTICITÉ DU FRAGMENT D'ARISTIDE

Les Pères Mékhitaristes viennent de publier avec une
interprétation latine et sous ce titre : Sancti Aristidis, philosophi
atheniensis sermones duo, deux morceaux en langue
arménienne, de quatre ou cinq petites pages chacun, jusqu'à présent

inédits et qu'ils considèrent comme des traductions de

deux ouvrages ou parties d'ouvrages de l'ancien apologiste
Aristide. Dans cette hypothèse, leur découverte serait
précieuse, surtout celle du premier fragment, qui nous rendrait un
assez long passage d'une des plus anciennes apologies présentées

aux empereurs en faveur du christianisme. Afin d'introduire

autant de jour que possible dans ce problème, nous
commencerons par exposer ce qu'on sait jusqu'à présent sur
Aristide et sur son apologie ; nous dirons ensuite, autant que
le permet la parcimonie des renseignements donnés par les

éditeurs, comment sont arrivées jusqu'à nous les quelques pages

publiées comme étant de lui. Il sera temps alors d'examiner
les deux morceaux, chacun suivant son importance : enfin
quelques mots suffiront pour dégager les résultats de ce
travail.

Le second siècle est en quelque sorte le siècle des apologistes.

Auparavant l'Eglise, semble-t-il, se recrutait à petit bruit.
1 D'un fragment d'apologie et d'une homélie attribués à Aristide et

nouvellement publiés par les Pères Mékhitaristes- — Travail lu en janvier 1879 a
la Société de théologie de Paris.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 15



218 L. massebieau

Quand les chrétiens écrivaient, c'était seulement à leurs frères,
pour les encourager ou les reprendre. Mais à la suite de l'édit
de Trajan, des protestations contre la persécution, pénétrées
d'un esprit de prosélytisme, se multiplient. Elles sont adressées

soit au gouvernement, soit au public, soit à des amis. On n'en
compte pas moins de dix sous Adrien et les Antonins. Elles sont
remarquables non seulement par leur nombre, mais en général

par leur confiance dans le succès et par une tournure philosophique

qui était d'ailleurs parfaitement en harmonie avec le
caractère de l'époque.

En effet, un des traits les plus remarquables de la physionomie

de cette époque, c'est la faveur dont jouit la philosophie,
mais une philosophie animée par le besoin du surnaturel, une

philosophie religieuse, qui admettait, qui réclamait les
manifestations divines, qui les créait à l'occasion comme partie
intégrante de ses systèmes. Suspecte depuis Tibère et persécutée

par Néron et par Domitien, puis remise en honneur à partir du

règne de Trajan, la philosophie, sous le nouvel aspect que je
viens de signaler, offrait un aliment à toutes les âmes qui
avaient rejeté la mythologie gréco-romaine et auxquelles les

superstitions étrangères ne suffisaient pas. Ici, avec Plutarque et

Apulée, elle développait la demonologie ; là, elle imaginait avec
les gnostiques et non sans emprunts aux croyances orientales
les séries merveilleuses des Eons : enfin, sur le trône où des

empereurs acceptaient le titre de philosophe, elle mêlait au
stoïcisme l'idée d'un commerce régulier avec la divinité par
les songes, les augures, les sacrifices1. Faut-il s'étonner si alors
un certain nombre de philosophes, ayant pris connaissance de

la religion chrétienne qui venait de l'Orient comme d'autres
cultes, mais qui s'en distinguait par la beauté de sa théologie et

de samorale, s'y attachèrent ; s'ils mêlèrent, au troupeau humble

et patient qui attendait à tout moment la venue du Christ
et qui dans cette espérance souffrait sans protestation, un
élément un peu étranger ; si, à la fois surpris et indignés des

persécutions qui atteignaient une manifestation également
philosophique et religieuse comme tant d'autres, ils réclamèrent pour

* Voy. le stoïcisme de Marc-Aurèle.



DE L'AUTHENTICITÉ DU FRAGMENT D'ARISTIDE 219

leur secte1, auprès d'empereurs avec lesquels ils avaient tant
de points de ressemblance et dont l'un portait comme eux le
manteau? Faut-il s'étonner s'ils crurent à un malentendu qu'il
serait facile de dissiper, s'ils demandèrent une part de la faveur
commune pour une sorte de philosophie que le surnaturel dont
elle était mêlée ne distinguait pas nettement des autres ; s'ils
eurent l'espoir de réussir2, et même de convertir leurs
souverains3? Les apologistes des siècles suivants, au contraire, ne se

tournent plus vers les empereurs, parce qu'ils sentent bien que
ce serait peine inutile, et, lorsqu'ils s'adressent aux pouvoirs
locaux, c'est plutôt sur le ton du défi, uniquement pour
protester au nom d'une cause désespérée. Mais au second siècle

sept apologistes en appellent aux empereurs: Quadratus et
Aristide à Adrien; Justin, par deux fois, à Antonin; Méliton,
Athénagore, Apollinaire d'Hiérapolis4 et probablement Mil-
tiade 5 à Marc-Aurèle. Les efforts des deux premiers durent

encourager leurs successeurs, car ils furent récompensés par
le succès.

Quadratus et Aristide étaient d'Athènes ; c'est de cette ville
que partirent trois apologies sur les sept que nous connaissons.
On sait peu de chose sur l'Eglise d'Athènes à cette époque:
elle ne paraît remarquable ni par le courage, puisqu'une
persécution avait suffi pour ramener au paganisme le plus
grand nombre de ses membres6, ni par la vivacité de la foi,
puisque, plus tard, lorsque l'Eglise eut été reconstituée,
Athénagore, qui dans sa supplication à Marc-Aurèle garde sur le
dogme un silence presque absolu7, fut obligé de faire à ses

frères une sorte de conférence pour leur prouver la résurrection
des morts8. La vieille race athénienne avait en grande partie

1 Les apologistes s'indignent souvent de la différence qu'on met entre
eux et les philosophes, qu'on laissait librement se moquer des dieux.

' Athénagore, Supplication, § 2 et 27.
3 Méliton, In spicilegio solesmensi, tom, II, pag. LU.
* Eusèbe., H. eccl., IV, 27.
5 Eus., H. eccl., V, 17 et 28.
8 Eus., H. eccl., IV, 23.
' Peut-être pour ne pas en révéler le mystère.
8 Athén., De resurrectione mortiiorum, § 23.



220 L. MASSEBIEAU

disparu : la classe moyenne, diminuée par les guerres civiles
et la décadence du commerce, faisait place à un mélange de

barbares de divers pays que l'esclavage avait amenés1. C'est

probablement dans cette tourbe flétrie par Tacite comme la lie
de tous les peuples que l'Eglise se recrutait en grande partie,
car les anciennes familles, celles qui formaient alors le fond
aristocratique de la cité et qui, agissant de concert, disposaient
ordinairement du gouvernement municipal, étaient en même

temps les familles sacerdotales2. Ce groupe, uni et solide, qui
maintenait la religion antique et qui brillait en même temps
par la culture intellectuelle, plusieurs de ses membres étant àia
fois prêtres et rhéteurs, ne dut pas fournir beaucoup d'adeptes
au christianisme. Au contraire, c'est de son sein que devaient

partir les persécutions, puisqu'il était à la fois le mandataire
des dieux de l'olympe et le dépositaire de l'autorité. Et peut-
être n'irons-nous pas trop loin en supposant que la persécution
éclatait, lorsque un des nombreux rhéteurs ou philosophes de

cette ville d'université, devenu chrétien, s'adjoignant aux petites
gens de l'Eglise, raillait les cérémonies païennes avec la liberté
habituelle aux philosophes, et causait ainsi un scandale. C'est
ainsi que Warburton3 conjecture que la persécution qui éclata

pendant le second séjour d'Adrien à Athènes et à l'occasion de

laquelle l'évêque Quadratus et notre Aristide lui présentèrent
leurs apologies eut pour occasion les moqueries des chrétiens
au sujet des mystères d'Eleusis4 lorsque l'empereur se fit
initier à ces mystères dont l'éclat et la célébrité allaient alors
en grandissant5.

Quoi qu'il en soit de cette hypothèse, saint Jérôme6 et la

chronique d'Eusèbe7 nous apprennent que les chrétiens
d'Athènes étaient persécutés lorsque Adrien se fit initier aux mys-

' Vidal-Lablache, Hérode Atticus, 1872, chap. VIII.
* Vidal-Lablache, chap. VIII.
3 Cité par Routh, Réliquiœ, tom. I, pag. 72, 2e édition.
4 La conjecture de W. s'appuie sur le rapprochement d'un passage

de saint Jérôme avec un passage de Celse.
5 Vidal-Lablache, thèse citée, chap. VIII.
0 Hier., De viris illusiribus, XIX,
' Edition Schœne, tom, II, pag. 166.



DE L'AUTHENTICITÉ DU FRAGMENT D'ARISTIDE 221

tères d'Eleusis. C'était enl26 ou 127, suivant qu'on s'en rapporte
à la traduction arménienne de la chronique d'Eusèbe ou à la
traduction de saint Jérôme. L'empereur accueillit favorablement
les apologies de Quadratus et d'Aristide1. Clément de nature,
spirituel et moins superstitieux que sceptique, il ne se donna

jamais la peine de considérer de près les chrétiens. Dans une
de ses lettres qui nous a été conservée2 et dont il n'y a aucune
raison sérieuse de contester l'authenticité, il les confond avec
les adorateurs de Sérapis et traite leurs prêtres d'astrologues,
de devins, de charlatans. Que lui importait un culte de plus ou
de moins? il en avait tant vu dans ses voyages! Quadratus et

Aristide bénéficièrent et de l'indulgence qu'il avait en général

pour les religions et de la faveur qu'il témoignait aux philosophes,

si nombreux à Athènes, avec lesquels il ne dédaignait
pas de converser3 et dont Aristide du moins portait l'habit4.
Est-ce à peu près dans le même temps, comme le donne à penser

la chronique d'Eusèbe, que l'empereur écrivit au proconsul
d'Asie, Minucius Fundanus, les recommandations favorables au
christianisme que Justin nous a conservées5? On est du moins
en droit de conclure, et du fait que Justin cite, en terminant
son apologie, la lettre d'Adrien, et du passage où saint Jérôme
nous apprend que Justin imita Aristide 6, qu'en effet l'heureuse
issue de la démarche de Quadratus et d'Aristide auprès
d'Adrien ne fut pas sans influence sur la détermination que prit
Justin de présenter une apologie au successeur d'Adrien.

Maintenant que nous connaissons ce que l'histoire peut nous
apprendre sur les circonstances dans lesquelles fut présentée
l'apologie d'Aristide, occupons-nous plus particulièrement de

1 Eusèbe et saint Jérôme.
1 Vopisci Satuminus, § 7.
3 Voy. son entretien avec Seeundus, Orelli, Opusc grec, veter. tom. I,

pag. 227.
4 Hier., De viris ill., XX.
5 Un curieux passage de la lettre d'Irénée a Florin (Eus., V, 20) donne

à. penser que sous le règne d'Adrien, et pendant son séjour à Smyrne,
un chrétien pouvait à la fois être bien en cour et assidu auprès de
Polycarpe.

8 Ad Magnum oratorem epistola.



222 L. MASSEBIEAU

l'auteur lui-même et de son ouvrage, en recueillant les

renseignements que nous a transmis sur eux l'antiquité.
Eusèbe parle deux fois d'Aristide. Dans son Histoire

ecclésiastique A il se contente de louer sa fidélité et son zèle, en
rappelant que son ouvrage était encore entre beaucoup de mains.
Dans sa chronique il le signale comme un philosophe. Saint
Jérôme le mentionne aussi en deux endroits2; il l'appelle un
philosophe très éloquent, qui en devenant disciple du Christ
avait conservé le manteau ; il nous apprend encore que son

apologie contenait une exposition raisonnée du christianisme et

qu'elle était remplie de passages des philosophes. Il ajoute que
de son temps elle se conservait chez les lettrés, comme un

témoignage du talent de l'auteur. Nous ne savons où saint
Jérôme a puisé les renseignements qu'il ajoute à ceux que nous
tenons déjà d'Eusèbe.

Il faut maintenant franchir quatre siècles pour obtenir sur
notre auteur des détails nouveaux. Ils sont dus à l'archevêque
de Vienne, Adon, qui composa au IXe siècle le plus ancien des

martyrologes qui soient arrivéssansinterpolationjusqu'ànous3.
Adon nous apprend (au 31 août) qu'Aristide parla lui-même
devant Adrien : luculentissime peroravit, ce qui d'ailleurs
s'accorde avec Yèm<panr,a«ç d'Eusèbe. Il ajoute un détail d'une notable

importance : quod Christus solus esset Deus luculentissime peroravit.

Ainsi, d'après Adon, Aristide aurait affirmé la divinité de

Jésus-Christ, en l'opposant sans doute aux faux dieux. On

serait porté à croire que ce nouveau trait n'est qu'une amplification

du texte de Rufin ou d'un des passages de saint Jérôme
si au 3 octobre, le même Adon signalant le martyre de Denys
l'Aréopagite, n'avait ajouté : ut Aristides Atheniensis vir fide sa-

pientiaque mirabilis testis est in eo opere quod de Christiana
religione composuit. Hoc opus apud Athenienses summo genere
colitur, et inter antiquorum monumenta clarissimum tenetur,
ut peritiores Grcecorum affirmant. (Ed. de 1645, pag. 77.)
D'après ces lignes il est bien difficile de ne pas croire que l'ou-

1 IV, 3.

Epistola ad Magnum, et De viris illustribus, XX.
3 Sauf le vêtus romanum, qui n'est guère qu'une nomenclature.



DE l'authenticité du fragment d'aristide 223

vrage était encore connu au IXe siècle1. A partir de cette époque,

on n'apprend réellement rien de nouveau à son sujet, mais

ce que nous en savons suffit pour nous faire regretter la perte
d'une apologie remarquable par le talent oratoire de l'auteur,
par la tournure philosophique de son esprit, par les détails

qu'il donnait peut-être sur l'Eglise d'Athènes, puisqu'il rapportait

le martyre de Denys l'Aréopagite, enfin par son affirmation
vigoureuse de la divinité de Jésus-Christ. Jusqu'à présent toutes

les tentatives faites pour la retrouver, d'après un renseignement

donné par La Guilletière, avaient été vaines. Aujourd'hui
nous en posséderions du moins un fragment, si la découverte
des Mékhitaristes est réelle.

II
On sait quels services ont rendu et rendent encore à la

littérature sacrée les langues éthiopique, syriaque et arménienne.
Elles conservent comme en dépôt de nombreux ouvrages
traduits du grec que nous sommes loin de connaître tous. La langue

arménienne a peut-être été la plus riche en trésors de ce

genre. Cela s'explique par ses nombreuses analogies avec le
grec2 et par le fait que les écrivains arméniens des premiers
siècles de l'ère chrétienne allèrent demander aux écoles
d'Athènes, d'Alexandrie et de Constantinople leur éducation
littéraire. Malheureusement la littérature arménienne antérieure au
IVe siècle nous est inconnue, peut-être à cause des incendies
des livres chrétiens ordonnés à diverses reprises par les rois de
Perse et plus tard par les musulmans. Le Ve siècle est regardé
comme l'âge d'or de la littérature arménienne. C'est alors que
furent traduites les Ecritures et la plus grande partie des Pères.
Le fragment donné comme appartenant à l'apologie d'Aristide
remonterait à cette époque, d'après les éditeurs. C'est aussi
alors, si on s'en rapporte aux derniers critiques3, que fut faite

1 A moins que les dernières lignes d'Adon ne soient un écho de la
traduction de Rufln. Les Grecs désignés ne seraient alors autre chose
qu'Eusèbe lui-même, mais cette interprétation est moins naturelle.

1 Qui s'expliquent elles-mêmes par la communauté d'origine, la langue

arménienne appartient à la famille des langues aryennes.
3 Voy. la chronique d'Eusèbe,édition Schoene 1866-75, pag. lhi du 2° vol.



224 L. massebieau

la traduction arménienne de la chronique d'Eusèbe qui a permis
de contrôler et souvent de corriger les dates données par saint
Jérôme.

La recherche des restes de l'antique littérature arménienne
se fait régulièrement, sous la double impulsion de la religion
et du patriotisme, depuis le commencement du XVIIIe siècle. Un
ordre religieux, sorte de bénédictins d'Orient, fondé à cette
époque par Mékhitar, arménien converti au catholicisme, et
entièrement composé d'Arméniens, s'est donné cette tâche. Les
Mékhitaristes sont établis depuis 1717 dans les lagunes de

Venise; ils se recrutent d'ordinaire dans le collège des jeunes
Arméniens annexé à leur monastère. La version arménienne de la

chronique d'Eusèbe est le principal monument dont on leur soit
redevable. Elle fut publiée en 1818 par le père Aucher avec
une traduction latine. Le dernier éditeur de ce grand ouvrage,
qui profita d'un second manuscrit trouvé par le père Nerses et

qui le collationna au couvent même en 1864, vante la libérale
hospitalité des Mékhitaristes et le zèle empressé des jeunes
gens de leur collège qu'ils avaient mis à sa disposition pour la
collation de ce texte1.

Nous voudrions n'avoir que des éloges pour cette docte
corporation ; ce n'est pas sans regret que nous nous voyons obligé

de dire que la publication des fragments attribués à Aristide
porte des traces sinon de décadence, du moins d'une précipitation

fâcheuse. Nous ne relèverons qu'en passant la date de l'an
123 assignée à l'apologie d'Aristide d'après une opinion aujourd'hui

généralement abandonnée, et la citation inexacte du texte
d'Adon. Ce qui nous est sensible, c'est la parcimonie, c'est
l'extrême insuffisance des détails donnés sur la découverte de nos

fragments. Les a-t-on tirés d'un recueil de morceaux choisis?
Etaient-ils contenus comme citation dans quelque ouvrage? A

quelles marques les Pères reconnaissent-ils que la traduction,
que la transcription sont réellement des époques qu'ils leur
assignent? Sur tous ces points, pas de réponse. Les manuscrits

sont de tel siècle, la version de tel autre ; prenez et lisez ; voilà
ce dont il faut nous contenter. Qu'il y ait eu négligence ou
excès de réserve, la manière de procéder des éditeurs, en nous

1 Chronique d'Eusèbe, édition Schoene, pag. xlvhi-xlix.



de l'authenticité du fragment d'aristide 225

réduisant à la preuve interne, diminue singulièrement la sûreté
des conclusions que nous aurons à tirer : on ne voit pas ce

qu'a d'utile le mystère dont ces fragments sont enveloppés :

on ne voit que trop ce qu'il a de nuisible.
Ensuite, et cela fait honneur à la piété des Mékhitaristes plus

qu'à leur science, il semble qu'ils aient fait cette publication
dans une intention militante. S'ils l'ont dédiée à Mgr Dupanloup,
c'est comme au premier apologiste de notre temps et pour
ajouter aux preuves de la divinité de Jésus-Christ. Il faut avoir
lu les deux pages de Le Moyne au XVIIe siècle, la manière
triomphale dont il étale le témoignage d'Adon, pour se rendre
compte de l'importance accordée au témoignage d'Aristide par
l'apologétique traditionnelle1. Ce mobile, tout respectable qu'il
soit, a entraîné les Mékhitaristes à une erreur manifeste en leur
faisant donner place dans leur publication à une prétendue
homélie d'Aristide qui constitue le second fragment et dont
nous ne dirons qu'un mot, attendu que, dans le manuscrit d'où
les éditeurs l'ont tirée, elle ne porte même pas le nom d'Aristide,

ainsi qu'ils en conviennent Elle est tirée, disent-ils, d'un
manuscrit du XIIe siècle qui l'attribue à Aristée. Chercher quel
est cet Aristée ce n'est pas aujourd'hui l'affaire. Il suffit de dire

que son homélie, d'ailleurs chaleureusement écrite et entièrement

consacrée à prouver la divinité de Jésus-Christ, paraît
postérieure au concile de Nicée. Arrivons au fragment
apologétique, autant qu'on peut l'examiner à travers la traduction
d'une traduction2.

III
Ce fragment, nous disent les Mékhitaristes, était contenu

dans un manuscrit en parchemin du Xe siècle ; la traduction

' « Dolendum quod non extet ista Aristidis oratio. Ex ilio quippe facile
colligi posset, varus scripturae locis divinitatem Domini nostri facile
fuisse comprobatam ab istis nascentis Eeclesise sanctissimis et acutissimis
doctoribus. Periit vetustate temporum et forsan fraude haereticorum
Ergo, sseculo secundo ineunte, Aristides docuit divinitatem Christi, » etc.
etc. (Varia sacra, tom. VI, pag. 155 et suiv. ; 1685.)

* Nous avions fait ce travail avant qu'eût paru dans cette revue la
traduction française, qui joint au mérite d'une grande netteté l'avantage
d'avoir été revue sur le texte arménien.



226 L. MASSEBIEAU

elle-même remonte au Ve siècle; sur ce dernier point nous
sommes obligés de nous fier à leur discernement. Ils ne
s'expliquent pas sur le titre : A Vempereur César-Adrien, Aristide
philosophe athénien, on ignore donc s'ils l'ont ajouté. Ce qui
est indubitable, c'est que le morceau est adressé à un souverain,
puisqu'il commence par le mot « ô roi1, » qu'on y retrouve
aussi plus loin. Dans son ensemble il nous a paru offrir un
caractère apologétique.

Sans doute on y regrette l'absence de ces renseignements
sur le culte qui contribuent tant à la valeur de l'apologie de

Justin, mais qui pouvaient manquer dans l'apologie complète
d'Aristide, comme ils manquent dans celle d'Athénagore. N'y
cherchez pas davantage la réfutation des infamies dont les

chrétiens étaient déjà certainement accusés du temps d'Adrien2.
Le fragment ne contient qu'une exposition de la foi chrétienne,
divisée en deux parties dont la première développe la notion
d'un Dieu unique et la seconde la mission divine de Jésus-
Christ. Cette marche est celle dont on se servait pour l'instruction

des catéchumènes. C'est en même temps celle qu'emploient

Justin et Tertullien dans leurs apologies. Il est évident
qu'elle était conforme à celle du symbole3; mais dans le cas

particulier qui nous occupe, le ton général, les allusions aux
erreurs païennes, et d'autres traits que nous signalerons, nous
semblent s'opposer à ce qu'on considère ce fragment comme
la simple paraphrase d'une formule de baptême.

Rien de plus conforme au plan général des apologies et surtout

aux habitudes des apologistes du second siècle, à la fois

philosophes et missionnaires, que les développements sur la

nature et sur l'unité de Dieu. La première partie du fragment

1 On sait que le mot grec qui signifie roi était le terme par lequel les

écrivains grecs désignaient d'ordinaire les empereurs.
On voit par la seconde apologie de Justin, § 10, que ces bruits

existaient déjà quand il était encore païen, c'est-à-dire vers 131 ; mais ils
n'étaient peut-être alors qu'à leur naissance, car, quelques années
auparavant, Pline le jeune les ignore et Tacite ne les mentionne pas
expressément.

' Voy. Vetustissimum Ecclesiœ romance symbolum, pag. 115 et suiv. du
deuxième fascicule des Pères apostoliques d'Harnack, édition de 1878.



de l'authenticité du fragment d'aristide 227

n'est en désaccord ni pour le ton ni pour la pensée avec les

apologies les plus anciennes.
L'auteur commence par dire au souverain auquel il s'adresse,

qu'après avoir contemplé la création et admiré l'ordre du

monde, il comprit que, puisque tout y est réglé par des lois,
c'est un seul Dieu qui a produit toutes choses et qui les gouverne.

Il était naturel de commencer par prouver l'existence d'un
Dieu unique. C'est ce que fait en particulier Méliton, qui nous
montre quelle importance les chrétiens attachaient à cette
vérité préliminaire, car, d'après Méliton, l'origine de l'erreur
vient de l'ignorance où l'homme est de Dieu1. Dans la preuve
de l'existence de Dieu donnée par l'auteur de notre fragment,
on remarque, à côté de l'influence platonicienne, la netteté
avec laquelle la doctrine de la création est acceptée. Il n'y a là
rien d'étonnant. En effet, bien que sur ce point Justin hésite
et semble même admettre avec Platon que Dieu n'a donné à la
matière que la forme et non l'existence, pour Athénagore Dieu
est expressément le Créateur du monde, et la matière en elle-
même est son œuvre2. Sur ce point donc, rien ne s'oppose à ce

que l'auteur du fragment ait vécu au second siècle3.

Après avoir mis en lumière l'existence du Dieu unique, il se

demande si l'on peut le définir et répond négativement. D'après
lui l'entreprise serait impossible et sans aucune utilité, car la
nature divine se refuse à toute explication ; elle est ineffable,
infinie, inscrutable, incompréhensible à toute créature. L'auteur
sur ce point multiplie les affirmations ; on dirait qu'il ne les
trouve jamais assez fortes ni assez nombreuses. Il est à peine
utile de faire observer qu'il obéissait ainsi à une tendance
générale au second siècle. Nous la retrouvons en particulier
chez Justin, chez Méliton, chez Athénagore4. On sait que cette

1 « Origo erroris hœc est, si homo Deum non cognoscat et loco Dei illud
quod non est Deus adoret. » (Trad. Renan, Spie, sol., tom. IL)

8 Tïiv Sé vtajv yevïjriiv xat fBctprm (Apol-, § 4
3 II est à peine nécessaire d'ajouter qu'en dehors des apologistes la création

ex nihilo est nettement affirmée au IIe siècle. Voy. Herrn. Past., Mand. 1.
1 « Nec ulla visio potest videre eum, nec ulla cogitatio potest compre-

hendere eum, nec ullum verbum exprimere eum.... Quid est Deus? Illud
quod... nec intelligi potest. » (Méliton, loc. cit.) Voy. Athén., § 10.



228 L. MARSEBIEAU

opinion, issue de Platon et du Philonisme, était partagée au
IIe siècle et poussée à l'extrême par les gnostiques. Nos
premiers apologistes, qui combattaient avec vigueur les gnostiques
sur d'autres points, étaient à peu près d'accord avec eux sur
celui-ci. Il faut d'ailleurs convenir que ce sentiment de l'in-
compréhensibilité divine subsiste encore, quoique avec moins
d'énergie, dans les siècles suivants. Notre auteur conclut qu'il
faut se contenter de savoir au sujet de Dieu qu'il a tout créé

par sa bonté. Il s'approprie ainsi, comme le fera quelques
années plus tard Justin, un passage fameux de Platon. Il ajoute

que nous devons en conséquence adorer et glorifier Dieu et

aimer notre prochain comme nous-mêmes. La modification
qu'il fait subir au commandement de Jésusi ne paraît-elle pas

singulière *? Faut-il se contenter d'adorer Dieu Est-il trop loin
de nous pour que nous ne puissions l'aimer? La nuance
philosophique et même gnostique est ici sensible.

Tout indéfinissable que soit Dieu, au point qu'il est sans

nom (comme le diront Justin, Apol. 1,10, les gnostiques et le

néoplatonisme), notre auteur dit qu'on peut au moins affirmer
de lui une chose, et cette chose lui tient à cœur, et il y insiste
comme les autres apologistes pour l'opposer à l'idolâtrie, c'est

que Dieu n'a pas été créé par un autre2. Il part de là pour
faire de ses perfections un éloge qui n'est pas sans beauté,
malgré quelque redondance. Ce qu'il admire surtout, c'est la

sagesse et la nature sans passion, purement intellectuelle, de

ce Dieu qu'il a opposé un peu plus haut à tout ce qui est agité

par les passions. En cela aussi il est entièrement d'accord avec
Justin et les apologistes de la même époque. C'est ainsi que
Justin, à plusieurs reprises, appelle Dieu exempt de passion, en

ajoutant que l'homme aussi doit aspirer à se dépouiller de sa

nature sensible ; Méliton tient un langage à peu près pareil.

1 A moins que l'auteur ne cite tout simplement Lévit. XVIII, 19, mais
c'est peu probable.

Cf. Justin, Apol.. I, 14 ; Méliton, passim (loc. cit.) ; Athénagore, § 32.

Ce qu'il dit sur Dieu qui remplit tout peut être rapproché d'un passage

presque identique du Pasteur d'Hermas: navra xppüv, pivoç5s à^ûpiiToçâiv
(Mand. I), Cf. Théoph. Ad Autol.., II, 3.



DE L'AUTHENTICITÉ DU FRAGMENT D'ARISTIDE 229

Notre auteur oppose encore aux idolâtres, en conséquence
de la pureté de la nature divine, qu'elle n'a aucun besoin de

sacrifices et que c'est elle, au contraire, qui donne aux hommes

tous les biens dont ils jouissent et dont elle ne demande pas
une part, se contentant de leur reconnaissance: « Il n'a besoin
de rien, dit-il, et fournit lui-même magnifiquement aux besoins
de tous... Lui-même n'a besoin ni de sacrifices, ni d'oblations,
ni de victimes : il ne dépend pour aucune chose des créatures
visibles, car c'est lui qui rassasie tout et satisfait aux besoins
de tous, n'ayant jamais besoin de rien et toujours glorieux. »

Cette idée est aussi de celles que Justin affectionne et qu'il
développe avec complaisance : il en est de même pour Athénagore1.

On en sentira mieux la valeur apologétique si l'on se

souvient que pour les chrétiens les dieux des païens étaient
des démons, d'une nature intermédiaire entre Dieu et l'homme,
qui avaient poussé les peuples à rendre un culte à leurs
premiers rois, et qui se faisaient adorer eux-mêmes sous les noms
de ces rois, ayant eu recours à ce stratagème pour satisfaire
au besoin réel qu'ils avaient (contrairement à la nature du vrai
Dieu) de se nourrir du sang et de la graisse des victimes 2.

Justin dit que le seul sacrifice digne du vrai Dieu est l'action
de grâces, l'eucharistie. L'auteur de notre fragment est moins
explicite, mais il reproduira bientôt la pensée que les dieux
des nations sont leurs anciens rois et les auteurs de leur race.

En résumé, la physionomie de cette première partie rappelle
sans dissonance les idées et les procédés des apologistes du
second siècle. Il flotte sur l'ensemble comme un reflet
platonicien et même quelquefois gnostique, qu'on remarque aussi
chez Justin et chez Méliton. L'auteur conclut en se servant d'une
expression familière à Justin et à Athénagore, qu'on retrouve
dans les constitutions apostoliques et qui semble avoir fait
partie du rituel du second siècle : « J'ai parlé de Dieu, dit-il,
dans la mesure de mes forces 3. »

1 Justin, Apol, I, 10 et 13; Athénagore, § 13.
* Cette théorie est développée pa,r Justin et dans l'Apologétique de

Tertullien.

3 Justin, Apol, 1,13, 55, 67 ; - Const, apost., VIII, 12. Voy. Justin, édition
Otto de 1876 et sqq., tom. 1, pag. 187, note 10.



230 L. MASSEBIEAU

Dans la seconde partie, notre auteur, dont la marche est

très régulière et rappelle plutôt l'art d'Athénagore que l'improvisation

un peu incohérente de Justin, passe de Dieu au genre
humain pour montrer quels sont ceux qui ont été fidèles aux
vérités qu'il vient d'énoncer et ceux qui s'en sont écartés. Pour

plus d'ordre, il divise alors le genre humain en quatre races:
celle des Barbares, celle des Grecs, celle des Hébreux et celle
des Chrétiens. Si c'est à Adrien que s'adresse l'apostrophe « ô

roi » ici renouvelée, n'est-il pas un peu surprenant de voir les
Romains classés devant un empereur romain parmi les
Barbares? Quant à l'idée de faire figurer les chrétiens parmi les

quatre races, si elle paraît d'abord singulière, surtout quand
on se souvient que d'après l'épître à Diognète, par exemple, les
chrétiens se retrouvent chez toutes les nations et n'appartiennent

en particulier à aucune, cette bizarrerie apparente ne
tardera pas à s'expliquer. « Les Gentils et les Barbares, poursuit

l'auteur, tirent leur origine deBélus, de Chronos, d'Hiera1,
et de leurs autres nombreuses divinités. » Rien de plus clair
quant àl'idée générale, puisque d'après l'évhémérisme, adopté

par les chrétiens, les dieux des nations n'étaient autres que
leurs premiers rois ou héros, dont descendaient les peuples ou
seulement les familles royales. C'est ainsi que dans le premier
livre de Théophile à Autolycus (chap. 7), Bacchus est mis à la
tête de la généalogie des Ptolémées. Les Grecs, poursuit
l'auteur, descendent de Jupiter par Hellen, Xuthus, etc., et aussi

(comme dans l'exemple de Théophile) par le Thébain Bacchus.

Quant aux Hébreux ils sont fils d'Abraham, d'Isaac, etc. Ici,
l'auteur aurait pu remarquer en passant, et nous ne serions pas
étonné qu'il l'eût fait plus loin, dans la partie de son ouvrage
aujourd'hui perdue, que les Hébreux n'ont pas commis la faute
de diviniser les auteurs de leur race. Il en vient enfin aux
chrétiens et c'est ici qu'éclate un petit coup de théâtre :

« La race des chrétiens tire son origine du Seigneur Jésus-
Christ. t>

' Chronos est sans doute Moloch, comme dans l'Apologétique de Tertullien,

chap. 9. Quanta Hiera, j'ignore qui elle peut être; il ne peut être
question de Hera, Junon, puisqu'il s'agit ici uniquement des Barbares.



DE L'AUTHENTICITÉ DU FRAGMENT D'ARISTIDE 231

On devine aisément qu'il s'agit pour eux de la nouvelle
naissance et l'on se souvient de la réponse de ce chrétien d'Egypte
à un juge de Cesaree, qui lui demandait quelle était sa patrie :

« Je suis de Jérusalem, » par où il entendait, dit Eusèbe, la
Jérusalem céleste L Justin n'avait-il pas dit mieux encore : « Nous

sommes la véritable race de Dieu2? » Les chrétiens sont nés
de Jésus, et comme lui-même est fils de Dieu, c'est de Dieu

qu'ils descendent, c'est celui dont l'ineffable majesté a été plus
haut célébrée qui est leur véritable' Père. Tertullien nous
apprend que, de son temps, les païens appelaient avec indignation

les chrétiens tertium genus, la troisième race (adNationes,
I, 8, 20, et scorpiace, 10), la première étant la leur propre et
la seconde celle des Juifs. La classification analogue de notre
auteur jette peut-être sur ces passages singuliers de Tertullien
un jour inattendu. Il suffirait, pour les expliquer, de supposer
que les païens, ne comprenant pas ce que les chrétiens disaient
d'eux-mêmes dans un sens mystique, avaient fini par le leur
appliquer comme une injure. Dans ce cas, notre fragment serait
en réalité très antique. La division en quatre races, au lieu de

trois, n'est pas une difficulté : un Grec a bien pu, pour séparer
les Barbares de ceux de sa nation, diviser les païens en deux
classes.

L'auteur de notre fragment apologétique devait maintenant
faire connaître la nature et la mission de Jésus-Christ, d'après
l'ordre suivi par les apologistes et les catéchistes, et nous
n'avons pas à nous étonner que dans cette partie de sa tâche il ait
fait des emprunts à une confession de foi. Les confessions de
foi existaient dans la première moitié du second siècle et ne

pouvaient pas ne pas exister, puisqu'on n'était pas admis au
baptême avant d'avoir rendu témoignage de sa foi3.

Il présente Jésus comme le fils du Dieu Très Haut, révélé aux

1 Eusèbe, Martyr, palest., chap. 11.

Dtal. § 116, tò akrßivcm yêvoç èupèv toû 9eoû.
3 C'est ce que déclare Justin, Apol. I, § 65. Voy. aussi le Vetustissimum

ecclesiœ romance symbolum, loc. cit. et dans Caspari, Ungedruckle, unbeachtete

Quellen zur Gesch. des Taufsymbols, 1875.



232 L. MASSEBIEAU

hommes en même temps que l'Esprit-Saint *, et descendu du

ciel, ce qui fait penser à saint Jean et aux gnostiques. Il dit que
Jésus est né de la Vierge Marie, et Justin le dit comme lui. (Dial.
§ 120.) Quant à l'expression « mère de Dieu, » elle suffirait à

faire rejeter l'authenticité du fragment, s'il n'était pas très
facile de supposer une interpolation 2, mais dans ce cas, ce n'est

pas ici qu'Aristide, s'il est l'auteur de ce morceau, aurait parlé
de la divinité de Jésus-Christ.

De la nature de Jésus, l'auteur, passant à sa mission, le

montre faisant choix des apôtres, pour éclairer le monde de la

lumière de la vérité Cette vérité comparée à une lumière et

à plusieurs reprises, rappelle l'évangile de saint Jean, ainsi que
l'expression dont on se servait quelquefois pour désigner le

baptême (ftartapÀç) et que Justin affectionne, mais surtout les

développements analogues de Méliton. Ce que les apôtres
doivent enseigner c'est « la sagesse. » L'amour de Jésus est
laissé dans l'ombre. Il s'agit avant tout de la vérité dont le

commencement est la connaissance du Dieu unique signalé
plus haut et qui se complète par la connaissance de Jésus-

Christ. Alors l'âme tout entière est illuminée.
L'auteur revient maintenant à sa division en quatre nations,

dont la dernière est celle des chrétiens et nous sommes portés
à croire qu'après avoir représenté Jésus comme le père de

cette nation, ainsi qu'il venait de le faire, il continuait en mettant

dans leur vrai jour les mœurs de ces chrétiens, le peuple
de Dieu.

Voilà, telle qu'elle nous est apparue, la physionomie de ce

fragment. Nous croyons qu'il serait difficile d'en contester la

tournure apologétique. La théorie des quatre races, qui
explique peut-être un passage de Tertullien, lui donne un caractère

particulièrement digne d'attention. Rien ne s'oppose à ce

1 Par l'Esprit-Saint, d'après la traduction de la Bévue, mais les Pères
du second siècle antérieurs à Irénée identifient souvent le Christ et le
Saint-Esprit. Voy. Harnack Pat. apost, op-, fascio. I, pag. 124, note 5,
éd. 1876.

* Qui s'expliquerait très bien, comme l'a fait remarquer l'auteur de la
traduction citée, par la piété du traducteur arménien.



DE L'AUTHENTICITÉ DU FRAGMENT D'ARISTIDE 233

qu'il ait été écrit par un philosophe chrétien du second siècle, qui
aurait mêlé à des idées platoniciennes quelque chose de l'esprit

johannique ou plutôt d'un gnosticisme dont les orthodoxes
orientaux de cette époque n'étaient pas entièrement exempts.
Quoique tenté de faire des réserves pour ce qui concerne la
seconde partie l, où une ou deux interpolations ont pu se glisser,

nous ne voyons pas de raison suffisante pour enlever
l'ensemble de ce morceau à Aristide. Mais ce qui nous paraît
impérieusement nécessaire, c'est que, pour restreindre le champ
des incertitudes dans la mesure du possible, les Mékhitaristes,
dont il ne faut sans doute considérer l'opuscule que comme un
essai hâtif, nous communiquent tout ce qu'ils savent sur ce

fragment dans une édition digne des savants travaux de leurs
prédécesseurs.

L. Massebieau.

1 Le christianisme est représenté comme déjà répandu dans le monde.
Cette exagération paraît moins choquante quand on se souvient qu'il ne
s'agit que du monde romain et avec quelle rapidité le christianisme se

répandit. Justin ne représente-t-il pas les chrétiens comme haïs de tous
les peuples? Voy. surtout Apol. I, 39, ou il montre les douze apôtres
envoyés par Christ pour conquérir le monde. — Nous avons négligé le
fragment sur la nature des anges et des démons, comme sans importance
particulière.

THÉOL. ET PHIL. 1879. 16


	De l'authenticité du fragment d'Aristide

