
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: La prédication aux morts : étude exégétique de I pier. III, 18-12

Autor: Reymond, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PKÉDICATION AUX MOETS

ÉTUDE EXÉGÉTIQUE DE I PIER. Ill, 18-22

Avant d'entrer dans la discussion de ce texte, il ne sera pas
inutile de délimiter nettement le terrain sur lequel nous nous

plaçons.
1° Bien que les écrits du Nouveau et du Vieux Testament

forment un ensemble remarquable à plusieurs égards, chaque
écrivain a cependant un point de vue particulier et considère la
vérité sous une face qui est plus spécialement celle qu'il lui a

été donné d'entrevoir et de faire connaître. De là de nombreuses

divergences qui peuvent n'être que formelles, mais qui
peuvent aussi entrer plus profondément dans le corps de la vérité.
C'est dire, en d'autres termes, que l'argument de l'analogie de

la foi, tout légitime qu'il est à sa place, ne peut jamais servir
à repousser telle ou telle vue particulière qui aurait été
dûment constatée chez un des écrivains bibliques. Notre passage
étant de Pierre, nous chercherons donc à en déterminer le sens

par ce que nous avons de cet apôtre, ainsi que par les livres
qui ont dû concourir à former sa théologie, nous voulons parler

de l'Ancien Testament.
2° L'obscurité ne pouvant être dissipée que par la lumière,

nous déclinons d'avance toute discussion, et repoussons tout
argument qui viendrait mêler à ce point suffisamment obscur

par lui-même des questions qui ne le sont pas moins, si ce n'est
même davantage, telles que celle du rétablissement final.
Autre chose est la prédication aux morts, autre chose est le
rétablissement final. Vouloir prouver l'un par l'autre, sans



LA PRÉDICATION AUX MORTS 143

avoir préalablement prouvé l'un sans l'autre, c'est faire une

pétition de principe.
3° Nous remarquons que la prédication aux morts, à supposer

qu'elle soit scripturaire, occupe dans le document de la
révélation une place fort modeste. Notre passage est le seul

sur lequel on puisse réellement la faire reposer1. Or, 1 Pier. Ill,
18-22 est, de l'avis de tous, une crux interpretum. Une
doctrine qui a pour seul fondement une crux est évidemment une
doctrine qui ne peut être capitale dans la foi chrétienne. Elle
peut avoir son importance, mais n'est en tout cas pas d'une
importance majeure. Nous laisserons donc Lange dire que
cette doctrine est un article fondamental du symbole apostolique;

pour nous, nous dirons qu'elle ne saurait être qu'un
article secondaire, très secondaire, d'une foi qui tient avant
tout à être simplement scripturaire.

4° Nous désirons enfin que chacun se rende bien compte de

la position de la question. La tradition pas plus que les conciles

ou les symboles n'étant une autorité suffisante pour nous
faire, à eux seuls, admettre ou rejeter une doctrine quelconque,
nous prétendons avoir ici l'avantage du terrain. Nous ne nous
regarderons point comme battu si nous ne parvenons pas
à faire partager à tous notre manière de voir ; car, à proprement

parler, il pourrait suffire de montrer que l'Ecriture
n'enseigne pas d'une manière certaine que Christ soit allé prêcher
aux morts. A nos adversaires à prouver d'une manière claire et
positive que Christ a accompli cette mystérieuse prédication.
Jusqu'alors nous ferons preuve de sagesse en refusant d'ajouter
foi à ce prétendu article fondamental du symbole des apôtres.

Deux interprétations principales du passage sont en présence.
La traduction dans les deux cas est la même. C'est le sens qu'il
faut attribuer à ces paroles qui divise les interprètes.

La première interprétation, que nous appellerons interprétation

traditionnelle, veut que Christ, entre sa mort et sa

résurrection, soit allé prêcher aux esprits qui sont en prison, à ceux

1 On pourrait encore avancer 1 Pier. IV, 6. Mais ce second passage,
beaucoup moins explicite que 1 Pier. Ill, 18, 19, a cependant trop de

rapport avec lui pour n'en pas suivre les destinées.



144 J. REYMOND

qui furent rebelles autrefois. En sorte que ces gens auraient eu,
après leur mort, l'occasion de devenir disciples de Christ.

L'autre manière de voir, que nous qualifierons d'interprétation

historique, soutient que la prédication de Christ a eu lieu
autrefois, aux jours de Noé, par Noé lui-même, animé de l'esprit
de Christ, que c'était Christ qui prêchait par le moyen de Noé.

Dans ce qui suit, nous chercherons à montrer:
1° Que l'interprétation traditionnelle soulève des difficultés

considérables, qui la rendent absolument inadmissible.
2° Que l'interprétation historique est naturellement donnée

par l'exégèse du passage, en même temps qu'elle est en parfait
accord avec ce que nous connaissons de la doctrine christologique

de Pierre.

I

Objections que soulève l'interprétation traditionnelle.

1° Une première raison qui doit à juste titre nous mettre en

garde contre la doctrine de la descente de Christ aux enfers en

vue d'une prédication, est le défaut d'appui sérieux que cette
doctrine rencontre de toute part dans le Nouveau Testament.

Ce n'est pas qu'on ne cherche à l'étayer de citations tirées
des paroles de Pierre, de Paul ou même de Jésus. Ces citations,
telles qu'elles sont fournies par Lange, qui en donne le plus
grand nombre, s'élèvent à huit, dont deux, on en conviendra
sans peine, n'ont absolument aucun rapport avec le sujet qui
nous occupe. Ce sont Luc XVI, 19 et suiv. (parabole du riche et

de Lazare) et Marc XV, 37-39 : « Et après que Jésus eut poussé

un grand cri, il expira. Et le voile du temple se fendit en deux, »

etc. Les autres ne sont pas beaucoup plus heureuses ; ainsi

Eph. IV, 8 : « Etant monté en haut, il a rendu captive une captivité,

» etc.; Philip. II, 10 : « afin qu'au nom de Jésus tout genou
fléchisse, » etc.; Luc XXIII, 46: « Père, je remets mon esprit
entre tes mains ; » Act. II, 24 : « ayant délié les douleurs de la

mort, parce qu'il n'était pas possible qu'il fût retenu par elle; »

Act. II, 27 et 31, cf. Act. XIII, 35-37 (citation du Ps. XVI, 10) :

«tu n'abandonneras pas mon âme dans le séjour des morts... »



LA PRÉDICATION AUX MORTS 145

Ces passages insistent sur la réalité de la mort de Jésus.

Us déclarent qu'il est mort, qu'il est descendu au séjour des

morts, mais qu'il n'a point senti la corruption, parce que Dieu
l'a ressuscité. Dire que Dieu n'a pas abandonné l'âme de Jésus

au sépulcre, c'est faire allusion à la résurrection de Christ au
troisième jour, ce que prouvent suffisamment les versets qu*
suivent, Act. II, 28-32; y voir autre chose n'est pas possible.
Nous pouvons donc affirmer que quant à uae prédication de

Jésus aux morts, aucun de ces passages n'y fait la moindre
allusion.

2° Si Pierre parle d'une prédication aux morts incrédules,
on ne comprend absolument plus son raisonnement.

Il veut exhorter les croyants à une conduite selon Dieu vis-à-

vis d'un monde incrédule et hostile. (Lange.) Son raisonnement
serait alors le suivant : Soyez les imitateurs de celui qui est

bon, et souffrez pour la justice, à l'exemple de Christ qui aussi

a souffert... ayant été mis à mort selon la chair, mais a été
rendu vivant par l'Esprit. — Si toutefois vous ne voulez pas
souffrir et ne voulez pas suivre Christ dans le chemin qu'il vous
a tracé, vous aurez quand même une occasion de salut après la

mort; car les gens de Noé qui n'étaient pas meilleurs que vous,
qui avaient été rebelles, qui avaient lassé la patience de Dieu,
qui avaient repoussé le salut qui leur était offert, l'ont eue
cette occasion, Christ étant allé leur prêcher. Faites comme
eux, il vous arrivera comme à eux.

Ou encore :

Ayez une bonne conscience, afin de rendre confus ceux qui
vous calomnient, car il vaut mieux souffrir en faisant le bien
qu'en faisant le mal. — Mais si toutefois vous préférez avoir une
mauvaise conscience et rendre confus Dieu lui-même et Jésus-

Christ, si vous préférez faire le mal pour ne pas souffrir, vous
aurez quand même l'occasion de revenir au bien après cette
vie, car tel a été le cas des contemporains de Noé. Us ont été

rebelles, ils ont lassé la patience de Dieu, etc et cependant
ils ont eu encore une bonne occasion de revenir au bien,
Christ étant allé leur prêcher. Faites comme eux, il vous arrivera

comme à eux.
THÉOL. ET PHIL. 1879. 10



146 J. REYMOND

Le même raisonnement devrait encore être fait à propos du

baptême qui figure immédiatement après l'histoire de Noé, et

que l'apôtre introduit par ces mots : « correspondant à cela,
le baptême nous sauve maintenant, » etc. Il dirait donc :

a) L'eau du déluge a détruit le monde impie d'alors. De

même l'eau du baptême exprime que nous devons détruire le
péché qui est en nous, si nous ne voulons pas périr comme
eux.

b) Cette eau, — moyen de destruction pour les pécheurs, —
a été un moyen de salut pour Noé, qui, purifié par ce baptême,
a pu commencer une vie nouvelle consacrée à Dieu. De même
celui qui est baptisé est baptisé en la mort de Christ, pour
vivre d'une vie nouvelle par l'engagement d'une bonne
conscience devant Dieu.

c) Mais comme les gens qui ont péri par le déluge, pour
avoir été rebelles, ont quand même pu se dépouiller du péché
et hériter de la vie éternelle, vu que l'Evangile leur a été prêché

dans le séjour des morts, — vous aussi, si vous ne voulez

pas maintenant prendre cet engagement d'une bonne
conscience devant Dieu, vous n'avez rien à craindre car l'Evangile

vous sera annoncé plus tard, tout comme à eux.
3° L'apôtre en dit trop ou trop peu.
Si Pierre, en effet, veut dire que Christ est allé prêcher aux

esprits en prison, que ne dit-il tout simplement que Christ
a prêché aux esprits rebelles, à ceux qui furent retenus en

prison, à tous ceux qui ne l'avaient ni vu ni entendu aux jours
de leur chair, ou autre chose semblable

Pourquoi, au lieu de cela, vient-il nous déclarer que ceux
auxquels il est allé prêcher sont des hommes spéciaux, rebelles

en un certain temps et en un certain lieu, dans des
circonstances très déterminées? toutes déterminations qui, il faut
bien le reconnaître, sont à la fois inutiles et singulièrement
embarrassantes.

Les rebelles détruits par le déluge auraient-ils seuls entendu
la prédication du Christ? C'est ce que personne ne songe à

soutenir. — Et s'ils n'ont pas été des privilégiés de l'hadès,
que beaucoup d'autres, morts avant ou après eux, aient été



LA PRÉDICATION AUX MORTS 147

l'objet de la même prédication, — pourquoi cette mention
spéciale des contemporains de Noé? Est-ce uniquement un
moyen de rendre sa pensée plus vivante, en citant un nom
parmi plusieurs, sans que cependant il veuille limiter le champ
d'activité du Christ? Ce serait une étrange manière de s'exprimer,

et nous sommes en droit de demander sur quoi l'on se

fonde pour faire dire à l'apôtre à peu de chose près l'inverse
de ce qu'il dit, interprétant sa pensée en ce sens que si Christ
est allé prêcher aux esprits en prison, à ceux qui furent rebelles
au temps de Noé, lorsque la patience de Dieu attendait, ce n'est

pas vers eux seulement qu'il est allé, mais également vers tous

ceux qui furent rebelles avant ou après eux.
S'il faut ainsi compléter l'apôtre en lisant entre les lignes,

que faire alors de ce luxe de déterminatifs qui, tous, semblent
mis là pour bien faire comprendre qu'il s'agit, non de tous les

esprits, mais de ceux-là spécialement qui furent rebelles au

temps de Noé. Ces cinq propositions ont un but. Ce but ne saurait

être simplement de nous apprendre comment les choses se

sont passées au temps de Noé. On ne peut leur attribuer moins

que de faire vivement ressortir la culpabilité de ces gens, qui
ont péri, non par ignorance, par une erreur pardonnable de leur
part, mais qui ont été frappés par le juste jugement de Dieu,
à cause de leur rébellion, pour avoir lassé la patience de Dieu,
méprisé ses avertissements, repoussé le moyen de salut qui
leur était offert par l'arche en construction, moyen pleinement
suffisant, puisqu'il a sauvé ceux qui en ont voulu profiter.

Dans ce cas, l'apôtre ferait-il peut-être un raisonnement a

fortiori, en vertu duquel il nous faudrait conclure que si Christ
a prêché aux grands coupables, il a, à bien plus forte raison,
prêché à ceux qui le sont moins? Avec cette manière de voir,
l'objection précédente demeure tout entière. Si l'apôtre veut
que Christ ait prêché à tous les esprits en prison, pourquoi ne
fait-il mention que d'un petit nombre d'entre eux, les
caractérisant encore avec un soin tout particulier

On comprend très bien, sans doute, le raisonnement en
question de la part des partisans de l'interprétation traditionnelle,

vu que c'est pour eux le seul moyen de sortir d'une



148 J. REYMOND

impasse, une prédication dans l'hadès qui n'aurait été adressée

qu'aux seuls contemporains de Noé étant absolument inadmissible.

Pour le salut de la cause, il faut donc que les contemporains

de Noé ne figurent ici que comme spécimens des auditeurs
de Christ. Seulement, est-ce là la pensée de l'auteur? c'est ce

que nous ne voyons indiqué nulle part. On dirait qu'il va de

soi que les rebelles détruits par le déluge soient le type de tous
les incrédules morts. Mais c'est justement le point en litige, en

faveur duquel il y aurait justice à avancer pour preuve autre
chose qu'un raisonnement que l'apôtre ne fait pas, qu'il
n'indique nulle part devoir être fait, et que tout au contraire, dans

sa manière de parler, semble indiquer comme ne devant pas
être fait.

Qu'on y prenne garde, d'ailleurs, l'a fortiori va beaucoup
plus loin qu'on ne le veut. Que désire-t-on prouver, en effet?
Que Christ a prêché ou prêchera à tous les morts, morts dans

leur incrédulité? Nullement. D'après la Biblische Theologie de

Schmid, il est question de ceux qui sont morts avant la venue
de Jésus-Christ, ou encore qui ont vécu sans avoir été mis,
sur cette terre, en contact extérieur avec l'Evangile. Lange, de

son côté, déclare que ce sont ceux qui, sans qu'il y ait eu de

leur faute, n'ont pas eu connaissance du salut de Dieu en

Jésus-Christ. La déclaration de Lange ne peut être comprise
en ce sens que les esprits évangélisés seraient ceux qui
n'auraient jamais, ni de près ni de loin, été mis en mesure de
connaître le salut de Dieu sous une forme quelconque; classe de

personnes dont seraient exclus ceux qui auraient été, ou
auraient pu être éclairés, s'ils l'avaient voulu, par la loi ou par
la promesse; car dans ce cas les contemporains de Noé n'en
pourraient faire partie. Le salut, en effet, est venu jusqu'à eux
en la personne de Noé, et sous la forme d'une arche qui se

bâtissait; c'est pour l'avoir repoussé qu'ils sont des rébelles.

Lange et Schmid aussi entendent bien que ce sont ceux qui
n'ont pas connu le salut de Dieu en Jésus-Christ. Il ne s'agit
donc pas spécialement des païens, qui ne peuvent proprement
être appelés des rebelles, mais il s'agit des rebelles de
l'ancienne alliance, des incrédules semblables à ceux qui furent



LA PRÉDICATION AUX MORTS 149

détruits par le déluge. Ce sont eux qui, moins coupables que
ceux de la nouvelle alliance, auraient entendu retentir dans
les prisons de l'hadès la voix du Fils de Dieu, les conviant de

nouveau à la repentance.
On pourrait déjà objecter que plusieurs incrédules sous la

nouvelle alliance se sont trouvés dans des conditions tout aussi

défavorables, et souvent même beaucoup plus défavorables,

que plusieurs des incrédules de l'ancienne alliance, que les
voisins immédiats de Noé par exemple, — et qu'il serait injuste de

les exclure de la grâce accordée aux autres. Mais, laissant

ce point de côté, nous demandons où, dans l'Ecriture, le fait de

n'avoir pas eu connaissance du salut en Jésus-Christ est
présenté comme excuse, ou même comme circonstance atténuante,
de l'incrédulité de ceux qui refusent d'écouter les appels que
Dieu leur adresse par la bouche de ses envoyés ou par les

dispensations de la Providence, de telle sorte qu'il fût juste et

légitime de leur faire entendre après leur mort ce qu'ils n'ont
pas voulu savoir ici-bas Ne voyons-nous pas, au contraire,
l'apôtre mettre tous ses soins à établir que les malheureux
engloutis par le déluge sont sans excuse, que s'ils ont péri
c'est par leur propre faute, pour avoir été rebelles aux
avertissements et aux menaces de Dieu, et que s'ils avaient voulu,
ils auraient pu être sauvés, tout aussi bien que les huit
personnes qui seules entrèrent dans l'arche?

S'il fallait que Christ fût nécessairement présenté en
personne à toute âme pour qu'il pût être décidé de son sort, que
deviendrait la parole de saint Paul qui nous dit que ceux qui
ont péché sans loi périront aussi sans loi, et que ceux qui ont
péché sous la loi seront jugés par la loi (Rom. II, 11,12.)

Si, aussi longtemps que la personne de Christ n'a pas été

présentée à un pécheur, demeurer dans son péché est, pour
ce pécheur, péché véniel, qu'on explique ces chapitres IIIe et
IVe de l'épitre aux Hébreux, dont toute l'argumentation repose
sur cette déclaration du Seigneur à son peuple rebelle : « J'ai
juré en ma colère si jamais ils entrent en mon repos » Qu'on
explique encore l'usage si fréquent que non seulement les

apôtres mais Jésus lui-même font des châtiments de Dieu ra-



150 J. REYMOND

contés dans l'Ancien Testament, — de la catastrophe du déluge
tout comme des autres. Voici Jésus qui, d'après Luc XVII,
26, etc., déclare que « comme il arriva aux jours de Noé, il en

sera aussi de même aux jours du Fils de l'homme. On mangeait,
on buvait, on se mariait, on donnait en mariage, jusqu'au jour
où Noé entra dans l'arche, et le déluge vint et les fit tous périr.
(Suit l'exemple de Sodome.) Il en sera de même, ajoute-t-il, au

jour où le Fils de l'homme sera révélé. » Si ce même Jésus qui
parlait ainsi, comparant le naufrage du déluge à celui qui aura
lieu lors de l'avènement du Fils de l'homme, devait descendre

lui-même, quelque peu de temps après, pour offrir à ces
rebelles l'occasion de revenir de leur endurcissement, ne sommes-
nous pas en droit de conclure qu'aux jours du Fils de l'homme,
comme à ceux de Noé, il y aura aussi pour les rebelles un
temps pendant lequel leur sera à nouveau offert le salut qu'ils
auront refusé durant leur séjour terrestre? Seulement, qui
affirmera que telle est la pensée de Jésus et l'avertissement
qu'il voulait donner aux foules

Voilà où en arrive l'interprétation traditionnelle. Elle vient
inévitablement heurter de front à l'un ou l'autre de ces écueils :

ou bien Christ n'a prêché qu'aux contemporains de Noé, — ou
bien il n'est pas de pécheur si rebelle et si incrédule qu'il soit
qui puisse être exclu de cette prédication et d'une attente de

salut dans le monde à venir. A quoi bon dès lors nous dire :

a C'est aujourd'hui le jour du salut, — si aujourd'hui vous
entendez sa voix, n'endurcissez point votre cœur! »

Par ce seul passage, les déclarations les plus expresses de

l'Ecriture sont réduites à néant, et les problèmes les plus
vitaux pour l'âme humaine sont à tel point métamorphosés qu'on
peut dire, sans exagérer, que la pyramide, qui autrefois reposait

fermement sur sa base, est maintenant retournée, pour
reposer de tout son poids sur la pierre, ou plutôt sur le
gravier, que nous avions ramassé sur ses flancs.

Grâce à cette malheureuse interprétation notre crux,
jusqu'ici aussi inoffensive que solitaire, se redresse et s'élève

tout à coup en ennemie de la croix de Golgotha.



LA PRÉDICATION AUX MORTS 151

II

Interprétation histoi'ique.

Comme le fait ressortir M. L. Bonnet dans son Commentaire
sur le Nouveau Testament, le problème qui nous occupe
comprend les quatre questions suivantes :

1. Quel est le sujet de la phrase? ou que faut-il entendre par
~X.piaroç h miEvpxri

% Où Christ va-t-il? ou qu'est-ce que la folax-h

3. Vers qui se rend-il? ou qui sont les Tmôp.a.ru.l

4. Que fait-il? ou comment comprendre le èx-hpv&v

Nous examinerons chacun de ces points en suivant l'ordre
inverse de celui dans lequel ils viennent d'être indiqués.

1. kxripv&j. Plusieurs interprétations ont été données. Gerhard

pensait à une prédication sans parole, dans le genre de celle
du « sang dé Christ » qui, d'après Hébr. XII, 24, crie de
meilleures choses que celui d'Abel. Lange remarque que cette

interprétation, possible avec Meïv, ne l'est pas avec notre verbe
XYip{jtI(TU1l.

On y a vu aussi une prédication de jugement, et c'est
l'interprétation d'un grand nombre de réformés, qui, ne pouvant
admettre la prédication de salut aux morts, cherchaient par tous
les moyens à y échapper. Mais xvjpWen» dans le Nouveau Testament

ne se dit jamais que de la prédication de l'Evangile, qu'il
soit ou ne soit pas suivi d'un complément1. Voir Math. IV, 23

(Jésus prêchait l'Evangile du royaume); voyez encore Math.
IX, 35; Marc I, 38 ; Math. IV, 17 et X, 7 (envoi des soixante-dix
disciples), etc. D'une prédication concernant le jugement, il n'y
a pas d'exemple. Du reste le passage 1 Pier. IV, 6 tranche la

question d'une manière péremptoire ; car x-opvtrirsiii y est
remplacé par suayys^Cstv. La prédication dont l'apôtre parle est donc
une prédication de grâce, de bonne nouvelle.

2. A qui Christ va-t-il prêcher? ou qui sont les « Trjsoparal »

1 A l'exception de Act. XV, 21 et Rom. II, 21 où il est question de la
prédication da la loi de Moïse.



152 J. REYMOND

Dans ces « esprits, » on a vu tour à tour les réprouvés, les fidèles,

ceux qui étaient morts dans l'ignorance, les païens

vertueux, ceux qui étaient morts sans être complètement mauvais,

etc. Calvin veut y voir les fidèles, et pour tourner la

difficulté, car l'apôtre nous dit bien ouvertement que ce sont ceux

qui furent rebelles au temps de Noé, il admet que les fidèles,

qui n'étaient que huit personnes, sont comme englobés au

milieu de cette foule incrédule, en sorte que Pierre serait
entraîné à mentionner les incrédules au lieu des croyants. Calvin
fait ici preuve de trop d'habileté. L'Ecriture distingue deux
catégories d'hommes, les bons et les méchants, les justes et les

injustes, et jamais ces catégories ne sont prises l'une pour l'autre.

Or Christ a prêché aux esprits qui sont en prison, qui
furent rebelles autrefois, lorsque la patience de Dieu attendait.

Ces rebelles, pourquoi sont-ils appelés des esprits, nvevpural

Faut-il entendre par là des personnes qui, en chair et en os au

moment de la prédication de Christ, ne seraient devenues esprits

que plus tard, et le seraient au moment où parle l'apôtre? Rien
ne s'oppose positivement à cette interprétation, mais ce n'est

pas le sens le plus naturel. L'apôtre semble annoncer que
Christ est allé prêcher à des gens qui étaient miùpara au
moment delà prédication. Toutefois les apparences trompent
souvent; et ici ce pourrait bien être le cas, surtout quand on
rapproche le passage 1 Pier. IV, 5,6 : « Us rendront compte à Celui

qui est prêt à juger vivants et morts. Car c'est pour cela aussi

qu'il a été évangélisé à des morts, afin qu'ils fussent, à la
vérité, jugés selon les hommes en la chair, mais qu'ils vécussent
selon Dieu en esprit. » Au lieu de wvsù^kt« nous avons ici vixpovç.
Dans ces versets, l'apôtre annonce un jugement auquel
personne n'échappera, les morts pas plus que les vivants, car ils
ont été évangélisés les uns comme les autres. Or, ce passage
seul, sans 1 Pier. Ill, 19, se comprendrait évidemment d'une
evangelisation qui avait eu lieu avant qu'ils fussent morts. Et
si, au lieu d'aller de 1 Pier. Ill, 19 à 1 Pier. IV, 6, nous
suivions une marche inverse, il n'y a rien qui empêcherait
d'interpréter les 7rvsûfi«T« comme étant sans doute des morts au
moment où parle l'apôtre, mais des morts qui étaient des vi-



LA PRÉDICATION AUX MORTS 153

vants au jour où ils furent évangélisés. En allant donc du connu
à l'inconnu, nous sommes parfaitement autorisés à voir dans
les mivpumv de 1 Pier. Ill, 19 des hommes qui vivaient sur la
terre quand Christ est allé leur prêcher, mais qui étaient des

misurar« au temps où l'apôtre parlait. Ce sera au contexte à

trancher la question, soit dans un sens soit dans l'autre.
3. Où Christ se rend-il? ou qu'entendre par la yuWr,? <tvia.x-h

n'est pas une personne, et ce mot ne peut pas être pris dans le
sens de gardien. C'est un lieu, mais lequel? Calvin, poussé au
pied du mur par son interprétation, ne donne pas moins de

trois explications différentes, qui, selon lui, sont aussi bonnes
les unes que les autres. Ou bien : la fuïtxxh est une chartre, un
lieu où l'on est sous garde. Mais comme il ne sait que faire de

cette prison, il estime qu'il faut penser à un état plutôt qu'à
un lieu. Les âmes fidèles étant retenues dans le séjour des

morts jusqu'à la venue de Christ, elles ne peuvent autrement
qu' « être attentives à l'espérance du salut, qui était promis, »

en sorte qu' « elles le contemplaient de loin et faisaient le guet
pour le voir venir. » Cette explication lui laissant sans doute

quelque obscurité dans l'esprit, il en ajoute une autre encore :

la fj\ax-i> serait les étreintes et le désir ardent qui enserraient
les fidèles touchant la venue de Christ, « d'autant, ajoule-t-il,
que l'Esprit de liberté n'était pas encore pleinement donné.
Ainsi l'anxiété de celte attente leur était comme une prison. »

Dans l'Ecriture le mot fSk«.x-n a toujours un sens défavorable :

voy. Math. V, 25, la prison pour dettes; XIV, 3, celle de Jean-

Baptiste; XVIII, 30, du débiteur insolvable; XXV, 36, où
Jésus dit avoir été visité en la personne d'un de ces petits;
Apoc. XX, 7, la prison d'où sort Satan après le règne de

1000 ans, etc. Or, comme nous avons établi que ce ne sont pas
les fidèles qui sont dans la fAa-m, mais les infidèles, rien
n'empêche de laisser à ce mot son sens naturel et seul vrai ; d'y
voir, par conséquent, le séjour des condamnés, le lieu où sont
retenus ceux qui ont été contredisants à Dieu, et ont été punis

par lui après avoir épuisé sa patience.
Nous remarquons en outre que la y-JXa-m n'est nullement le

scheol de l'Ancien Testament, le lieu où se tiennent les morts



154 J. REYMOND

étrangers à la prédication de l'Evangile, sans qu'il y ait eu de

leur faute. La fSktxh est pour ceux qui ont été incrédules et

rebelles par leur faute, sachant ce qu'il fallait faire pour être

sauvé, et ne l'ayant pas fait.
4. Quel est le sujet de l'action ou que signifie xparràç h <5?

Ce w nous renvoie au verset 18, où il est dit que Christ a

souffert... afin de nous amener à Dieu, ayant été, à la vérité,
mis à mort selon la chair (aapxi), mais ayant été vivifié misty««,
iv w xai... èxiipv%s-j.

L'apôtre distingue, semble-t-il, en Christ deux éléments, l'un
de faiblesse, en vertu duquel il souffre, c'est la u&p%, l'autre de

force, par lequel il est vivifié, c'est le misura. L'union des deux
serait Xpiurb;. Examinons cela de plus près.

Parmi les apôtres, Pierre fut le premier à reconnaître en
Jésus le Christ, le Fils du Dieu vivant. Mais encore qu'il le
reconnût le premier, il ne le reconnut pas immédiatement. Avant
de voir en Jésus le Fils de Dieu, Pierre vit en lui « un fils
d'homme, » un homme « mangeant et buvant, » soumis aux
mêmes infirmités que nous. Le côté véritablement humain de

la personne de Jésus, Pierre n'en put jamais douter, ni ne le

put jamais oublier. Il aurait pu, lui aussi, déclarer que Christ
« a été semblable à nous en toutes choses, mais sans péché. »

Pierre connaissait aussi le passage de la Genèse qui nous
raconte la création de l'homme. Sa psychologie, comme celle
de saint Paul, comme celle de tous les Juifs croyants, sans

doute, s'était formée d'après les enseignements de l'Ecriture.
Christ étant à ses yeux un homme, non moins indubitablement

que le fils de Dieu, ce que l'Ecriture dit du premier homme, il
le pouvait dire des hommes en général et de Christ lui-même.

Or, «Dieu, nous est-il dit, forma l'homme delà poudre de la

terre et souffla dans ses narines une respiration de vie, et
l'homme fut fait âme vivante. » Considéré en lui-même, l'homme
est formé de deux éléments, la poussière de la terre et le souffle
de Dieu ; l'union des deux forme une âme (ou une personnalité)
humaine. Ce n'est pas que, d'après la Genèse, le premier Adam
eût en lui deux natures, l'une terrestre, l'autre céleste. Ce n'est
pas non plus qu'il eût deux vies, une vie de la poudre et une



LA PRÉDICATION AUX MORTS 155

vie du TTveïipa. La poudre n'a pas de vie en elle, savie provient
du nvevpa. Qsoû. Mais le Trvetya seul n'est pas l'homme ; c'est la
poudre plutôt, c'est-à-dire la chair et le sang, qui lui donnent,
à ce TT-nsôpa, son élément humain, en vertu duquel les deux
seront un homme, c'est-à-dire un être terrestre, parce qu'il
est tiré de la terre, et cependant de la race de Dieu, parce que
sa vie est un souffle de Dieu, une partie de l'esprit de Dieu.

De même pour Jésus-Christ. Comme nous, il a été formé d'un
élément humain, je veux dire terrestre, la chair et le sang
auxquels il participe, son corps étant, comme le nôtre, tiré de la

poudre de la terre, et d'un élément divin, le m^ty« Ssoû, son

principe de vie. L'union des deux forme l'homme Jésus. (Cf. :

Jean, I, 14 ; 1 Tim. Ill, 16; Rom. I, 3, 4.)
Deux différences sont à relever entre Christ et nous-mêmes.

L'une, sur laquelle nous n'avons pas à nous arrêter, est que
Jésus-Christ n'a pas reçu l'esprit par mesure, il en possède la
plénitude: il est ï'homme et non un homme. En second lieu,
tandis que notre nature humaine est corrompue par le péché,
ce qui fait que dans l'Ecriture la chair est souvent synonyme
de péché, en Christ cette souillure n'existe pas. Il est semblable

à nous en toutes choses, mais sans péché. Lorsqu'il est

donc parlé delà <j&p% de Christ, il ne s'agit point d'une chair de

péché, mais uniquement de l'élément humain qui est en lui.
C'est en vertu de cet élément humain que Christ a pu souffrir

et mourir. Non que le miûp« de l'homme puisse jamais
mourir, mais la poudre retourne en terre d'où elle a été tirée,
et l'esprit retourne à Dieu qui l'a donné. Avec une pareille
rupture, une telle dislocation des éléments fondamentaux de

notre être, que devient la personnalité humaine'? Quel vide
effrayant doit êlre celui d'une personnalité qui subsiste (à

supposer qu'elle subsiste) alors que tout ce qui est vie en elle, que
le misûfi« 6eo0 s'en est retiré Serait-ce l'état de ceux qui ont
encouru la malédiction de Dieu par le rejet de Celui qui est la vie
du monde? Christ aurait-il dû boire cette coupe d'amertume?
le cri mystérieux par lequel il se plaint de l'abandon de son
Dieu serait-il l'indice du déchirement de son âme Et serait-ce
après avoir accepté, dans un suprême acte de foi, cet abandon



150 J. REYMOND

lui-même, qu'il a pu s'écrier : « Père, je remets mon esprit
entre tes mains? » Quoi qu'il en soit à cet égard, et lors même

que jamais nos regards, si facilement profanes, ne pénétreraient
dans ces douloureuses profondeurs, une chose demeure, c'est

que Christ a été mis à mort selon la chair (<j«.pxL), c'est-à-dire en

vertu de l'élément humain qui était en lui, comme homme,
dans sa personnalité humaine, comme uàfi en un mot, et
rendu vivant mistysm, c'est-à-dire par le retour du misty« en lui.
« Car Dieu l'a réveillé d'entre les morts, ce Jésus que vous
avez fait mourir, ayant mis un terme aux douleurs d'enfantement

de la mort, parce qu'il n'était pas possible qu'il fût retenu

par elle1. » (Act. II, 24.)
Mais ici se passe un fait nouveau. Christ mis à mort aupxl. ne

ressuscite pas avec la <j-j.p\. Ce n'est pas que Christ ait perdu la

aip'Z. Il ne l'a pas plus perdue que gardée, elle est transformée.
Le corps semé corruptible u revêtu l'incorruptibilité. Avant la

mort, notre corps est lié à la chair et au sang, ou plutôt il
existe sous cette forme-là. Mais la chair et le sang n'héritent
pas du royaume de Dieu. Notre corps matériel laisse la place
au corps spirituel, au corps esprit. Christ sorti du tombeau n'y
a point laissé son humanité. U y a entre Christ dans le sein du

Père, avant son incarnation, et Christ glorifié, après sa résur-

' Saint Paul distingue dans l'homme trois éléments : l'esprit, l'âme et
le corps ; car, en effet, le rve-ty« déploie son action dans les trois domaines

physique, psychique et spirituel.
La sanctification consiste dans la domination de plus en plus complète

de la vie psychique par la vie spirituelle. C'est ainsi que Christ, lui
aussi, a dû sacrifier sa chair, c'est-a-dire cette volonté humaine, pas
nécessairement pécheresse, qui répugne si fort à la douleur (physique
et morale) et à la mort. Arrivé au terme de sa carrière, Jésus était
parvenu, par une obéissante de plus en plus absolue a son Père, a une
complète sanctification. Chez lui, a ce moment, la vie psychique est
absolument pénétrée pnr la vie spirituelle; les deux ne forment plus

qu'un. "Reste encore a soumettre au -mvjpa. la vie physique elle-même.
Cette conquête des éléments matériels de notre corps par l'esprit de

Dieu a lieu a la résurrection, par la transformation du corps charnel
en corps spirituel. Alors l'unité, brisée par le péché, se trouvera
définitivement rétablie.



LA PRÉDICATION AUX MORTS 157

rection, une différence capitale. Dans le premier cas, c'est bien
Christ ô liyoç Ozoïi, mais Christ msty« seulement. Ensuite c'est le
Christ fait homme, le Christ revêtu de la nature humaine

>

Jésus-Christ, qui est assis à la droite de Dieu, dans les lieux
célestes. Ce n'est plus là le Christ « nap-d, » car le mot aipl
ne s'applique à Christ, comme à tout homme, que jusqu'au
moment de la mort, c'est-à-dire de la dissolution des éléments
matériels du corps. Le corps glorifié, ou la poudre glorifiée,
car celle de Christ l'a été, n'est plus de la ai.pl, c'est un uty-z

nvzupartxAv (1 Cor. XV, 44), c'est-à-dire un misty« doué ou enrichi

de la personnalité humaine, un misty« humanisé.
Dire que Christ, a été « vivifié selon l'esprit » signifie donc

que Christ, qui avait expiré en remettant son esprit entre les

mains de son Père, est revenu à la vie par le retour de cet

esprit en son corps, dumisty« dans la cs-i.pl, son élément humain,
afin de transformer le corps terrestre (vupxixw) en un corps spi-
tuel (wjpanxù)). La mort alors, — car la ui.pl sans le wvetya Oîo'j

est absolument dépouillée de la vie, — est remplacée par la

plénitude de la vie que lui apporte le misty:«. Alors aussi, comme
dit saint Paul : « la mort est engloutie en victoire. »

En résumé, Christ peut être envisagé dans trois états différents

: ou bien il peut être en possession des deux éléments
humain et divin, de la ai.pl, ou plus exactement du <r<ty«, et du

TTKôpa ; c'est Jésus-Christ à la fois Fils de l'homme et Fils de Dieu,
tel qu'il a vécu ici-bas et vit maintenant à la droite du Père.
Ou bien, Christ n'a que la ni.pl, il est privé du misty«, c'est-à-
dire de la vie ; c'est Jésus mort et enseveli, état duquel l'apôtre

dit qu'il n'était pas possible que Christ y fût retenu. Enfin
le XjoiiTT-ò; Iv 7rvsty3CT[ ; c'est de ce Christ qu'il est question dans
notre passage, Iv & se rapportant indubitablement à rvstya-i.
« Christ, en esprit étant allé, prêcha... » Or, qu'est-ce que le
Christ avec le misty« seul, sans son élément humain, si ce n'est
précisément le Christ tel qu'il était avant son incarnation, le
Christ dans le sein du Père, la Parole qui n'avait point encore
été faite chair, mais qui cependant était déjà alors la vie et la
lumière des hommes.

Si nous avons saisi la pensée de l'apôtre, Pierre admettrait



158 J. REYMOND

que, déjà avant son incarnation, Christ a été agissant dans ce
monde. Avant d'être vu des hommes, avant d'être homme lui-
même, il était déjà occupé à sauver les hommes. Déjà il
prêchait, déjà il sollicitait les âmes à la conversion, et c'est dans

cette période de son activité qu'il aurait prêché aux contemporains

de Noé. C'est pour avoir été rebelle à sa voix que le
monde d'alors aurait péri, englouti par le déluge. Ce Christ là
n'était point visible, il n'était point encore le fils de l'homme,
c'était le Christ esprit, misty« 6soû. Et comme l'Esprit se communique

aux hommes par des agents humains, l'esprit de Christ
devait se servir lui aussi de moyens humains, au nombre
desquels étaient, par exemple, Noé et les prophètes.

Or que signifie le verset 11 du chapitre I, où l'apôtre parle de

l'Esprit de Christ qui était en eux (les prophètes), si ce n'est

précisément que Christ a déjà, en esprit, agi en ce monde, bien

longtemps avant sa venue visible, en la personne des prophètes,

par le moyen desquels il « faisait ses déclarations et rendait
d'avance témoignage des souffrances prédites au Christ et des

gloires qui les suivraient »

L'esprit de Christ est un esprit personnel, voulant et agissant.

C'est lui qui fait des déclarations, lui qui prédit les
souffrances et les gloires de Christ. Ainsi tombe l'objection de ceux
qui insistent sur ce que dans 1 Pier. Ill, 19, le sujet est Xpiarôç

et non misty«. Cette objection n'aurait de valeur que dans le cas
où le misty« Xpicrovr serait un esprit inconscient, incapable de

devenir actif sans une pression extérieure. Comme nous voyons
au contraire que l'esprit de Christ est un principe vivant, que
c'est lui qui met en œuvre les prophètes, qui les inspire et les
fait parler, qui tourne leurs yeux, leurs pensées, leurs désirs,
et ceux du peuple, vers le salut à venir, nous pouvons
conclure "que « l'esprit de Christ » et « Christ en esprit » ne sont

que deux manières d'exprimer à deux points de vue différents
la cause première et cachée d'une même activité, celle de Christ
avant son incarnation. Dans le premier cas, parlant des

prophètes, l'apôtre est amené à ne parler que de la puissance qui
les fait agir. Dans le second, parlant de Christ, il est conduit à



LA PRÉDICATION AUX MORTS 159

le présenter seul, en négligeant l'agent humain, si tant est qu'il
soit négligé, au moyen duquel il accomplissait son œuvre.

On fait encore à notre interprétation deux objections : l'une
concernant la place du wots; l'autre, la marche « chaotique »

de la pensée, iiore, dit-on, devrait, dans cette interprétation, se

rapporter à IxtyuÇsv tandis qu'il se rapporte à àmiMouact. Lange,
cependant, le lie à la proposition qui suit. Et dans ce cas, rien
de mieux que ce nors qui caractérise le temps où furent rebelles
ces contemporains de Noé, rebelles autrefois au temps de la
prédication de Christ, pendant la construction de l'arche.

Quant à la seconde difficulté, elle n'est point diminuée par
l'interprétation traditionnelle, bien loin de là. Dans la nôtre,
elle disparaît avec un peu de réflexion.

Que fait, en effet, l'apôtre dans ce passage? Il veut exhorter
les chrétiens à supporter leurs souffrances et, dans ce but, leur
présente l'exemple de Christ. Or cet exemple a deux faces,
l'une négative, qui consiste à montrer le châtiment qui atteint
ceux qui repoussent Christ, l'autre positive, qui met en lumière
le fruit ou la fin de ces souffrances, à savoir le salut et la gloire.
Christ assis à la droite de Dieu, dans les cieux, et ayant à ses

ordres les anges, les principautés et les puissances (vers. 22),
voilà pour le second point. Mais d'exemple qui montrât d'une
manière frappante le sort de ceux qui sont rebelles à Christ, il
ne pouvait être question d'en trouver dans la vie de Jésus-

Christ pendant ou après son incarnation, puisque nous sommes
dans l'économie de la grâce, à la fin de laquelle seulement
Christ viendra exercer le jugement. L'apôtre était ainsi amené
à chercher un exemple dans la période antérieure, celle du
Christ Iv Tmstya-rt. Et dans cette période de l'histoire du monde,
quel événement plus connu et plus terrible que celui du
déluge, dans lequel un monde entier périt, à l'exception de huit
personnes Lors de cette terrible catastrophe, Christ était
présent, non en chair, mais en esprit, dans lequel (sv <5) étant allé,
il prêcha, cherchant à évangéliser ce monde afin de le sauver.
Car toute œuvre de salut est la sienne. Le fruit de ces efforts
furent les huit âmes qui échappèrent par le moyen de l'arche.



160 J. REYMOND

Ceux qui périrent, périrent par leur rébellion et leur incrédulité

à la voix de Christ. L'eau les engloutit tous, et ce qui fut
un moyen de salut pour les uns, en fut un de perdition poulies

autres. De même maintenant, continue l'apôtre, l'eau du

baptême nous donne un enseignement en tout semblable. Elle
est un signe de mort pour les pécheurs, mais pour vous elle
est un moyen de salut, non toutefois le baptême qui purifie
des souillures de la chair, mais celui qui consiste dans

l'engagement d'une bonne conscience devant Dieu.
Quoi de plus simple, de plus clair et de plus direct qu'un

tel enseignement? Quoi de plus harmonique avec l'ensemble
de ce discours et chacune des exhortations qui s'y trouvent?

J. Reymond.


	La prédication aux morts : étude exégétique de I pier. III, 18-12

