Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: La prédication aux morts : étude exégétique de | pier. Ill, 18-12
Autor: Reymond, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PREDICATION AUX MORTS

ETUDE EXEGETIQUE DE | PIER. I, 18-22

Avant d’entrer dans la discussion de ce texte, il ne sera pas
inutile de délimiter nettement le terrain sur lequel nous nous
placons. '

1o Bien que les écrits du Nouveau et du Vieux Testament
forment un ensemble remarquable & plusieurs égards, chaque
écrivain a cependant un point de vue particulier et considére la
vérité sous une face qui est plus spécialement celle qu’il lui a
été donné d’entrevoir et de faire connaitre. De 14 de nombreu-
ses divergences qui peuvent n’étre que formelles, mais qui peu-
vent aussi entrer plus profondément dans le corps de la vérité.
(’est dire, en d’autres termes, que I'argument de analogie de
la foi, tout légitime qu’il est & sa place, ne peut jamais servir
a repousser telle ou telle vue particuliere qui aurait été du-
ment constatée chez un des écrivains bibliques. Notre passage
étant de Pierre, nous chercherons donc & en déterminer le sens
par ce que nous avons de cet apdtre, ainsi que par les livres
qui ont dt concourir a former sa théologie, nous voulons par-
ler de ’Ancien Testament.

20 L’obscurité ne pouvant étre dissipée que par la lumieére,
nous déclinons d’avance toute discussion, et repoussons tout
argument qui viendrait méler & ce point suffisamment obscur
par lui-méme des questions qui ne le sont pas moins, si ce n’est
méme davantage, telles que celle du rétablissement final.
Autre chose est la prédication aux morts, autre chose est le
rétablissement final. Vouloir prouver I'un par lautre, sans



LA PREDICATION AUX MORTS 143

avoir préalablement prouvé I'un sans l'autre, c’est faire une
pétition de principe.

3° Nous remarquons que la prédication aux morts, & suppo-
ser qu’elle soit scripturaire, occupe dans le document de la
révélation une place fort modeste. Notre passage est le seul
sur lequel on puisse réellement la faire reposert. Or, 1 Pier. II1,
18-22 est, de l'avis de tous, une crux interpretum. Une doc-
trine qui a pour seul fondement une crux est évidemment une
doctrine qui ne peut étre capitale dans la foi chrétienne. Elle
peut avoir son importance, mais n’est en toul cas pas d’une
importance majeure. Nous laisserons donc Lange dire que
cette doctrine est un article fondamental du symbole aposto-
lique; pour nous, nous dirons qu’elle ne saurait étre qu’un
article secondaire, trés secondaire, d’une foi qui tient avant
tout & étre simplement scripturaire.

4° Nous désirons enfin que chacun se rende bien compte de
la position de la question. La tradition pas plus que les con-
ciles ou les symboles n’étant une autorité suffisante pour nous
faire, & eux seuls, admettre ou rejeter une doctrine quelcongue,
nous prétendons avoir ici 'avantage du terrain. Nous ne nous
regarderons point comme batiu si nous ne parvenons pas
a faire partager 4 tous notre maniere de voir; car, a propre-
ment parler, il pourrait suffire de montrer que I’Ecriture n’en-
seigne pas d’une mauniére certaine que Christ soit allé précher
aux morts. A nosadversaires 4 prouver d’une maniére claire et
positive que Christ a accompli cette mystérieuse prédication.
Jusqu’alors nous ferons preuve de sagesse en refusant d’ajouter
foi & ce prétendu article fondamental du symbole des apotres.

Deux interprétations principales du passage sont en présence.
La traduction dans les deux cas estla méme. C’est le sens qu’il
faut attribuer & ces paroles qui divise les interprétes.

La premiére interprétation, que nous appellerons interpréta-
tion traditionnelle, veut que Christ, entre sa mort et sa résur-
rection, soit allé précher aux esprits qui sont en prison, & ceux

* On pourrait encore avancer 1 Pier. IV, 6. Mais ce second passage,
beaucoup moins explicite que 1 Pier. 1lI, 18, 19, a cependant trop de
rapport avec lui pour n’en pas suivre les destinées.



144 J. REYMOND

qui furent rebelles autrefois. En sorte que ces gens auraient eu,
apres leur mort, 'occasion de devenir disciples de Christ.

L’autre maniére de voir, que nous qualifierons d’interpréta -
tion historique, soutient que la prédication de Christ a eu lieu
autrefois, aux jours de Noé, par Noé lui-méme, animé de Pesprit
de Christ, que c’était Christ qui préchait par le moyen de Noé.

Dans ce qui suit, nous chercherons & montrer:

1o Que linterprétation traditionnelle souléve des difficultés
considérables, qui la rendent absolument inadmissible.

20 Que l'interprétation historique est naturellement donnée
par 'exégése du passage, en méme temps qu’elle est en parfait
accord avec ce que nous connaissons de la doctrine christolo-
gique de Pierre.

I
Objections que souléve Uinterprétation traditionnelle.

1o Une premiere raison qui doit & juste titre nous mettre en
garde contre la doctrine de la descente de Christ aux enfers en
vue d’'une prédication, est le défaut d’appui sérieux que cette
doctrine rencontre de toute part dans le Nouveau Testament.

Ce n’est pas qu’on ne cherche & I’étayer de citations tirées
des paroles de Pierre, de Paul ou méme de Jésus. Ces citations,
telles qu’elles sont fournies par Lange, qui en donne le plus
grand nombre, s’élévent & huit, dont deux, on en conviendra
sans peine, n’ont absolument aucun rapport avec le sujet qui
nous occupe. Ce sont Luc XVI, 19 et suiv. (parabole du riche et
de Lazare) et Marc XV, 37-39: « Et aprés que Jésus eut poussé
un grand cri, il expira. Et le voile du temple se fendit en deux, »
etc. Les autres ne sont pas beaucoup plus heureuses ; ainsi
Eph. 1V, 8 : « Etant monté en haut, il a rendu captive une capti-
vité, » etc.; Philip. II,10: «atin qu’au nom de Jésus tout genou
fléchisse, » etc.; Luc XXIII, 46: « Peére, je remets mon esprit
entre tes mains; » Act. II, 24: « ayant délié les douleurs de la
mort, parce qu’il n’était pas possible qu’il fit retenu par elle; »
Act. II, 27 et 31, cf. Act. XIII, 35-37 (citation du Ps. XVI, 10):
« tu n’abandonneras pas mon 4me dans le séjour des morts... »



LA PREDICATION AUX MORTS 145

Ces passages insistent sur la réalité de la mort de Jésus.
Ils déclarent gu’il est mort, qu’il est descendu au séjour des
morts, mais ¢u’il n’a point senti la corruption, parce que Dieu
I'a ressuscité. Dire que Dieu n’a pas abandonné I’ame de Jésus
au sépulcre, c’est faire allusion a la résurrection de Christ au
troisiéme jour, ce que prouvent suffisamment les versets qui
sulvent, Act. II, 28-32; v voir autre chose n’est pas possible.
Nous pouvons donc affirmer que quant & une prédication de
Jésus aux morts, aucun de ces passages n’y fait la moindre
allusion,

20 Si Pierre parle d’une prédication aux morts incrédules,
on ne comprend absolument plus son raisonnement.

Il veut exhorter les croyants & une conduite selon Dieu vis-a-
vis d’'un monde incrédule et hostile. (Lange.) Son raisonnement
serait alors le suivant: Soyez les imitateurs de celui qui est
bon, et souffrez pour la justice, & 'exemple de Christ qui aussi
a souffert... ayant élé mis & mort selon la chair, mais a été
rendu vivant par PEsprit. — Si toutefois vous ne voulez pas
souffrir et ne voulez pas suivre Christ dans le chemin qu’il vous
a trace, vous aurez quand méme une occasion de salut apres la
mort; car les gens de Noé qui n’étaient pas meilleurs que vous,
gul avaient été rebelles, qui avaient lassé la patience de Dieu,
qui avaient repoussé le salut qui leur était offert, 'ont eue
cette occasion, Christ étant allé leur précher. Faites comme
eux, il vous arrivera comme & eux,

Ou encore :

Ayez une bonne conscience, afin de rendre confus ceux qui
vous calomnient, car il vaut mieux souffrir en faisant le bien
qu’en faisant le mal. — Mais si toutefois vous préférez avoir une
mauvaise conscience et rendre confus Dieu lui-méme et Jésus-
Christ, si vous préférez faire le mal pour ne pas souffrir, vous
aurez quand méme l'occasion de revenir au bien aprés cette
vie, car tel a été le cas des contemporains de Noé. Ils ont été
rebelles, ils ont lassé la patience de Dieu, etc..... et cependant
ils ont eu encore une bonne occasion de revenir au bien,
Christ étant allé leur précher. Faites comme eux, il vous arri-
Vera comme 3 eux.

THEOL, ET PHiL. 1879, 10



146 J. REYMOND

Le méme raisonnement devrait encore étre fait & propos du
baptéme qui figure immédiatement apres 'histoire de Noé, et
que l'apotre introduit par ces mots: « correspondant a cela,
le baptéme nous sauve maintenant, » etc. Il dirait donc :

a) L’eau du déluge a détruit le monde impie d’alors. De
méme '’eau du baptéme exprime que nous devons détruire le
péché qui est en nous, si nous ne voulons pas périr comme
eux.

b) Cette eau, — moyen de destruction pour les pécheurs, —
a été un moyen de salut pour Noé, qui, purifié par ce baptéme,
a pu commencer une vie nouvelle consacrée a4 Dieu. De méme
celui qui est baptisé est baptisé en la mort de Christ, pour
vivre d’'une vie nouvelle par I'engagement d’une bonne con-
science devant Dieu.

¢) Mais comme les gens qui ont péri par le déluge, pour
avoir été rebelles, ont quand méme pu se dépouiller du péché
et hériter de la vie éternelle, va que 'Evangile leur a été pré-
ché dans le séjour des morts, — vous aussi, si vous ne voulez
pas maintenant prendre cet engagement d’'une bonne con-
science devant Dieu, vous n’avez rien & craindre, car ’Evan-
gile vous sera annoncé plus tard, tout comme a eux.

3° L’apotre en dit trop ou trop peu.

Si Pierre, en effet, veut dire que Christ est allé précher aux
esprits en prison, que ne dit-il tout simplement que Christ
a préché aux esprits rebelles, & ceux qui furent retenus en
prison, & tous ceux qul ne I'avaient ni vu ni entendu aux jours
de leur chair, ou autre chose semblable ?

Pourquoi, au lieu de cela, vient-il nous déclarer que ceux
auxquels il est allé précher sont des hommes spéciaux, rebel-
les en un certain temps et en un certain lieu, dans des circon-
stances trés déterminées? toutes déterminations qui, il faut
bien le reconnaitre, sont & la fois inutiles et singuliérement
embarrassantes.

Les rebelles détruits par le déluge auraient-ils seuls entendu
la prédication du Christ? C’est ce que personne ne songe &
soutenir. — Et s’ils n’ont pas été des privilégiés de I'hadés,
que beaucoup d’autres, morts avant ou aprés eux, aient été



LA PREDICATION AUX MORTS 147

I’objet de la méme prédication, — pourquoi cette mention
spéciale des contemporains de Noé? Est-ce uniquement un
moyen de rendre sa pensée plus vivante, en citant un nom
parmi plusieurs, sans que cependant il veuille limiter le champ
d’activité du Christ ? Ce serait une élrange maniére de s’expri-
mer, et nous sommes en droit de demander sur quoi 1'on se
fonde pour faire dire a l'apdtre & peu de chose prés l'inverse
de ce qu'’il dit, interprétant sa pensée en ce sens que si Christ
est allé précher aux esprits en prison, & ceux qui furent rebelles
au temps de Noé, lorsque la patience de Dieu attendait, ce n’est
pas vers eux seulement qu’il est allé, mais également vers tous
ceux qui furent rebelles avant ou apres eux.

S’il faut ainsi compléter 'apdtre en lisant entre les lignes,
que faire alors de ce luxe de déterminatifs qui, tous, semblent
mis 14 pour bien faire comprendre qu’il s’agit, non de tous les
esprits, mais de ceux-la spécialement qui furent rebelles au
temps de Noé. Ces cinq propositions ont un but. Ce but ne sau-
rait étre simplement de nous apprendre comment les choses se
sont passées au temps de Noé. On ne peut leur attribuer moins
que de faire vivement ressortir la culpabilité de ces gens, qui
ont péri, non parignorance, par une erreur pardonnable de leur
part, mais qui ont été frappés par le juste jugement de Dieu,
& cause de leur rébellion, pour avoir lassé la patience de Dieu,
meéprisé ses avertissements, repoussé le moyen de salut qui
leur était offert par I’arche en construction, moyen pleinement
suffisant, puisqu’il a sauvé ceux qui en ont voulu profiter.

Dans ce cas, 'apotre ferait-il peut-élre un raisonnement a
fortiori, en vertu duquel il nous faudrait conclure que si Christ
a préché aux grands coupables, il a, & bien plus forte raison,
préché a ceux qui le sont moins? Avec cette maniere de voir,
I'objection précédente demeure tout entiére. Sil’apdtre veut
que Christ ait préché a tous les esprits en prison, pourguoi ne
fait-il mention que d’un petit nombre d’entre eux, les carac-
térisant encore avec un soin tout particulier ?

On comprend trés bien, sans doute, le raisonnement en
question de la part des partisans de l'interprétation tradition-
nelle, vu que c’est pour eux le seul moyen de sortir d'une



148 J. REYMOND

impasse, une prédication dans 'hadeés qui n’aurait été adressée
gu’aux seuls contemporains de Noé étant absolument inadmis-
sible. Pour le salut de la cause, il faut donc que les contempo-
rains de Noé ne figurent ici que comme spécimens des auditeurs
de Christ. Seulement, est-ce 14 la pensée de 'auteur? c’est ce
que nous ne voyons indiqué nulle part. On dirait qu’il va de
soi que les rebelles détruits par le déluge soientle type de tous
les incrédules morts. Mais c’est justement le point en litige, en
faveur duquel il y aurait justice & avancer pour preuve autre
chose gu’un raisonnement que I’apbtre ne fait pas, qu’il n’in-
dique nulle part devoir étre fait, et que tout au contraire, dans
sa maniere de parler, semble indiquer comme ne devant pas
étre fait.

Qu’on y prenne garde, d’ailleurs, 'a fortiori va beaucoup
plus loin qu’on ne le veut. Que désire-t-on prouver, en effet?
Que Christ a préché ou préchera & tous les morts, morts dans
leur incrédulité ? Nullement. D’aprés la Biblische Theologie de
Schmid, il est question de ceux qui sont morts avant la venue
de Jésus-Christ, ou encore qui ont vécu sans avoir été mis,
sur cette terre, en contact extérieur avec I’Evangile. Lange, de
son coOté, déclare que ce sont ceux qui, sans qu'il y ait eu de
leur foute, n'ont pas eu connaissance du salut de Dieu en
Jésus-Christ. La déclaration de Lange ne peut étre comprise
en ce sens que les esprits évangélisés seraient ceux qui n’au-
raient jamais, ni de prés ni de loin, été mis en mesure de con-
naitre le salut de Dieu sous une forme quelconque, classe de
personnes dont seraient exclus ceux qui auraient été, ou au-
raient pu étre éclairés, s’ils 'avaient voulu, par la loi ou par
la promesse ; car dans ce cas les contemporains de Noé n’en
pourraient faire partie. Le salut, en effet, est venu jusqu’a eux
en la personne de Noé, et sous la forme d’une arche qui se
batissait; c’est pour P'avoir repoussé qu’ils sont des rebelles.
Lange et Schmid aussi entendent bien que ce sont ceux qui
n'ont pas connu le salut de Dieu en Jésus-Christ. Il ne s'agit
donc pas spécialement des paiens, qui ne peuvent proprement
eétre appelés des rebelles, mais il s’agit des rebelles de l'an-
cienne alliance, des incrédules semblables & ceux qui furent



LA PREDICATION AUX MORTS 149

détruits par le déluge. Ce sont eux qui, moins coupables que
ceux de la nouvelle alliance, auraient entendu retentir dans
les prisons de I’hadés la voix du Fils de Dieu, les conviant de
nouveau a la repentance.

On pourrait déjh objecter ¢ue plusieurs incrédules sous la
nouvelle alliance se sont trouvés dans des conditions tout aussi
défavorables, et souvent méme beaucoup plus défavorables,
que plusieurs des incrédules de Pancienne alliance, que les voi-
sins immédiats de Noé par exemple, — et qu’il serait injuste de
les exclure de la grice accordée aux autres. Mais, laissant
ce point de coté, nous demandons oui, dans I’Ecriture, le fait de
n’avoir pas eu connaissance du salut en Jésus-Christ est pré-
senté comme excuse, ou méme comme circonstauce atténuante,
de lincrédulité de ceux qui refusent d’écouter les appels que
Dieu leur adresse par la bouche de ses envoyés ou par les
dispensations de la Providence, de telle sorte qu’il fit juste et
légitime de leur faire entendre aprés leur mort ce quils n’ont
pas voulu savoir ici-bas? Ne voyons-nous pas, au contraire,
Papolre mettre tous ses soins & établir que les malheureux
engloutis par le déluge sont sans excuse, (ue s’ils ont péri
c’est par leur propre faute, pour avoir été rebelles aux aver-
tissements et aux menaces de Dieu, el que s’ils avaient voulu,
ils auraient pu étre sauvés, tout aussi bien que les huit per-
sonnes qui seules entrérent dans l'arche ?

§’il fallait que Christ fiit nécessairement présenté en per-
sonne a toute ame pour qu’il put étre décidé de son sort, que
deviendrait la parole de saint Paul qui nous dit que ceux qui
ont péché sans loi périront aussi sans loi, et que ceux qui ont
péché sous la loi seront jugés par la loi ? (Rom. II, 11, 12.)

Si, aussi longtemps que la personne de Christ n’a pas été
présentée a un pécheur, demeurer dans son péché est, pour
ce pécheur, péché véniel, qu’on explique ces chapitres IIl¢ et
IVe de I’épitre aux Hébreux, dont toute I'argumentation repose
sur cette déclaration da Seigneur a son peuple rebelle : « J'al
juré en ma colére si jamais ils entrent en mon repos! » Qu'on
explique encore l'usage si fréquent que non seulement les
apotres , mais Jésus lui-méme font des chatiments de Dieu ra-



150 J. REYMOND

contés dans!’Ancien Testament, — de la catastrophe du déluge
tout comme des autres. Voici Jésus qui, d’aprés Luc XVII,
26, etc., déclare que « comme il arriva aux jours de Noé, il en
sera aussi de méme aux jours du Fils de ’homme. On mangeait,
on buvait, on se mariait, on donnait en mariage, jusqu’au jour
ol Noé entra dans 'arche, et le déluge vint et les fit tous périr.
(Suit I’exemple de Sodome.) Il en sera de méme, ajoute-t-il, au
jour ol le Fils de 'homme sera révélé. » Si ce méme Jésus qui
parlait ainsi, comparant le naufrage du déluge & celui qui aura
lieu lors de 'avénement du Fils de ’homme, devait descendre
lui-méme, quelque peu de temps apres, pour offrir & ces re-
belles ’occasion de revenir de leur endurcissement, ne sommes-
nous pas en droit de conclure qu’aux jours du Fils de ’homme,
comme a ceux de Noé, il y aura aussi pour les rebelles un
temps pendant lequel leur sera & nouveau offert le salut qu’ils
auront refusé durant leur séjour terrestre? Seulement, qui
affirmera que telle est la pensée de Jésus et I'avertissement
gu’il voulait donner aux foules ?

Voild ol en arrive l'interprétation traditionnelle. Elle vient
inévitahlement heurter de front & I'un ou 'autre de ces écueils:
ou bien Christ n’a préché qu’aux contemporains de Noé, — ou
bien il n’est pas de pécheur si rebelle et si incrédule qu'il soit
qui puisse étre exclu de cette prédication et d'une attente de
salut dans le monde & venir. A quoi bon des lors nous dire :
« (’est aujourd’hui le jour du salut, — si aujourd’hui vous
entendez sa voix, n’endurcissez point votre coeur! »

Par ce seul passage, les déclarations les plus expresses de
I’Ecriture sont réduites & néant, et les problémes les plus vi-
taux pour I'ame humaine sont & tel point métamorphosés qu’on
peut dire, sans exagérer, que la pyramide, qui autrefois repo-
sait fermement sur sa base, est maintenant retournée, pour
reposer de tout son poids sur la pierre, ou plutdt sur le gra-
vier, que nous avions ramassé sur ses flanes.

Griace d cette malheureuse interprétation , notre crux,
Jusqu’ici aussi inoffensive que solitaire, se redresse et s’éléve
tout a coup en ennemie de la croix de Golgotha.



LA PREDICATION AUX MORTS 151

IT

Interprétation historique.

Comme le fait ressortir M. L. Bonnet dans son Commentaire
sur le Nouveau Testament, le probléeme qui nous occupe com-
prend les quatre questions suivantes:

1. Quel est le sujet de la phrase ? ou que faut-il entendre par
Xptatdg év mvedpore ?

2, Ou Christ va-t-il? ou qu’est-ce que la gulawn ?

3. Vers qui se rend-il? ou qui sont les mvedpare ?

4. Que fait-il? ou comment comprendre le &putey ?

Nous examinerons chacun de ces points en suivant l'ordre
inverse de celui dans lequel ils viennent d’étre indiqués.

1. ExnpuEer. Plusieurs interprétations ont été données. Gerhard
pensait & une prédication sans parole, dans le genre de celle
du « sang de Christ » qui, d’aprés Hébr. XII, 24, crie de meil-
leures choses que celui d’Abel. Lange remarque que cette in-
terprétation, possible avec Jdeiv, ne I’est pas avec notre verbe
wphagew.

On y a vu aussi une prédication de jugement, et c’est l'inter-
prétalion d’un grand nombre de réformeés, qui, ne pouvant ad-
melfre la prédication de salut aux morts, cherchaient par tous
les moyens A y échapper. Mais unpicaey dans le Nouveau Testa-
ment ne se dit jamais que de la prédication de I’Evangile, qu’il
soit ou ne soit pas suivi d’'un complément!. Voir Math. IV, 23
(Jésus préchait ’Evangile du royaume); voyez encore Math.
IX, 35; Marc I, 38 ; Math. IV, 17 et X, 7 (envoi des soixante-dix
disciples), etc. D'une prédication concernant le jugement, il n’y
a pas d’exemple. Du reste le passage 1 Pier. IV, 6 tranche la
question d’une maniére péremptoire; car mpissew y est rem-
placé par edayysditew. La prédication dont Iapotre parle est donc
une prédication de grace, de bonne nouvelle.

2. A qui Christ va-t-il précher? ou qui sont les « mveipara? »

* A l'exception de Act. XV, 21 et Rom. II, 21 ot1 il est question de la
prédication de la loi de Moise.



152 J. REYMOND

Dans ces « esprils, » on a vu tour & tour les réprouvés, les fide-
les, ceux qui élaient morts dans l'ignorance, les paiens ver-
tueux, ceux qui étaient morts sans étre complétement mau-
vais, etc. Calvin veut y voir les fidéles, et pour tourner la diffi-
culté, car 'apdtre nous dit bien ouvertement que ce sont ceux
qui furent rebelles au temps de Noé, il admet que les fidéles,
qui n’étaient que huit personnes, sont comme englobés au
milieu de cette foule incrédule, en sorte que Pierre serait en-
trainé A mentionner les incrédules au lieu des croyants. Calvin
fait ici preuve detrop d’habileté. L’Ecriture distingue deux cate-
gories d’hommes, les bons et les méchants, les justes et les
injustes, et jamais ces catégories ne sont prises ’'une pour 'au-
tre. Or Christ a préché aux esprits qui sont en prison, qui fu-
rent rebelles autrefois, lorscue la patience de Dieu attendait.
Ces rebelles, pourquoi sont-ils appelés des esprits, mvedpura?
Faut-il entendre par 14 des personnes qui, en chair et en os au
moment de la prédication de Christ, ne seraient devenues esprits
que plus tard, et le seraient au moment o1 parle 'apotre? Rien
ne s’oppose positivement & ceite interprétation, mais ce n’est
pas le sens le plus naturel. L’apdtre semble annoncer que
Christ est allé précher a des gens qui étaient mveduar« au mo-
ment de la prédication. Toutefois les apparences trompent sou-
vent; et ici ce pourrait bien étre le cas, surtout quand on rap-
proche le passage1 Pier. 1V, 5, 6 : « Ils rendront compte & Celui
qui est prét a juger vivants et morts. Car c’est pour cela aussi
qu’il a été évangélisé a des morts, afin qu’ils fussent, a la vé-
rité, jugés selon les hommes en la chair, mais qu’ils vécussent
selon Dieu en esprit. » Au lieu de #wveiuxre nOUs avons ici vexpods.
Dans ces versets, l’apotre annonce un jugement auquel per-
sonne n’échappera, les morts pas plus que les vivants, car ils
ont été évangélisés les uns comme les autres. Or, ce passage
seul, sans 1 Pier. III, 19, se comprendrait évidemment d’une
evangélisation qui avait eu lieu avant qu’ils fussent morts. Et
si, au lieu d’aller de 1 Pier. III, 19 4 1 Pier. IV, 6, nous sui-
vions une marche inverse, il n’y a rien qui empécherait d’in-
terpréter les mwedpara comme étant sans doute des morts au
moment ol parle 'apdtre, mais des morts qui élaient des vi-



LA PREDICATION AUX MORTS 153

vants au jour ou ils furent évangélisés. En allant donc du connu
a Iinconnu, nous sommes parfaitement autorisés a voir dans
les muehpuay de 1 Pier. III, 19 des hommes qui vivaient sur la
terre quand Christ est allé leur précher, mais qui étaient des
mebpara a0 temps ol 'apodtre parlait. Ce sera au contexte a
trancher la question, soit dans un sens soit dans l'autre.

3. Ou Christ se rend-il? ou qu’entendre par la pule ? duduxh
n’est pas une personne, et ce inot ne peut pas étre pris dans le
sens de gardien. C’est un lieu, mais lequel ? Calvin, poussé an
pled du mur par son interprétation, ne donne pas moins de
trois explications différentes, qui, selon lui, sont aussi bonnes
les unes que les autres. Ou bien : la wuleocs €St une chartre, un
lieu ol1 I'on est sous garde. Mais comme il ne sait que faire de
cette prison, il estime qu’il faut penser & un état plutdt qu'a
un lieu. Les dmes fidéles étant retenues dans le séjour des
morts jusqu’a la venue de Christ, elles ne peuvent autrement
qu’ « étre attentives & 'espérance du salut, qui était promis, »
en sorte qu’ « elles le contemplaient de loin et faisaient le guet
pour le voir venir. » Cette explication lui laissant sans doute
quelque obscurité dans l'esprit, il en ajoute une autre encore :
la gulaxn serait les éireintes et le désir ardent qui enserraient
les fideles touchant la venue de Christ, « d’autant, ajoule-t-il,
que I'Esprit de liberté n’était pas encore pleinement donné.
Ainsi 'anxiété de celte attente leur était comme une prison. »

Dans I'Ecriture le mot gulaa a toujours un sens défavorable :
voy. Math. V, 25, la prison pour deltes; XIV, 3, celle de Jean-
Baptiste; XVIII, 30, du débiteur insolvable; XXV, 36, ou
Jésus dit avoir été visité en la personne d’'un de ces petits;
Apoc. XX, 7, la prison d’oit sort Satan aprés le régne de
1000 ans, etc. Or, commme nous avons établi que ce ne sont pas
les fideles qui sont dans la gulaxs, mais les infidéles, rien n’em-
péche de laisser & ce mot son sens naturel et seul vrai; d’y
voir, par conséquent, le séjour des condamnés, le lieu ol sont
retenus ceux qui ont été contredisants & Dieu, et ont été punis
par lui aprés avoir épuisé sa patience.

Nous remarquons en outre que la gulexn n’est nullement le
schedl de ’Ancien Testament, le lieu ou se liennent les morts



154 J. REYMOND

étrangers a la prédication de I'livangile, sans qu’il y ait eu de
leur faute. La gulaxn est pour ceux qui ont été incrédules et
rebelles par leur faute, sachant ce qu'il fallait faire pour étre
sauvé, et ne 'ayant pas fait.

4. Quel est le sujet de I'action ? ou que signifie Xpworos & ¢ ?

Ce ¢ nous renvoie au verset 18, ou il est dit que Christ a
souffert... afin de nous amener & Dieu, ayant été, & la vérite,
mis & mort selon la chair (swpxi), mais ayant été vivifié mvedpur,
v © xui... éwnpuley.

L’apdtre distingue, semble-t-il, en Christ deux éléments, 'un
de faiblesse, en vertu duquel il souffre, c’est la oepk, 'autre de
force, par lequel il est vivifié, c’est le mveipx. L’union des deux
serait Xpuwords. Examinons cela de plus preés.

Parmi les apdtres, Pierre fut le premier & reconnaitre en
Jésus le Christ, le Fils du Dieu vivant. Mais encore qu’il le re-
connut le premier, il ne lereconnut pas immédiatement. Avant
de voir en Jésus le Fils de Dieu, Pierre vit en lui « un fils
d’homme, » un homme « mangeant et buvant, » soumis aux
meémes infirmités que nous. Le c6té vérilablement humain de
la personne de Jésus, Plerre n’en put jamais douter, ni ne le
put jamais oublier. Il aurait pu, lui aussi, déclarer que Christ
« a été semblable & nous en toutes choses, mais sans péché. »

Pierre connaissait aussi le passage de la Genése qui nous
raconte la création de I’homme. Sa psychologie, comme celle
de saint Paul, comme celle de tous les Juifs croyants, sans
doute, s’était formée d’aprés les enseignements de ’Ecriture.
Christ étant & ses yeux un homme, non moins indubitablement
que le fils de Dieu, ce que ’Ecriture dit du premier homme, il
le pouvait dire des hommes en général et de Christ lui-méme.

Or, « Dieu, nous est-il dit, forma ’homme de la poudre de la
terre et soufflu dans ses narines une respiration de vie, et
I’homme fut fait Ame vivante. » Considéré en lui-méme, ’homme
est formé de deux éléments, la poussiere de la terre et le souffle
de Dieu; I'union des deux forme une 4me (ou une personnalité)
humaine. Ce n’est pas que, d’aprées la Genése, le premier Adam
et en lui deux natures, I'une terrestre, 'autre céleste. Ce n’est
pas non plus qu'’il et deux vies, une vie de la poudre et une



LA PREDICATION AUX MORTS 155

vie du mveipa. La poudre n’a pas de vie en elle, sa vie provient
du mvedpa 6e0b. Mais le mvslpa seul n’est pas 'homme; c’est la
poudre plutdt, ¢’est-a-dire la chair et le sang, qui lui donnent,
& ce mvelpa, son élément humain, en vertu duquel les deux
seront un homme, c’est-4-dire un étre terrestre, parce qu’il
est tiré de la terre, et cependant de la race de Dieu, parce que
sa vie est un souffle de Dieu, une partie de I'esprit de Dieu.

De méme pour Jésus-Christ. Comme nous, il a été formé d’un
élément humain, je veux dire terrestre, la chair et le sang aux-
quels il participe, son corps étant, comme le notre, tiré de la
poudre de la terre, et d’'un élément divin, le mvelpa 6205, son
principe de vie. L’union des deux forme I'homme Jésus. (Cf.:
Jean, I, 14; 1 Tim. III, 16 ; Rom. I, 3, 4.)

Deux différences sont a relever entre Christ et nous-mémes.
L’une, sur laquelle nous n’avons pas & nous arréter, est que
Jésus-Christ n’a pas recu 'esprit par mesure, il en posséde la
plénitude: il est '’homme et non un homme. En second lieu,
tandis que notre nature humaine est corrompue par le péché,
ce qui fait que dans I’Ecriture la chair est souvent synonyme
de péché, en Christ cette souillure n’existe pas. Il est sembla-
ble & nous en toutes choses, mais sans péché. Lorsqu’il est
donc parlé de la sapt de Christ, il ne s’agit point d’une chair de
péché, mais uniquement de I’élément Liumain qui est en lui.

(Pest en vertu de cet élément humain que Christ a pu souf-
frir et mourir. Non que le mipx de 'homme puisse jamais
mourir, mais la poudre retourne en terre d’ou elle a été tirée,
et 'esprit retourne & Dieu qui I’'a donné. Avec une pareille
rupture, une telle dislocation des éléments fondamentaux de
notre étre, que devient la personnalité humaine? Quel vide
effrayant doit éire celui d’une personnalité qui subsiste (4 sup-
poser qu’elle subsiste) alors que tout ce qui est vie en elle, que
le mvelux G:0b s’en est retiré ! Serait-ce 1’état de ceux qui ont en-
couru la malédiction de Dieu par le rejet de Celui quiestla vie
du monde? Christ aurait-il dit boire cette coupe d’amertume?
le cri mystérieux par lequel il se plaint de I'abandon de son
Dieu serait-il 'indice du déchirement de son Ame ? Lt serait-ce
apres avoir accepté, dans un supréme acte de foi, cet abandon



156 J. REYMOND

lui-méme, qu’il a pu s’écrier: « Pere, je remets mon esprit
entre tes mains? » Quoi qu’il en soil & cet égard, et lors méme
(ue jamais nos regards, si facilement profanes, ne pénétreraient
dans ces douloureuses profondeurs, une chose demeure, c’est
que Christ a été mis & mort selon la chair (swpxi), c’est-a-dire en
vertu de 'élément humain qui était en lui, comme homme,
dans sa personnalit¢ humaine, comme cdpf en un mot, et
rendu vivant mveipxn, ¢’est-a-dire par le retour du nveipa en lui.
« Car Dieu l'a réveillé d’entre les morts, ce Jésus que vous
avez fait mourir, ayant mis un terme aux douleurs d’enfante-
ment de la mort, parce gqu’il n’était pas possible qu’il fit retenu
par elle’. » (Act. II, 24.)

Mais ici se passe un fait nouvean. Christ mis & mort sxpxi ne
ressuscite pas avec la gdp5. Ce n’est pas que Christ ait perdu la
cupk. Il ne l’a pas plus perdue que gardée, elle est transformeée.
Le corps semé corruptible a revétu l'incorruptibilité, Avant la
mort, notre corps est lié a4 la chair et au sang, ou plutét il
existe sous cette forme-ld. Mais la chair et le sang n’héritent
pas du royaume de Dieu. Notre corps matériel laisse la place
au corps spirituel, au corps esprit. Christ sorti du tombeau n’y
a point laissé son humanité. Il y a entre Christ dans le sein du
Pére, avant son incarnation, et Ghrist glorifié, aprés sa résur-

t Saint Paul distingue dans 'homme trois éléments : esprit, 'aAme ot
le corps; car, en effet, le #mvedpw déploie son action dans les trois domaines
physique, psychique et spirituel.

La sanctification consiste dans la domination de plus en plus complete
de la vie psychique par la vie spirituelle. C'est ainsi que Christ, lui
aussl, a di sacrifier sa chair, c'est-d-dire cette volonté humaine, pas
nécessairement pécheresse, qui répugne si fort & la douleur (physique
et morale) et & la mort. Arrivé au terme de sa carriere, Jésus était
parvenu, par une obéissance de plus en plus absolue b son Pere, & une
complete sanctification. Chez lai, & ce moment, la vie psychique est
absolument pénétrée par la vie spirituelle; les deux ne forment plus
qu'un. Reste encore A soumettre an mvelux la vie physique elle-méme.
Cette conquéte des éléments matériels de notre corps par lesprit de
Dieu a lieu & la résurrection, par la transformation du corps charnel
en corps spirituel. Alors I'unité, brisée par le péché, se trouvera défini-
tivement rétablie.



LA PREDICATION AUX MORTS 157

rection, une différence capitale. Dans le premier cas, ¢’est bien
Christ 6 Jéyos 6200, mais Christ mveiux seulement. Ensuite c’est le
Christ fait homme, le Christ revétu de la nature humaine,
Jésus-Christ, qui est assis & la droite de Dieu, dans les lieux
célestes. Ce n’est plus la le Christ « oupxi, » car le mot odpt
ne s'applique & Christ, comme & tout homme, que jusqu’au
moment de la mort, ¢’est-a-dire de la dissolution des éléments
matériels du corps. Le corps glorifié, ou la poudre glorifiée,
car celle de Christ P'a été, n’est plus de lu o2k, c’est un sépx
mvauparizdy (1 Cor. XV, 44), c’est-a-dire un mvebpe doué ou enri-
chi de la personnalité humaine, un mviuz humanisé.

Dire que Christ, a été « vivifié selon I'esprit » signifie donc
que Christ, qui avait expiré en remettant son esprit entre les
mains de son Pére, est revenu & la vie par le retour de cet
esprit en son corps, du msbux dans la s4¢%, son élément humain,
afin de transformer le corps terrestre (sxouxév) en un corps spi-
tuel (mveuparwrév). La mort alors, — car la ¢dpf sans le nveipa 0207
est absolument dépouillée de la vie, — est remplacée par la
plénitude de la vie que lui apporte le mv:3ux. Alors aussi, comme
dit saint Paul : « la mort est engloutie en victoire. »

En résume, Christ peut étre envisagé dans trois états diffé-
rents: ou bien il peut étre en possession des deux éléments
humain et divin, de la e45%, ou plus exactement du sdpe, et du
mugipa ; ¢’est Jésus-Christ & la fois Fils de 'homme et Fils de Dien,
tel qu’il a vécu ici-bas et vit maintenant & la droite du Pére.
Ou bien, Christ n’a que la o4p, il est privé du mvsbpe, c’est-a-
dire de la vie; c’est Jésus mort et enseveli, état duquel ’ap6-
tre dit qu’il n’était pas possible que Christ v fiit retenu. Enfin
le Xpiotds & mvebpare 5 c’est de ce Christ qu’il est question dans
notre passage, & ¢ se rapportant indubitablement & mveduace.
« Christ, en esprit é&tant allé, précha... » Or, qu'est-ce que le
Christ avec le meiux seul, sans son élément humain, si ce n’est
précisément le Christ tel qu’il était avant son incarnation, le
Christ dans le sein du Pére. la Parole qui n’avait point encore
été faite chair, mais qui cependant était déja alors la vie et la
lumidre des hommes.

Si nous avons saisi la pensée de 'apdtre, Pierre admettrait



158 J. REYMOND

que, déja avant son incarnation, Christ a été agissant dans ce
monde. Avant d’étre vu des hommes, avant d’étre homme lui-
méme, il était déja occupé a sauver les hommes. Déja il pre-
chait, déja il sollicitait les 4mes & la conversion, et ¢c’est dans
cette période de son activité qu’il aurait préché aux contempo-
rains de Noé. C’est pour avoir été rebelle & sa voix que le
monde d’alors aurait péri, englouti par le déluge. Ce Christ 1a
n’était point visible, il n’était point encore le fils de ’'homme,
¢’était le Christ esprit, mueipx feot. Et comme 1'Esprit se commu-
nique aux hommes par des agents humains, 'esprit de Christ
devait se servir lui aussi de moyens humains, au nombre des-
quels étaient, par exemple, Noé et les prophétes.

Or que signifie le verset 11 du chapitre I, ou ’apdtre parle de
U'Esprit de Christ qui était en eux (les prophétes), si ce n’est
précisément que Christ a déja, en esprit, agi en ce monde, bien
longtemps avant sa venue visible, en la personne des prophétes,
par le moyen desquels il « faisait ses déclarations et rendait
d’avance témoignage des souffrances prédites au Christ et des
gloires qui les suivraient ? »

L’esprit de Christ est un esprit personnel, voulant et agis-
sant. C’est lui qui fait des déclarations, lui qui prédit les souf-
frances et les gloires de Christ. Ainsi tombe I'objection de ceux
qui insistent sur ce que dans 1 Pier. III, 19, le sujel est Xpiards
et non mwedpx. Cette objection n’aurait de valeur que dans le cas
ou le melpa Xpwrols serait un esprit inconscient, incapable de
devenir actif sans une pression extérieure. Comme nous voyons
au contraire que l’esprit de Christ est un principe vivant, que
c’est lui qui met en ceuvre les prophétes, qui les inspire et les
fait parler, qui tourne leurs yeux, leurs pensées, leurs désirs,
et ceux du peuple, vers le salut a venir, nous pouvons con-
clure “que « 'esprit de Christ » et « Christ en esprit » ne sont
que deux maniéres d’exprimer & deux points de vue différents
la cause premiére et cachée d’'une méme activité, celle de Christ
avant son incarnation. Dans le premier cas, parlant des pro-
phétes, Uapotre est amené & ne parler que de la puissance qui
les fait agir. Dans le second, parlant de Christ, il est conduit &



LA PREDICATION AUX MORTS 159

le présenter seul, en négligeant ’agent humain, si tant est qu’il
soit négligé, au moyen duquel il accomplissait son ceuvre.

On fait encore a notre interprétation deux objections : I'une
concernant la place du more; 1'autre, la marche « chaotique »
de la pensée. More, dit-on, devrait, dans cette interprétation, se
rapporter a &pvEer tandis qu'il se rapporte & arafisesw. Lange,
cependant, le lie & la proposition qui suit. Et dans ce cas, rien
de mieux que ce more qui caractérise le temps ot furent rebelles
ces contemporains de Noé, rebelles autrefois au temps de la
prédication de Christ, pendant la construction de V’arche.

Quant & la seconde difficulté, elle n’est point diminuée par
Pinterprétation traditionnelle, bien loin de la. Dans la nétre,
elle disparait avec un peu de réflexion.

Que fait, en effet, 'apétre dans ce passage? Il veut exhorter
les chrétiens a supporter leurs souffrances et, dans ce but, leur
présente 'exemple de Christ. Or cet exemple a deux faces,
I'une négative, qui consiste & montrer le chitiment qui atteint
ceux qui repoussent Christ, ’autre positive, qui met en lumiére
le fruit ou la fin de ces souffrances, dsavoir le salut et la gloire.
Christ assis & la droite de Dieu, dans les cieux, et ayant & ses
ordres les anges, les principautés et les puissances (vers. 22),
voila pour le second point. Mais d’exemple qui montrat d’une
maniere frappante le sort de ceux qui sont rebelles & Christ, il
ne pouvait étre question d’en trouver dans la vie de Jésus-
Christ pendant ou aprés son incarnation, puisque nous sommes
dans I'’économie de la grace, a la fin de laquelle seulement
Christ viendra exercer le jugement. L’apotre était ainsi amené
a chercher un exemple dans la période antérieure, celle du
Christ & nveipar. Et dans cette période de I'histoire du monde,
quel événement plus connu et plus terrible que celui du dé-
luge, dans lequel un monde entier périt, & Uexception de huit
personnes ? Lors de cette terrible catastrophe, Christ était pré-
sent, non en chair, mais en esprit, dans lequel (& ¢) étant allé,
il précha, cherchant & évangéliser ce monde afin de le sauver.
Car toute ceuvre de salut est la sienne. Le fruit de ces efforts
furent les huit 4mes qui échappérent par le moyen de ’arche.



160 J. REYMOND

Ceux qui périrent, périrent par leur rébellion et leur incrédu-
lité & la voix de Christ. L’eau les engloutit tous, et ce qui fut
un moyen de salut pour les uns, en fut un de perdition pour
les autres. De méme maintenant, continue l'apé6tre, l’eau du
baptéme nous donne un enseignement en tout semblable. Elle
est un signe de mort pour les pécheurs, mais pour vous elle
est un moyen de salut, non toutefois le baptéme qui purifie
des souillures de la chair, mais celul qui consiste dans ’enga-
gement d’une bonne conscience devant Dieu.

Quoi de plus simple, de plus clair et de plus direct qu'un
tel enseignement ? Quoi de plus harmonique avec I'ensemble
de ce discours et chacune des exhortations qui s’y trouvent?

J. REYMOND.




	La prédication aux morts : étude exégétique de I pier. III, 18-12

