
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 12 (1879)

Artikel: Le Christ Paulinien et le Christ Judéo-Chrétien : d'après A. Hausrath

Autor: Stroehlin, Ernest

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379242

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379242
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRIST PAULINIEN

LE CHRIST JUDEO-CHRETIEN
D'APRÈS A. HAUSRATH

prof, à Heidelberg '.

Les problèmes relatifs à l'origine des évangiles synoptiques
et à leur dépendance mutuelle comptent parmi les plus délicats
dont ait à s'occuper la critique biblique; aussi, malgré le

nombre des commentaires et la perspicacité des interprètes,
sont-ils aujourd'hui encore bien éloignés d'avoir reçu une
solution définitive. Tout récemment ils viennent d'être repris par
trois historiens, dont l'opinion jouit d'un légitime crédit dans

le monde scientifique : M. Reuss, dans son Histoire évangélique,
M. Renan, dans ses Evangiles, et enfin M. Hausrath, dans le
troisième volume de son Histoire contemporaine du Nouveau

Testament, consacré à la période des martyrs. Les lecteurs de

la Revue ont déjà pu apprécier la richesse de connaissances et

l'originalité de vues qui distinguent le professeur de Heidelberg.

Dans l'épineuse question qui nous occupe, il a pris pour
point de départ les thèses de Baur et prétend, comme son maître

de Tubingue, que nos évangiles canoniques sont des écrits
de parti et de tendances dogmatiques contradictoires;
néanmoins, avec sa pénétration habituelle, il modifie plusieurs des

résultats auxquels étaient parvenus ses devanciers, ouvre

1 Histoire contemporaine du Nouveau Testament; 3° vol. Période des

martyre.



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 47

mainte voie jusqu'alors non frayée et rend, par la fraîcheur et
les agréments de sa narration, une nouvelle vie à une matière
desséchée par la dialectique hégélienne. Nous nous proposons,
dans un deuxième article, d'exposer les vues de M. Hausrath
sur les Actes des apôtres et les autres épîtres, telles que celle
de Jacques ou celle aux Hébreux qui, au point de vue judéo-
chrétien ou au point de vue paulinien, poursuivent un but de

conciliation ; nous traiterons en dernier lieu la question johannique,

que notre auteur tranche par la négative, mais en ajoutant

de nouveaux arguments à ceux déjà donnés par Baur et
Schölten. En entreprenant ce travail, nous n'avons d'autre
ntention que de renseigner, sur des thèses intéressantes quoique

discutables, les amis des bonnes études théologiques. Si

nous devions formuler un jugement critique, nous aurions, tout
en étant d'accord avec M. Hausrath sur les grandes lignes, à faire
de sérieuses réserves sur maint aperçu très spécieux et très
séduisant au premier abord, mais que ne confirme pas un examen
plus attentif, et nous lui reprocherions de trop rechercher l'ingénieux,

au risque même de lui sacrifier le solide. Notre modeste

analyse permettra à chacun déjuger de la valeur des idées lancées
dans la circulation par le professeur de Heidelberg, mais nous
ne terminerons pas ces quelques lignes sans reconnaître combien

notre tâche a été facilitée par la belle ordonnance du

sujet, la limpidité de l'exposition et les charmes du style, qualités

d'autant plus appréciées qu'on les rencontre plus rarement
chez les prosateurs d'outre-Rhin.

Le petit nombre d'événements importants qui se seraient
passés au sein du christianisme pendant la période des Flavius
nous estattesté par la rareté même de nos connaissances. Les

espérances apocalyptiques auxquelles Jean avait donné une si

ardente expression ne s'étaient point réalisées, le dogme central

de la jeune église avait été démenti par les faits et ses

membres, loin d'assister au retour du Christ, avaient dû se

résigner à la disparition des apôtres. Aussi ne peut-on regarder



48 ERNEST STRŒHI.IN

que comme tout naturel le silence qu'elle observa pendant ces
années de transition, mais l'Evangile n'en continua pas moins
sa tranquille propagande, par le seul fait de sa vérité et de sa

beauté.
Les communautés, qui voyaient chaque jour augmenter le

nombre de leurs adeptes, se recrutaient de préférence parmi
les émigrés de la Palestine et revêtaient un caractère judaïque
si prononcé que, pour les auteurs païens, la conversion au
christianisme n'était autre chose que la pratique des mœurs
juives. La justesse de cette désignation nous est confirmée par
les faibles traces qui se sont conservées de la vie intérieure de

l'église à cette époque. Dans l'Asie Mineure, le mouvement

rétrograde qui commença en 53 avec les troubles de Galatie et
dont les progrès nous sont attestés par les sept épîtres de

l'Apocalypse, aboutit à une complète victoire du légalisme. Le

visionnaire de Pathmos s'adresse, en 68, comme une personne
revêtue d'une autorité prépondérante, à la minorité demeurée
fidèle aux doctrines pauliniennes, et l'auteur des Actes fait
dire à l'apôtre des gentils lui-même qu'après sa mort ses
adversaires recouvreraient la haute main dans l'Asie proconsulaire
pendant une période indéterminée. (Act. XX, 29.) La description

qu'en l'année IH a tracée Pline le Jeune du culte
célébré par les chrétiens dans le Pont et la Bithynie nous permet

de conclure à une organisation judéo sinon esséno-chré-
tienne. La situation en Grèce nous est donnée par le seul fait

qu'au IIe siècle l'église de Corinthe vénéra, à côté de Paul,
Pierre comme son fondateur. (Clément Rom., I, 5, 47; Denys
de Corinthe; Eusèbe, H. E., 111,25; IV, 22-23.) Enfin ce ne sont

pas seulement les auteurs païens de l'époque de Trajan qui
dépeignent à Rome le christianisme comme une secte juive,
mais les pères de l'église eux-mêmes, Hippolyte, dans lesPhi-
losophoumena, Tertullien, Ëpiphane, qui font résider dans la

capitale de l'empire les chefs légendaires du judéo-christianisme,

Ebion et Elkesaï : en fait, tous les produits de cette école

y furent composés, et dès la fin du règne de Trajan l'opinion
dominante fut que Pierre avait fondé l'église de Rome (1 Pier.

V, 13) ; plusieurs encycliques furent, dès cette époque, rédigées



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 49

sous son nom, entre autres la première épître de Pierre.
(1 Pier. 1,1.)

En thèse générale, on ne se trompera pas en attribuant la

victoire momentanée du judéo-christianisme à l'émigration en

masse des chrétiens palestiniens qui, à l'exemple du Jean de

l'Apocalypse, ne séjournèrent dans les communautés étrangères

que pour réclamer impérieusement leur retour aux prescriptions

légales. Si, malgré cette pression, l'église demeura, grâce
au fanatisme juif, à côté plutôt qu'au sein de la synagogue, elle
n'en régla pas moins sa vie, comme l'avaient très justement
observé les auteurs païens, sur le modèle juif. La recommandation

à laquelle l'auteur de l'Apocalypse donne la première
place fut précisément celle qui devait le plus surprendre les

païens : l'interdiction de leurs temples et de tout commerce avec

eux. Après lui, la viande sacrifiée aux idoles joua longtemps
encore un grand rôle dans les préoccupations de ses disciples. Sous

Marc-Aurèle, Justin Martyr déclarait qu'il se laisserait torturer
jusqu'à la mort plutôt que de saluer les images des faux dieux
et de prendre part aux festins célébrés en leur honneur; sur quoi
Tryphon, son adversaire juif, lui objecte l'exemple de
nombreux chrétiens qui, loin de redouter les viandes d'une
semblable provenance et de leur attribuer des effets pernicieux,
leur trouvaient fort bon goût. N'est-ce pas la preuve que Jésus

était un prophète, répond triomphalement le père de l'église,
en faisant une allusion directe à l'auteur de la première épître
aux Corinthiens, n'a-t-il pas prédit lui-même qu'il surgirait
dans sa communauté de faux prophètes, lesquels, tout en étant
revêtus au dehors de la peau de mouton de l'hypocrisie, n'en
seraient pas moins au dedans des loups ravisseurs, propagateurs

de l'hérésie et du schisme, de faux messies et de faux
prophètes qui entraîneraient plusieurs fidèles à la perdition.
« Nous évitons, poursuit-il, tout commerce avec les gens de

cette espèce, car nous savons que ce sont des blasphémateurs,
des pécheurs, des injustes et des impies; loin d'honorer Jésus,
ils se bornent à le confesser des lèvres. » (Dialogue avec
Tryphon, 34, 35.)

Sur d'autres points, au contraire, Justin Martyr repousse les
THÉOL. ET PHIL. 1879. 4



50 ERNEST STRŒHLIN

prétentions excessives des judéo-chrétiens; il refuse d'astreindre

ses frères d'origine païenne à la circoncision, à l'observation

du sabbat et des nouvelles lunes, aux ablutions exigées

après une souillure matérielle ou à l'observation d'un commandement

mosaïque ; non point qu'au temps de l'apologète ces

prescriptions fussent tombées en désuétude: les judéo-chrétiens

demeuraient libres de les suivre pourvu qu'ils n'exerçassent

autour d'eux aucune propagande indiscrète. Mais si, en

160, elles conservaient encore leur droit de cité, nous en
concluons qu'elles avaient fleuri dans de tout autres proportions
sous le règne des Flavius et même sous celui de Trajan. En
68, l'Apocalypse assigne aux ethnico-chrétiens exactement les
mêmes droits et les mêmes devoirs qu'aux prosélytes de la
Porte. Dans l'épître aux Hébreux, composée sous Trajan,
comme dans celle de Barnabas, écrite sous Adrien, les judéo-
chrétiens sont dépeints comme les adeptes de la loi et du temple,

et d'après la dernière d'entre elles (IV) les Juifs auraient
leur Testament en commun avec les chrétiens. Us vénèrent
Jérusalem comme la demeure du Très-Haut : seulement ils sont
enclins à mener une existence à part et à chercher dans des

pratiques ascétiques une sainteté supérieure, comme s'ils se

tenaient dès ce moment pour justifiés et ne s'intéressaient que
médiocrement au bonheur de leurs frères.

Dans la sphère dogmatique, il leur fut adressé plus tard le
blâme de ne voir en Jésus que le Messie juif, un simple homme

par conséquent, qui avait voulu ériger un empire terrestre à

Jérusalem. Paul (Philip. III, 20; 2 Cor. V, 16) reprochait déjà
à ses adversaires pharisiens cette conception par trop
inférieure de la personne de Jésus et ce fut le point sur lequel les
anciennes croyances se virent le plus promptement dépassées.
Aussi Eusèbe met-il cette défectuosité en première ligne dans
le portrait qu'il trace des ébionites : « Us tenaient, dit-il, Jésus

pour un homme ordinaire, issu du commerce d'un Juif avec

Marie, et qui n'avait été déclaré juste qu'en raison de sa perfection

morale. Suivant eux, l'observation de la loi était absolument

nécessaire, parce qu'on ne pouvait parvenir à la félicité
avec la seule foi en Jésus el l'accomplissement de ses préceptes.



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHBÉTIEN 51

D'autres adhérents de la secte n'étaient pas, il est vrai, assez

stupides pour nier la naissance du Seigneur d'une vierge avec
le concours du Saint-Esprit, mais ils ne consentaient pas à

reconnaître qu'il avait existé auparavant comme le Logos, la
vérité personnelle, et s'astreignaient tout aussi rigoureusement
aux cérémonies charnelles ordonnées par la loi. Us prétendaient
qu'il fallait rejeter toutes les épîtres de Paul, par eux traité
d'apostat, et se servaient de l'unique évangile dit des Hébreux,
sans accorder une grande valeur à aucun autre. Ils conservaient
enfin le sabbat et les autres pratiques juives, mais n'en
célébraient pas moins le dimanche de la même manière que nous,
en souvenir de la résurrection de Jésus. » (H. E., III, 27.)

A côté de cet ébionitisme aux tendances légalistes et
antispéculatives, s'en constitua un autre tout imprégné d'éléments
théosophiques. qui, en recourant aux doctrines esséniennes sur
les anges, put attribuer au Christ une naissance surnaturelle
et lui assigner parmi les esprits supérieurs une place de
premier ordre, sans faire violence à ses scrupules sur le
rapprochement des sexes. Piquante contradiction les théories
christologiques de Paul furent développées précisément au sein de

l'école qui s'opposait avec le plus d'acharnement à son œuvre
emancipatrice.

Nous savons par Pline l'Ancien (Hist. nat., V, 17) que les

orages qui avaient agité la dernière période de l'histoire juive
avaient attiré dans les colonies esséniennes de nombreux
adhérents, las du combat de la vie et déçus dans leurs espérances
mondaines ; nous ne nous tromperons pas en ramenant les

progrès de la tendance essénienne au sein des nouvelles
communautés à des causes toutes semblables. Les synagogues
chrétiennes virent se reproduire au milieu d'elles les phénomènes

dont, dans une région toute voisine, la prophétie de

Moïse, le livre de Baruch, le IVe d'Esdras, nous ont conservé
le souvenir. Les deux épîtres aux Corinthiens, celles aux
Romains et aux Colossiens nous entretiennent à de fréquentes
reprises de ces saints qui ne buvaient que de l'eau et ne
mangeaient que des herbes, avaient toujours à la bouche un « ne
goûte point, ne touche point, ne saisis point; » s'abstenaient



52 ERNEST STRŒHL1N

de vin et de viandes et flétrissaient le mariage comme une
sujétion coupable aux penchants charnels. Sans le rôle particulier

qu'ils reconnaissaient au Christ, nous serions autorisés à

tenir ces docteurs pour de purs essèniens ; leurs lugubres
conceptions de la vie qui grossissaient le nombre de leurs
adeptes, furent encore assombries par l'impression que laissèrent

la guerre de délivrance sous Titus et son terrible dénouement.

Plusieurs essèniens les transportèrent par leur conversion

au sein de l'église chrétienne à laquelle elles étaient déjà
familières et qui accueillait avec une faveur marquée les

Apocalypses juives, entre autres le IV0 livre d'Esdras. En tout cas

il est remarquable de rencontrer les ascètes chrétiens toujours
désignés par des noms qui attestent leur parenté avec leurs
confrères de la Palestine : essèniens, sampséens, c'est-à-dire
adorateurs du soleil (Ëpiphane, Hérésies, XIX, 1; LUI, 2),

héméro-baptistes. (Eusèbe, H. E., IV, 22).
A un autre point de vue, nous voyons que les rites essèniens

obtinrent dans l'église un prompt accès. D'après la lettre de

Pline le Jeune à Trajan, le culte des chrétiens de Bithynie
aurait consisté dans un service religieux célébré avant le lever du
soleil et un repas pris le soir en commun ; il y est également
fait mention du serment essénien de pratiquer les principales
vertus, auquel seraient soumis les néophytes avant d'être reçus
dans l'association chrétienne. (Pline, Ep. X, 97.) Les documents

littéraires qui nous renseignent sur leur cercle d'activité ne

commencent, il est vrai, que dans une période dans laquelle
leurs auteurs étaient déjà tombés à l'état de secte, mais même

sous cette forme il n'est pas difficile de reconnaître qu'on a

affaire à un essénisme christianisé. Au dire d'Epiphane (Hérésies,

XIX, 29 ; XXX. 22), ils s'abstenaient de toute chair, parce
que, née selon le mode de la génération, elle rendait nécessairement

impur. En effet, le Pierre des Homélies clémentines
déclare qu'il ne se nourrit que de pain, d'olives et de quelques
légumes (Hom., XII, 6) ; dans le futur royaume messianique,
ajoute-t-il, les saints se contenteront de pain et d'eau. (Hom.,
XV, 1.) D'après d'autres passages, l'apôtre ne se soutiendrait
qu'avec du pain et du sel, ou même avec ce dernier aliment



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 53

seul. (Hom., IV, 6; VI, 26; XI, 34.) Tout repas, chez les
essèniens, était précédé d'un bain ; la littérature clémentine, qui
vit le jour sous les Antonius, les Recognitions aussi bien que
les Homélies, se plaît à insister sur les ablutions dans l'eau
courante auxquelles se livre Pierre avant chacun de ses repas
(Hom., IX, 23; X, 26; Recogn.. IV, 3; V, 36); plus tard les ébionites

décrits par Ëpiphane se plongent dans l'eau avec leurs
vêtements afin d'opérer la complète sanctification de leur
dépouille terrestre. (Hœr., XXX, 2,15.) Un autre trait caractéristique

des associations esséniennes, était le rejet des sacrifices.
Les Clémentines ne voient dans ceux même institués par
l'ancienne alliance que l'œuvre des faux prophètes, tandis que
Christ, le vrai prophète, dans son aversion contre eux, va
jusqu'à éteindre le feu des autels. (Recogn., 111,24, 26.) L'évangile
des ébionites lui met dans la bouche les paroles suivantes :

« Je suis venu pour abolir les sacrifices et si vous ne cessez
d'en accomplir vous n'échapperez point à ma colère. » (Epiph.
Hœr., XXX, 16.) Un autre de leurs livres sacrés contient cet
avertissement : « Enfants, ne vous dirigez point d'après l'apparence

du feu, parce qu'elle n'est qu'une illusion et vous égarera;
vous le croyez près, tandis qu'en réalité il demeure dans le lointain

; ne suivez point son apparence, mais écoutez plutôt la
voix de l'eau. » (Epiph. Hœr., XIX, 3.)

Enfin, fait plus important que- tous les autres, les esséno-

chrétiens, grâce aux traditions très circonstanciées sur les anges
qu'ils avaient héritées de leurs ancêtres juifs, assignèrent au
Christ une place parmi les êtres supérieurs et s'engagèrent
plus avant dans la voie spéculative ouverte par Paul. Au degré
le plus élémentaire, ils se contentaient de donner à Jésus les

noms d'ange et d'archange. (Hippol. Refut., IX, 13.) L'affirmation

des Homélies (II, 15-17) que Christ était la sagesse de Dieu
incarnée pour la septième fois, se rapproche davantage de la
théorie paulinienne; de plus, on peut regarder comme un
développement, mal entendu il est vrai, du système de l'apôtre,
la notion d'après laquelle Christ ne serait autre qu'Adam
ressuscité (Epiph. Hœr., XXX, 3); Adam, d'après les Clémentines,
a droit au titre de Messie, parce qu'il a été oint avec l'huile qui



54 ERNEST STRŒHLIN

découle de l'arbre de la vie. (Recogn., I, 45; Hom.. III, 17-21.)
La christologie qui reposait sur des prémisses aussi fantastiques
ne pouvait manquer d'aboutir à des excentricités toujours plus
choquantes : aussi ajoutons-nous volontiers créance au récit
d'Hippolyte, suivant lequel un des prophètes esséno-chrétiens
aurait contemplé en vision un Christ haut de 96 milles, large
de 4, et à côté de lui un Saint-Esprit féminin, mais conçu dans
des proportions tout aussi monstrueuses, qui flottait sur un
nuage entre deux montagnes. (Refut. omn. hœr. IX, 13; Epiph.
Hœr. XIX, 4; XXX, 17, LUI, 1.) En somme, si l'essénisme

juif se livra aux combinaisons les plus bizarres au sein de

l'église chrétienne, nous ne sommes pas cependant autorisés à

admettre que ces produits fantastiques d'une secte aient jamais
obtenu droit de cité auprès de la majorité des fidèles. Nous ne

pouvons, à l'époque des Flavius, établir par aucun indice leurs
forces respectives au sein des différentes communautés.

Il faut, tout au contraire, attendre jusqu'au IIIe siècle pour
rencontrer un témoin, Alcibiade, originaire d'Apamée en Syrie,
qui, sous l'épiscopat de Callixte, annonçait un nouveau pardon
des péchés (Hippol. Refut., IX, 13 ; Epiph. XIX, 1) et s'appuyait
sur un livre du chef de la secte, Elkesaï, lequel serait venu à

Rome dans la troisième année du règne de Trajan. (101). Ce

dernier prophète aurait reçu lui-même son volume du peuple sacré

des Sériens ou selon d'autres directement du ciel. Un examen

plus attentif nous révèle sous le nom de ce prétendu fondateur
de secte le titre même du livre dont se servait Alcibiade. Le

mot elkesaï signifie en effet, d'après les Pères eux-mêmes, « force

cachée, » et n'est qu'une corruption del'araméen « chelkesaï; »

il ne'peut donc se rapporter à un homme mais au livre qui
traite de cette force mystérieuse. (Epiph. Hœr., XIX, 2, Sivapt;

jt£xa).up(iÉv»j.) Ce fut en se basant sur ces prétendues révélations

qu'à l'époque d'Hippolyte, Alcibiade annonça, dans le délai de

trois ans, un bouleversement général des empires terrestres et

offrit aux croyants les moyens de se soustraire à la colère à venir.
En véritable essénien, il réclamait un nouveau baptême au nom
de l'Esprit suprême et de son Fils et l'invocation d'un catalogue
d'Eons, transmis par les palestiniens, où étaient désignés comme



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 55

les sept témoins mystérieux : le ciel beau, les saints esprits,
les anges, la prière, l'huile et le sel, la terre. « Je les prends,
disait la formule du serment, tous sept à témoins que je ne

veux plus ni pécher, ni tromper, ni voler, ni commettre d'adultère,

ni poursuivre un gain illicite. » (Hippol. Refut., IX, 15:
XIX, 1.) La ressemblance saute aux yeux avec l'engagement
qu'auraient pris les chrétiens de Bithynie, au dire de Pline, et

la légende d'après laquelle l'école d'Elkesaï aurait fleuri sous le

règne de Trajan repose sur un souvenir historique.
Les pratiques ascétiques, l'horreur de la matière, les révélations

fantastiques sur les anges et les puissances supérieures,
le livre des secrets, le grand serment prêté au nom delà vertu,
tels sont les éléments que légua l'ancien essénisme, lors de son

passage dans l'église chrétienne, à ce parti si répandu et si

tenace. Il ne cessa, en outre, de figurer au nombre des plus
violents adversaires de Paul, comme Origene nous le rapporte
encore des elkesaïtes de son temps : « Ils rejettent d'une manière
absolue l'autorité de l'apôtre Paul, mais, en revanche, ils
possèdent un livre qui, selon eux, serait tombé du ciel. Celui qui
ajoute créance aux préceptes qui y sont renfermés et y
conforme sa vie, celui-là obtiendra le pardon de ses péchés et

même sous une autre espèce que celle conférée par le Christ. »

(Eusèbe, H. E.,YÎ, 38.) Le pharisaïsme et l'essénisme sont donc
les deux pôles entre lesquels s'est mû le judéo-christianisme.
Les épîtres pauliniennes nous renseignent abondamment sur
le crédit dont jouissait, au sein des communautés chrétiennes,
la fraction demeurée fidèle à la loi, mais les idées esséniennes

furent, d'autre part, assez goûtées pour trouver accès dans

plusieurs livres du Nouveau Testament. Tous les synoptiques
décrivent avec une prédilection visible la vie essénienne que
mène le Baptiste. Matthieu nous montre en lui un ermite du
désert qui se nourrit de sauterelles et de miel sauvage. (III, 4.)
Jésus lui-même se soumet pendant quarante jours et quarante
nuits à un jeûne si rigoureux qu'il finit par souhaiter le
changement de pierres en pain. (IV, 3.) Luc enrichit l'image du
précurseur de nouveaux traits tous empruntés à l'essénisme :

« 11 sera grand devant le Seigneur, s'abstiendra de vin et de



56 ERNEST STRŒHLIN

boisson fermentée et sera rempli du Saint-Esprit. » (I, 15.) Les
Actes, enfin, ne savent glorifier Paul, l'ennemi juré de tout
légalisme, autrement qu'en lui faisant adopter en de certaines
périodes la vie d'un pénitent essénien.

Une autre source, de date un peu plus récente il est vrai,
nous a conservé les détails qui suivent sur Jacques, le frère du
Seigneur : « Il était saint dès le ventre de sa mère, ne buvait
ni vin ni liqueur fermentée et s'abstenait de tout aliment fourni
par le règne animal. Un rasoir n'avait jamais passé sur sa tête;
il ne s'oignait jamais d'huile ni ne prenait de bain, ne portait
jamais des vêtements de laine mais n'usait que de toile, et se rendait

seul dans le temple, où on le trouvait toujours sur ses

genoux, si bien qu'ils devinrent durs comme ceux d'un chameau. »

(Hégésippe cité par Eusèbe, H. E., II, 23.) Matthieu est également

introduit dans cette association essénienne, puisqu'au
dire de Clément d'Alexandrie il n'aurait jamais mangé de chair.
(Pœdag. II, 1.) Après tout, ces descriptions ne nous instruisent
que sur ce qu'on connaissait et admirait dans un cercle
restreint. L'auteur de l'Apocalypse ne compte au jour du jugement
que 144 000 fidèles qui soient demeurés vierges et n'aient
jamais été souillés par le contact d'une femme (XIV, 4) ; aussi,
en véritables essèniens, seront-ils revêtus de vêtements d'une
blancheur éclatante et le Christ leur servira de bain purificateur.

(VII, 13, 14 ; XXII, 14.) Jean écarte également de son

temple l'autel des sacrifices dont s'étaient toujours tenus
éloignés les essèniens (XI, 1); il se montre, dans les deux derniers
chapitres de son livre, initié à la science des pierres, des

métaux et des remèdes à laquelle se livraient les solitaires avec

une si persévérante ferveur. Les traits caractéristiques de
l'essénisme reparaissent avec une égale netteté dans un écrit de

date plus récente, l'épître de Jacques. Dans les règles données

pour le genre de vie : que chacun soit prompt à obéir, prudent
à parler, lent à se mettre en courroux (1,19); dans ses

préceptes pour tenir la langue en bride (I, 26; III, 6), visiter les
affligés, prier pour les malades (V, 14), se conserver pur de

tout contact avec le monde et de toute souillure (I, 27), on
croit entendre l'essénien de cette période, comme on reconnaît



LE CHRIST PAULINIKN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 57

l'ébionite dans les attaques impétueuses contre les riches et

l'exaltation de la pauvreté. (II, 2; V, 1.)
Le fait que c'étaient surtout les esprits antipauliniens qui

inclinaient vers cette direction nous est confirmé par le blâme

que jeta, à de fréquentes reprises, l'école adverse sur la fausse

modestie, la dureté à l'égard du corps, le culte des anges et les

autres marques distinctives de l'essénisme chrétien. (Col. II, 18;
I Tim. IV, 3 ; Tite I, 14.) Lorsque, plus tard, les judéo-chrétiens
se séparèrent par un fossé plus profond du reste des fidèles, on

appela ébionites les adhérents rigides de la loi, et elkesaïtes les

continateurs des essèniens, bien que ces désignations soient

toujours demeurées flottantes et que, dans Ëpiphane, nous
assistions au spectacle précisément contraire : les premiers sont
ramenés par Tertullien à un sectaire romain, Ebion (De Prœscr.
Hœr. XXXIII) les seconds, par Hippolyte, àl'hérésiarque Elkesaï.
II est plus naturel d'admettre que les judéo-chrétiens sévères

se soient donné à eux-mêmes le nom de pauvres, d'ébionim,
et aient ressenti quelque plaisir à se comparer aux serviteurs
de Dieu pauvres et opprimés par les gras et les riches, dont ils
lisaient les louanges dans l'Ancien Testament. (Divers passages
des Psaumes cités Apoc. II, 9; Jacq. IV, 13; VI, 7.) Les elkesaïtes,
d'autre part, tirèrent leur appellation de ce livre de la force
cachée, que prétendait avoir lu Ëpiphane, quoique, jusqu'au
titre même, il en ait toujours méconnu la véritable signification.
(Hœr. XIX, 13.) Le reproche qu'avait déjà adressé Paul aux
judéo-chrétiens de la tendance pharisaïque à propos de leur
conception inférieure du Christ, les rendit de bonne heure
suspects d'hérésie. Les elkesaïtes, au contraire, par l'application
qu'ils firent à Jésus de leur théorie sur les anges, répondirent
mieux aux besoins de leur époque, traversèrent tous les stades
de la spéculation et engagèrent si avant le judéo-christianisme
dans les voies de la fantaisie que les premiers gnostiques
sortirent de leurs rangs.

II

Les ébionites et les elkesaïtes représentent le christianisme
légal qui, depuis la période des Flavius, tomba toujours davan-



58 ERNEST STRŒHLIN

tage à l'état de secte. L'historien est en droit de rechercher
quelles furent, entre les idées et les coutumes qui se
perpétuèrent dans leur sein, celles qui, à un moment donné, purent
faire partie du patrimoine commun de l'église. Cette appréciation

est aujourd'hui des plus délicates ; cependant, comme nous
possédons aujourd'hui dans l'évangile de Matthieu la conception
christologique de cette époque, nous pouvons, même en tenant
compte de tous les changements de rédaction, affirmer avec
une pleine certitude que jamais l'église dans son ensemble ne
professa le rationalisme ébionite ou les rêveries elkesaïtes.

Pour ce qui concerne la succession des synoptiques, M. Hausrath

refuse la priorité à Marc, à l'exemple de Baur et malgré
les motifs qu'avait déjà exposés M. Holtzmann dans son livre
Les Evangiles, qu'a repris, dans son dernier volume, M. Renan.

Cependant, à son avis comme à celui de ses contradicteurs,
notre second évangile canonique serait l'abrégé d'une histoire
plus ancienne qui, outre la partie narrative, aurait embrassé
les discours du Maître. Le témoignage de Papias, évêque de

Hiérapolis et collecteur assidu des vieilles traditions, ne laisse

sur ce point aucun doute. « Marc fut l'interprète de Pierre et

consigna soigneusement par écrit tout ce qui s'était imprimé
dans la mémoire de l'apôtre, les discours du Christ aussi bien

que ses actes, sans s'astreindre toutefois à l'ordre chronologique.

» (Eusèbe, H. E., III, 39.) Comme nous savons, d'autre

part, qu'il exista un évangile de Pierre très répandu au IIe siècle,
nous pouvons l'assimiler à l'écrit mentionné par Papias avec
d'autant moins de scrupule que l'évêque de Hiérapolis lui-
même fait de l'apôtre le garant de Marc. L'identité avec le Marc

primitif est tout aussi peu exclue par le caractère fortement
légaliste de cet évangile. L'évêque d'Antioche Sérapion le trouva
encore à la fin du IIe siècle en usage dans la communauté de

Rhossus, en Cilicie, et attribue à sa lecture les scrupules
excessifs des fidèles : au reste, il fut dans toute l'église un signe
distinctif pour les judéo-chrétiens rebelles à l'évolution dogmatique

qui s'accomplissait autour d'eux de toute part. (Eusèbe,

H.E.,lll, 25,27; Jérôme, Catal. III.) La seule objection sérieuse
à ce que cet évangile de Pierre ait été réellement la source de



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO CHRÉTIEN 59

notre Marc canonique est fournie par Eusèbe, qui le traite de

produit apocryphe dont, même dans les temps les plus anciens,
ne se serait servi aucun docteur soucieux de sa réputation
d'orthodoxie. (H. E., III, 25.)

A côté de cet évangile nous en rencontrons un autre dit des

Hébreux qu'adoptèrent, jusque dans la période des Antonius,
les chrétiens fidèles à la loi, à la circoncision, au sabbat, aux

yeux desquels Paul demeurait un apostat et qui contestaient à

ses épîtres toute valeur. (Eusèbe, H. E., III, 27.) Par malheur
l'édition de cet évangile des Hébreux qui tomba entre les mains.
de Jérôme était enrichie d'additions à la fois si étranges et si

nombreuses, que nous devons la tenir pour un remaniement
fantaisiste du texte primitif opéré à une époque beaucoup plus
récente. Nos critiques modernes feront donc preuve de sagesse
en renonçant, pour expliquer la genèse de nos évangiles
canoniques, aux indications que pourraient leur fournir ceux de
Pierre ou des Hébreux, puisque nous manquons de toute
donnée précise à leur égard. Pour les synoptiques, une étude
attentive et impartiale sera toujours le meilleur guide pour la
recherche des matériaux qui leur ont servi de base.

Notre Marc se trouve avec la source historique primitive
dans une si étroite relation qu'il se borne à en donner la
substance. A son exemple, il commence par le récit du mouvement
suscité par le Baptiste et retrace, dans une rapide esquisse, mais
suivant un plan bien lié dans toutes ses parties, la vie de Jésus

depuis les débuts de son ministère jusqu'à sa mort. Seulement
son extrait, par son caractère niveleur, trahit une époque qui
s'était déjà élevée au-dessus des oppositions primitives. Nous

ne retrouvons chez lui ni les témoignages en faveur d'Israël et
de sa loi, qui ont dû certainement figurer dans le document
primitif par leur présence simultanée dans Luc (XVI, 17; XXII,
29) et Matthieu (V, 18; XIX, 28), ni la restriction aux douze
tribus de la bonne nouvelle. (Comp. Math. X, 5, 6 et XV, 24

avec Marc VII, 27; XV, 20; par contre, ce dernier a supprimé
dans les paroles du Baptiste celle si sévère sur les fils d'Abraham,

Math. III, 9 ; Luc III, 8.) Les liens qui retiennent encore
le christianisme au judaïsme se sont sensiblement relâchés, si



60 ERNEST STRŒHLIN

bien que pour Marc, comme pour le IVe évangéliste, les iouSaïoi

(VII, 3) sont un peuple étranger qui n'a droit à aucune position

privilégiée.
Cet extrait, qui se distingue dans quelques-unes de ses parties

par la fraîcheur du coloris et la richesse des détails, poursuit

avant tout un but pratique et vise à la reproduction des

faits essentiels, la collection des discours étant supposée d'autre
part connue. Peut-être aussi eut-il l'intention de donner un fil
directeur pour l'instruction des catéchumènes ou de

composer un lectionnaire à l'usage du service divin. A en croire
une tradition qui n'a rien d'invraisemblable (Irénée, adv. Hœr.,
III, 1 ; Eusèbe, H. E., V, 8; VI, 14), le livre aurait vu le jour à

Rome; en tout cas les fréquentes explications données au sujet
des coutumes juives ' et des mots araméens intercalés dans le

texte, prouvent que l'auteur écrivait pour des non-juifs, et même

pour des italiotes, à en juger par les nombreux latinismes.
Nous en concluons que ce n'est pas dans notre second évangile
canonique que nous devons chercher l'image du Jésus judéo-
chrétien, malgré ses relations immédiates avec la source
primitive, mais qu'au contraire ses abréviations ont tendu à

adoucir et même à effacer bien des traits qui ne concordaient
plus avec les idées de son temps.

Nous nous adresserons plus volontiers pour notre
reconstruction au premier de nos évangélistes, qui s'est borné dans

son travail à une juxtaposition mécanique du Marc primitif avec
la collection des sentences de Matthieu, et qui, à l'époque où

il écrivait, se sentait beaucoup moins intéressé à modifier la

tradition. Le II0 siècle possédait en effet, indépendamment de

la source historique attribuée au soi-disant interprète de Pierre,
une collection en langue araméenne des sentences de Jésus

dont on faisait honneur à Matthieu, et à propos de laquelle
Papias s'exprime dans les termes suivants : « Matthieu a groupé
en langue hébraïque les sentences du Seigneur. Chacun les

traduisait aussi bien qu'il lui était possible. » (Eusèbe, H. E., III,
39.) Notre Matthieu actuel serait donc issu dans sa majeure

' Coutumes juives VII, 2-4; XII, 18-42; XIV, 12; XV, 6-42; XVI, 4.

Araméisme III, 17; V, 41 ; VII, 11-34; IX, 43; X. 46 ; XIV, 36.



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 61

partie d'une combinaison de cet écrit historique avec une des

traductions grecques des ìóyia; peu à peu il se substitua au

Marc primitif à cause de la plus grande abondance de ses

renseignements et de sa couleur moins archaïque. L'unité lui
manque par le fait même qu'il est une compilation; un rédacteur

plus tardif inséra dans la masse judaïque, qui contenait
déjà des paroles universalistes du Maître, des additions très
nettement empreintes de paulinisme. Aussi ne sommes-nous
pas surpris de rencontrer côte à côte des éléments très disparates.

La loi, par exemple, conserve une autorité permanente
(V, 17-19), quoiqu'il ne convienne pas de verser du vin nouveau

dans de vieilles outres. (IX, 16-17.) Le royaume de Dieu a

une croissance lente et continue semblable à celle d'un grain
de moutarde (XIII, 31), et cependant il tombe du ciel comme
un éclair. (XXIV.) Les généalogies énumèrent la parenté
humaine de Jésus suivant les idées ébionites, tandis qu'elles sont
contredites au point de vue théosophique par les histoires de

la naissance. Le récit du baptême suppose le besoin d'une
purification d'en haut qu'exclut la naissance surnaturelle.
M. Reuss a donc eu raison, dans son Histoire des Saintes
Ecritures, de mettre en lumière le zèle avec lequel le premier
évangéliste a recueilli et la fidélité avec laquelle il nous a transmis
les documents qui se trouvaient à sa portée et d'insister sur le

caractère collectif de son œuvre.
La partie historique, du moment qu'elle s'est approprié une

petite apocalypse de l'année 68 (Math. XXIV), a pu difficilement
être rédigée avant l'année 70, de même que le grand travail
collectif qui fondit dans un ensemble organique les sentences
recueillies par Matthieu n'a pu être terminé qu'après l'expédition

de Titus. Et, en fait, l'auteur a assisté à l'incendie du temple
et n'a plus devant lui que les ruines de Jérusalem. (XXII, 7;
XXIV, 2.) Les fidèles se demandent s'ils sont tenus de payer le

fisc imposé par les Flaviens aux Juifs qui demeurèrent en
Palestine après la catastrophe suprême. (Fiscus Judaïcus, XVII,
24; comp, avec Josephe, Beil., VII, 6; Suétone,Dow., XII; Dion

LXVI, 7.) La bonne nouvelle n'est pas seulement prêchée sur
toute la terre habitée pour servir de témoignage à tous les



62 ERNEST STRŒHLIN

peuples (XXIV, 14), mais l'auteur lui-même travaille en
particulier à un évangile dont les péricopes serviront au service
divin, si bien que Jésus pourra prophétiser à la femme de
Béthanie : « En vérité, en vérité, je vous dis que dans tous les
endroits où sera annoncé cet évangile on dira en souvenir
d'elle ce qu'elle vient de faire. » (XXVI, 13.) Nous sommes donc
autorisés à descendre la rédaction jusqu'à une époque assez

tardive, mais nous devons toutefois nous arrêter avant les
persécutions de Trajan. En effet, tandis que Luc a modifié d'une
manière très sensible les prédictions de souffrances faites par
le Maître à son église, Matthieu n'a présent à la mémoire que
le souvenir des tribulations éprouvées en 64-70 et dont le

temple et .les écoles de Palestine furent le théâtre.
Tout nous ramène à l'époque des Flavius. Les paroles mises

par l'auteur (XIV, 28) dans la bouche de Jésus : « En vérité je
vous dis que quelques-uns de ceux qui se trouvent ici ne mourront

point avant d'avoir contemplé le Fils de l'homme dans son

royaume, » semblent supposer qu'au moment où il prit la plume
quelques membres de la première génération chrétienne
vivaient encore, ce qui nous reporte à 80-90, peut-être quelques
années auparavant. D'un autre côté qui peut nous garantir que
ce passage n'est pas simplement la reproduction mécanique
d'une source plus ancienne, à laquelle ont été également
empruntées d'autres prophéties qui ne répondent plus à l'époque
actuelle (Par exemple XXIV, 29.) Ce qui achève enfin de nous
orienter et nous permet de mesurer la distance qui sépare les

conceptions du premier évangéliste de celles de Luc, ce qui
nous invite à fixer pour la composition du livre une date un

peu antérieure à la fin de la période flavienne, c'est qu'aucun
autre de nos évangiles canoniques ne demeure avec le judaïsme
dans une relation aussi positive et aussi immédiate. L'unité
spirituelle avec la synagogue est maintenue dans ses traits
essentiels et on ne retrouve nulle part ailleurs, comme l'a très

justement observé Holtzmann, un portrait d'ensemble du Messie

qui soit aussi fortement imprégné de judaïsme.
L'auteur poursuit un double but : convaincre les Juifs d'erreur

et fortifier les judéo-chrétiens dans la croyance que Jésus



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 63

est le véritable Messie promis à Israël, malgré l'opposition qu'il
a rencontrée auprès des principaux de son peuple. Le livre,
comme l'ont établi Keim et Köstlin, revêt donc un caractère à

la fois judaïsant et polémique : judaïsant, en ce qu'il limite avec
soin l'activité de Jésus à ses compatriotes et le met dans le

rapport le plus étroit, le plus direct avec l'Ancien Testament et

en particulier la loi mosaïque ; polémique, en ce qu'il stigmatise
fortement l'incrédulité de son peuple et reproduit les discours
de Jésus contre les pharisiens avec une vie et une abondance

qui n'ont depuis jamais été égalées par aucun de ses imitateurs.
Le caractère judaïsant de notre Matthieu n'a jamais été

contesté, quelle que soit l'explication qui ait été donnée de ses

fragments universalistes et pauliniens. Les uns les tiennent
pour partie intégrante de la source primitive, tandis que d'autres

y voient une interpolation récente, mais personne n'a
jamais mis en doute que c'était chez lui qu'il convenait de

chercher la plus fidèle image du Messie judéo-chrétien. Toute
la vie de Jésus est en effet disposée de manière à ce que les

prophéties de l'ancienne alliance obtiennent leur pleine et complète

réalisation. Les différents épisodes ne se succèdent que
pour que ce qui était écrit s'accomplisse, et les souffrances du
Messie en particulier ont été prédites depuis des milliers d'années

jusque dans leurs moindres détails. (Math. XIII, 14; XV,
7 ; XXI, 42 ; XXVI, 54; XXVII, 34, 43.)

La méthode suivie est toute pénétrée des procédés habituels
à la symbolique orientale. Toute la matière est arrangée suivant
les nombres sacrés ; aussi voyons-nous tour à tour défiler devant
nos yeux dix miracles, huit béatitudes, divisées elles-mêmes en
deux groupes, sept lamentations, sept paraboles, trois tentations,

sept exemples d'une stricte obéissance à la loi, sept
moyens efficaces de parvenir à la vertu, dans le discours sur la

montagne, sept demandes dans l'oraison dominicale. L'évangéliste

lui-même rend ses lecteurs attentifs au fait que les
générations qui se sont écoulées entre Abraham et Jésus atteignent
le chiffre de 42 (6x7) et que tout le développement historique

est donné cabalistiquement par la loi sainte des nombres,
un résultat qui ne peut, il est vrai, être obtenu sans faire vio-



64 ERNEST STRCEHLIN

lence aux faits. (Math. 1,17) ; il faut compter David deux fois

pour que le calcul soit juste. A l'occasion de ces mêmes généalogies

(3 x 14) sont citées quatre femmes, et précisément les

quatre ancêtres du Messie sur lesquelles planait le blâme
général : Thamar, Rahab, Ruth et Marie, de manière à mettre en

contradiction directe la vanité des jugements du monde avec la

profondeur des jugements divins. Ce ne sont que jeux et
combinaisons inspirés par la subtilité rabbinique. L'auteur, pour
les textes qu'il cite à l'appui de son argumentation, recourt
tantôt à la version des Septante, tantôt à l'original hébreu,
auquel s'appliquent plus exactement les réflexions dont il les

accompagne. La connaissance de l'hébreu est du reste supposée
chez les lecteurs (I, 21 ; II, 23; XXVII, 9), si bien qu'il ne juge
pas nécessaire de leur apprendre que la ville sainte désigne
Jérusalem (IV, 5 ; XXVII, 53), que telle ou telle parole a été

prononcée par Esaïe ou Jérémie. Bref, on devine sans peine

qu'il s'adresse à des Juifs de naissance. De même que Dieu est

toujours pour lui le Dieu d'Israël, Jésus est le fils de David et

il n'a même pris la plume que pour mettre ce fait au-dessus de

toute contestation. Aussi le nomme-t-il jusqu'à huit fois avec
cette épithète honorifique. (Math. I, 1 ; XII, 23; XV, 22; XX,
30 et 31 ; XXI, 9, 15; XXII, 41.) « Aie pitié de nous, fils de

David! » crient à l'envi les paralytiques et les aveugles, les

païens et les démoniaques; « hosannah au fils de David! »

exclame à son tour le peuple; bref, le titre paraît à notre auteur
assez significatif pour qu'il le grave au frontispice de son œuvre.
Les exégètes ont observé aussi depuis longtemps que Matthieu,
dans sa généalogie, ne remonte pas jusqu'à Adam comme l'écrivain

universaliste du troisième évangile (III, 38), mais s'arrête à

Abraham comme au père d'Israël : « Abraham engendra Isaac,
et Isaac Jacob, et Jacob Juda et ses frères » (1,13), afin d'établir

clairement que le salut du monde étant venu de Juda ne

concerne que sa maison.
D'autres épisodes mettent ce particularisme de Matthieu en

pleine lumière : la recommandation de Jésus aux douze de ne
pas entrer dans les villes des païens et des Samaritains, mais
de s'adresser aux brebis perdues de la maison d'Israël (X, 5) ;



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 65

cette autre parole du Maître de ne pas jeter les choses saintes

aux chiens (les païens), ni les perles aux pourceaux (les peuples
impurs, X, 23); le dialogue avec la Cananéenne (XV, 24-26) ;

la prophétie que toutes les villes d'Israël n'auront pas été

évangélisées avant son retour. (VII, 6.) La position que le

Sauveur affecte vis-à-vis de la loi est dans la majorité des cas
affirmative : « Je ne suis pas venu pour abolir, mais pour accomplir.

En vérité je vous dis que le ciel et la terre passeront avant

que périsse une lettre de la loi et qu'un seul de ses iotas ne

reçoive son entière réalisation. » (V, 17.) Dans ses discours
contre les pharisiens, il déclare qu'il ne faut pas négliger une
chose, la charité, mais il insiste également sur l'obéissance à

toute la loi. (V, 20; XXIII, 3.) Ce n'esl pas celle-ci qu'il rejette,
mais la tradition pharisaïque (V, 20; XV, 3, 6) ; à ses yeux on

peut devenir son disciple sans cesser de suivre scrupuleusement
les préceptes de Moïse. Tout cet ordre de pensées se résume
dans une eschatologie fortement teintée de matérialisme : la

promesse aux douze apôtres de juger du haut de leurs douze

sièges les douze tribus d'Israël; la consolation donnée à ses

disciples que ce qu'ils auront perdu sur la terre pour l'amour
de lui, ils le recouvreront dans le royaume messianique au
centuple et qu'ils hériteront en outre de la vie éternelle. (XIX,
28.) Les images employées par Jésus dans le premier évangile
offrent une singulière ressemblance avec les peintures qui
couvrent les parois de la catacombe de Domitilla, cette illustre
chrétienne de la famille des Flavius; nous rencontrons de part
et d'autre le bon berger, le poisson, les gerbes de la récolte.
La fantaisie qui les a inspirées est une, et elles se recouvrent
aussi exactement qu'un original et sa fidèle copie.

La parenté intellectuelle avec l'Ancien Testament éclate
surtout dans les passages qui amplifient la source primitive, et ici
peu importe pour notre démonstration qu'ils proviennent de

l'évangéliste lui-même, d'un collaborateur qui remania son
travail ou de la tradition prise en bloc. Le seul point que nous
désirions mettre en lumière, c'est qu'ils naquirent dans un
milieu tout imprégné de légendes hébraïques : pour le constater,
nous n'avons qu'à ouvrir notre livre dès son premier chapitre

THÉOL. ET PHIL. 1879. 5



66 ERNEST STRrEHLIN

et à comparer le récit de la conception miraculeuse de la Vierge
avec la naissance également surnaturelle de Samson. (Jug.

XIII.) Dans l'un et l'autre cas l'ange de l'Eternel tient exactement

le même langage : « Tu deviendras grosse et tu enfanteras

un fils qui sera plus tard le libérateur d'Israël. » Le

Nazaréen naîtra à Bethléem pour accomplir la prédiction de

Michée (V, 1), de même qu'il se révélera par son étoile aux

sages de l'Orient. (Nomb. XXIV, 12.) Hérode, à l'exemple de

Pharaon, sévira contre les fils des Hébreux. Comme l'a prouvé
Schölten dans son « plus ancien évangile, » toute l'histoire de

l'enfance se déroule d'après un cadre emprunté à celle de

Moïse, si bien que les paroles de l'Exode : « Ceux qui conspiraient

contre la vie de l'enfant sont tous morts » (IV, 19), se

trouvent littéralement reproduites au deuxième chapitre de

notre évangile. (20.) Les pérégrinations d'Israël clans le désert

servent de prototype aux quarante jours pendant lesquels se

succèdent les phases du drame de la tentation, et le discours

sur la montagne offre un complet parallèle avec celui prononcé
par Moïse sur le Sinaï. La contrée même qui fut le premier
théâtre de l'activité évangélique se trouve désignée par un nom
depuis longtemps tombé en désuétude : « pays de Nephthali et
de Zàbulon, » afin de rappeler que cette activité n'a d'autre
but que l'accomplissement d'une parole d'Esaïe : « En échange
de l'ignominie qu'avait apportée le passé sur le pays de Nephthali
et de Zàbulon, l'avenir ramènera la gloire sur le district du lac
situé au delà du Jourdain, la Galilée des gentils, afin que le
peuple qui marchait dans les ténèbres contemple une grande
lumière. » (Esa. VIII, 23; IX, 1.)

Jésus, par son entrée à Jérusalem, mérite le titre de Prince de
la paix qu'avait annoncé Zacharie (IX, 9), et si le vieux prophète,
dans son abondance prophétique, désigne tour à tour l'animal
comme l'âne et le poulain de l'ânesse, notre évangéliste ne se

contente pas, à l'exemple de la tradition primitive, d'une seule
monture, mais en trouve, dans le village de Betnphagé, deux à

la disposition des messagers du Seigneur, suivant son interprétation

littérale du parallélisme hébraïque. (XXI, 2.) La récompense

de Judas est évaluée d'après un passage de Zacharie



LE CHRIST PAU LINIEN ET LE CHRIST JUDÉO CHRÉTIEN 67

(XI, 12) à trente pièces d'argent, mais loin d'en jouir le traître
se pend dans son remords, comme l'avait fait Achitophel, le

perfide conseiller de David. (2 Sam. XVII, 23 dans la version
des Septante, comp. Math. XXVI, 15 avec Marc XIV, 11.) Le

champ du potier ne s'est substitué à celui du trésor que grâce
à une erreur de traduction. (Zach. XI, 13.) Notre premier
évangéliste aigrit de même avec du fiel la boisson mélangée de

myrrhe que les soldats auraient donnée aux crucifiés par
compassion, s'il faut en croire Marc, plus voisin de la source originale

(XV, 23), et s'inspire en cet endroit des lamentations du
psalmiste : « Ils ont répandu du fiel dans mon manger et m'ont
abreuvé dans ma soif avec du vinaigre. » (Ps. LXIX, 22, comp,
avec Math. XXVII, 34.) Plus loin, il met dans la bouche des

sacrificateurs des paroles par lesquelles ils s'accusent eux-
mêmes d'inimitié contre Dieu et s'assimilent aux blasphémateurs

du Ps. XXII : « Que l'Eternel le délivre puisqu'il a mis sa

confiance en lui! » Nous pourrions multiplier les exemples;
ceux-ci suffisent pour montrer dans toutes ces corrections et
ces additions au récit primitif le but très net de représenter la
vie de Jésus comme un accomplissement des prophéties
messianiques, au risque même de faire fréquemment une double
violence aux faits historiques et au texte de l'Ancien Testament.

Nous nous sentons encore maintenus dans le cercle des

idées judaïques par une conception inférieure du miracle qui,
surtout dans les derniers chapitres, se manifeste à chaque page
avec une force et une vulgarité croissantes. Ainsi, au moment
où expire Jésus, le. voile du temple se déchire en deux du haut

jusqu'en bas, la terre tremble, les rochers se fendent, les
tombeaux s'ouvrent; plusieurs des saints endormis ressuscitent en

chair et en os, sortent de leurs sépulcres, parcourent la ville
sainte et se montrent à plusieurs. (Math. XXVII, 51-53.) Notre

évangéliste s'efforce de dissiper un bruit qui avait déjà créance
et d'après lequel les disciples auraient dérobé le cadavre de

Jésus, par le fait non seulement d'une grosse pierre qui aurait
"été roulée à l'entrée du tombeau, mais encore d'une garde
placée à l'entour et d'un sceau apposé par Pilate lui-même.
Après qu'un ange est descendu du ciel pour enlever la pierre



68 ERNEST STRŒHLIN

et que les soldats ont été dispersés par un tremblement de

terre, Christ leur apparaît avec des vêtements blancs comme,

la neige et un visage resplendissant des lueurs de l'éclair, tandis

qu'eux-mêmes sont à moitié morts de frayeur.
D'autres passages mettent en pleine lumière la position prise

par l'auteur dans le conflit apostolique et la lutte d'influences

qui se poursuit, voilée il est vrai, mais d'autant plus ardente,
dans tous les livres du Nouveau Testament. Matthieu se

prononce pour Pierre, qu'il désigne comme le premier dès l'énu-
mération des douze (X. 2), avec la même netteté avec laquelle
le troisième et le quatrième évangélistes étalent les faiblesses

intellectuelles et morales du prince des apôtres. Plus loin nous
rencontrons la fameuse comparaison avec le rocher et le pouvoir

de lier et de délier qui lui semble conféré à l'exclusion de

ses collègues. (XVI, 17-19.) Il manque tout aussi peu dans

notre livre d'allusions malignes à Paul. Si l'apôtre des gentils,
dans sa modestie, s'appelle lui-même petit entre tous, en
souvenir de ses premiers accès de fanatisme (1 Cor. XV, 9), notre
auteur confirme ce jugement, mais le motive non plus sur la

persécution infligée aux chrétiens, mais sur la violation de la

loi mosaïque : « Celui qui néglige un seul de ces commandements,

fait-il dire à Jésus, fût-ce le plus petit, et qui séduit les

autres par son exemple, celui-là sera le plus petit, dans le

royaume des cieux; mais celui-là au contraire y sera le plus
grand qui, après les avoir accomplis, les recommandera par
son enseignement à ses frères. » (V. 19.) Matthieu rapporte
également à une secte chrétienne qui se glorifiait des prophéties,
des exorcismes et des miracles effectués parson intermédiaire,
les paroles de blâme qui, d'après Luc, s'adresseraient aux
Galiléens; malgré toute son activité, elle n'en serait pas moins
condamnée à entendre du Maître ce sévère reproche : « Je ne
vous ai point connus ; éloignez-vous de moi, vous tous qui faites
œuvre d'iniquité. » (Luc XIII, 27; comp, avec Math. VII, 23.)
M. Hausrath voit dans ce passage une allusion évidente à
l'hérésie dangereuse entre toutes, celle des pauliniens, et évoque
à l'appui de sa thèse 2 Cor. XII, 12.



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHU 1ST JUDÉO-CHRÉTIEN 69

Nous possédons en conséquence dans notre premier évangile
canonique les principaux linéaments de la doctrine du salut,
telle qu'elle était prêchée habituellement dans les cercles judéo-
chrétiens. Néanmoins l'esprit émancipateur de Jésus perce à

travers tous les voiles et toutes les barrières, puisqu'il était

impossible de transmettre à la postérité ses discours sans

témoigner en même temps de son universalisme. On ne peut,
sans exagération notoire, taxer d'additions postérieures tout ce

qu'ils renferment d'antijuif, mais nous sommes tout aussi peu
autorisés à faire abstraction des éléments essèniens et d'autres
traits qui se reproduisent plus abondamment dans les évangiles
apocryphes. Si la source primitive ne mentionne ni la génération

surnaturelle de Jésus par le Saint-Esprit, ni les scènes
merveilleuses d'une enfance calquée sur celle de Moïse, mais

commence, comme plus tard notre Marc canonique, avec le
baptême de Jean, l'horreur manifestée à plusieurs reprises
pour la matière et les fonctions de la nature, le mérite attribué
à l'ascèse et aux jeûnes, la croyance à un commerce du Messie

avec les anges, n'en coïncident pas moins avec l'esprit général
d'un parti que nous avons vu tout-puissant sous les Flavius et
pendant les premières années du règne de Trajan. Pour être
entièrement véridique, l'image du Christ dans cette période réclamait

un être non engendré, oint par l'esprit prophétique, qui
pouvait se passer pendant quarante jours de nourriture ordinaire
en se contentant de celle que lui apportaient les anges. Ses

biographes ne devaient pas craindre, au risque même de contredire

ses harangues antipharisaïques, de recommander les
abstinences comme un sûr préservatif contre les démons (XVII,
21) et de proclamer bienheureux ceux qui se faisaient eunuques
en vue d'obtenir le royaume du ciel. (XIX, 12.) A notre légitime
surprise, nous retrouvons les préceptes favoris de l'essénisme
dans la bouche de Celui qui a fait de la religion une chose

purement spirituelle et toute intime, mais nous sommes en droit
de ne les laisser au Christ judaïsant qu'à la condition d'en
préserver le personnage véritablement historique : Jésus de Nazareth.



ERNEST STRŒHLIN

III

L'impulsion donnée par le prophète de Nazareth souleva de si

puissants moteurs et ébranla si fort le monde spirituel dans les

directions les plus diverses, qu'au bout de quelques générations
les simples mots : « Jésus-Christ, » désignèrent non plus un fait
de l'ordre historique mais un dogme, une conception métaphysique,

que chacun orna successivement des attributs qui lui
paraissaient indispensables, sans se préoccuper s'ils concordaient

ou non avec la réalité traditionnelle. Les lecteurs ne s'inquiétèrent

que d'une chose : retrouver leurs propres croyances dans

les récits du judéo-chrétien Matthieu ou de Luc le paulinien ; s'il
se produisit chaque jour de nouvelles divergences dans la narration

des événements, elles ne provinrent ni des postulats de la

critique ni d'un désir sincère d'objectivité, pour employer les

expressions modernes, qui étaient complètement étrangers au
IIe siècle, mais simplement de ce que la tradition se modifia
soit avec les années, soit avec l'éloignement des lieux où elle
avait d'abord vu le jour. Les destinées subséquentes du peuple
juif, les persécutions auxquelles furent exposés à leur tour les

chrétiens, le retard toujours plus surprenant de la parousie,
l'accroissement numérique de l'Eglise, qui revêtait toujours
davantage le caractère de l'universalité: toutes ces
circonstances concoururent, à la naissance de notre troisième évangile
canonique. Il aurait, selon M. Hausrath, été rédigé sous le

règne de Trajan et refléterait nettement la distance qui le
séparerait de la période flavienne par son exposé de la vie, de

l'enseignement et de la passion du Rédempteur.
Luc, en effet, se montre initié aux vicissitudes de la guerre

juive sous Titus et glisse dans ses discours apocalyptiques de

nombreuses allusions aux épisodes décrits par Josephe : siège
de Jérusalem, cercle de fer tracé par Vespasien autour de la
ville sainte, destruction du temple. (XIX, 41-44.) Il ignore tout
aussi peu les révoltes qui agitèrent à la même époque d'autres
provinces de l'empire romain. La fin du monde ne suit pas
immédiatement pour lui, comme pour ses prédécesseurs, la
catastrophe qui venait de frapper le judaïsme, mais il s'écoule



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 71

dans l'intervalle les temps des païens et la dispersion d'Israël
au milieu des gentils. (XXI, 24.) Parmi les autres signes énu-
mérés figure « un mugissement de la mer avec ses vagues qui
remplit les hommes d'incertitude et de terreur, » une prédiction

qui se rapporte à l'éruption du Vésuve et que confirme un

passage de Dion Cassius. (Dio LXVI, 22.) Lorsque l'auteur
prend la plume, les chrétiens ont déjà été persécutés, jetés
dans les cachots, traînés devant les rois et les proconsuls :

« Vous serez livrés par vos pères et vos mères, vos frères, vos

parents et vos amis, quelques-uns d'entre vous seront mis à

mort et tous vous serez haïs à cause de mon nom. » (XXI, 16.)
Avant le règne de Trajan ce dernier trait n'aurait aucune
signification.

L'évangile de Luc, sous sa forme actuelle, est moins le travail
d'un seul individu que l'œuvre collective de l'Eglise qui, avant
de l'adopter définitivement, l'augmenta, le remania, y introduisit

des intercalations successives, si bien qu'il nous donne
assez fidèlement la figure du Christ telle que la concevait le
IIe siècle. Comparée à celle de Matthieu, elle l'emporte
sensiblement pour l'exaltation surnaturelle, un progrès que suffit à

expliquer la distance chronologique entre les Flavius et Trajan
ou même Adrien. Les événements du prologue, racontés avec

une visible complaisance, abondent en prodiges qui ne se

rapportent plus seulement au Rédempteur mais au Précurseur.
(Luc I, 5-II, 52.) Marie est proclamée bénie entre toutes les

femmes dans un cantique uniquement composé avec des cen-
tons de l'Ancien Testament; Elisabeth, elle-même, devient

l'objet d'une pieuse vénération. (I, 28; XI, 27.) La vocation des

disciples s'enrichit également d'épisodes légendaires (V, 1-11),

il s'ajoute de nouveaux miracles qui témoignent de la toute-
puissance du Christ, comme la résurrection du jeune homme
de Nain (VII, 11-17), ou bien Jésus triomphe de Satan par des

moyens surnaturels (IV, 1-13 ; X, 17) et gracie le bon larron sulla

croix, au moment d'entrer lui-même dans le paradis. (XXIII,
39-43.) Après sa résurrection ses apparitions sont plus
fréquentes, plus longues et surtout plus nettes que les scènes

correspondantes dans Marc et Matthieu. (XXIV, 9-52.) Ajoutons



72 ERNEST STRŒHLIN

son ascension visible en présence de ses disciples, racontée

plus explicitement, il est vrai, dans les Actes. (I, 9-11.)
Au Jésus historique, au Messie judéo-chrétien, s'était substi-

ué peu à peu, avec l'adoption de la christologie paulinienne, un

personnage métaphysique. L'arbre généalogique du troisième
évangile oppose Jésus comme un nouvel Adam au père commun
de tous les hommes, mais l'un et l'autre sont appelés fils de

Dieu (III, 23, 38), si bien qu'on voit se dessiner avec une netteté

croissante la foi en un Christ préexistant et ne faisant qu'un
avec la sagesse de Dieu ou, pour parler le langage de la

philosophie alexandrine, le Logos. (XI, 49.)
Les résultats de l'expérience se manifestent, dans le cours de

la narration, avec la même clarté que les progrès de la

métaphysique ou les effets d'optique produits par un éloignement
plus considérable. Dans l'intervalle qui s'était écoulé de
Matthieu à Luc, le christianisme s'était en effet transformé d'une
secte juive qui attendait le Messie en une Eglise possédant sa

vie propre, et il était évident pour tout fidèle que le Maître
avait prévu et voulu ce qui se réalisait historiquement dans la

suite des âges. Il convenait donc de laisser tomber toutes les
restrictions que Jésus, d'après son biographe judéo-chrétien,
aurait opposées à l'admission des païens dans son Eglise et à

l'abolition de la loi. Son disciple plus moderne supprima sans

aucun scrupule toutes les paroles d'après lesquelles son œuvre
se serait limitée aux brebis perdues de la maison d'Israël ; en

revanche, il apprécia dans toute leur portée et leur profondeur

les discours universalistes que Matthieu s'était contenté
de reproduire sans en tirer toutes les conséquences. Jésus est
désormais le rédempteur du monde envoyé par le Père pour
chercher et sauver ce qui était perdu (XIX, 10), et non plus,
comme pour son prédécesseur, le messie juif.

Au moment d'entrer dans la vie publique, il déclare
solennellement à ses concitoyens de Nazareth qu'aucun prophète
n'avait encore été écouté dans sa patrie, qu'Elie n'avait trouvé
du secours qu'auprès des païens de Sidon et qu'Elisée avait
accompli le plus grand de ses miracles sur Naaman le Syrien.
Les gens de Nazareth se hâtent de confirmer la vérité de ses



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 73

reproches en le chassant de leur ville et en essayant de le

précipiter dans un ravin. Cet épisode, placé par Marc et Matthieu
à une époque plus tardive et dépeint sous des couleurs beaucoup

moins odieuses (comp. Math. IV, 14-30 et Marc VI, 1-6),
caractérise très nettement le point de vue adopté par le
troisième de nos évangélistes : il prétend raconter les destinées

d'un messie repoussé par les Juifs, mais favorablement accueilli

par les païens. Pendant sa carrière terrestre, les représentants
de ces derniers ne sont autres que les Samaritains. Dès le IXe

chapitre (IX, 51 et suivants) son activité se déploie de préférence

dans leurs régions et jouit d'un champ d'autant plus
libre que l'auteur, grâce à son ignorance géographique,
prolonge le voyage pendant des semaines et des mois entiers. Les

épithètes de « reconnaissant » et de « miséricordieux, » si

volontiers données par Jésus à ces hétérodoxes, prouvent combien
ils étaient mieux disposés pour la bonne nouvelle que les prêtres

et les lévites de la ville sainte. (XVII, 11-19; X, 25-30.)
Des paraboles originales, telles que celles des deux débiteurs

(XII, 42-48) et de l'enfant prodigue, avec son frère si orgueilleux

de sa justice propre (XV, 11-32), sont, au mépris des
indications chronologiques, mises en rapport direct avec ce grand
procès des gentils tournés vers la repentance contre les juifs
endurcis et superbes. Une idée toute semblable préside à l'envoi
des 70 disciples qui symbolisent les 70 nations mentionnées
dans l'Ancien Testament et inaugurent la prédication universelle

de l'évangile. (X, 1,17.) Jésus apparaît déjà de son vivant
comme le sauveur de tous, sans distinction de race, et jusqu'au
moment de sa crucifixion il recrute un disciple plein de foi
dans ce capitaine romain qui seul, à l'heure suprême, lui rend

témoignage et le déclare juste devant Dieu. (XXIII, 47.)
Aces traits inspirés par l'universalisme s'en ajoutent d'autres

qui servent de pittoresque corollaire à la doctrine paulinienne
de la justification : Dieu choisit les siens par pure grâce et
miséricorde prévenante, sans acception d'aucun mérite
quelconque, tel est le véritable sens des trois paraboles de l'enfant
prodigue, de la drachme et de la brebis perdues groupées dans

un seul et même chapitre, le XVe. Luc met en lumière avec



74 ERNEST STRŒHLIN

plus de force et de persévérance qu'aucun autre des synoptiques,

et dans des récits qui lui appartiennent en propre, ceux
de la pécheresse (VII, 36-50), du pharisien et du publicain
(XVIII, 10-14), de Zachée (XIX, 1-10), du bon larron sur la
croix (XXIII, 39-43), la grande idée paulinienne que ce ne sont

pas les œuvres mais la foi qui justifie devant Dieu. Aux objections

courantes élevées contre l'admission dans le royaume de

Dieu des pécheurs scandaleux, il répond avec autant d'à-propos

que de justesse que celui-là aura le plus d'amour pour-Dieu, à

qui Dieu aura pardonné davantage. (VII, 43.)
Le troisième évangéliste ne craint pas de se déclarer en toute

franchise pour un disciple de Paul et insiste en toute occasion

sur la faiblesse des douze. A leur propos se rencontrent à chaque

page les expressions suivantes : Ils ne comprirent pas ses

paroles; le sens leur en demeura caché; ils ne le devinèrent pas,
mais redoutèrent de l'interroger (IX, 45, 51-56; XVIII, 34);
jusqu'après sa résurrection, Jésus leur reproche d'avoir le cœur

paresseux, l'intelligence obtuse, et de ne pas croire aux
prophéties. (XXIV, 28, 36-43, 45, 49.) M. Hausrath se montrerait
même assez disposé à admettre qu'un certain nombre de

passages plus accentués encore auraient été retranchés dans une
dernière révision, entreprise dans le but d'approprier complètement

le nouvel évangile au service divin. Son hypothèse

repose sur le fragment XXII, 31, qui, détaché de son contexte,
ferait, suivant lui, allusion à une défection mal définie des

disciples après la mort de leur maître : k Simon, Simon, Satan a

demandé à vous trier comme du froment, mais j'ai prié pour
toi afin que ta foi ne défaille point. Et toi, quand tu seras
converti, affermis à ton tour tes frères. » Justin Martyr aurait
possédé sur ce passage obscur des renseignements plus précis que
les nôtres, à en juger d'après sa première apologie : « Après
que Jésus eut été crucifié, tous ses disciples se détachèrent de

lui et le renièrent; ce n'est qu'après sa résurrection, lorsqu'il
leur fut apparu de nouveau et les eut initiés au véritable sens
des prophéties, qu'ils se mirent à enseigner et reçurent le titre
d'apôtres. » (Apol. I, 50.)

Luc néglige tout aussi peu de donner son adhésion positive à



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 75

Paul en opposition aux douze. L'une des colonnes de l'apostolat,

Jean, est sévèrement réprimandé par le Maître pour avoir
entravé dans leur œuvre ceux qui chassaient les démons au

nom du Christ sans se soumettre aux douze, et nous trouvons
un écho de l'antagonisme entre leur prosélytisme secret et
l'activité grandiose de Paul, dans ces paroles de Jésus : « Ce

que vous direz dans l'obscurité on l'entendra en pleine lumière,
et ce que vous vous chuchoterez à l'oreille dans les chambres
on le proclamera sur les toits. •» (XXII, 3.) Vis-à-vis des étroites
limites assignées par Matthieu à la prédication de l'Evangile,
son successeur ne craint pas, dans la parabole des noces, de

faire inviter par le Messie tous ceux qui se trouvent sur les

grandes routes ou au bord des haies, jusqu'à ce que les convives

remplissent entièrement sa maison. (XIV, 23.) Il serait difficile
de ne pas voir dans ce dernier passage une justification de la
méthode qui répugnait si fort aux judaïsants et faisait volontiers
abstraction de la loi pour gagner le plus grand nombre d'âmes

possible au Seigneur.
Du moment qu'il se fut si résolument engagé dans une voie

hostile aux douze, Luc se trouva tout naturellement porté,
comme devait le faire plus tard et avec de plus amples
développements l'auteur du IVe évangile, à exalter le Saint-Esprit,
ou, pour nous expliquer plus clairement, la révélation vivante
et continue de Christ à son Eglise. C'est à ses yeux un équivalent

bien préférable à l'autorité à jamais perdue des douze et
de la tradition. De même que dans les Actes, il décrit l'effusion
du Saint-Esprit avec une prédilection visible et dans des termes
tout semblables à ceux dont se servaient les rabbins pour la

législation du Sinai ; il fait dater, dans son évangile, la fondation
de l'Eglise de l'envoi du Saint-Esprit et nullement de l'installation

des douze apôtres. (XXIV, 49.) Luc, dans l'œuvre de la

rédemption, tient le Saint-Esprit pour un facteur aussi
indispensable que le Père et le Fils, si bien que ce dernier lui est
redevable même de sa naissance. (1,35.) D'après Marcion, Luc
aurait, dans l'Oraison dominicale, substitué à la phrase usuelle :

« Que ton règne vienne, » cette autre qui trahit ses préférences
intimes : « Que ton Saint-Esprit vienne sur nous et nous pu-



76 ERNEST STRŒHLIN

rifie. » De même, Dieu est notre bon Père parce qu'il donne le

Saint-Esprit à tous ceux qui le lui demandent. (XI, 13.) Les
fidèles n'ont donc pas besoin de s'inquiéter de ce qu'ils diront,
puisqu'ils se sentiront inspirés sur l'heure même. (XII, 12.)
Mais d'autre part le blasphème contre le Saint-Esprit est flétri
par notre auteur comme le seul péché irrémissible. (XII, 10.)
Du moment que l'Esprit est l'Esprit de Christ, il en découle

tout naturellement que les révélations postérieures seront
revêtues de la même autorité que celles qui les ont précédées,

puisque dans les unes comme dans les autres c'est Christ seul

qui manifeste sa volonté. Le progrès dogmatique qui s'est

accompli entre Matthieu et Luc peut se résumer dans l'importance
assignée au Saint-Esprit; un progrès qui se justifie par le
développement historique de l'Eglise et les principes constitutifs du

christianisme, mais qui ne saurait invoquer en sa faveur ni une
parole des douze ni l'autorité de la tradition.

Luc, dans les deux ouvrages que nous possédons de lui, s'est

inspiré de vues identiques, sauf que dans son évangile, où

l'antagonisme de Pierre et de Paul n'entre pas directement en

scène, il n'eut pas besoin de donner d'aussi fortes entorses à

la vérité historique. Les discours universalistes qui nous
surprennent dans la bouche de Pierre ou de Jacques, nous
semblent tout naturels dans celle de Jésus. Mais, dans l'évangile
comme dans les Actes, Luc professe moins un paulinisme strict
qu'il n'aspire à la conciliation des contraires. Loin d'être
repoussé à tout jamais, le fils légaliste, dans la parabole de

l'enfant prodigue, est simplement exhorté à la douceur et au

support. La loi est tout aussi peu combattue par lui en face, et
nous cherchons vainement dans ses pages les rudes apostrophes
des épîtres aux Romains et aux Corinthiens. Il se borne à

rappeler, en s'appuyant sur un ordre authentique de Jésus, que la
loi, tout en étant d'origine divine, est abolie en fait par
l'annonce du royaume de Dieu. « La loi et les prophètes vont
jusqu'à Jean, mais à partir de là est prêché l'Evangile. » (XVI,
16.) Aussi, dans ce sens purement historique, n'éprouve-t-il
aucun embarras à reconnaître qu'il ne tombera aucun de ses

préceptes, fût-il le plus insignifiant de tous. L'Evangile renferme



LE CHRIST PAULINIEN ET LE CHRIST JUDÉO-CHRÉTIEN 77

les choses nouvelles sans être tenu pour cela de repousser
impitoyablement les anciennes. Pour nous résumer, nous voyons
dans le progrès christologique qui s'est effectué enlre Matthieu
et Luc le fruit d'une évolution spirituelle dont il ne nous est

plus permis de constater les stades successifs, mais qui n'en
brisa pas moins d'une manière irrévocable avec le passé

judaïque de l'Eglise. Les précédentes barrières furent abolies,
d'anciennes croyances tombèrent en désuétude, tandis que de

nouvelles idées conquéraient leur droit de cité, si bien que la

conception générale du christianisme se trouva peu à peu
transformée. S'il nous fallait assigner une mesure extérieure à un
développement aussi considérable, nous n'en pourrions trouver
de plus courte que celle comprise entre l'époque des Flavius
et le règne de Trajan.

Ernest Strœhlin,
docteur en théol.


	Le Christ Paulinien et le Christ Judéo-Chrétien : d'après A. Hausrath

